# THE BOOK WAS DRENCHED

**TIGHT BINDING BOOK** 

# TEXT FLY WITHIN THE BOOK ONLY

# UNIVERSAL LIBRARY OU\_198666 ABYRESAL ABYRESAL ABYRESAL ABYRESAL ABYRESAL OUT TO THE COLUMN TO THE CO

#### OSMANIA UNIVERSITY LIBRARY

Call No K 928 | S 18A Accession No. 14747

Author Solper May 1956.

This book should be returned on or before the date last marked below

# ಅಭಿವಂದನೆ

ಪ್ರೊ. ಎ. ಆರ್. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗೆ ಅವರ ಮಿತ್ರರೂ ಶಿಷ್ಯರೂ ಒಪ್ಪಿಸಿದ ಪ್ರಬಂಧಗಳ ಸಂಪುಟ

ಶ್ರೀ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಸ<u>ಂಭಾವನಾಗ್ರಂಥ</u> ಪ್ರಕಟನ ಸಮಿತಿ ಕೃಷ್ಣ ರಾಜವನಂ, ಮೈಸೂರು

#### ನೊದಲ ಮುದ್ರಣ ೧೯೫೬

ಎಲ್ಲ ಹಕ್ಕುಗಳೂ ಸಮಿತಿಗೆ ಸೇರಿವೆ

ಚಿಲೆ: ೧೨ ೮ ೦

ವುದ್ರಕರು: ಜಿ. ಎಚ್ ರಾವುರಾವ್, ಜಿ. ಎಸ್ಸ್. ಮೈಸೂರು ಪ್ರಿಂಟಿಂಗ್ ಅಂಡ್ ಪಬ್ಲಿ ಷಿಂಗ್ ಹೌಸ್ ಮೈಸೂರು ಅರ್ಧಶತಮಾನದ ಹಿಂದೆ ಕನ್ನಡ ತಲೆಯೆತ್ತುವ ಬಗೆ ಹೇಗೆ ಎಂಬ ಚಿಂತೆ ಕನ್ನಡಗರನ್ನು ಬಾಧಿಸುತ್ತಿತ್ತು. ಆ ಪರಿಸ್ಪಿತಿ ಕಳೆದು ಇಂದು ಕನ್ನಡನುಡಿ ಸ್ವಲ್ಪ ಮಟ್ಟು ಗಾದರೂ ಪ್ರಬುದ್ಧ ವಾಗಿದ್ದರೆ, ಅದಕ್ಕಾಗಿ ಅವಿಸ್ರಾಂತವಾಗಿ ಶ್ರಮಿಸಿದ ಮಹ ನೀಯರಲ್ಲಿ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಎ. ಆರ್. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಮುಖ್ಯರಾದನರು. ಅಂಧವರನ್ನು ಅಭಿವಂದಿಸುವುದು ಕನ್ನಡಿಗರ ಕರ್ತವ್ಯ. ಈ ಕರ್ತವ್ಯ ಇಷ್ಟು ತಡವಾದದ್ದು ಆಶ್ಚ ರ್ಯದ ಸಂಗತಿ. ಈಗ ಎರಡು ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದೆ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಶಿಷ್ಯರು ಮತ್ತು ಮಿತ್ರರು ಕೆಲವರು ಒಂದು ಸಮಿತಿಯನ್ನು ಏರ್ಪಡಿಸಿಕೊಂಡು ಈ ಕರ್ತವ್ಯ ನೆರವೇರಿಸಲು ನಿಶ್ಚಯಿಸಿದರು ಈ ಸಮಿತಿಗೆ ಶ್ರೀ ಜಿ. ಹನುಮಂತರಾಯರು ಅಧ್ಯಕ್ಷ ರಾಗಿಯೂ, ಶ್ರೀ. ಕೆ. ವಿ. ರಾಘವಾಚಾರ್ಯರು ಕೋಶಾಧಿಕಾರಿಗಳಾಗಿಯೂ, ಶ್ರೀ. ಎಚ್. ಎಂ. ಶಂಕರನಾರಾಯಣರಾಯರು ಕಾರ್ಯದರ್ಶಿಗಳಾಗಿಯೂ, ಪ್ರೊ. ಡಿ. ಎಲ್. ನರಸಿಂಹಾಚಾರ್, ಶ್ರೀ. ಎನ್. ಅನಂತರಂಗಾಚಾರ್, ಶ್ರೀ. ಎಸ್. ವಿ. ಪರಮೇಶ್ವರಭಟ್ಟ-ಇವರು ಸದಸ್ಯರಾಗಿಯೂ ಇದ್ದು ಕೊಂಡು ಗ್ರಂಧ ಪ್ರಕಟನೆಯ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ನಿರ್ವಹಿಸಿದರು.

ಸಮಿತಿಯವರು ಶ್ರೀ. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಶಿಷ್ಯರು ಮತ್ತು ಸ್ನೇಹಿತರನ್ನು ಸಂಭಾ ವನಾ ಗ್ರಂಧಕ್ಕೆ ಲೇಖನಗಳನ್ನು ಬರೆದುಕೊಟ್ಟು ಸಹಕರಿಸಬೇಕೆಂದು ಕೇಳಿಕೊಂಡರು. ಕೆಲವರು ಬಹು ಬೇಗ ಲೇಖನಗಳನ್ನು ಬರೆದು ಕಳುಹಿಸಿದರು. ಆದರೆ ನಾವು ನಿರೀಕ್ಷಿಸಿದ ಜನರಿಂದ ಲೇಖನಗಳು ಬರಲು ಕೆಲವು ಕಾಲ ಕಾಯಬೇಕಾಯಿತು. ಈ ದಾರಿ ಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ವರ್ಷಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಕಾದು ಜಾಗ್ರತೆಯಾಗಿ ಲೇಖನ ಬರೆದು ಕಳುಹಿಸಿದವರ ತಾಳ್ಮೆ ಮೀರುವಂತೆ ಮಾಡಿದ್ದಾಯಿತೇ ಹೊರತು ಸಮಿತಿಯ ನಿರೀಕ್ಷೆ ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಫಲಿಸಲಿಲ್ಲ ಈ ಗ್ರಂಧದ ಪ್ರಕಟನೆ ನಿಧಾನವಾದುದಕ್ಕೆ ಸಮಿತಿಯವಕು ಈ ಉದ್ಯಮದಲ್ಲಿ ವಿಶ್ವಾಸ ತೋರಿಸಿದವರೆಲ್ಲರ ಕ್ಷಮೆ ಬೇಡುತ್ತದೆ.

ಸಮಿತಿಯ ಕರೆಯನ್ನು ಮನ್ನಿಸಿ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಕೃಷ್ಣಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರೀತಿ ಗೌರವ ಗಳಿದ್ದ ವರನೇಕರು 'ಅಭಿವಂದನೆ' ಯ ಮುದ್ರಣದ ವೆಚ್ಚಕ್ಕಾಗಿ ಹತ್ತು ರೂಪಾ ಯಿಗಳಿಂದ ಹಿಡಿದು ಐವತ್ತು ರೂಪಾಯಿಗಳ ವರೆಗೆ ಚಂದಾಹಣವನ್ನು ಕಳುಹಿಸಿ ಕೊಟ್ಟರುತ್ತಾರೆ. ಘನ ಹೊಂದಿದ ಮೈಸೂರಿನ ರಾಜಪ್ರಮುಖರೂ ಮೈಸೂರು ವಿಶ್ವ ವಿದ್ಯಾನಿಲಯದವರೂ ಈ ಉದ್ಯಮಕ್ಕೆ ಉದಾರವಾದ ದ್ರವ್ಯಸಹಾಯವನ್ನು ದಯ ಪಾಲಿಸಿರುತ್ತಾರೆ. ಇವರೆಲ್ಲರಿಗೂ ಸಮಿತಿಯ ಕೃತಜ್ಞ ತಾಪೂರ್ವಕವಾದ ವಂದನೆಗಳು. ಈ ಗ್ರಂಥವನ್ನು ಶ್ರದ್ಧೆವಹಿಸಿ ಅತ್ಯಂತ ಸುಂದರವಾಗಿ ಮುದ್ರಿಸಿಕೊಟ್ಟ ಮೈಸೂರು ಪ್ರಿಂಟಿಂಗ್ ಮತ್ತು ಪಬ್ಲಿ ಹಿಂಗ್ ಹೌಸಿನ ಒಡೆಯರಾದ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಜಿ. ಎಚ್. ರಾಮರಾಯರಿಗೆ ನಮ್ಮ ಕೃತಜ್ಞತೆಗಳು ಸಲ್ಲುತ್ತವೆ.

ಶಾರದಾವುಂದಿರ ಕೃಷ್ಣ ರಾಜವನಂ, ಮೈಸೂರು ೧೬-೯-೧೯೫೬

**ಎಚ್. ಎಂ. ಶಂಕರನಾರಾಯಣರಾವ್** ಕಾರ್ಯದರ್ಶಿ

#### ವಿಷಯ ಸೂಚಿಕೆ

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>ಪು</b> ಟ   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| ೧. ಪ್ರೊ. ಎ. ಆರ್. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ೩             |
| ಡಾ. ಬಿ. ಎಸ್. ಮಾಧವರಾವ್, ಡಿ.ಎಸ್ಸಿ, ಬೆಂಗಳೂರು.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |               |
| ೨. ಗುರುವರ್ಯ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ع             |
| ಶ್ರೀ. ಜಿ. ಆರ್. ರಂಗಸ್ವಾಮಿ, ಎಂ. ಎ. ಬಿ. ಟಿ., ಬೆಂಗಳೂರು.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |
| ೩. ನನ್ನ ಪ್ರಿಯಗುರುಗಳು                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | റജ            |
| ಶ್ರಿ. ಎಚ್. ಎಂ. ಶಂಕರನಾರಾಯಣರಾವ್, ಎಂ.ಎ., ಮೈಸೂರು.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               |
| ಳ. ಕನ್ನಡದ ಸೇನಾನಿ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ೨೮            |
| ಶ್ರೀ ಹಾ. ಮಾ. ನಾಯಕ, ಬಿ.ಎ. (ಆನರ್ಸ್ಸ್) ತುವುಕೂರು.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               |
| ೫. ಶ್ರೀಪತಿಯ ಕಥೆಗಳು                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ೩೭            |
| ಶ್ರೀ ಎಸ್.ವಿ. ಪರಮೇಶ್ವರಭಟ್ಟ, ಎಂ.ಎ., ಮೈಸೂರು.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
| ೬. ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ೫೨            |
| ಶ್ರೀ. ಬಿ. ಎಚ್. ಶ್ರೀಧರ, ಎಂ.ಎ., ಕುಮಟಾ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               |
| ೭. ಕಥಾಮೃಥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ೬೩            |
| ಡಾ. ಕೆ. ಕೃಷ್ಣ ಮೂರ್ತಿ, ಎಂ.ಎ., ಬಿ.ಟಿ., ಪಿಎಚ್.ಡಿ., ಕುಮಟಾ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |               |
| ೮. ಶ್ರೀಮಾನ್ ಎ∙ ಆರ್. ಕೃ ಅವರ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳು                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ೯೧            |
| ಶ್ರೀ- ಎಚ್ ಎಸ್. ಬಳಗಿರಿ, ಎಂ.ಎ., ಬಿಂಗಳೂರು.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |               |
| ೯. ಶ್ರೀ. ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರ ಗದ್ಯಶೈಲಿ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ೭ ೬           |
| ಶ್ರೀ. ದೇ. ಜವರೇಗೌಡ, ಎಂ.ಎ., ಮೈಸೂರು.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               |
| ೧೦ ಚರಿತ್ರೆಯ ಅಂತರಾರ್ಥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ೮೬            |
| ಶ್ರೀ. ಅಚ್ಚುತರಾವ್, ಎಂ.ಎ., ಮಂಡ್ಯ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |               |
| ೧೧. ಸಾನೆಟ್ ಅಥವಾ ಅಷ್ಟಪಟ್ಟದಿ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ೯೨            |
| ಶ್ರೀ. ಎಸ್. ಅನಂತನಾರಾಯಣ, ಎಂ.ಎ, ಮೈಸೂರು.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               |
| ് കൂട്ട് പ്രസ്ത്ര കൂട്ടി പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത പ്രസ്ത പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത പ്രസ്ത പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത പ്രസ്ത പ്രസ്ത പ്രസ്ത പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത പ്രസ്ത പ്രസ്ത്ര പ | ೧೧೫           |
| ಶ್ರೀ. ಎನ್. ಅನಂತರಂಗಾಚಾರ್, ಎಂ.ಎ.,ಬಿ.ಟಿ., ಮೈಸೂರು                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | $\bigcap$     |
| ೧೩. ಸಾಹಿತ್ಯದ ಸ್ವರೂಪ ಮತ್ತು ವಿಮರ್ಶೆ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | (೧೩೭)         |
| ಶ್ರೀ ವಿ. ಎಂ. ಇನಾಂದಾರ್, ಎಂ.ಎ., ಧಾರವಾಡ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |               |
| ೧೪ಯಂತ್ರಶಿಲ್ಪ ಮತ್ತು ನಾಗರಿಕತೆ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ೧೪೭           |
| ಶ್ರೀ. ಎಚ್. ಸಿ. ಕಪಿನೀಪತಿಭಟ್ಟ, ಐ.ಎ., ಐ.ಇ., ಬೆಂಗಳೂರು.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               |
| ೧೫. ಸಹನೆ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>(19595</b> |
| ಶ್ರೀ. ನಾ. ಕಸ್ತೂರಿ, ಎಂ.ಎ.,ಬಿ.ಎಲ್., ಬೆಂಗಳೂರು.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |

| ೧೬) ಸಂಸ್ಕೃತಿ ವಿವೇಚನೆ                                 | ೧೯೦         |
|------------------------------------------------------|-------------|
| ಶ್ರೀ. ವಿ ಜಿ. ಕುಲಕರ್ಣಿ, ಎಂ.ಎ., ಬೆಳಗಾಂ.                |             |
| ೧೭. ಪಂಪ-ಭಾರವಿ ೯೭೬                                    | ೧೭೭         |
| ಶ್ರೀ. ಕೆ ಎಸ್. ಕೃಷ್ಣ ಮೂರ್ತಿ, ಎಂ.ಎ. ಮೈಸೂರು.            |             |
| ೧೮. ಯಕ್ಷಗಾನ ಕೃತಿಗಳ ಛಂದಸ್ಸು ೧೬೩೭                      | ೨೨೩         |
| ಡಾ. ಕೆ. ಎನ್. ಕೃಷ್ಣ ರಾವ್, ಎಂ.ಎ. ಪಿಎಚ್.ಡಿ., ದಾವಣಗಿರೆ.  |             |
| ೧೯. ಸಾಹಿತ್ಯ ಸಂಬೋಧನೆ ಹಾಗೂ ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯ               | ೨೩೧         |
| ಪ್ರೊ. ವಿ. ಕೆ. ಗೋಕಾಕ್, ಎಂ.ಎ. (ಬೊಂಬಾಯಿ) ಜಿ.ಎ. (ಆಕ್ಸನ್) |             |
| ಧಾ ರವಾ ಡ.                                            |             |
| ೨೦. ವಿಶಾಖದತ್ತನ ಮುದ್ರಾರಾಕ್ಷಸ ನಾಟಕದಲ್ಲಿಯ ವೃಷಲ ಎಂಬ ಶಬ್ದ | <b>ಾ</b> ೪೦ |
| ಶ್ರೀ. ಎಂ. ಗೋವಿಂದ ಪೈ, ಮಂಜೀಶ್ವರ.                       |             |
| ೨೧. ಪಂಡಿತ ಕುಕ್ಕೆ ಸುಬ್ರಮಣ್ಯಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು                | ೨೫೨         |
| ಶ್ರೀ ಕೂಡಲಿ ಚಿದಂಬರಂ, ಬಿ.ಎ ,ಎಲ್ ಎಲ್.ಬಿ, ಮೈಸೂರು.        |             |
| ೨೨. ರಾಜಕೇಖರವಿಲಾಸ                                     | **E         |
| ಶ್ರೀ. ಎಚ್. ದೇವೀರಪ್ಪ್, ಎಂ.ಎ., ಮೈಸೂರು.                 |             |
| ೨೩. ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳ ಕೋಲಾಟದ ಪದಗಳು 🛮 🖰                    | ಾರ್         |
| ಶ್ರೀಮತಿ ಬಿ. ನರಸಮ್ಮ, ಎಂ.ಎ. ಮೈಸೂರು.                    |             |
| ೨೪. ಪಂಚಾಂಗ ಸುಧಾರಣೆ                                   | ೨೯೭         |
| ಶ್ರೀ. ಆರ್. ಎಲ್. ನರಸಿಂಹಯ್ಯ, ಎಂ.ಎಸ್ಸ್ಲಿ, ಬೆಂಗಳೂರು.     |             |
| ೨೫. ೬ ರವಣ ಎಂಬುದರ ಅರ್ಥ ಮತ್ತು ನಿಷ್ಪತ್ತಿ 🛮 🗠            | ೩೧೧         |
| ಪ್ರೊ.ಡಿ. ಎಲ್. ನರಸಿಂಹಾಚಾರ್, ಎಂ.ಎ., ಮೈಸೂರು.            |             |
| <i>(೬೬)</i> ಅಸಂಭಾವ್ಯತೆಯಿಂದ ಕಾವ್ಯಕ್ಕೆ ಬರುವ ರಮ್ಯತೆ     | ೩೧೮         |
| ಶ್ರೀ. ಪು. ತಿನರಸಿಂಹಾಚಾರ್, ಬಿ ಎ., ಬೆಂಗಳೂರು.            |             |
| ೨೭. ಕೆಲ್ಪನಾ                                          | ೩೨೪         |
| ಶ್ರೀ. ಕೆ. ನರಸಿಂಹಮೂರ್ತಿ, ಎಂ.ಎ., ಬೆಂಗಳೂರು.             |             |
| ೨೮. ಕುಮಾರವ್ಯಾಸ ಕವಿಯ ಚರಿತ್ರ ವುತ್ತು ಕಾವ್ಯ ವಿಚಾರ 🔑 🎾    | ೩೩೬         |
| ವಿದ್ಯಾರತ್ನ ಶ್ರೀ. ಆರ್. ಎಸ್. ಪಂಚವುುಖ, ಎಂ.ಎ., ಧಾರವಾಡ.   |             |
| ೨೯.′ ಪಾಂಗ                                            | ೩೫೧         |
| ಶ್ರೀ ಪಾಂಡುರಂಗರಾವ್, ದೇಸಾಯಿ, ಎಂ.ಎ., ನೀಲಗಿರಿ.           |             |
| ೩೦. ಪಂಪನ ಕರ್ಣ                                        | ann         |
| ಡಾ. ಕೆ. ವಿ. ಪುಟ್ಟಪ್ಪ, ಎಂ.ಎ.,ಡಿ. ಲಿಟ್,, ವೈಸೂರು.       |             |
| ೩೧. ರಸಿಕ ಬ್ರಹ್ಮಜ್ಞಾ ಸಭರತೇಶ ೪೯೩                       | ೩೬೨         |
| ಶ್ರೀ. ಜಿ. ಬ್ರಹ್ಮಪ್ಪ, ಎಂ.ಎ ಶಿವಮೊಗ್ಗ.                  |             |

| ೩೨.  | ಶ್ರೀ ಕಾಲಿದಾಸನ ಪ್ರಾರ್ಥನೆಗಳು                            | 220     |
|------|-------------------------------------------------------|---------|
|      | ಪ್ರೊ. ದ. ರಾ. ಬೇಂದ್ರೆ, ಎಂ.ಎ., ಧಾರವಾಡ.                  |         |
| aa.  | ೧ನೆಯ ಗುಣವರ್ಮನ ಶೂದ್ರಕ                                  | ೩೭೬     |
|      | ಡಾ. ರಂ. ಶ್ರೀ. ಮುಗಳಿ, ಎಂ.ಎ.,ಬಿ.ಟಿ., ಡಿ.ಲಿಫ್, ಸಾಂಗಲಿ.   |         |
| ೩೪.  | ನಮ್ಮ ನಾಟಕ ಹಿಡಿದ ದಾರಿ                                  | ೩೮೬     |
|      | ಪ್ರೊ. ಎ.ಎನ್. ಮೂರ್ತಿರಾವ್, ಎಂ.ಎ., ಬೆಂಗಳೂರು.             |         |
| ೩೫.  | <b>ತಾ</b> ವರೆ                                         | ೪೦೨     |
| •    | ಶ್ರೀ. ಎಂ. ಯಾಮುನಾಚಾರ್ಯ, ಎಂ.ಎ., ಮೈಸೂರು.                 |         |
| عد.) | ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್ ,                                       | ೪೦೫     |
|      | ಪ್ರೊ. ಎಸ್. ವಿ. ರಂಗಣ್ಣ, ಎಂ.ಎ., ಮೈಸೂರು.                 |         |
| ೩೭.  | ್ನುಡಿನಂಟು —                                           | ಳಿಗಿಗ   |
|      | ಶ್ರೀ. ಕೆ. ವಿ. ರಾಘವಾಚಾರ್, ಎಂ.ಎ.ಬಿ.ಟ , ಮೈಸೂರು.          |         |
| ೩೮.  | <u>ಭೆಳಕಿನ ದಾರಿ</u>                                    | ಳ೧೮     |
|      | ಶ್ರೀ. ಜ <u>್ಞಿಪಿ.</u> ರಾಜರತ್ನಂ, ಎಂ.ಎ , ಬೆಂಗಳೂರು!      | _       |
| ೩೯.  | ಕನ್ನಡ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಗದ್ಯರಚನೆ                            | (85.88) |
|      | ಶ್ರೀ. ಗೊರೂರು ರಾಮಸ್ವಾಮಿ ಐಯಂಗಾರ್, ಗೊರೂರು                | ·       |
| ೪೦:  | ಮಹಾಭಾರತದ ಚಿತ್ರಗಳು                                     | ಳಿಳಿಳಿ  |
|      | ಶ್ರೀ. ಆರ್. ರಾವುರಾವ್, ಬಿ.ಎ., ಮೈಸೂರು.                   |         |
| ഴറ.  | ಪಂಪನ ಆಶ್ರಯದಾತನಾದ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ವಂಶ                        | ೪೬೫     |
|      | ಶ್ರೀ. ಎನ್. ಲಕ್ಷ್ಮೀನಾರಾಯಣರಾವ್, ಎಂ.ಎ , ನೀಲಗರ            |         |
| ೪೨.  | ಸಂಪ್ರದಾಯ ಮತ್ತು ಸಾಹಿತ್ಯ                                | ೪೮೨     |
|      | ಶ್ರೀ. ಜಿ. ವರದರಾಜರಾನ್, ಎಂ.ಎ., ಚಿತ್ರದುರ್ಗ.              |         |
| ೪೩.  | ಕವಿದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ರಾಜತ್ವ                                 | ೪೯೦     |
|      | ಶ್ರೀ. ಕೆ. ವೆಂಕಟರಾವುಪ್ಪ, ಎಂ.ಎ., ಬೆಂಗಳೂರು.              |         |
| ಳಳಿ. | ಭಾಸಕೃತಿಗಳು ಮತ್ತು ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿ                      | ೪೯೬     |
|      | ರಾಜಸೇವಾಸಕ್ತ ಶ್ರೀ ಸಿ.ಕೆ. ವೆಂಕಟರಾಮಯ್ಯ, ಎಂ ಎ.,ಎಲ್ಎಲ್.ಬಿ. |         |
|      | ಬೆಂಗಳೂರು.                                             |         |
| ೪೫.  | ಸತಿಯ ಪುತ್ರ-ಶಬ್ದಾರ್ಥವಿಚಾರ                              | ೫೦೭     |
|      | ವಿದ್ವಾನ್. ಕೆ. ವೆಂಕಟರಾಯಾಚಾರ್ಯ, ಸುರತ್ಕಲ್.               |         |
| ಳು೬. | ವಸುಭಾಗನ ಪಂಚತಂತ್ರ                                      | ೫೧೩     |
|      | ಡಾ. ಎ. ವೆಂಕಟಸುಬ್ಬಯ್ಮ, ಎಂ.ಎ., ಪಿಎಚ್.ಡಿ., ಮೈಸೂರು.       |         |
| ೪೭.  | ಕೃತಿಚೌರ್ಯ                                             | ೫೨೪     |
|      | ಶ್ರೀ. ಜಿ. ವೆಂಕಟಸುಬ್ಬಯ್ಮ, ಎಂ.ಎ. ಬಿ.ಟ್. ಬೆಂಗಳೂರು.       |         |

| ೪೮. ಭಾರತೀಯ ನಾಟಕಗಳ ಮೇಲಿನ ಕೆಲವು ಆರೋಪಣೆಗಳಿಗೆ ಉತ್ತರ      | 312,O        |
|------------------------------------------------------|--------------|
| ಶ್ರೀ. ತ. ಸು. ಶಾಮರಾಯ, ಎಂ.ಎ., ಮೈಸೂರು.                  |              |
| <b>೪೯. ಅಗ್ರ ಹಾರಗಳು ಅಥವಾ ವೈದಿಕ ಸಂಪತ್ತು</b>            | ೫೪೧          |
| ಶ್ರೀ. ಎಸ್.ಜಿ. ಶಾಸ್ತ್ರೀ, ಬಿ.ಎ.ಎಂ.ಎಸ್ಸ.,(ಲಂಡನ್)        |              |
| ೫೦. ನಾಟಕಗಳ ಪುನರುಜ್ಜೀವನ                               | ″೫೪೯         |
| ಶ್ರೀ. ಶಿವರಾಮ ಕಾರಂತ, ಪುತ್ತೂರು.                        |              |
| ೫೧. ಸಂಸಭಾರತದ ಕೃಷ್ಣ : ಒಂದು ಚಿಕ್ಕ ಟಸ್ಪಣಿ 🏳 🛩           | かみそ          |
| ಪ್ರೊ. ತೀ. ನಂ. ಶ್ರೀಕಂರಯ್ಮ, ಎಂ.ಎ. ಧಾರವಾಡ.              |              |
| ೫೨. ಕುಮ್ರು¢ದೇಂದು ಕವಿಯ ' ಭೂವಲಯ '                      | ೫೬೨          |
| ಡಾ. ಎಸ್. ಶ್ರೀಕಂಠಶಾಸ್ತ್ರೀ, ಎಂ.ಎ.ಡಿ.ಲಿಟ್, ಮೈಸೂರು.      |              |
| ೫೩. ವಾಲ್ಮೀಕಿ ರಾಮಾಯಣದಲ್ಲಿ ಗಣಿತ                        | ೫೯೦          |
| ಡಾ. ಸಿ. ಎನ್. ಶ್ರೀನಿವಾಸಐಯಂಗಾರ್, ಡಿ.ಎಸ್ಸಿ., ಬೆೆಂಗಳೂರು. |              |
| ೫೪. ಸಿಕ್ ಮ ತ. ಒಂದು ನಿಹಂಗಮ ನೋಟ                        | £00          |
| ಡಾ. ಎಂ. ಶೇಷಾದ್ರಿ, ಎಂ.ಎ., ಪಿಎಚ್.ಡಿ. (ಲಂಡನ್)           |              |
| ೫೫. ಸಾಸೇಕ್ಷ ಸಿದ್ಧಾಂತದ ಹಿನ್ನೆಲೆ                       | ೯೦೯          |
| ಡಾ. ಎಲ್. ಸೀಬಯೄ, ಡಿ. ಎಸ್ಸ, ಮೈಸೂರು.                    |              |
| ೫೬.´ ಕನ್ನ ಡ ನುಡಿಯ ಅಳಿವು-ಉಳಿವು 🔑 🗠                    | ೯೦೫          |
| ಶ್ರೀ. ಎಂ. ವಿ. ಸೀತಾರಾಮಯ್ಯ, ಎಂ.ಎ., ಬೆಂಗಳೂರು.           |              |
| ೫೭. ಪ್ರಾಚೀನ ಭಾರತದ ಅಳತೆಗಳು                            | ೯ಾ೯          |
| ಡಾ. ಟ. ಎಸ್. ಸುಬ್ಬರಾಯ, ಡಿ.ಎಸ್ಸಿ, ತುಮಕೂರು.             |              |
| ೫೮. ನಾರದ ಭಕ್ತಿಸೂತ್ರಗಳು                               | ೯೪೦          |
| ಶ್ರೀ. ಉ. ಕ. ಸುಬ್ಬರಾಯಾಚಾರ್ಯ, ಎಂ.ಎ., ವೈಸೂರು.           |              |
| ರ್೫. ಬುದ್ಧನ ಧರ್ಮ                                     | ೯ <b>೪</b> ೪ |
| ಶ್ರೀ ಜೀ ಹನುಮಂತರಾನ್ ಎಂ.ಎ. ಮೈಸೂರು.                     |              |

# ಆಭಿ ವಂದನೆ

### ಪ್ರೊ. ಎ. ಆರ್. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು

ಪ್ರೊಫೆಸರ್ ಎ. ಆರ್. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಸಂಭಾವನಾಗ್ರಂಥ ಪ್ರಕಟನಾಸಮಿತಿ ಯವರು ಶ್ರೀಯುತರವರಿಗೆ ಅರ್ಪಿಸಲಿರುವ ಗ್ರಂಥಕ್ಕೆ ಒಂದು (ಖನವನ್ನು ಕಳುಹಿಸಿ ಕೊಡಬೇಕೆಂದು ಹೇಳಿ ನನಗೆ ದೊಡ್ಡ ಮರ್ಶ್ಯಾದೆಯನ್ನು ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಹೀಗೆ ಕರೆ ದುದು ಸಮಿತಿಯವರ ಸೌಹಾರ್ದವನ್ನು ವ್ಯಕ್ತಗೊಳಿಸುತ್ತದೆಯೇ ಹೊರತು ನನ್ನಲ್ಲಿಯ ಯಾವ ವಿಶೇಷ ಗುಣಗಳನ್ನೂ ಸೂಚಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ನನಗೆ ಕನ್ನಡ ಏನೂ ಬರದು. ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ನಾನು ಏನನ್ನೂ ಬರೆದವನಲ್ಲ. ಆ ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ಕುರಿತು ಓದಿದವನೂ ಅಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಬರೆಯುವುದಕ್ಕೆ ಅರ್ಹತೆ ಏನಿದೆ ಎಂಬ ಶಂಕೆ ನನ್ನ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಬರುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ನಿಧಾನವಾಗಿ ಆಲೋಚನೆ ಮಾಡಿದರೆ ನನ್ನಲ್ಲಿ ಯಾವ ಅರ್ಹತೆಯಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಈ ದಾರಿಯಲ್ಲಿ ಒಂದೆರಡು " ಹಕ್ಕು " ಗಳನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸಬಹುದೆನ್ನಿಸುತ್ತ್ತದೆ. ಮೊದಲನೆಯದಾಗಿ ನಾನು ೧೯೧೨-೧೫ ರಲ್ಲಿ ಮೈಸೂರು ಮಹಾರಾಜಾಕಾಲೇಜಿನಲ್ಲಿ ಹೈಸ್ಕ್ರೂಲ್ ಮತ್ತು ಕಾಲೇಜು ಭಾಗಗಳಿರಡೂ ಒಂದುಗೂಡಿದ್ದಾಗ ದಿ. ಕಾನಕಾನಹಳ್ಳಿ ಚಾರ್ಯರ ಶಿಷ್ಯನಾಗಿ, ಅವರ ಪಾಂಡಿತ್ಯ, ಹಾಸ್ಯಪ್ರಿಯತೆ ಮತ್ತು ಉತ್ಸಾಹಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ವಲ್ಪವಾದರೂ ಭಾಗಿಯಾಗಿದ್ದು ದು ಒಂದು ಹಕ್ಕು. ಎರಡನೆಯದಾಗಿ ಇದರ ಅನಂತರ ಸೆಂಟ್ರ್ರಲ್ ಕಾಲೇಜಿನಲ್ಲಿ ೧೯೧೫–೧೭ ರಲ್ಲಿ ಮದ್ರಾಸ್ ಯೂನಿವರ್ಸಿಟಿಯ ಇಂಟರ್ ಮೀಡಿಯೇಟ್ ತರಗತಿಗಳಲ್ಲಿ ಓದುತ್ತಿದ್ದಾಗ ಶ್ರೀ. ಎ. ಆರ್. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರಿಂದ ಕನ್ನಡವನ್ನು ಕಲಿತದ್ದು ಇನ್ನೊಂದು ದೊಡ್ಡ ಹಕ್ಕು.

ಇದಾದ ಮೇಲೆ ನನಗೂ ಕನ್ನಡಕ್ಕೂ ಸ್ವಲ್ಪ ದೂರವೇ ಆಯಿತು. ಆಗಿನ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಪರೀಕ್ಷೆಗಳಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ನಂಬರು ಬರುವುದೇ ಕಷ್ಟವಾಗಿತ್ತು ಮತ್ತು ಪಾಸು ಮಾಡುವವರ ಸಂಖ್ಯೆಯೂ ಕಡಿಮೆಯೇ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಹೆಚ್ಚು ನಂಬರಿನ ಹುಚ್ಚು ವ್ಯಾಮೋಹದಿಂದ ಬಿ. ಎಸ್ಸ್. ತರಗತಿಯಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಫ್ರೆಂಚನ್ನು ಎರಡನೆಯ ಭಾಷೆಯನ್ನಾಗಿ ತೆಗೆದುಕೊಂಡಿದ್ದಾಯ್ತು. ಎಂ. ಎಸ್ಸ್. ಪರೀಕ್ಷೆಗೆ ಓದುವಾಗ ಗಣಿತ ಮತ್ತು ವಿಜ್ಞಾನದಲ್ಲಿ ಹೆಚ್ಚಿನ ಜ್ಞಾನವನ್ನು ಸಂಪಾದಿಸುವುದಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಜರ್ಮನ್ ಭಾಷೆಯನ್ನು ಅಲ್ಪಸ್ವಲ್ಪ ಅಭ್ಯಾಸಮಾಡಿದೆ ಅನಂತರ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾಲಯದಲ್ಲಿ ಗಣಿತದ ಅಧ್ಯಾಸಕ ವರ್ಗಕ್ಕೆ ಸೇರಿದ ಮೇಲಂತೂ ಲೆಕ್ಚರ್ ಮಾಡುವುದೆಲ್ಲಾ ಇಂಗ್ಲೀಷಿನಲ್ಲೇ; ಅಲ್ಲದೆ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಮಾತನಾಡುವುದು. ಮರಾಠಿ ಬೇರೆ. ಹೀಗಾಗಿ ಕನ್ನಡದ ಸಂಪರ್ಕವು ಕಡಮೆಯಾಗಿ, ಆಧುನಿಕ ಕನ್ನಡ ಭಾಷೆಯ ಸರ್ವತೋಮುಖವಾದ ಪ್ರಗತಿಯಲ್ಲಿ ಭಾಗವಹಿಸುವ ಪುಣ್ಯ ನನಗೆ ಲಭಿಸದೇ

ಹೋಯಿತು. ಇಷ್ಟಾದರೂ ಕನ್ನಡವೆಂದರೆ ನನಗೆ ಬಹಳ ಪ್ರೀತಿ. ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯ, ಓದು ಬರವಣಿಗೆಗಳಿಗೆ ಸಾಕಾದಷ್ಟು ಗಮನ ಕೊಡಲು ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲದೆ ಅನೇಕ ವರ್ಷಗಳಾದ ಮೇಲೆಯೂ ಕೂಡ ಕನ್ನಡದ ಮೇಲೆ ಈ ವಾತ್ಸಲ್ಯ ಮತ್ತು ಗೌರವ ಗಳಿನ್ನೂ ಇರುವುದಕ್ಕೆ ಶ್ರೀ. ಕೃಷ್ಣಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಂಥ ಸದ್ಗುರುಗಳ ಶಿಷ್ಯನಾಗಿದ್ದು ದೇ ಮುಖ್ಯ ಕಾರಣವೆಂದರೆ ಅತಿಶಯೋಕ್ತಿಯಾಗಲಾರದು.

ಶ್ರೀ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರು ಬಹಳ ಸರಳ ಸ್ವಭಾವದವರು. ಅವರ ಮುಖವರ್ಚಸ್ಸಿ ನಲ್ಲಿಯೇ ನಯ, ಏನಯ, ಸಹನೆ ಮತ್ತು ಶಿಷ್ಟ್ರಾಚಾರವರ್ತನೆ ಈ ಸದ್ಗುಣಗಳಲ್ಲಾ ಪ್ರತಿಬಿಂಬಿತವಾಗಿವೆ. ಅವರು ಪಾಠ ಹೇಳಿಕೊಡುವ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಕೂಡ ಈ ಸರಳತಿ ಮತ್ತು ಗಾಂಭೀರ್ಯಗಳು ಕೂಡಿರುತ್ತವೆ. ನಾನು ಸೆಂಟ್ರಲ್ ಕಾಲೇಜಿನಲ್ಲಿ ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿ ಯಾಗಿದ್ದಾಗ ಸುಪ್ರಸಿದ್ಧರಾದ ದಿ. ಜೆ. ಜಿ. ಟೀಟ್ ರವರು ಪ್ರಿನ್ಸಿವಾಲರಾಗಿದ್ದರು. ಅವರಿಂದ ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ವಾರವನ್ನು ಕಲಿಯುವ ಸುಯೋಗವು ನನಗೆ ಲಭಿಸಿತ್ತು. ಇಂಗ್ಲ್ಲಿಷ್ ಭಾಷೆಯ ಬರೆವಣಿಗೆಯಲ್ಲಿ ಸರಳವಾದ ಮತ್ತು ಸುಲಭವಾಗಿ ಅರ್ಧವಾಗುವ ಶೈಲಿಯ ವ್ರಾಮುಖ್ಯತೆಯನ್ನು ಒತ್ತಿ ಒತ್ತಿ ಹೇಳುವುದು ಅವರ ಘನತೆಯಾಗಿತ್ತು. ಇದೇ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡಪಾಠ ಹೇಳುವುದರಲ್ಲಿ ಶ್ರೀ. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರು ಪ್ರಿ. ಟೀಟ್ ರಂತೆಯೇ ಉದಾತ್ತ ಭಾವಗಳನ್ನು ಸರಳವಾದ ಭಾಷೆ ಮತ್ತು ಸರಳವಾದ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ತಿಳಿಸಬೇಕೆಂದು ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿಗಳಿಗೆ ಬೋಧಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಒಂದು ಸಲ, ನನಗೆ ಚೆನ್ನಾಗಿ ಜ್ಞಾ ಪಕವಿದೆ, ನಮ್ಮ ಗದ್ಯಭಾಗದ ಪರ್ರಪುಸ್ತಕವಾದ ವೆಂಕಟಾಚಾರ್ಯರ ' ವಿಷವೃಕ್ಷ' ದ ಯಾವುದೋ ವಿಷಯವಾಗಿ ಒಂದು ಉಪನ್ಯಾಸವನ್ನು ಬರೆಯುವು ದಕ್ಕೆ ಶ್ರೀ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರು ಕ್ಲ್ರಾಸಿಗೆ ನೇಮಿಸಿದ್ದರು. ಹುಡುಗತನದ ಉತ್ಸಾಹದಿಂದ ಕೂಡಿ ಭಾರೀ ಉಪನ್ಯಾಸವ್ನೇ ರಚಿಸಬೇಕೆಂದು ನನಗೆ ತಿಳಿದ ದೊಡ್ಡ ದೊಡ್ಡ ಕನ್ನಡ ಮತ್ತು ಸಂಸ್ಕೃತ ಶಬ್ದಗಳನ್ನು ಉವಯೋಗಿಸಿ ಆರಂಭದಲ್ಲಿಯೇ "ಕೋಟ್ಯನು ಕೋಟ ನಕ್ಷತ್ರಗಳಿಂದ ಖಚಿತವಾದ ಅನಂತವಾದ ಅಪಾರವಾದ ಮತ್ತು ಅಮಿತ ಸಂಖ್ಯೆಯ ಜ್ಯೋತಿರ್ವತ್ಸರಗಳಾಚಿ ಇರುವ ತಾರೆ ನೀಹಾರಿಕೆಗಳಿಂದ ಕೂಡಿದ ಈ ಎಶ್ವಜಗತ್ತಿನಲ್ಲಿನ ಸ್ವಸ್ಥಸುಂದರ ಧ್ಯೇಯಗಳ ಸನ್ಮೋಹಿನೀ ಶಕ್ತಿಯನ್ನೂ ಮತ್ತು ಕರೋರವಾಸ್ತ್ರವ ಜಗತ್ತಿನ ನಿಷ್ಕರುಣನಿಯಮಗಳನ್ನೂ ನೋಡಿದರೆ, ಈ ವಿಶ್ವವೇ ಒಂದು ಅಪ್ರತಿಮ ಸೌಂದರ್ಯದ ಮತ್ತು ವಿಚಿತ್ರತೆಯ ಒಂದು ಅಗಾಧವಾದ ನಾಟಕ ರಂಗವೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು ..." ಎನ್ನುವ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಬರೆದಿದ್ದೆ. ಶ್ರೀ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರು ಉಪನ್ಯಾಸವನ್ನು ಓದಿ " ಬಹಳ ಚೆನ್ನಾಗಿದೆ. ಶೈಲಿ ಸ್ಫೂರ್ತಿಯುತವಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಶಬ್ದ ಗಳೇ ಹೆಚ್ಚು, ಅರ್ಥಕಡಮೆ. ಇದೇ ಭಾವಗಳನ್ನು ಸುಲಭ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳ ಬಹುದಾಗಿತ್ತು ಮತ್ತು ಮುಖ್ಯವಾಗಿ, ಚೆನ್ನಾಗಿ ತಿಳಿಯದ ವಿಷಯವಾಗಿ ಏನನ್ನೂ ಬರೆಯಬಾರದು " ಅಂದರು. ನಂಬರೇನೋ ಹೆಚ್ಚಾಗಿಯೇ ಕೊಟ್ಟಿದ್ದರು; ಆದರೆ ಅವರು ಹೇಳಿದ " ತಿಳಿಯದೇ ಇದ್ದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಏನೂ ಬರೆಯ ಬಾರದು " ಎನ್ನುವ

ವಾಕ್ಯ ಇನ್ನೂ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಚೆನ್ನಾಗಿ ನಟ್ಟದೆ. ಅವರು ಪಾಠ ಹೇಳುವುದರಲ್ಲಿ ಈ ಸರಳತೆಯ ವಿಷಯವೊಂದೇ ಮುಖ್ಯವಾದುದಲ್ಲ. ಅವರ ಶ್ರದ್ಧೆ ಮತ್ತು ಉತ್ಸಾಹ ಗಳೂ ಚಿರಸ್ಮರಣೀಯವಾದವುಗಳು. ಆ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಒಬ್ಬ ' ಮುನಿಷಿ' ಹೊರತು ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್ ತಿಳಿದ ಮಹೋವಾಧ್ಯಾಯರನ್ನು ನಿಯಮಿಸುವುದೆಂದರೆ ಬಹಳ ಅಪರೂಪವಾಗಿತ್ತು. ಈ ತರಹದ ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್, ಕನ್ನಡ ಮತ್ತು ಸಂಸ್ಕೃತ ಈ ಮೂರು ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲೂ ಪಾಂಡಿತ್ಯವುಳ್ಳ ನಮ್ಮ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾಲಯದ ಮೊದಮೊದಲನೆಯ ಅಧ್ಯಾಪಕರ ಶ್ರೇಣಿಯಲ್ಲಿ ಶ್ರೀ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಅಗ್ರಗಣ್ಯಸ್ಥಾನವನ್ನು ಪಡೆದವರು. ಅವರು ಮತ್ತು ದಿ. ಶ್ರೀ. ಟಿ. ಎಸ್. ವೆಂಕಣ್ಣ ಯ್ಯನವರು ಹಾಕಿದ ಅಸ್ತಿ ಭಾರ ದಿಂದಲೂ, ಕನ್ನಡ ಪಾಠಪ್ರವಚನಗಳ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅವರು ತೋರಿಸಿಕೊಟ್ಟ ದಾರಿ ಯಿಂದಲೂ, ಮತ್ತು ಅವರು ತಮ್ಮ ಅನೇಕ ಶಿಷ್ಯರಿಗೆ ಕೊಟ್ಟ ಸಹಾಯ ಮತ್ತು ಉತ್ತೇಜನದಿಂದಲೂ, ಮೈಸೂರು ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾಲಯದಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡ ಉನ್ನತಸ್ಥಿತಿಗೆ ಬಂದಿದೆಯೆಂದರೆ ಅತಿಶಯೋಕ್ತೆಯಾಗಲಾರದು.

ಎಲ್ಲಕ್ಕಿಂತಲೂ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಶ್ರೀ. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಮಾಡಿರುವ ಸೇವೆ ಯೆಂದರೆ 'ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ' ವನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸಿ ಅವನ್ನು ಬೆಳಸಿಕೊಂಡು ಬಂದುದು. ಕನ್ನಡವ ಪ್ರಗತಿಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಪಾತ್ರವೇನು, ಅದರಿಂದ ಆದ ಉಪಕಾರವೇನು ಎನ್ನು ವ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಚರ್ಚಿಸುವುದಕ್ಕೆ ಇದು ಸಂದರ್ಭವಲ್ಲ; ಮತ್ತು ತಕ್ಕ ಸಂದರ್ಭವಾದರೂ ಅದನ್ನು ವಿಮರ್ಶಿಸುವುದಕ್ಕೆ ನನಗೆ ಯೋಗ್ಯತೆಯೂ ಇಲ್ಲ. ಆವರೆ ನಮ್ಮ ಕಾಲದಲ್ಲಿ, ನಾವು ನೆಂಟ್ರಲ್ ಕಾಲೇಜಿನ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳಾಗಿ ದ್ದಾಗ ಈ ಪತ್ರಿಕೆ ಸ್ಥಾಪಿತವಾದುದು ನಮ್ಮೆಲ್ಲ ರಿಗೂ ಬಹಳ ಹೆಮ್ಮೆ. ಕರ್ಣಾಟಕ ಸಂಘವೂ, 'ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ'ವೂ ಹುಟ್ಟಿದ್ದು ನೆಂಟ್ರಲ್ ಕಾಲೇಜಿನಲ್ಲಿ, ಬೆಳೆ ದದ್ದೂ ಅಲ್ಲಿಯೇ. ಸೆಂಟ್ರಲ್ ಕಾಲೇಜು ತನ್ನ ೮೦-೯೦ ವರ್ಷಗಳ ಇತಿಹಾಸದಲ್ಲಿ ಗಣಿತ ಮತ್ತು ಇತರ ವಿಜ್ಞಾನ ಶಾಸ್ತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಸಂಶೋಧನೆಗಳನ್ನು ನಡಸಿದೆ; ಮತ್ತು ಭಾರತೀಯ ವಿಜ್ಞಾನ ಪ್ರಗತಿಯಲ್ಲಿ ತಕ್ಕ ಪಾತ್ರವನ್ನೂ ವಹಿಸಿದೆ. ಆದರೆ ಈ ಎಲ್ಲ ಸಂಶೋಧನೆಗಳಿಗಿಂತ ಹೆಚ್ಚು ಪ್ರಾಶಸ್ತ್ರವನ್ನು 'ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ' ಪಡೆದಿದೆಯೆಂದು ಧಾರಾಳವಾಗಿ ಹೇಳಬಹುದು.

'ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ'ದ ಮೊಟ್ಟ ಮೊದಲನೆಯ ಸಂಚಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಶ್ರೀ. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು "ನಮ್ಮ ಹತ್ತಿರ ಬೆಳ್ಳಿಯಿಲ್ಲ, ಬಂಗಾರವಿಲ್ಲ .. ..ಆದರೆ ಮಾಡ ತಕ್ಕ ಕೆಲಸಗಳನ್ನು ನಾವು ದೃಢದಿಂದಲೂ, ನಿರ್ವಂಚನೆಯಿಂದಲೂ ಮಾಡಿದರೆ ಸರಸ್ವತಿಯೂ ಲಕ್ಷ್ಮ್ನಿಯೂ ತಾವಾಗಿ ಸಹಾಯಕ್ಕೆ ಬಂದು ನಿಲ್ಲುವರೆಂದು ನಮಗೆ ಧೈರ್ಯವಿದೆ" ಎಂದು ಬರೆದಿದ್ದರು. ಈ ವಾಕ್ಯವು ಶ್ರೀ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರ ವೈಯಕ್ತಿಕ ಗುಣಕ್ಕೆ ಬಹಳ ಚೆನ್ನಾಗಿ ಅನ್ವಯಿಸುತ್ತದೆ. ಅವರಲ್ಲಿ ಬೆಳ್ಳಿಯೂ ಇರಲಿಲ್ಲ, ಬಂಗಾ ರವೂ ಬರಲಿಲ್ಲ. ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾಲಯದ ಅಧ್ಯಾಪಕ ವೃತ್ತಿಯಲ್ಲಿದ್ದಾಗ ಅವರಿಗೆ ತಕ್ಕ

ಪುರಸ್ಕಾರಗಳು ದೊರೆಯಲಿಲ್ಲವೆಂದು ಈಗಲೂ ಅವರ ಅನೇಕ ಮಿತ್ರರು ಖಚಿತವಾಗಿ ನಂಬುತ್ತಾರೆ. ಆದರೂ ಶ್ರೀ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರ ಉತ್ಸಾಹವೂ, ಕಾರ್ಯನಿಷ್ಠೆಯೂ ಸ್ವಲ್ಪವೂ ಕುಂದಲಿಲ್ಲ. ದೃಢದಿಂದಲೂ ನಿರ್ವಂಚನೆಯಿಂದಲೂ ತಮ್ಮ ಕರ್ತವ್ಯ ವನ್ನು ಅವರು ನಿರ್ವಹಿಸಿದರು; ಮತ್ತು ಅವರ ಧೈರ್ಯಕ್ಕೆ ತಕ್ಕಂತೆ ಸರಸ್ವತಿಯೂ ಲಕ್ಷ್ಮಿಯೂ ಒಲಿದೇ ಇದ್ದಾರೆ. 'ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ' ಸಲ್ಲಿಸಿರುವ ಸೇವೆಯಿಂದುಂ ಟಾದ ಕನ್ನಡದ ಪ್ರಗತಿಯೇ ಅವರಿಗೊಲಿದ ಸರಸ್ವತಿ. ಆದರೆ ಒಲಿದ ಲಕ್ಷ್ಮಿ ಯಾರು? ಬೆಳ್ಳಿಯಲ್ಲ; ಬಂಗಾರವಲ್ಲ. ನನ್ನ ಹಾಗೆ ಅನೇಕ ಶಿಷ್ಯರು ಸೇರಿ ಪ್ರಕಟನಾಸಮಿತಿಯ ಮೂಲಕ ಶ್ರೀ. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗೆ ಪ್ರೀತಿಯಿಂದ ಅರ್ಪಿಸುವ ಈ ಸಂಭಾವನಾಗ್ಯಂಥವೇ ಅವರಿಗೊಲಿದ ಲಕ್ಷ್ಮಿ.

ಬಿ. ಎಸ್. ಮಾಧವರಾವ್

## ಗುರುವರ್ಯ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು

' ನಚನ ಭಾರತ'ದ ಶ್ರೀ. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಮೈಸೂರು ಸಂಸ್ಕೃತ ಮಹಾಪಾಠ ಶಾಲೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಧ್ಯಾಪಕರಾಗಿದ್ದ ವ್ಯಾಕರಣ ಮಹಾವಿದ್ವಾನ್ ರಾಮಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಹಿರಿಯ ಮಕ್ಕಳು. ಅವರು ಚಿಕ್ಕಂದಿನಲ್ಲಿಯೇ ತಾಯಿಯನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಂಡು ಸಂಸಾರದ ಕಷ್ಟನಿಷ್ಯುರಗಳಿಗೆ ಸಿಕ್ಕಿದರು. ಆದರೆ ತಂದೆಯವರ ಪಾದದಡಿಯಲ್ಲಿಯೂ, ಸಂಸ್ಕೃತ ಮಹಾಪಾಠಶಾಲೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಸಂಸ್ಕೃತವನ್ನು ಅಭ್ಯಾಸಮಾಡಿ 'ರಾಜಾಸ್ಕೂಲು', 'ವೆಸ್ಲಿಯನ್ ಹೈಸ್ಕೂಲು'ಮತ್ತು 'ಮಹಾರಾಜಾಕಾಲೇಜು'ಗಳಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡ ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಶಿಕ್ಷಣವನ್ನು ಪಡೆದು ಬಿ. ಎ. ಪರೀಕ್ಷೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಧಮ ತರಗತಿಯಲ್ಲಿ ಉತ್ತೀರ್ಣರಾದರು. ಅವರ ಪಾಂಡಿತ್ಯವೂ ಬುದ್ಧಿಶಕ್ತಿಯೂ ಆಗಲೇ ಪ್ರಕಾಶಕ್ಕೆ ಬಂದಿದ್ದುವು. ಎಂ. ಸಿ. ಎಸ್. ಪರೀಕ್ಷೆಗೆ ಸ್ಪರ್ಧಿಸಿ ಆ ಹುದ್ದೆಗೆ ಆಯ್ಕೆ ತಪ್ಪಿ, ಕನ್ನಡ ಕೆಲಸಕ್ಕೆ ಅವರು ಉಳಿಯುವಂತಾಯಿತು.

ಒಳ್ಳೆಯ ನೈದಿಕ ಕುಲದಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟ, ವೈದಿಕ ವಿದ್ಯೆಯಲ್ಲಿ ಪೂರ್ಣ ವಿಶ್ವಾಸ ಅಭಿರುಚಿ ಇದ್ದರೂ, ಸಾಶ್ಚಾತ್ಯ ವಿದ್ಯೆ, ಶಾಸ್ತ್ರದೃಷ್ಟಿ ಮತ್ತು ಹೊಸ ಪರಿತೋಧನೆ ಗಳಿಂದ ಆ ರಾಷ್ಟ್ರಗಳು ಪಡೆದಿದ್ದ ಮುನ್ನಡೆ ಇವು ಅವರ ಮನವನ್ನು ಆಕರ್ಷಿಸಿದ್ದು ವು. ಹೈಸ್ಕೂಲಿನಲ್ಲಿ ದ್ದಾಗ ವಿಜ್ಞಾನ ಮತ್ತು ಗಣಿತ ಪಾಠಗಳಲ್ಲಿ ಉಚ್ಚಸ್ಥಾನವನ್ನು ಗಳಿ ಸಿದ್ದರೂ ಸೆಂಟ್ರಲ್ ಕಾಲೇಜಿಗೆ ಸೇರಲು ಅನುಕೂಲ ಸಾಲದೆ, ಮಹಾರಾಜಾ ಕಾಲೇ ಜಿನಲ್ಲಿ ಭಾಷೆ ಮತ್ತು ಚರಿತ್ರೆಯ ವ್ಯಾಸಂಗಕ್ಕೆ ಅವರು ಸೇರಬೇಕಾಯಿತು. ಆದರೂ ಆ ಶಾಸ್ತ್ರ ಪ್ರೇಮ ಅವರಲ್ಲಿ ಇಪ್ಪೀ ಇತ್ತು; ಅವುಗಳ ಸ್ಥೂಲ ಪರಿಚಯವನ್ನು ಮಾಡಿ ಕೊಳ್ಳುತ್ತಲೇ ಇದ್ದರು. ನಿತ್ಯವೂ ನಾಲ್ಕಾರು ಗಂಟೆಗಳ ಕಾಲ ವಿದ್ಯಾರ್ಜನೆಗೆ ಮೀಸಲಾಗಿದ್ದ ರೂ, ಇತರ ವಿಷಯಗಳಲ್ಲಿ ಅವರಿಗೆ ಅಸಡ್ಡಿ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಚಾಮುಂಡಿ ಬೆಟ್ಟವನ್ನು ಅರ್ಥ ಘಂಟಿಯಲ್ಲಿ ಹತ್ತಿ ಇಳಿಯುವುದು ಕಾಲೇಜಿನಲ್ಲಿದ್ದಾಗ ಇವರ ಒಂದು ನಿಯತ ಕೆಲಸವಾಗಿತ್ತು. ನಾಲ್ಕಾರು ವರ್ಷಕಾಲ ಗರಡಿ ಸಾಮುಮಾಡಿ ಒಳ್ಳೆಯ ದೇಹಕಟ್ಟನ್ನೂ, ದೇಹದಾರ್ಢ್ಯವನ್ನೂ ಪಡೆದು ಕುಸ್ತಿಮಾಡುವುದರಲ್ಲಿ ನಿಷ್ಣಾ ತರಾಗಿದ್ದರು. ಭೀಮನ ಇನ್ನೊಂದು ಕೌಶಲವನ್ನೂ - ಅಡುಗೆ ಮಾಡುವುದು - ಇವರು ಬಲ್ಲರು. ಚಿಕ್ಕಂದಿನಲ್ಲಿ ಇವರು ಮಾಡಿದ್ದ ಷರಬತ್ತಿನ ರುಚಿಯನ್ನು ನಾನು ಇನ್ನೂ ಸಂಗೀತದಲ್ಲಿ ಯೂ, ಕಲೆಯಲ್ಲಿ ಯೂ ಇವರಿಗೆ ವಿಶೇಷ ಅಭಿರುಚಿ. ಶೇಷಣ್ಣ ನವರ ವೀಣೆಯೂ, ಕೃಷ್ಣ ಪ್ಪನವರ ದೇವರ ನಾಮಗಳೂ ಇವರ ರಾಗಭಾವ ಜ್ಞಾನವನ್ನು ಸುಸಂಸ್ಕರಿಸಿದ್ದು ವು. ಅರಮನೆಯ ವಾತಾವರಣದಲ್ಲಿ ಬೆಳೆದಿದ್ದ ರಿಂದಲೋ ಏನೋ ನಾಟ್ಯಕಲೆ, ಚಿತ್ರಕಲೆಗಳ ಪರಿಚಯಕ್ಕೂ ಅವಕಾಶ ದೊರೆಯಿತು.

ಇವರ ಜ್ಞಾನ, ವಿವುರ್ಶನ ಶಕ್ತಿ ಸ್ನೇಹಿತರ ಮೆಚ್ಚುಗೆಯನ್ನು ಪಡೆದುವು. ಇದಕ್ಕೂ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಇವರ ಚುರುಕು ಹಾಸ್ಯ, ಹರಿತವಾದ ಮಾತುಗಳು ಗೆಳೆಯರನ್ನು ಮುಗ್ಧ ರನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿದ್ದುವು. ಇವರಿದ್ದ ಕಡೆ ನಗೆಗಡಲು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಇತ್ತೀಚಿನ ಪರಿಚಯ ಮಾತ್ರ ಇರುವವರಿಗೆ ಇದನ್ನು ನಂಬುವುದೂ ಕಷ್ಟ.

ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿ ವಿಸೆಯಲ್ಲಿ ದ್ದಾಗ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗೆ ಕನ್ನಡ ಕೆಲಸ ತಮ್ಮ ಜೀವನದ ಕೆಲಸವೆಂಬ ಅರಿವು ಇದ್ದಂತಿಲ್ಲ. ಅಧ್ಯಾಪಕ ವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸುವ ಆರಿ ವಾಗಲ್ಲಿ ಇದ್ದಂತಿಲ್ಲ. ಆದರೂ ಈ ವೃತ್ತಿಗೆ ಅನ್ನುಗುಣವಾದ ವ್ಯವಸಾಯವಾಗಿತ್ತು. ಅರ್ಹತೆ ವಿಶೇಷವಾಗಿತ್ತು. ಈ ಕೆಲಸ ದೊಡ್ಡ ಕೆಲಸ, ಜವಾಬ್ದಾರಿಯ ಕೆಲಸ, ಅಗತ್ಯ ಕೆಲಸ ಎಂದು ಇದಕ್ಕೆ ಕಾಲಿಟ್ಟ್ರೊಡನೆಯೇ ಇವರು ಮನಗಂಡರು. ವಿದ್ಯಾತುರತೆ, ಜ್ಞಾನದಾಹ ಇವರಿಗೆ ರಕ್ತಗತವಾಗಿ ಬಂದಿತ್ತು. ಓದಬೇಕಾದ್ದು ಬಹಳವಿದೆ, ತಿಳಿಯಬೇಕಾದ್ದು ಅಮಿತ, ತಕ್ಕ ವ್ಯವಸಾಯ ಮಾಡದಿರುವುದು ತಮ್ಮ ಹುದ್ದೆಗೆ ಅಗೌರವ, ತಮ್ಮ ಶಿಷ್ಯರಿಗೆ ವಂಚನೆಮಾಡಿದಂತೆ ಎಂದು ಕ್ಷಣಾರ್ಧವನ್ನೂ ವ್ಯರ್ಥ ಮಾಡವೆ ಸಂಸ್ಕೃತ ಕನ್ನಡ ವಾಜ್ಮಯಗಳ ಅಪಾರ ಗ್ರಂಥರಾಶಿಯನ್ನೆಲ್ಲಾ ತಮ್ಮದ ನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡು, ವಿಚಾರಮಾಡಿ, ವಿಮರ್ಶಿ ಮಾಡಿ ಸಾಹಿತ್ಯ ಕ್ಷೇತ್ರದಲ್ಲಿ ಒಂದು ವಿಶೇಷವಾದ ಗೌರವಯುತ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ಇವರು ಗಳಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಯಾನ ಸಮಸ್ಯೆ ತಲೆದೋರಿದರೂ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಅಭಿವ್ರಾಯ ಪಡೆಯವೆ ತೀರ್ಮಾನಿಸುವುದು ಕಾರ್ಯಲೋಪವೆಂಬುದು ತಿಳಿದವರ ಅಭಿಪ್ರಾಯವಾಗಿದೆ. ಇವರ ಪಾಂಡಿತ್ಯಪ್ರಭೆ ಸಂಸ್ಥಾನಕ್ಕೇ ಕೀರ್ತಿಯನ್ನು ತಂದಿದೆ. ಇವರ ಜೀವನ ಕ್ರಮವೂ ಇಷ್ಟೇ ಮಾದರಿಯಾದುದು. ಇವರ ಆಚರಣೆಯಲ್ಲಾಗಲಿ, ಕೆಲಸದಲ್ಲಾಗಲಿ, ಮಾತಿ ನಲ್ಲಾ ಗಲಿ, ಕೀಳೆಂಬುದನ್ನು ಕಂಡವರಿಲ್ಲ. ಕೆಲವರು ಆಪ್ತರಾಗಿರಬಹುದು, ಕೆಲವರು ಇಲ್ಲದಿರಬಹುದು, ಇದು ಪರಸ್ಪರ ಮನೋಧರ್ಮದ ಪರಿಣಾಮ. ಆದರೆ ಯಾರೊಬ್ಬ ರನ್ನೂ ಇವರು ಆವಹೇಳನ ಮಾಡಿದವರಲ್ಲ. ದೂಷಿಸಿದವರಲ್ಲ, ನಿಂದಿಸಿದವರಲ್ಲ; ಯಾರಿಗೂ ಅನ್ಯಾಯ ಮಾಡಿದವರಲ್ಲ. ಸರಿಹೋದವರ ಹತ್ತಿರ ಹೆಚ್ಚು ಸಲಿಗೆಯಿರ ಬಹುದು, ಇತರರ ಹತ್ತಿರ ಮಾತು ಮತವಿರಬಹುದು: ಅಷ್ಟೇ. ಪ್ರತಿಕಾರ್ಯ ಕ್ಷೇತ್ರ ದಲ್ಲಿಯೂ ಪಂಗಡಗಳಿರುವಂತೆ ಕನ್ನಡ ಕ್ಷೇತ್ರದಲ್ಲಿಯೂ ಇದ್ದು ದುಂಟು, ಇರುವು ದುಂಟು. ಆದರೆ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಯಾನ ಪಂಗಡಕ್ಕೂ ಸೇರಿದನರಲ್ಲ. ತಮ್ಮ ಕೆಲಸದ ವ್ಯಾಪ್ತಿ, ಜವಾಬ್ದಾರಿಯನ್ನು ಅರಿತು ಯಾರಿಗೂ ಅಂಜದೆ, ತಮ್ಮ ಮೇಲ್ಮೆಯನ್ನೂ ಲೆಕ್ಕಿಸದೆ, ತಮ್ಮ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಘಂಟಾಘೋಷವಾಗಿ ನುಡಿದವರು. ಯುವಕ ಅಧ್ಯಾಪಕರಿಗೆ ಇವರ ಶ್ರದ್ಧೆ, ಪಾಂಡಿತ್ಯ, ಜೀವನಕ್ರಮ ಮಾದರಿಯಾಗಿ, ಇವನ್ನು ಆವರು ಅನುಕರಿಸುವುದಾದರೆ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾ ಲಯದ ಗೌರವ ಖ್ಯಾತಿಗಳು ಹೆಚ್ಚು ವುದರಲ್ಲಿ ಸಂಶಯವಿಲ್ಲ.

ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಕರ್ಮಯೋಗಿಗಳು. ಜೀವನ ಸಾರ್ಥಕ್ಯಕ್ಕೆ ಕರ್ಮ-ಸತ್ತರ್ಮ,

ನಿಷ್ಕಾನುಕರ್ಮ-ಅಗತ್ಯ, ಅನಿವಾರ್ಯ ಎಂದು ನಂಬಿರುವವರು. ಕನ್ನಡಿಗರಾಗಿ, ಕನ್ನಡ ಅಧ್ಯಾಪಕರಾಗಿ ಕನ್ನಡ ಸೇವೆಮಾಡದೆ ತಮ್ಮ ಋಣ ತೀರದು, ಈ ಕೆಲಸ ರಾಜಕೀಯದಷ್ಟೇ ಮುಖ್ಯವಾದುದು ಎಂದು ಇವರ ತೀರ್ಮಾನ. ಅವರ ಕನ್ನಡ ಪ್ರೇಮ ಎಷ್ಟು ಸಹಜವಾದುದು, ಸತ್ಯವಾದುದು, ದೃಢವಾದುದು, ಮಹತ್ತರವಾ ದುದು! ಹೆತ್ತ್ರತಾಯಿ ತನ್ನ ಏಕ ಮಾತ್ರ ವುತ್ರನಲ್ಲಿ ತೋರುವ ಸೈಜಸ್ರೇಮ, ಶಾಸ್ತ್ರಿ ಗಳಿಗೆ ಕನ್ನಡ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಬೆಳೆದು ಬಂದಿದೆ. ಕುಗ್ರಾಮ ಶಿಶುವಾಗಿ, ತೇಜೋಹೀನ ವಾಗಿ, ಖುನಾದಿ ಕಾಲದ ಜಾಡ್ಯಗಳ ಹೊಡೆತದಿಂದ ಬಡಕಲಾಗಿ, ಮಾನಿತರ, ಸಭ್ಯರ, ರಸಿಕರ ದರ್ಶನಕ್ಕೇ ಅಂಜುತ್ತಿದ್ದ ಕನ್ನಡ ಶಿಶುವನ್ನು ಕೈ ಹಿಡಿದು ಜನರ ಬೆಂಬಲ ವನ್ನೂ, ಪ್ರೋತ್ಸಾಹವನ್ನೂ, ದುಡಿಮೆಯನ್ನೂ, ಶಕ್ತಿಯನ್ನೂ ಪಡೆದು ಅದನ್ನು ವೋಷಿಸಿ, ಅದಕ್ಕೆ ತಕ್ಕ ಸೌಂದರ್ಯವನ್ನೂ ವೀರ್ರವನ್ನೂ ವ್ಯಾಪ್ತತೆಯನ್ನೂ ಕೊಟ್ಟು, ಅದನ್ನು ರಾಜಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಮಾಡಿದ ಕೀರ್ತಿ ಇತರ ಸಾಹಿತಿಗಳಿಗಿಂತಲೂ ಮಿಗಿಲಾಗಿ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗೆ ಸೇರತಕ್ಕದ್ದು. ಕನ್ನಡಿಗರೆಲ್ಲರೂ ಇವನ್ನು ಬಲ್ಲರು-ವಿತೇಷ ವಾಗಿ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾನಿಲಯದ ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿವೃಂದೆ, ' ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ 'ದೆ ಪೋಷಕ ವಾಚಕವೃಂದ. ಅವರು ಸೆಂಟ್ರಲ್ ಕಾಲೇಜಿಗೆ ಕಾಲಿಟ್ಟಾಗ–೧೯೧೫–ಕನ್ನಡ ವಾತಾಡುವುದು ಅಪಮಾನ, ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಅಜ್ಞಾನವನ್ನು ವ್ಯಕ್ತಪಡಿಸುವುದು ಗೌರವ ಎನ್ನುತ್ತಿದ್ದ ಕಾಲ; ಶ್ರೀ. ಬಿ. ಎಂ. ಶ್ರೀಕಂರಯ್ಯ ನವರು ಸಭೆಗಳಲ್ಲೂ, ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿ ಗಳೊಡನೆಯೂ ಇಂಗ್ಲೀಷಿನಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ವ್ಯವಕರಿಸುತ್ತಿದ್ದ ಕಾಲ. ನಾಗರಿಕ ಜೀವನಕ್ಕೆ, ಶಾನ್ತ್ರಪ್ರತಿಸಾದನೆಗೆ ಅದರಲ್ಲಿ ಶಕ್ತಿ ಸಾಲದು, ಅದರ ಬಳಕೆ ಪ್ರಮಾದಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾ ದೀತು ಎಂದು ಎಲ್ಲರೂ ...ಎಲ್ಲ ಕನ್ನಡಿಗರೂ ...ಒಪ್ಪಿಕೊಂಡಿದ್ದ ಕಾಲ. ಇಂಥ **ವಾತಾವ**ರಣದಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡ ಸೇವೆಯನ್ನು ತಮ್ಮ ಜೀವಮಂತ್ರವನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳ ಬೇಕಾದರೆ ಈ ಕೆಲಸದಲ್ಲಿ ಎಷ್ಟು ಪ್ರೇಮವಿರಬೇಕು, ನಂಬಿಕೆಯಿರಬೇಕು, ಎದೆಗಾರಿಕೆ ಎಷ್ಟರವುಟ್ಟನದಿರಬೇಕು? ಸಂಸ್ಕೃತದ ಅನುಯಾಯಿಗಳೊಡನೆಯೂ, ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಆನುಯಾಯಿಗಳೊಡನೆಯೂ ಹೋರಾಟ ಅನಿವಾರ್ಯವಾಯಿತು. ಈ ಭಾಷೆಗಳ ತೇಜಸ್ಸು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗೆ ದೂರವಾದದ್ದೇನೂ ಅಲ್ಲ—ಅವರ ದೃಷ್ಟಿ ವೈಶಾಲ್ಯಕ್ಕೆ ಅವು ಬಹಳ ವುಟ್ಟಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗಿದ್ದುವು. ಈ ಭಾಷೆಗಳ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಇಲ್ಲ; ನಿಜ. ಆದರೆ ಕನ್ನಡಿಗರಾದವರಿಗೆ ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಹೆಚ್ಚು ಕೆಲಸ್ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಅವುಗಳ ವ್ಯವಸಾಯದ ಫಲವಾದರೋ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಅಗತ್ಯ. ಸಂಸ್ಕೃತ ' ಮೃತ ' ಭಾಷೆಯೆಂದು ಆರಿಯದವರು ಹೇಳಿದರೂ, ಅದರ ಸಾಹಿತ್ಯ, ಶಾಸ್ತ್ರ, ಕಲೆ, ವೇದಾಂತ, ಪುರಾಣ ಮುಂತಾದುವುಗಳಿಂದ ಅದು ಭಾರತೀಯರ ಮನ್ನಣೆಯನ್ನು ಯಾವತ್ತೂ ಪಡೆಯಲೇ ಬೇಕು. ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಶಿಕ್ಷಣದಿಂದ, ಇಂಗ್ಲಿಷರ ಸಂಪರ್ಕದಿಂದ ನಾಡ ಜೀವನ ವಿಸ್ತಾರ ವಾಯಿತು; ಹೊಸ್ತದೃಷ್ಟಿ, ಹೊಸ ಚೈತನ್ಯ ತಲೆಬೋರಿ ನಾಡು ಸರ್ವತೋಮುಖ ವಾಗಿ ಬೆಳೆಯುವುದಕ್ಕೆ ದಾರಿಯಾಯಿತು. ಇವುಗಳ ಹಿರಿವೆಯನ್ನು ಒಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳೋಣ.

ಆದರೆ ಈ ವ್ಯಾವೋಹದಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡವನ್ನು ಅಸಡ್ಡೆ ಮಾಡಬಾರದು. ಈ ಭಾಷೆಗಳ ವ್ಯವಸಾಯ ಪೋಷಣೆಗಳಿಗೆ ಸಹಸ್ರಾರು ಜನರಿದ್ದಾರೆ. ಕನ್ನಡದ ಅಭಿನೃದ್ಧಿ ಕನ್ನಡಿಗರಿಂದ ಮಾತ್ರ ಸಾಧ್ಯ. ಈ ಜವಾಬ್ದಾರಿ ಅವರಿಗೆ ಸೇರಿದ್ದು. ಅದರಲ್ಲಿಯೂ ಇಂಗ್ಲೀಷಿನಲ್ಲಿ ತಜ್ಞರಾದ ಕನ್ನಡಿಗರು ಇದು ತಮ್ಮ ಮುಖ್ಯ ಕರ್ತವ್ಯವೆಂದು ಭಾವಿಸ ಬೇಕು, ಏಕೆಂದರೆ ಕೇವಲ ಕನ್ನಡ ವ್ಯಾಸಂಗ ಮಾತ್ರದಿಂದ ಅದರ ಪ್ರಗತಿ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ವಾಙ್ಮಯದ ಸಾರದಿಂದ ಅದು ಜೀವಂತವಾಗಬೇಕು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳದು ತೆರೆದ ಕಣ್ಣು. ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿದ್ದ ಲೋಪಗಳನ್ನು ಒಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳದ ಅಂಧತೆ ಅವರದಲ್ಲ. ಅದಕ್ಕೆಲ್ಲದ ಗುಣಗಳನ್ನು ಆರೋಪಿಸಲೂ ಅವರ ಮನಸ್ಸು ಒಡಂಬಡದು. ಕನ್ನಡ ಗಾಯಕರು ಕನ್ನಡ ಪದಗಳನ್ನೂ, ಕೀರ್ತನೆಗಳನ್ನೂ ಮಾತ್ರ ಹಾಡಬೇಕೆಂದು ಕೇಳಿ ಅವರು ನಕ್ಕಿದ್ದಾರೆ. ಕನ್ನಡ ವಚನಗಳಿಗೆ ತ್ಯಾಗರಾಜರ ಕೃತಿಗಳ ರಾಗ ಸ್ವರಗಳನ್ನು ಆರೋಪಿಸಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ, ಈ ತೊಡಿಗೆ ಅವಕ್ಕೆ ಒಪ್ಪುವುದಿಲ್ಲ, ನಾಡ ಧಾಟಯೇ ಅವಕ್ಕೆ ಭೂಷಣ ಎಂದು ಅವರು ಸೂಚಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯ, ಇಂಗ್ಲಿಷಿನ ನಾಟಕ, ಪದ್ಯ, ಗದ್ಯಗಳ, ಅದರ ವಿಚಾರ ವಾಙ್ಮಯದ ಸೊಂಪನ್ನೂ, ಹಿರಿಮೆಯನ್ನೂ, ಜನ ಪ್ರಿಯತೆಯನ್ನೂ ಇನ್ನೂ ಗಳಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕಾಗಿದೆ; ಈ ಕೆಲಸ ಆದಷ್ಟು ಜಾಗ್ರತೆ ಆಗ ಬೇಕು; ರಸಿಕ್ಕರಿಗೆ ಬೇಕಾದ ಸಾಮಗ್ರಿ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ದೊರೆಯದಿದ್ದರೆ ಅವರು ಅನ್ಯ ಭಾಷೆಗಳಿಗೆ ಶರಣು ಹೋಗುವುದರಲ್ಲಿ ತಪ್ಪೇನು? ಎಂದು ಇವರು ಎಚ್ಚರಿಸಿದ್ದಾರೆ.

ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಕ್ರಿಯಾಶಕ್ತಿ, ಕಾರ್ಯತತ್ವರತೆ, ಉತ್ಸಾಹ, ಆತ್ಮಸಮರ್ಪಣೆಗಳನ್ನು ನೋಡಿದರೆ, ನೂತನ ಮತಸ್ಥಾ ಸಕರ, ಮಹಾದಂಡನಾಯಕರ ಜ್ಞಾಪಕ—ಬರುತ್ತದೆ. ಈ ಶತಮಾನದ ಆದಿಯಲ್ಲಿ ನಮ್ಮ ದೇಶದಲ್ಲಿ ನಡೆದ ರಾಜಕೀಯ ಆಂದೋಳನಗಳ ಕಾವು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಂಧವರನ್ನು ಸೆಳೆದದ್ದು ಸ್ವಾಭಾವಿಕ. ಲೋಕಮಾನ್ಯ ತಿಲಕರು, ಮಹಾತ್ಮಗಾಂಧಿಜೀಯವರು ಹೂಡಿದ ಸ್ವದೇಶಿ ಪ್ರಚಾರ, ನಾಡಭಾಷೆ ಕಲೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿಗಳ ಪುನರುತ್ಥಾ ನಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾಯಿತು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಆಂಗ್ಲ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಆಳವಾಗಿ ಪ್ರವೇಶಮಾಡಿ ಅದರ ಶಕ್ತಿ, ರುಚಿ, ಸೌಂದರ್ಯ, ಮಾನವೀಯತೆ, ಆತ್ಮೀ ಯತೆ, ಪರಾಕಾಷ್ಯತೆ, ಶಬ್ದ ಪುಷ್ಟಿ, ತೈಲಿಯ ವೈಖರಿ-ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ಅನುಭವಿಸಿದವರು, ಅಳಿದು ನೋಡಿದವರು. ಇದೇ ರೀತಿ ಸಂಸ್ಕೃತ ಸಾಹಿತ್ಯ, ಶಾಸ್ತ್ರ, ವೇದಾಂತ, ಪುರಾಣ ಸರ್ವತೋಮುಖವಾದ ಅದರ ವಾಜ್ಮಯವನ್ನೆಲ್ಲಾ ಶಾಸ್ತ್ರೀಯವಾಗಿ ವ್ಯಾಸಂಗಮಾಡಿ, ಆಧುನಿಕ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ವಿಮರ್ಶೆಮಾಡಿ ಅದರ ಹಿರಿಮೆಯನ್ನು ತಿಳಿದುಕೊಂಡನರು. ಇಂಥ ಪಂಡಿತರಿಗೆ, ಪ್ರತಿಭಾನಂತರಿಗೆ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಅಭಿಮಾನ ಹುಟ್ಟಿದ್ದು ಕನ್ನಡದ ಅದೃಷ್ಟ; ಏತಕ್ಕೆಂದರೆ ಆಸೆ, ಅಭಿಮಾನ ಸುಲಭ; ಯೋಗ್ಯತೆ, ವಾಂಡಿತ್ಯ ಕಷ್ಟೆ, ಬಹಳ ವಿರಳ. ಆಧುನಿಕ ಕನ್ನಡಸಾಹಿತಿಗಳ ಗುಂಪಿನಲ್ಲಿ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಪಂಕ್ತಿಗೆ ಸೇರತಕ್ಕ ಮಹಾವ್ಯಕ್ತಿಗಳು ಹಲವರಿಲ್ಲ. ಆ ಗುಂಪಿನಲ್ಲಿಯೂ ಇವರ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ ಎದ್ದು ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಇವರ ಪಾಂಡಿತ್ಯ ಕನ್ನಡಭಾಷೆಯ ಬೆಳವಣಿಗೆಗೆ,

ನೂತನ ಸಾಹಿತ್ಯದ ರಚನೆಗೆ, ಅದರಲ್ಲಿಯೂ ವಿಚಾರಸಾಹಿತ್ಯದ ರಚನೆಗೆ ಬಹಳ ಸಹಾಯಕವಾಗಿದೆ. ಕನ್ನಡದ ಬೆಳವಣಿಗೆಗೆ ಸಹಾಯಕವಾದ ಶಿಕ್ಷಣಮಾಧ್ಯಮದ ಪ್ರಸಂಗಬಂದಾಗ ಇವರ ಬೆಂಬಲ ಬಹಳ ಸಹಾಯಕವಾಯಿತು. ಹಿಂದಿಯು ದೇಶ ಭಾಷೆಯ ವ್ಯಾಜದಿಂದ ಕನ್ನಡ ಕೆಲಸಕ್ಕೆ ಧಕ್ಕೆ ತರಬಹುದೆಂದು ಇವರು ಹೂಡಿದ ವಾದ, ಹೋರಾಟವನ್ನು ಯಾರೂ ಮರೆಯುವಂತಿಲ್ಲ. ಸಂಸ್ಕೃತವೂ ಸಹ ಕನ್ನಡದ ಪೋಷಣೆಗೆ ಎಷ್ಟು ಅಗತ್ಯವೋ ಅಷ್ಟುಮಟ್ಟಿಗೆ ಮಾತ್ರ ಆದರಣೀಯವೇ ಹೊರತು ಕನ್ನಡನಾಡಿನಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಸರಿಸಮಾನವಾದ ಪೀಠ ಅದಕ್ಕಿಲ್ಲ. ಈ ರೀತಿ ವಾದಿಸಿ, ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿ, ಜವಾಬ್ದಾರಿಯ ಸ್ಥಾನಗಳಿಂದ ಘೋಷಿಸಿ ಅನೇಕ ಮಿತ್ರರನ್ನು ಶತ್ರುಗಳನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡಿದ್ದುಂಟು. ಯಾರ ಹೊಗಳಿಕೆಯನ್ನೂ, ಹಗೆತನವನ್ನೂ ಲಕ್ಷ್ಮಿಸದೆ ಕನ್ನಡದ ಪೋಷಣೆಯ ಜವಾಬ್ದಾರಿಯನ್ನೂ, ಮಹತ್ವವನ್ನೂ, ಜನರ ಮುಂದೆ ಇಟ್ಟು, ಅದರ ಬೆಳವಣಿಗೆಯ ಹೆದ್ದಾರಿಯನ್ನು ಇವರಂತೆ ನಿರೂಪಿಸಿದವರು ಬೇರಾರೂ ಇಲ್ಲ ವೆನ್ನಬಹುದು. 'ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ'ದ ಮೂಲಕ ಕನ್ನಡವು ಆಧುನಿಕ ಜೀವನದ ಎಲ್ಲ ಕ್ಷೇತ್ರಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಉಪಯೋಗಿಸಬಹುದಾದ ಭಾಷೆ, ಅದಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಪ್ತಿ, ಶಕ್ತಿ, ಸರಳತೆ, ಎಲ್ಲವೂ ಇವೆ, ಲೇಖನದ ಮಟ್ಟ ಲೇಖಕನನ್ನವಲಂಬಿಸಿದ್ದು, ಕನ್ನಡವನ್ನಲ್ಲ ಎಂದು ಸ್ಪಷ್ಟವಡಿಸಿದ್ದಾರೆ.

ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಉತ್ತಮ ಸಾಹಿತಿಗಳು; ಕತೆಗಾರರು, ವಿಮರ್ಶಕರು,ಪ್ರಬಂಧ ಲೇಖ ಕರು, ವಾಗ್ಮಿಗಳು. ವಿಸಯಕ್ಕೆ ತಕ್ಕ ಶೈಲಿಯನ್ನು ನಿರೂಪಿಸಿಕೊಂಡು, ವಸ್ತುವಿಗೆ ಕಳೆಯನ್ನೂ, ಓದುಗರಿಗೆ ಸಂತೋಷವನ್ನೂ ಉಂಟುಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ವಾದದ ಚುರುಕು ಶೈಲಿ, ಭಾಷಣದ ತಿಳಿ ಶೈಲಿ, ವಿಮರ್ಶೆಯ ವಾಂಡಿತ್ಯ ಶೈಲಿ, ಹರಟಿ ಚಿತ್ರಗಳ ಹಾಸ್ಯ, ಲಘು ಶೈಲಿ, ಗಂಭೀರವಾದ ಪುರಾಣ ಶೈಲಿ ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ಅವರ ಬರವಣಿಗೆಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣ ಬಹುದು. ಅವರ ಬರವಣಿಗೆಯಲ್ಲಿ ಎದ್ದು ಕಾಣುವ ಮುಖ್ಯ ಗುಣವೆಂದರೆ ಅವರ ವಾಕ್ಸಂಯಮ. ಮಾತಿನ ಚಟ, ಬರವಣಿಗೆಯ ಚಟ ಅವರಿಗಿಲ್ಲ. ವಿಷಯವಿದ್ದರೆ ಮಾತು; ಎಷ್ಟು ಅಗತ್ಯವೋ ಅಷ್ಟುಮಾತ್ರ. ಇವರ 'ಸಂಸ್ಕೃತದ ನಾಟಕಗಳ ' 'ವಚನ ಭಾರತ'ದ ಕೆಲವು ಪಂಕ್ತಿಗಳ ವಿಷಯನಿರೂಪಣೆಗೆ ಇತರರು ಅಷ್ಟೇ ವುಟ ಗಳನ್ನು ಬರೆಯಬೇಕಾದೀತು. ಅವರ ಶೈಲಿಯ ಇನ್ನೊಂದು ಗುಣವೆಂದರೆ ಅದರ ಸರ ಳತೆ. ಸಂಸ್ಕೃತದ ಹೊರೆಯಿಲ್ಲದ,ಪಾಂಡಿತ್ಯದ ಭಾರವಿಲ್ಲದ, ಅಡಕವಾದ, ಶುದ್ಧವಾದ, ಸರಳವಾದ, ಗಂಭೀರವಾದ ಶುದ್ಧ ಕನ್ನಡ ಶೈಲಿ ಇವರಿಗೆ ಸ್ವಭಾವವಾದುದು. ಇವರ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಕ್ಲಿ ಷ್ಟತೆಯಾಗಲೀ ಅತಿ ಪ್ರಯತ್ನ ವಾಗಲೀ ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲ. ವಿಷಯಕ್ಕೆ ತಕ್ಕ ಓಟ, ವಾಕ್ಸಂಪತ್ತು, ವಾತಾವರಣ ನೈಜವಾಗಿ ಕಲ್ಪಿತವಾಗಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಇವರ ಲೇಖನದಲ್ಲಿ ಇವರ ಬರಣಿಗೆಯಲ್ಲಿ ಕಾಣುವುದು ಇವರ ಮನಸ್ಸು, ಇವರ ಹೈದಯ. ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಹೊಸ ಸಮಸ್ಯೆಯಿರಬಹುದು, ವಿಷಯ ಹಳೆಯ ದಾದರೂ ಕೋನ, ದೃಷ್ಟಿ ಹೊಸದಾಗಬೇಕು ಅಥವಾ ಜೀವನದ ಒಂದು ಸಮಸ್ಯೆ

ಯಿರಬಹುದು—ಇವನ್ನು ನಿರೂಪಿಸದಿದ್ದರೆ ಕರ್ತವ್ಯಲೋಪವಾದೀತು: ಈ ತೀವ್ರತೆ ತೋರಿದಲ್ಲದೆ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಲೇಖನಿಯನ್ನು ಹಿಡಿದವರಲ್ಲ. ಈ ಕರ್ತವ್ಯನಿಷ್ಠೆ ಅವರ ವಿಸ್ತಾರವಾದ ಲೇಖನ ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲೆಲ್ಲಿ ಯೂ ಎದ್ದು ಕಾಣುತ್ತದೆ.

ಆದರೂ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗೆ ತಮ್ಮ ಬರವಣಿಗೆಯ ಕಡೆ, ತನ್ಮೂಲಕ ತಮ್ಮ ಕೀರ್ತಿಯ ಕಡೆ ಹೆಚ್ಚುಗನುನವಿದ್ದಂತಿಲ್ಲ. ಇದ್ದರೆ 'ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ'ದ ಲೇಖನಗಳನ್ನು ಪರಿಷ್ಕ್ರರಿಸುವುದರಲ್ಲಿ ಅವರು ತಮ್ಮ್ರ ಜೀವನದ ಮುಖ್ಯ ಭಾಗವನ್ನು ವ್ಯಯಮಾಡುತ್ತಿ ರ ಲಿಲ್ಲ. ಅವರ ಗುರಿ ಕನ್ನಡದ ಅಭಿವೃದ್ಧಿ, ವರಿಷ್ಕರಣೆ, ಪ್ರಗತಿ. ಈ ಕೆಲಸ ಯಾರಿಂದ ಲಾದರೂ ಆದೀತೆಂದು ಕಂಡರೆ ಅವರನ್ನು ಅವರು ಬಿಡುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ಎರಡು ಮಾತಾಡ ಬಲ್ಲ, ಎರಡು ಪಂಕ್ತ್ರಿಗಳನ್ನು ಬರೆಯಬಲ್ಲ ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿಗಳು ಕಣ್ಣಿಗೆ ಬಿದ್ದರೆ ಅವರ ಸ್ನೇಹವನ್ನೂ ಸಂಪರ್ಕವನ್ನೂ ಬೆಳಸಿಕೊಂಡು, ಅವರ ಶಕ್ತಿಗೆ, ವ್ಯಾಸಂಗ ಕ್ಷೇತ್ರಕ್ಕೆ ತಕ್ಕ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಸೂಚಿಸಿ, ಪ್ರಮಾಣಗಳನ್ನೊದಗಿಸಿ, ಲೇಖನದ ರೂಪರೇಖೆ ಯನ್ನು ಹಾಕಿಕೊಟ್ಟು, ವಾರಕ್ಕೊಮ್ಮೆ, ಕೆಲವುವೇಳೆ ದಿನಕ್ಕೊಮ್ಮೆ ಆ ಯುವಕರನ್ನು ಅವರ ಕೊಠಡಿಗಳಲ್ಲೋ, ಕುಟೀರಗಳಲ್ಲೋ, ಮಂದಿರಗಳಲ್ಲೋ ಅಧವಾ ನಡುಬೀದಿ ಗಳಲ್ಲಿ ದೊರೆತಾಗಲೋ ಕೋಡಿ, ಅವರಿಗೆ ಬೇಕಿಲ್ಲದಿದ್ದ ರೂ ಅವರೊಡನೆ ವಿಷಯವನ್ನು ಚರ್ಚಿಸಿ, ಅವರನ್ನು ಹುರಿದುಂಬಿಸಿ, ಅವರ ಅರೆ ಶ್ರಿದ್ಧೆಯನ್ನು ನಿಜಶ್ರದ್ಧೆಯನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿ, ಅವರು ಬರೆದ ಅಲ್ಪ ಲೇಖನಗಳನ್ನು ತಿದ್ದಿ ಪಸನುಮಾಡಿ, ವ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಿ? ಕದ ಲೇಖನಗೋಷ್ಠಿಗೆ ಅವನ್ನು ಏರಿಸಿ ತನ್ಮೂಲಕ ಅವರ ಲೇಖನ ಶ್ರದ್ಧೆಗೆ ಜೀವವನ್ನು ಕೊಟ್ಟು ವಿಚಾರಸಾಹಿತ್ಯ, ಸಮಾಜಸಾಹಿತ್ಯ, ಶಾಸ್ತ್ರಸಾಹಿತ್ಯ ಮತ್ತು ವಿಮರ್ಶೆಯ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಅಪಾರ ಲೇಖನಗಳನ್ನು ಬರಸಿದ್ದಾರೆ; ಹಿರಿಯಲೇಖರಕನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡಿ, ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಹೊಸ ಪೀಳಿಗೆಯನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಇದು ಸ್ವಾನುಭವ ಮಾತ್ರವಲ್ಲ; ಅನೇಕ ತರುಣಲೇಖಕರ ಕೃತಜ್ಞ ತೆಯೆ ಮಾತೂ ಹೌದು. ಇದು ವಿಜ್ಞಾನಯುಗ; ವಿಜ್ಞಾನಸಾಹಿತ್ಯ ಕನ್ನಡದ ಹಿರಿವುಗೆ ಅಗತ್ಯ; ಹೊಸ ಸಂಶೋಧನೆ ಗಳ ಅರಿವು ಜನಸಾಮಾನ್ಯಕ್ಕೆ ಆಗಲೇ ಬೇಕು; ದೇಶದ ಮುನ್ನಡೆಗೆ ಇದು ತಳಹದಿ. ಈ ನಂಬಿಕೆಯಿಂದ ಅವರು ಸೆಂಟ್ರಲ್ ಕಾಲೇಜಿನಲ್ಲಿದ್ದಾಗ ಮೇಧಾವಿಗಳಾದ ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿ ಗಳನ್ನೂ ಬೋಧಕರನ್ನೂ ಪರಿಚಯಮಾಡಿಕೊಂಡು, ಭೌತ, ರಸಾಯನ, ಖಗೋಳ ಸಸ್ಯ, ಖನಿಜ ಇತ್ಯಾದಿ ಶಾಸ್ತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣ ಲೇಖನಗಳನ್ನು ಬರಸಿ ಪ್ರಕಟಸಿರು ತ್ತಾರೆ! ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಎಂಧ ಅಪಾರ ಸೇವೆ ಇದು! ಸಂಗೀತಗಾರರಂತೆ ಸಾಹಿತ್ಯ ಕಾರರಿಗೂ ಇನ್ನೊಬ್ಬರ ಶ್ಲ್ಲಾ ಘನೆ ಪೋಷಣೆ ಅಷ್ಟಾಗಿ ಆಗಿ ಬಂದದ್ದಲ್ಲ. ತಮ್ಮ ಕೀರ್ತಿ ಇದರಿಂದ ಮಾಸಲಾಗಬಹುದೆಂಬ ಶಂಕೆ ಈ ಸಜಾತಿ ವೈರದ ಮೂಲ. ಆದರೆ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಲ್ಲಿ ಈ ಸಂಕುಚಿತ ಬುದ್ಧಿ, ಈ ಅಸಹನೆ ಎಂದೂ ತಲೆಹಾಕಿದ್ದಿಲ್ಲ. ಬಾಲಕ ಪುಟ್ಟಪ್ಪನನು. 'ವರಕವಿ" ಎಂದು ಹೊಗಳಿ ಆಗಿನ ಹಿರಿಯಸಾಹಿತಿಗಳ ಕೋಪಕ್ಕೆ ಪಾತ್ರರಾದರ್ನು ಮೈಸೂರಿಗೆ ಹೋಗಿ ಪುಟ್ಟ್ರಪ್ಪನವರನ್ನು ನೋಡದಿದ್ದರೆ ದೇವಸ್ಥಾನಕ್ಕೆ ಹೋಗಿ

ದೇವರನ್ನು ನೋಡದಿದ್ದಂತೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದೂ ಉಂಟು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಹುಟ್ಟು ವಿಮರ್ಶಕರು. ಅವರ ಕಣ್ಣು ನಾಲಗೆ ಬಹು ತೀಕ್ಷ್ಣ ವಾದವು, ಚುರುಕಾದವು. ಹೊಸ ವಿಷಯ ಕಂಡೊಡನೆ ಹಿತವೊ, ಅಹಿತವೊ ಇದ್ದಂತೆ ಅದನ್ನು ಹೇಳಿ ಬಿಡುವುದು ಅವರ ಸ್ವಭಾವ. ಯಾರಿಗೂ ಅವರು ಅಂಜಿದವರಲ್ಲ. ಹಟ ವಾದಿಗಳು 'ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ'ಕ್ಕೆ ಬರೆದು ಬಂದ ಲೇಖನಗಳ ಪರಿಷ್ಕರಣದಿಂದ ಅವರು ಅನೇಕರ ಅಸಮಾಧಾನಕ್ಕೆ ಗುರಿಯಾಗಿದ್ದಾರೆ. ಏನೇ ಆಗಲಿ, ಭಾಷೆಯ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ, ವಿಷಯ ನಿರೂಪಣೆಯಲ್ಲಿ ತಮಗೆ ಸರಿಯೆಂದು ತೋರಿದ ಲ್ಲದೆ ಅವರು ಅದನ್ನು ಒಪ್ಪಿದ್ದಿಲ್ಲ, ಪ್ರಕಟಿಸಿದ್ದಿಲ್ಲ. 'ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ' ಅತಿಮಡಿ ಎಂದು ಯಾರಾದರೂ ಹಾಸ್ಯಮಾಡಿದರೆ ಆ ಒಂದು ಪತ್ರಿಕೆ ಹಾಗಿರಲಿ, ಒಪ್ಪದಿದ್ದರೆ ಬೇರೆ ಪತ್ರಿಕೆಗಳಿಗೆ ಹೋಗಿ ಎಂದು ಬದಲು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಬೇರೆ ಪತ್ರಿಕೆಗಳು ಲೇಖನ ಗಳಿಗೆ ಸಂಭಾವನೆಯನ್ನು ಕೊಡುತ್ತವೆ, 'ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ' ವೂ ಇದನ್ನು ಮಾಡ ಬಹುದಲ್ಲಾ ಎಂದು ಕಲವರು ಪ್ರಶ್ನಿಸಿರುವುದುಂಟು. ಸಂಭಾವನೆಯ ಪ್ರಶ್ನೆ ಬಂದೊಡನೆ ಪತ್ರಿಕೆ ಬೀದಿಗೆ ಬರಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಆ ಆಸೆ, ಅಗತ್ಯ ಇರುವವರಿಗೆ ಈ ಪತ್ರಿಕೆಯ ಸಂಪರ್ಕ ಬೇಕಿಲ್ಲ. ಆದಷ್ಟು ಕಾಲ ಪತ್ರಿಕೆ ಹೀಗೆಯೇ ನಡೆದು ಕೊಂಡು ಹೋಗಲಿ ಎಂದು ಅವರು ಉತ್ತರ ಕೊಟ್ಟರುತ್ತಾರೆ.

ಕನ್ನಡ ಕೆಲಸದಲ್ಲಿ ಅವರಿಗೆ ಅನುದಿನವೂ ನೆರವಾದವರು ಅವರ ಆಪ್ತಮಿತ್ರರಾದ ಟಿ. ಎಸ್. ವೆಂಕಣ್ಣ ಯ್ಯನವರು. ಇವರ ಅಗಲುವಿಕೆಯಿಂದ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಬಹಳ ಕುಗ್ಗಿ ಹೋದರು. ೧೯೪೦ ರ ಸುಮಾರಿಗೆ ಇವರು ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಧ್ಯಾಪಕರಾಗುವ ರೆಂದು ಯಾರೋ ಹೇಳಿದ್ದ ರಂತೆ. ವೆಂಕಣ್ಣ ಯ್ಯನವರ ಜೊತೆಯಲ್ಲಿ ಈ ಕೆಲಸವನ್ನು ಮಾಡಬೇಕೆಂಬ ಆಸೆ ಇವರಿಗೆ ಬಹಳವಾಗಿತ್ತು. ಅವರು ಕಾಲವಾಗಿ ಅವರ ಸ್ಥಾನಕ್ಕೆ ಇವರು ಬಂದು ಆ ಗೌರವ ಇವರಿಗೆ ಸಂದದ್ದು ಇವರಿಗೆ ಬಹಳ ವ್ಯಸನವನ್ನುಂಟು ಮಾಡಿತು. ಈ ಮಾತನ್ನು ಹೇಳಿಕೊಂಡು ಅವರು ವ್ಯಸನಪಟ್ಟಾಗ ನನ್ನ ಹೈದಯವೂ ಇಳಿದು ಹೋಯಿತು. ಎಂಥ ಮಿತ್ರಪ್ರೇಮ! ಜೀವನದಲ್ಲಿ ದುಡ್ಡಿಗೆ ಎಷ್ಟೊ ಅಷ್ಟೇ ಬೆಲೆ ಸಲ್ಲತಕ್ಕದ್ದು. ಪ್ರೇಮ, ಆತ್ಮಗೌರವಗಳ ಮುಂದೆ ದುಡ್ಡೇನು? ಪಠ್ಯ ಪುಸ್ತಕ ಗಳ ಹೊಡೆದಾಟದಲ್ಲಿ ನಡೆಯುವ ಕುಯುಕ್ತಿ, ಕುತಂತ್ರ ನೀಚಸಂಧಾನ ಅವರಿಗೆ ಸ್ವಲ್ಪವೂ ಒಪ್ಪದು. ಸಾಹಿತಿ ಈ ಗೋಜಿಗೆ ಎಂದೂ ಹೋಗಬಾರದೆಂದು ಅವರು ವಿವೇಕ ಹೇಳುವರು.

ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಶುದ್ಧ ವೈದಿಕ ಸಂಪ್ರದಾಯದವರು; ಬಹಳ ಸರಳ ಜೀವಿಗಳು. ಕೆಲಸದಿಂದ ವಿಶ್ರಾಂತಿ ಪಡೆದ ಕೆಲವು ದಿನಗಳನಂತರ ಸೌಮ್ಯವಾದ ಒಂದು ಷರಟು, ಟವಲು ಹಾಕಿಕೊಂಡು ಸಂಜೆ ಕಾಲೇಜ್ ಸಮಿಾಪದಲ್ಲಿ ಹೋಗುತ್ತಿದ್ದರು. ಒಳ್ಳೆಯ ಟ್ವೀಡ್ ಕೋಟ್, ಅಗಲವಾದ ಜರೀ ರುಮಾಲು, ಲಕ್ಷಣವಾದ ಅಂಚಿನ ಪಂಚೆ, ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ಶಿಸ್ತಿನಿಂದ ಧರಿಸಿ ಗಂಭೀರವಾಗಿರುತ್ತಿದ್ದ ಅವರ ನಿಲುವನ್ನು ನೋಡಿದ್ದ

ನನ್ನ ಕಣ್ಣಿಗೆ ಸ್ವಲ್ಪ ಆಶ್ಚರ್ಯವಾಯಿತು. " ಇದೇನು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳೇ, ಅಂಗಿ ರುಮಾಲು ವನೂ ಇಲ್ಲ ? " ಎಂದೆ. ' ಇನ್ನೂ ಹಾಕ್ಕೊ ಬೇಕೆನಯ್ಯ ಅವನ್ನು. ಹದಿಸೈದು ದಿನ ವಾಯಿತು, ಆ ಬಂಧನ ಬಿಟ್ಟುಹೋಗಿ?" ಎಂದರು. ಉಡುಪಿನಿಂದ ಮೆಚ್ಚುಗೆ ಪಡೆಯಬೇಕಾದ ಅಗತ್ಯ ಅವರಿಗೇನಿದೆ? ಈಗ ಅವರು ತಮ್ಮ ಸ್ನಾನ, ದೇವತಾರ್ಚನೆ ನಿತ್ಯಕಾರ್ಯಗಳು ತಪ್ಪದೆ ನಡೆದ ಮೇಲೆ, ಸದ್ಗ್ರಂಥಗಳ ವ್ಯಾಸಂಗವೊ, ಲೇಖನವೊ ಕ್ರಮವಾಗಿ ನಡೆದು ಹಿತವಾಗಿ ವಿಹಿತವಾಗಿ ಮಾತನಾಡಲು ಬರುವ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳು, ಸಾಹಿತಿಗಳು, ಸ್ನೇಹಿತರು—ಇವರೊಡನೆ ಎಷ್ಟೋ ಅಷ್ಟು ಸರಸ ಸಲ್ಲಾಪ ಮಾಡಿ, ಸಂಸಾರಕ್ಕೆ ತಮ್ಮ ಕೈಲಾದ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಸೇವೆಯನ್ನೂ ಸಲ್ಲಿಸುತ್ತ ಎಲೆ ಮರೆಯ ಕಾಯಿಯಂತೆ ವಿಶ್ರಾಂತಿ ಸುಖವನ್ನು ಅನುಭವಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. 'ವಚನ ಭಾರತ'ವನ್ನು ಬರೆಯುತ್ತಿದ್ದಾಗ ಅವರ ದಿನಚರಿಯ ಪರಿಚಯ ನನಗಿತ್ತು. ನಾರಣಪ್ಪನು ವೀರ ನಾರಾಯಣನ ಮುಂದೆ ಕುಳಿತಂತೆ ಬೆಳಿಗ್ಗೆ ೧೧ ಘಂಟಿಯಿಂದ ಸಂಜೆ ಐದಾರು ಗಂಟೆಯವರೆಗೆ ಮಹಾಭಾರತದ ಗ್ರಂಧ ರಾಶಿಯ ಮುಂದೆ ಏಕಾಗ್ರತೆಯಿಂದ ಕುಳಿತು, ವಿವಿಧ ಪಾರಗಳನ್ನು ಓದಿ, ವಿಮರ್ಶಿಸಿ, ಅವಶ್ಯಕ ವಸ್ತುವನ್ನು ಆರಿಸಿಕೊಂಡು, ಆ ದಿನದ ಬರವಣಿಗೆಯ ಕೆಲಸ ಮುಗಿದಲ್ಲದೆ ಅವರು ಏಳುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ಆ ನಿಷ್ಠೆ, ಆಸಕ್ತಿ, ಆತುರ, ಕಾರ್ಯತತ್ಪರತೆ, ದೈವಭಕ್ತಿ – ಜೊತೆಗೆ ಅಪಾರವಾದ ಪಾಂಡಿತ್ಯ, ವಿಮರ್ಶನ ಶಕ್ತಿ, ವಾಕ್ಸಂಪತ್ತು, ಕಧನ ಕೌಶಲ, ಮಿಗಿಲಾಗಿ ದೇವರು ಕರುಣಿಸಿರುವ ಆಗೋಗ್ಯ, ಅನುಕೂಲ ಎಲ್ಲವೂ ಇದ್ದು ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ 'ವಚನ ಭಾರತ'ಬೇಗ ಲಭಿಸುವಂತಾ ಯಿತು. ಅಮ ನಾಡಿಗೆಲ್ಲ ಪೂಜ್ಯವಾಗಿ, ನಾಡ ಜನಕ್ಕೆಲ್ಲಾ ಆನಂದವನ್ನೂ, ಸನ್ಮತಿ ಯನ್ನೂ ನೀಡುತ್ತ, ಎಲ್ಲರ ಮೆಚ್ಚುಗೆಯನ್ನೂ ಪಡೆದು ಎಲ್ಲರ ಮನೆಗಳ ಮಂಗಳಮಣಿ ಯಂತೆ ಶೋಭಿಸುತ್ತಿದೆ. ಕನ್ನಡ ಮಾತು ಇರುವತನಕ ಕನ್ನಡ ಜನರನ್ನು ಬದುಕಿಸಿ **ಬಾ**ಳಿಸುವ ಗ್ರಂಥವಿದು ಈ ಮಹಾ ಗ್ರಂಥ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಅಖಂಡವಾದ ಸೇವೆಯನ್ನು ಸಲ್ಲಿಸಿ ತಮ್ಮ ಬದುಕನ್ನು ಸಾರ್ಧಕ ಪಡಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದಾರೆ. ಅವರ ಷಷ್ಟ್ರಿ ಪೂರ್ತಿ ಶಾಂತಿಯ ದಿನಕ್ಕೆ ಸರಿಯಾಗಿ ವಚನ ಭಾರತವನ್ನು ಪ್ರಕಟಸಿ, ಪೂಜ್ಯ ಸೋಮೇಶ್ವರನಿಗೂ, ಗುರುಹಿರಿಯಣ್ಣ ನವರಿಗೂ, ಹಿರಿಯ ಸಾಹಿತಿಗಳೆಲ್ಲರಿಗೂ ಆ ದಿನದ ಕಾಣಿಕೆಯಾಗಿ ಅದನ್ನು ಅರ್ಪಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಷಷ್ಟಿಪೂರ್ತಿಯನ್ನು ಈ ರೀತಿ ಆಚರಿ ಸುವುದು ಎಷ್ಟು ಸಾಹಿತಿಗಳಿಗೆ ಸಾಧ್ಯೆ ? ಈ ಸುಯೋಗ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗೆ ಲಭ್ಯವಾಯಿತು. ಇದರಿಂದಲೇ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣನ ಸಂಪೂರ್ಣ ಅನುಗ್ರಹಕ್ಕೆ ಅವರು ವಾತ್ರರೆಂದು ವ್ಯಕ್ತವಾಗು ತ್ತದೆ. ಅವರನ್ನು ಬಲ್ಲ ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬರ, ಶಿಷ್ಯರ, ಸಾಹಿತಿಗಳ, ಹಿರಿಯರ ಪ್ರಾರ್ಧನೆ ಇದೊಂದೇ. ದೇವರು ಅವರಿಗೆ ಸಂಪೂರ್ಣ ಆಯುರಾರೋಗ್ಯಗಳನ್ನು ಕರುಣಿಸಿ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಅವರಿಂದ ಆಗಬಹುದಾದ ಕೆಲಸ ಅವಿಚ್ಛಿನ್ನವಾಗಿ ನಡೆದು, ಕನ್ನಡಿಗರೆಲ್ಲರ ಗೌರವಕ್ಕೆ ಅವರು ಪಾತ್ರರಾಗಿ ಶಾಂತಿ ಸೌಖ್ಯಗಳನ್ನ ನುಭವಿಸುತ್ತ ಚಿರಕಾಲ ಬಾಳಲಿ! ' ಸತ್ಯಮೇವ ಜಯತೇ '

ಜಿ. ಆರ್. ರಂಗಸ್ವಾಮಿ

## ನನ್ನ ಪ್ರಿಯಗುರುಗಳು

O

ಶ್ಲಿಷ್ಟಾ ಕ್ರಿಯಾ ಕಸ್ಯಚಿದಾತ್ಮಸಂಸ್ಥಾ ಸಂಕ್ರಾಂತಿರನ್ಯಸ್ಯ ವಿಶೇಷಯುಕ್ತಾ ಯಸ್ಯೋಭಯಂ ಸಾಧು ಸ ಶಿಕ್ಷಕಾಣಾಂ ಧುರಿ ಪ್ರತಿಷ್ಠಾಪಯಿತವ್ಯ ಏವ II

ಮಾಳವಿಕಾಗ್ನಿಮಿತ್ರ ೧-೧೬

ಪ್ರೊ. ಎ. ಆರ್ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಶಿಷ್ಯವಾತ್ಸಲ್ಯ ಪ್ರಪೂರ್ಣರಾದ ಗುರು ವರ್ಯರು; ಸಂಸ್ಕೃತ ಕನ್ನಡ ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿ ಉದ್ದಾಮ ಪಂಡಿತರು; ಕನ್ನಡ ನಾಡು ನುಡಿಗಳ ಭಕ್ತರಲ್ಲಿ ಅಗ್ರೇಸರರಾದವರು.

ಅತ್ಯುಕ್ತಿಯ ಅತಿರೇಕದ ಸೋಂಕಿನ ಲವಲೇಶವೂ ಇಲ್ಲದ ಮೇಲಿನ ಮೂರು ಮಾತುಗಳಲ್ಲಿ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಕೃಷ್ಣಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವದ ಗುಟ್ಟು ಅಡಗಿದೆಯೆಂದು ನಾನು ಭಾವಿಸುತ್ತೇನೆ. ಸೂರ್ಯನ ಪ್ರಕಾಶ ಯಾರಿಗೆ ತಾನೆ ಸೇರದು? ಭಾಸ್ಕರನ ತೇಜಸ್ಸು ಸ್ವಯಂ ಪ್ರಕಾಶಮಾನವಾದರೂ, ಅದು ಇತರ ಬೆಳಕುಗಳನ್ನು ಸಂಪೂರ್ಣ ವಾಗಿ ಮರೆಮಾಡಿ ಬಿಡುತ್ತದೆ. ಮೇಲಾಗಿ ಆ ತೇಜಸ್ಸನ್ನು ದೃಷ್ಟಿಸಿ ನೋಡುವಂ ತೆಯೂ ಇಲ್ಲ; ನೋಡಿದವರ ಕಣ್ಣು ಗಳನ್ನು ಆ ತೇಜಸ್ಸು ಕೋರೈಸಿಬಿಡುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಪೂರ್ಣಚಂದ್ರನಿಗೆ ಮಾತ್ರ ಈ ಮಾತುಗಳು ಸಲ್ಲವು. ಪೂರ್ಣಚಂದ್ರನ ಕಾಂತಿ ಯಾದರೋ ಸ್ನಿಗ್ಧವಾದದ್ದು; ತಂವಾದದ್ದು. ಅದರ ಕಾಂತಿಯಿಂದ ಆಕರ್ಷಿತರಾದ ವರ-ಹಾಗೆ ಆಕರ್ಷಿತರಾಗದವರಾರು ?-ಮನಸ್ಸು ಉಲ್ಲಾಸಗೊಳ್ಳುವುದಲ್ಲದೆ, ತಿಂಗಳ ಬೆಳಕಿನಲ್ಲಿ ಇತರ ನಕ್ಷತ್ರಗಳೂ ಸುನ್ನಷ್ಟವಾಗಿ ಕಂಗೊಳಿಸುತ್ತವೆ. ಪ್ರೈ. ಕೃಷ್ಣಶಾಸ್ತ್ರಿ ಗಳು ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ಎರಡನೆಯ ಗುಂಪಿಗೆ ಸೇರಿದವರು. ಅವರು ಜ್ಞಾನದ ದೀಪ ವಲ್ಲ; ಪ್ರದೀಪ. ಈ ಪ್ರದೀಪದ ಬೆಳಕಿನಿಂದ, ಕಾಂತಿಯಿಂದ ಕುಗ್ಗದೆ ಮರೆಯಾಗದೆ ಬೆಳಗುತ್ತಿರುವ ದೀಪಗಳಿಷ್ಟೋ! 'ಹೆಜ್ಜೊ ಡರ್ ಮರೆಸುವುದು ಕಿರುಸೊಡರ' ಎಂಬ ಉಕ್ತಿ ಇವರ ವಿಷಯಕ್ಕೆ ಸಲ್ಲದು. ತಮ್ಮ ತುಂಬು ವಾಂಡಿತ್ಯದಿಂದ, ಅಪೂರ್ವವಾದ ಬೋಧನಾಕ್ರಮದಿಂದ, ಉತ್ತಮವಾದ ಚಾರಿತ್ರ್ಯದಿಂದ ಶಿಷ್ಯರನ್ನು ತಮ್ಮೆಡೆಗೆ ಸೆಳೆದು ಕೊಂಡು, ಅವರ ಮೇಲೆ ತಮ್ಮ ವಾತ್ಸಲ್ಯಾವೃತವನ್ನು ವರ್ಷಿಸಿ, ಅವರಲ್ಲಡಗಿರುವ ಶಕ್ತಿ ಸಾಮರ್ಧ್ಯಗಳನ್ನು ಕಂಡುಕೊಂಡು, ಅವುಗಳನ್ನು ಬಯಲಿಗೆಳೆದು, ಆದರೆ ತಮ್ಮ ವಿದ್ವತ್ತಿನ ಭಾರದಿಂದ ಶಿಷ್ಯರು ಮುಚ್ಚಿ ಹೋಗದಂತೆ ಮಾಡಿ, ತಮ್ಮನ್ನು ಹಿಂದಿಟ್ಟು

<sup>1.</sup> Merchant of Venice \*, 4-F4

ಕೊಂಡು ಶಿಷ್ಯರಿಗೆ ಪ್ರೋತ್ಸಾಹಕೊಡುವುದರಲ್ಲಿ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಎತ್ತಿದೆ ಕೈ. ಹಸುತಿಂದ ಹಿಂಡಿ ಹುಲ್ಲು ಇವೆಲ್ಲ ಹಾಲಾಗುವಂತೆ, ಹತ್ತು ಕೈಗಳ ದುಡಿತವೆಲ್ಲ ಒಂದು ಸಂಸಾರದ ಉದ್ಘಾರಕ್ಕೆ ಬಂದೊದಗುವಂತೆ, ಕನ್ನಡಿಗರು ಕಲಿತ ವಿದ್ಯೆಯೆಲ್ಲ. ಅದು ಯಾವ ಭಾಷೆಯ ಮೂಲಕವೇ ಆಗಲಿ-ಕನ್ನಡವಾಗಿ ಕನ್ನಡಿಗರ ಉದ್ಘಾರಕ್ಕೆ ಮೀಸಲಾಗಬೇಕೆಂದು ದೃಢವಾಗಿ ನಂಬಿರತಕ್ಕವರು ಇವರು. 'ಕನ್ನಡಿಗರೇ, ನಿಮ್ಮ ಕನ್ನಡವನ್ನು ಇಂಡಿಯ ದೇಶದ ದಕ್ಷಿಣ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಅಂಗೈ ಅಗಲ ಬಿಟ್ಟರೆ ಮತ್ತೆಲ್ಲಿಯೂ ನೋಡಲಾರಿರಿ. ನೀವು ಅದನ್ನು ಅಲಕ್ಷ್ಯ ಮಾಡಿದರೆ ಮಿಕ್ಕು ಯಾವ ಜನರೂ ಅದನ್ನು ಎತ್ತಿ ಹಿಡಿಯಲಾರರು '' ಎಂದು ಮುಚ್ಚುಮರೆಯಿಲ್ಲ ದೆ ಉದ್ಘೋಷಿ ಸುವ ಕೆಚ್ಚೆದೆಯ ಕನ್ನಡಿಗರು. 'ಸಂಸ್ಕೃತದಲ್ಲಿ ಸಾರವತ್ತಾದದ್ದೆಲ್ಲ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಒದಗಿದರೆ ಸಂಸ್ಕೃತ ಬದುಕುತ್ತದೆ, ಕನ್ನಡ ಬೆಳೆಯುತ್ತದೆ.' ಎಂಬುದೇ ಇವರು ಯಾವಾಗಲೂ ಜಪಿಸುತ್ತಿರುವ ಮಂತ್ರ ಸಂಸ್ಕೃತ, ಕನ್ನಡ, ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಭಾಷೆ ಗಳಲ್ಲಿ ಇವರಿಗಿರುವ ಉದ್ದಾಮ ಪಾಂಡಿತ್ಯವೂ, ತೆಲುಗು ತಮಿಳು ಬಂಗಾಳಿ ಭಾಷೆ ಗಳಲ್ಲಿ ಇವರಿಗಿರುವ ಸಲುಗೆಯೂ ಕನ್ನಡಿಗರಿಗೆ ಉತ್ತಮೋತ್ತಮವಾದ ಫಲಗಳನ್ನೇ ಕೊಟ್ಟದೆ. ಸುಲಭವಾಗಿ ಬೇರೆಯ ದಿಕ್ಕಿನಲ್ಲಿ ಹರಿಯಬಹುದಾಗಿದ್ದ ಇವರ ಶಕ್ತಿಸಾಮರ್ಥ್ಯಗಳು ತಾಯ್ನುಡಿಯ ನೇವೆಗೆ ಮೀಸಲಾದದ್ದು ಕನ್ನಡಿಗರ ಪುಣ್ಯ.

౨

ಇಪ್ಪತ್ತೈದು ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದೆ ಮೊದಲಬಾರಿ ನಾನು ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾನಿಲಯದ ಮೆಟ್ಟಲನ್ನು ಮೆಟ್ಟಿ, ಬೆಂಗಳೂರಿನ ಅತ್ಯಂತ ದೊಡ್ಡ ವಿದ್ಯಾಸಂಸ್ಥೆಯಾದ ಇಂಟರ್ ಮೀಡಿಯೆಟ್ ಕಾಶೇಜನ್ನು ಸೇರಿದಾಗ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಅಡಿದಾವರೆಯಲ್ಲಿ ಕುಳಿತು 'ನಾಗಾನಂದ' 'ಮೃಚ್ಛಕಟಕ' ನಾಟಕಗಳನ್ನು ವ್ಯಾಸಂಗಮಾಡುವ ಭಾಗ್ಯ ನನಗೆ ದೊರೆಕಿತು. ನನ್ನ ಬಾಳಿನಲ್ಲಿ ಈ ಅವಕಾಶವನ್ನು ನಾನು ಒಂದು ಸುಯೋಗವೆಂದು ಭಾವಿಸುತ್ತೇನೆ.

ತುಂಬು ಪಾಂಡಿತ್ಯ, ಅಪೂರ್ವ ಬೋಧನಾಸಾಮರ್ಥ್ಯಗಳು ಉತ್ತಮ ಗುರುವಿ ನಲ್ಲಿರಬೇಕಾದ ಪ್ರಧಾನಗುಣಗಳಾದರೂ ಶಿಷ್ಯವಾತ್ಸಲ್ಯ ಈ ಎರಡು ಗುಣಗಳೊಂದಿಗೆ ಬೆರೆದಿರಬೇಕು. ಈ ಗುಣಗಳು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಲ್ಲಿ ಮುಫ್ಪುರಿಗೊಂಡು ಅಪೂರ್ವಕಾಂತಿ ಯಿಂದ ಶೋಭಿಸುತ್ತಿದ್ದವು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ತರಗತಿಯೆಂದರೆ ನಡುವೆ ವಿಚ್ಛಿತ್ತಿಯಿಲ್ಲದ

<sup>2.</sup> ಭಾಷಣಗಳು ಮತ್ತು ಲೇಖನಗಳು (ಎರಡನೆಯ ಸಂಸ್ಕರಣ) ಘಟ 📲

**ತಿ. ಅದೇ ಪುಟ**ಾಂಂ

<sup>4.</sup> ಸಂಸ್ಕೃತ ಸಾಹಿತ್ಮದ ಮೇಲೆ ಇವರು ಬರೆದಿರುವ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲದೆ ಕುರಳ್ ಗ್ರಂಥದ ಹತ್ತು ಪದ್ಮಗಳ ಅನುವಾದ, ಬಂಗಾಳಿಯ ಇವರ ಅನುವಾದಗಳು ಇವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ನೆನೆಯಬಹುದು

ಐವತ್ತ್ರೈದು ನಿಮಿಷಗಳು. ಒಮ್ಮೊಮ್ಮೆ ಅವರ ತರಗತಿಯಲ್ಲಿ ಕಾಲಕಳೆದದ್ದೇ ನಮಗೆ ಅರಿವಾಗುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ತರಗತಿಯಲ್ಲಿ ಕೋಪಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದನ್ನು ನಾನು ಎಂದೂ ಕಾಣೆ. ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳ ಮೇಲೆ ಕೋಪಿಸಿಕೊಳ್ಳುವುದರಲ್ಲಿ ಇವರಿಗೆ ನಂಬಿಕೆ ಸಾಲದು. ಪ್ರಸನ್ನ ಗಂಭೀರ ಮುಖಮುದ್ರೆಯಿಂದ ವೇದಿಕೆಯ ಮೇಲೆ ಇವರು ಪಾಠ ಹೇಳಲು ನಿಂತಿರೆ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳ ದೃಷ್ಟಿಗಳೆಲ್ಲ ಇವರತ್ತಲೇ ಕೇಂದ್ರೀಕೃತವಾಗುತ್ತಿದ್ದವು. ವಾರ ಹೇಳಲು ಎತ್ತಿಕೊಂಡ ವಿಷಯವನ್ನು ಹತ್ತಾರು ದೃಷ್ಟಿಗಳಿಂದ ಪರಿಶೀಲಿಸುತ್ತಿದ್ದು ದು ಇವರ ಬೋಧನೆಯ ಒಂದು ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ. ಪಾಠದ ನಡುವೆ ಒಂದು ಕಥೆಯನ್ನೋ ಇಲ್ಲವೆ ವಿಲಕ್ಷಣವಾದ ಒಂದು ಹೋಲಿಕೆಯನ್ನೋ ಕೊಟ್ಟು ಇವರು ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳನ್ನು ರಂಜಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕಗಳ ಮೇಲೆ ಇವರ ಒಂದೊಂದು ಉಪನ್ಯಾಸವೂ ಒಂದೊಂದು ರಸದೂಟ. ಅವುಗಳ ಸವಿಯನ್ನು ಸವಿದು ಮುಗ್ಗ ನಾಗದವನಾರು? ' ನಾಗಾನಂದ ನಾಟಕ 'ದಲ್ಲಿ ಹಾವುಗಳನ್ನು ಆಹಾರಕೊಳ್ಳಲು ಬರುವ ಗರುಡಗಮನವನ್ನು ವಿವರಿಸುವ ಪದ್ಯವನ್ನೂ, ಮೃಚ್ಛ ಕಟಕನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಮೊದಲ ಅಂಕದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಚಂದ್ರೋದಯದ ವರ್ಣನೆಯ ಪದ್ಯವನ್ನೂ ಇವರು ವಿವರಿಸಿದ ರೀತಿಯನ್ನು ನಾನು ಇಂದಿಗೂ ಮರೆತಿಲ್ಲ. ಆಗ ನಡು ಸರಯದ ಮಲ್ಲತನದ ಮೈಕಟ್ಟಿನ ಈ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳನ್ನು ಕಂಡರೆ ನಮಗೆಲ್ಲ ಭಯ, ಭಕ್ತಿ, ಗೌರವ.

ಶ್ರೀಯವರ ಸ್ಫೂರ್ತಿದಾಯಕವಾದ ವಾಗ್ವೈಖರಿ, ಶ್ರೀ ವಿ. ಸೀ ಅವರ ವಚೋ ವಿಲಾಸ ಮತ್ತು ಶ್ರೀ ಎ. ಆರ್. ಕೃ ಅವರ ತುಂಬುವಾಂಡಿತ್ಯದ ಪ್ರವಚನ–ಈ ತ್ರಿವೇಣೀ ಸಂಗಮದ ಸೆಳೆತ ನನ್ನ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಕನ್ನಡದ ಕಡೆಗೆ ತಿರುಗಿಸಿ ನನ್ನನ್ನು ಮೈಸೂರಿಗೆ ಕರತಂದಿತು. ಅಂದಿನಿಂದ ಇಂದಿನವರೆಗೂ ನನಗೆ ಶ್ರೀ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಸಂತ ತವೂ ಆಪ್ತವೂ ಆದ ವರಿಚಯವುಂಟಾಗಿದೆ. ಇದು ನನ್ನ ಭಾಗ್ಯವಿಶೇಷ; ಪುಣ್ಯ.

ತುಂಬು ವಾಂಡಿತ್ಯ, ಅವೂರ್ವ ಬೋಧನಾಶಕ್ತಿಯೊಂದಿಗೆ ಶಿಷ್ಯವಾತ್ಸಲ್ಯವೂ ಹಿರಿಯಗುರುವಿನಲ್ಲಿರಬೇಕಾದ ದೊಡ್ಡ ಗುಣ. ಈ ಶಿಷ್ಯವಾತ್ಸಲ್ಯ ನಮ್ಮ ಪ್ರಿಯ ಗುರುಗಳಲ್ಲಿ ಅಪಾರವಾಗಿದೆಯೆಂಬುದನ್ನು ತೋರಿಸಲು ನನ್ನ ಅಸುಭವಕ್ಕೆ ಬಂದ ಒಂದೆರಡು ಸಂಗತಿಗಳನ್ನು ನಿವೇದಿಸುತ್ತೇನೆ. ಶ್ರೀ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗೆ ಸಂಸ್ಕೃತ ಅಲಂ ಕಾರ ಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಅಸಾಧಾರಣವಾದ ಪಾಂಡಿತ್ಯವುಂಟೆಂಬುದನ್ನು ಈಗ ಕನ್ನಡ ಲೋಕವೇ ಬಲ್ಲುದು. ಸಾವಿರ ವರ್ಷಕ್ಕೂ ಮಿಕ್ಕು ಬೆಳೆದು ಬಂದಿರುವ ಆ ಶಾಸ್ತ್ರದ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಆನಂದವರ್ಧನನ 'ಧ್ವನ್ಯಾಲೋಕ' ಅಪೂರ್ವವೂ ಲೋಕೋತ್ತರವೂ ಆದ ಗ್ರಂಥವೆಂದು ವಿದ್ವಾಂಸರ ಅಭಿವ್ರಾಯ. ಆ ಉದ್ಗ್ರಂಥವನ್ನು ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ತರಬೇಕೆಂಬುದು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಆಸೆ. ನನ್ನ ಪ್ರಿಯಮಿತ್ರರಾದ ಡಾ. ಕೃಷ್ಣ ಮೂರ್ತಿಗಳಿಗೆ ಬೊಂಬಾಯಿ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾನಿಲಯದಿಂದ ಪಿ. ಎಚ್ಡಾ ಪ್ರಶಸ್ತಿ ಬಂದಾಗ ಅವರನ್ನು ಕರೆದು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು 'ಕೃಷ್ಣ ಮೂರ್ತಿ, ಧ್ವನ್ಯಾಲೋಕವನ್ನು ಕನ್ನಡಿಸಿ. ಆ ಕಾರ್ಯ ವೆಸಗಲು ನೀವೇ ಸಮರ್ಥರು. 'ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ'ದಲ್ಲಿ ಇದನ್ನು ಅಚ್ಚುಮಾಡಿ

**ಸೋಣ.** ಹಣಸಾಲದಾದರೆ ನಾನು ಕೊಡುತ್ತೇನೆ. ಇದನ್ನು **ಸಾ**ನೇ ಕನ್ನಡಿಸ ಬೇಕೆಂದಿದ್ದೆ. ಆದರೆ ಆ ಬಯಕೆ ಇಂದಿನವರೆಗೂ ಸಫಲವಾಗಲಿಲ್ಲ. ಎಲ್ಲ ಕಟ್ಟು ಗಳನ್ನೂ ಕಳಚಿಕೊಂಡು ನಿರಾಳವಾಗಿ ಕುಳಿತಿರುವ ನಾನು ಅದನ್ನು ಕನ್ನಡಿಸಿ ಯಾವ ಶುರುಷಾರ್ಥವನ್ನು ಸಾಧಿಸಲಿ? ನೀವಾದರೆ ತರುಣರು; ಮುಂದೆ ಬರತಕ್ಕವರು.' ಎಂದು ಪ್ರೋತ್ಸಾಹಿಸಿದರು. ಆ ಪ್ರೋತ್ಸಾಹದ ಫಲ 'ಕನ್ನಡ್ವಧನ್ಯಾಲೋಕ' ಆದರೆ ಆ ಪ್ರೋತ್ಸಾಹ ಅಷ್ಟಕ್ಕೇ ನಿಲ್ಲಲಿಲ್ಲ. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ನನ್ನ ಮಿತ್ರರಿಗೆ ಅವರು ಸಲಹೆಗಳನ್ನು ನೀಡಿದರು. ಅನುವಾದಕಾರ್ಯ ವಿಳಂಬವಾಗದಂತೆ ಲೇಖಕರ ಬೆನ್ನು ತಟ್ಟದರು. ಅವರೊಡನೆ ಉದ್ದಕ್ಕೂ ಅಚ್ಚಿನ ಕರಡುಗಳನ್ನು ತಿದ್ದಿದರು. ಒನ್ಮು ಕರಡುಪ್ರತಿಗಳನ್ನು ಸರಿನೋಡಿ ಮನೆಯಿಂದ ಬೇಸಿಗೆಯ ಉರಿಬಿಸಿಲಿನಲ್ಲಿ ನಮ್ಮ ಕಾಲೇಜೆಗೆ ನಡೆದು ಬಂದು ಅದನ್ನು ಕೊಟ್ಟುಹೋದುದನ್ನು ನಾನು ಮರೆಯ ಲಾರೆ. ಶಿಷ್ಯವಾತ್ಸಲ್ಯ ಅವರನ್ನು ಉರಿಬಿಸಲಲ್ಲಿ ನಡೆದುಬರುವಂತೆ ಮಾಡಿತು. ಆದರೆ ಆವರ ಶ್ರಮವನ್ನು ನೋಡಿ ನನಗೆ ಮನಮರುಗಿತು. 'ಇದೇಕೆ ಇಷ್ಟುಶ್ರಮ ನಿಮಗೆ ? ನಾನೇ ಬರುತ್ತಿದ್ದೆ ನಲ್ಲ! ' ಎಂದು ಕೇಳಿದ್ದ ಕೈ ಅವರು ' ಅಂದಂದಿನ ಕೆಲಸ ಅಂದಂದೇ ನಡೆಯಬೇಕು. ನನ್ನಿಂದ ಅಚ್ಚು ನಿಲ್ಲಬಾರದು' ಎಂದು ಸಮಾಧಾನ ಹೇಳಿದರು. ಆ ಬಳಿಕ ಅವರು ತಮ್ಮ ಔದಾರ್ಯಕ್ಕೆ ಕಳಶವಿಟ್ಟಂತೆ ನನ್ನ ಮಿತ್ರರ ಗ್ರಂಥಕ್ಕೆ ಮುನ್ನು ಡಿಯನ್ನು ಅನುಗ್ರಹಿಸಿ ಹರಸಿದರು. ನಮ್ಮ ಪ್ರಿಯಗುರುಗಳನ್ನು ಕಂಡಿದ್ದರೆ 'ಬೋದ್ಧಾರೋ ಮತ್ಸರಗ್ರಸ್ತಾಃ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಯವನ್ನು ಭರ್ತೃಹರಿ ಬರೆಯುತ್ತಿರ ಲಿಲ್ಲವೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ!

ಹೀಗೆಯೇ ನಮ್ಮ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾನಿಲಯದಲ್ಲಿ 'ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿ ಕವಿ ಸಮ್ಮೇಳನ' ವನ್ನು ಮೊದಲಬಾರಿ ಏರ್ಪಡಿಸಿ ತರುಣ ಕವಿಗಳಿಗೆ ಪ್ರೋತ್ಸಾ ಹಕೊಟ್ಟ ಕೀರ್ತಿ ಶ್ರೀ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗೇ ಸಲ್ಲುತ್ತದೆ. ನನ್ನಮಟ್ಟಿಗೆ ಹೇಳಬಹುದಾದರೆ ನಾನು ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿ ಯಾಗಿದ್ದಾಗ ಬರೆದ ಲೇಖನವೊಂದನ್ನು ತಾವು ಸಂಪಾದಕರಾಗಿದ್ದ 'ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯ ಪರಿಷತ್ಪತ್ರಿಕೆ'ಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಟಿಸಿ ಕೊಟ್ಟ ಪ್ರೋತ್ಸಾಹವನ್ನು ನಾನೆಂದಿಗೂ ಮರೆಯಲಾರೆ. ಹೀಗೆ ದೊಡ್ಡವರಿಂದ ಹಿಡಿದು ಕಿರಿಯರವರೆಗೆ ಶ್ರೀ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಂದ ಒಂದಲ್ಲ ಒಂದು ರೀತಿ ಪ್ರೋತ್ಸಾಹಪಡೆದವರು ಎಷ್ಟುಮಂದಿಯೋ!

ನೊದಲಬಾರಿ ಶ್ರೀ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳನ್ನು ಕಂಡವರಿಗೆ ಅವರ ಸ್ವಭಾವದಲ್ಲಿ ಸ್ವಲ್ಪ ಒರಟುತನ ಬೆರೆತಿದೆಯೆಂದು ತೋರಬಹುದು. ಆದರೆ ಇದು ತಪ್ಪು ಅಭಿವ್ರಾಯ. ಇವರ ಮಾತು ಅಂಬಿನಂತೆ ನೇರವಾಗಿ ಬಂದೆರಗುವುದರಿಂದ ಜನರಿಗೆ ಮೇಲೆ ಹೇಳಿ ದಂತೆ ಇವರ ಸ್ವಭಾವ ಭಾಸವಾಗಬಹುದು. ಆದರೆ ಇವರ ಮಾತು 'ಅಧರಕ್ಕೆ ಕಹಿ. ಉದರಕ್ಕೆ ಸಿಹಿ. ' 'ಶ್ರೀಮಾನ್ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಖಂಡಿತವಾದಿಗಳು …ಲೋಕವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಹೆದರಿ ಸತ್ಯಕ್ಕೆ ಚ್ಯುತಿತರುವುದು ಅವರ ಚೇತನಕ್ಕೆ ಆಗದ ಮಾತು.' ಆದರೆ ಅವರ ಪರಿಚಯ ಬೆಳೆದಂತೆ, ವಿಶ್ವಾಸ ಹೆಚ್ಚಿದಂತೆ ಅವರ ಹೃದಯ ಎಷ್ಟು, ಆರ್ದ್ರವಾದುದೆಂದು ನಮಗೆ ಅರಿವಾಗುವುದು. ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳಿಗಂತೂ ಅವರು ಮಾರ್ಗದರ್ಶಕ, ರಕ್ಷಕ ಮತ್ತು ತಂಡೆ. ಒಮ್ಮೆ ಪರೀಕ್ಷೆ ಕಟ್ಟಲು ಬಡವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಯೊಬ್ಬನಿಗೆ ಕೊಟ್ಟಿದ್ದ ತೂಕ ವಾದ ಮೊತ್ತವನ್ನು ಆತನು ಹಿಂದಿರುಗಿಕೊಡಲು ಬಂದಾಗ ' ಇದನ್ನು ನೀನು ನನಗೆ ಹಿಂದಿರುಗಿಸಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ದೇವರು ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ನನಗೆ ಯಾವ ಕೊರತೆಯನ್ನೂ ಉಂಟುಮಾಡಿಲ್ಲ. ಬಡವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಯೊರ್ವನಿಗೆ ನೀನು ಇದನ್ನು ಕೊಟ್ಟರೆ ನನಗೆ ಈ ಹಣ ಸಂದಂತಾಗುತ್ತದೆ.' ಎಂದರಂತೆ! ಮಲ್ಲತನದ ಮೈಕಟ್ಟಿನ ಶ್ರೀ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಸಾಹಿತ್ಯಪಾಠ ಹೇಳುವಾಗ ಅನೇಕವೇಳೆ ಕಣ್ಣೀರು ಕರೆದಿರುವರೆಂದರೆ ಯಾರಿಗೆ ತಾನೆ ಆಶ್ಚರ್ಯವಾಗದು! ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಸಾವಿತ್ರಿಯ ಕಥೆಯನ್ನು ಸಂಗ್ರಹ ವಾಗಿ ಬರೆದು ಓದಿದಾಗ, ಶಾಕುಂತಳ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಬರುವ 'ಅಮಾ ವೇದಿಂ ಪರಿತಃ....' ಎಂಬ ಪದ್ಯವನ್ನು ವಿವರಿಸಿದಾಗ ಇವರು ಗಳಗಳನೆ ಅತ್ತುದನ್ನು ಕಂಡು 'ಹೀಗೂ ಉಂಟೇ' ಎಂದು ನಾನು ಆಶ್ಚರ್ಯಪಟ್ಟಿದ್ದೇನೆ. ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಶ್ರೀ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಶಿಷ್ಯರೆನಿಸಿದವರು ತಾವು ಬಾಳಿನಲ್ಲಿ ಯಾವುದೋ ಒಂದು ಅಪೂರ್ವವಾದ ಭಾಗ್ಯ ವನ್ನು ಪಡೆದೆವೆಂದು ಹೆಮ್ಮೆಪಟ್ಟುಕೊಳ್ಳುವರೆಂದು ನನ್ನ ದೃಢವಾದ ನಂಬಿಕೆ.

Ą

ಶ್ರೀಮಾನ್ ಕೃಷ್ಣಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಂದ ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೆ ಸಂದಿರುವ ಸೇವೆಯನ್ನು ಕುರಿತು ಇಲ್ಲಿ ನಾಲ್ಕಾರು ಮಾತುಗಳನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿದರೆ ಅದು ಅಪ್ರಕೃತವಾಗಲಾರ ದೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಇವರ ತಾರುಣ್ಯದ ಸಾಹಸದ ಮೊದಲ ಫಲ ' ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ.' ಕವಿಗಳಿಗೆ ಕಾಮಧೀನುವಾಗ, ಲೇಖಕರಿಗೆ ಕಲ್ಪವುಕ್ಷವಾಗಿ, ವಿದ್ವಾಂಸ ರಿಗೂ ಮತ್ತು ಸಹೃದಯರಿಗೂ ಪ್ರಿಯವಾಗಿ, ಸರ್ವಾಂಗ ಸುಂದರವಾಗಿ ಇಂದಿಗೂ ಪ್ರಕಟವಾಗುತ್ತಿರುವ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಏಕೈಕ ಪತ್ರಿಕೆಯಾದ ' ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟ**ಕ** ' ವನ್ನು ಹುಟ್ಟಹಾಕಿ ಅದನ್ನು ಬಹುಮುಖವಾಗಿ ಬೆಳೆಸಿದ ಕೀರ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಬಹುಭಾಗ ನಮ್ಮ ಗುರುಗಳಿಗೇ ಸಲ್ಲುತ್ತದೆ. ಈ ಪತ್ರಿಕೆ ನಮ್ಮ ಜನರ ಸಾಹಿತ್ಯಾಭಿರುಚಿಯನ್ನು ತಿದ್ದು ವುದರಲ್ಲಿ ನಾಡಿಗೆ ಮೇಲ್ಸಂಕ್ತಿಯನ್ನು ಹಾಕಿಕೊಟ್ಟತು. ' ಪ್ರಬುದ್ಧೆ ಕರ್ಣಾಟಕ್' ವೆಂದರೆ ಇಂದಿಗೂ ಥಟ್ಟನೆ ನಮ್ಮ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಮೂಡುವುದು ಅದರಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಟವಾಗುವ ಮೇಲ್ಮಟ್ಟದ ಸಣ್ಣ ಕಥೆ, ವಸ್ತುಕೋಶ ಹಾಗೂ ಸಂವಾದಕೀಯ. ಲೇಖನಗಳ ಆಯ್ಕೆ ಯಲ್ಲಿ, ಚಿತ್ರಗಳ ಪ್ರಕಟನೆಯಲ್ಲಿ, ಸರಸವಾದ ವಸ್ತುಕೋಶ ಸಂಪಾದಕೀಯಗಳನ್ನು ಬರೆಯು**ವು**ದರಲ್ಲಿ ಪತ್ರಿಕೆ ಮೊದಲಾದಾಗ ಇವರು ರೂಪಿಸಿದ ಪತ್ರಿಕೆಯ **ನೀ**ತಿ ಇಂದಿಗೂ ಅದನ್ನು ನಡೆಸಿಕೊಂಡು ಬರುತ್ತಿದೆ. 'ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕವೆಂದರೆ ಅವರು, ಅವರೆಂದರೆ ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ ಎಂಬಷ್ಟುಮಟ್ಟಿಗೆ ಆಪ್ತವಾದುದು, ಆತ್ಮ್ರೀಯವಾದುದು ಅವರ ಬಾಂಧೆವ್ಯ.' ಎನ್ನುವಷ್ಟ್ರರಮಟ್ಟಿಗೆ ಅವರು ಆ ಪತ್ರಿಕೆ ಯನ್ನು ನಡೆಸಿದರು.⁵

ಶಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಜಾಟಕ್ಗ ಸಂಪುಟ ೨೮, ಸಂಚಿಕೆ ೧\_ಸಂಪಾದಕೀಯ,

ಇನ್ನು ಅವರು ರಚಿಸಿರುವ ಗ್ರಂಥಗಳ ವಿಚಾರ. ಈ ಗ್ರಂಥಗಳ ವಿಷಯವನ್ನು ಹೇಳುವುದಕ್ಕೆ ಮುಂಚೆ ಪೀಠಿಕಾರೂಪವಾಗಿ ಒಂದು ಮಾತನ್ನು ಹೇಳಬೇಕು. ಬರೆದಿರುವ ಗ್ರಂಥಗಳ ವಿಷಯ ಸ್ವಲ್ಪ ಹೆಚ್ಚು ಕಡಮೆ ಸಂಸ್ಕೃತ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧ ಪಟ್ಟದ್ದು. ಕನ್ನಡ ಭಾಷೆಯ ಪರಿಜ್ಞಾನವಿಲ್ಲದೆ ಸಂಸ್ಕೃತವೊಂದನ್ನೇ ನಂಬಿ ಕನ್ನಡ ದಲ್ಲಿ ಗ್ರಂಥಗಳನ್ನು ಬರೆಯ ಹೊರಟರೆ ಅವು ವಿಕಾರವಾಗುತ್ತವೆ. ಸಂಸ್ಕೃತದ ಭದ್ರವಾದ ತಳಹದಿಯಿಲ್ಲದೆ ರಚಿಸಿದ ಕನ್ನಡ ಗ್ರಂಥಗಳು ಬರಡು ಬರಡಾಗಿ ನಿಲ್ಲುತ್ತವೆ. ಈ ಎರಡು ಭಾಷೆಗಳಮೇಲೂ ಅಸಾಧಾರಣವಾದ ಪ್ರಭುತ್ವವನ್ನು ಪಡೆದಿರುವ ಇವರ ಗದ್ಯ ಶೈಲಿ ಉತ್ತಮ ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯ ಶೈಲಿಗೆ ಉದಾಹರಣೆಯಾಗಿದೆ. ಈ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ **ಸಂಸ್ಕೃತ ಕನ್ನಡ ನುಡಿಗಳ** ಹದವಾದ ಪಾಕ ಇಳಿದು ಬಂದಿವೆ. ಈ ಗದ್ಯಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಅವರು ರಚಿಸಿದ ಮೊದಲ ಗ್ರಂಥವೆಂದರೆ ಮೈಸೂರು ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾನಿಲಯದವರು ಪ್ರಕಟಿಸಿರುವ 'ಕನ್ನಡ ಕೈಪಿಡಿ'ಯ ಮೂರನೆಯ ಭಾಗವಾದ 'ಕಾವ್ಯ ಲಕ್ಷಣ ವಿಭಾಗ.' ಸಂಸ್ಕೃತ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಸುಮಾರು ಒಂದೂವರೆ ಸಾವಿರ ವರ್ಷಗಳ ಕಾಲ ನಡೆದುಬಂದ ಈ ಶಾಸ್ತ್ರದ ಸಮಗ್ರವಾದ ಚಾರಿತ್ರಕವಾದ ನೋಟ ಕನ್ನಡಿಗರಿಗೆ **ಮೊದಲು ಇಲ್ಲಿ** ದೊರಕುತ್ತದೆ. ಪರಿಮಿತವಾದ ಅವಕಾಶದಲ್ಲಿ ಸಂಗ್ರಹವಾಗಿ ಸಾರ **ವತ್ತಾಗಿ ರಚಿಸಿರುವ ಈ ಗ್ರ**ಂಥರಚನೆಗೆ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಪಟ್ಟರುವ ಶ್ರ**ಮವ**ನ್ನು ಊಹಿಸು ವುದೂ ಆಸಾಧ್ಯ. ಮೂವತ್ತು ವರ್ಷಗಳಿಗಿಂತಲೂ ಹಿಂದಿನ ಮಾತು. ಆಗೆ ಇಂಗ್ಲಿಷಿ **ನಲ್ಲಿಯೂ ಈ ಶಾಸ್ತ್ರ**ದ ಮೇಲೆ ವಿಪುಲವಾದ ಲೇಖನಗಳಿರಲಿಲ್ಲ. ಎಷ್ಟೋ ಉದ್ಗ್ರಂಥ ಗಳು ಇನ್ನೂ ಅಚ್ಚಿನ ಮುಖವನ್ನೇ ಕಂಡಿರಲಿಲ್ಲ. ಶ್ರೀಯುತರಾದ ಕಾಣೆ, ಡೇಯವರ ಗ್ರಂಥಗಳೂ ಹೊರಬಿದ್ದಿ ರಲಿಲ್ಲ. ಇದೂ ಅಲ್ಲದೆ ಅಲಂಕಾರ ಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಒಂದೊಂದು ಪ್ರಸ್ಥಾನಕ್ಕೂ ಮೀಸಲಾಗಿರುವ ಗ್ರಂಧಗಳನ್ನು ಓದಿ ಜೀರ್ಣಿಸಿಕೊಳ್ಳುವುದೇ ಒಂದು ಶ್ರಮಸಾಧ್ಯವಾದ ವಿಷಯ. ಹಾಗೆ ತಿಳಿದುಕೊಂಡ ವಿಷಯವನ್ನು ತಿಳಿಯಾದ ಕನ್ನಡ ರ್ಲ್ಲಿ ಹೇಳಬೇಕು. ಇದರ ಜೊತೆಗೆ ವಿಷಯ ಸಮರ್ಥನೆಗೆ ಅನೇಕ ಪುರಾತನ ಗ್ರಂಧ ಗಳಿಂದ ಉದಾಹರಣೆಗಳನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸಬೇಕು. ಹಾಗೆ ಕಲ್ಪಿಸಿದ ಉದಾಹರಣೆಗಳು ಲೇಖಕನ ರಸಿಕತೆಗೆ ಒರೆಗಲ್ಲಿನಂತಿರಬೇಕು. ಒಂದು ಕಲ್ಲು ಹೊಡೆದು ನಾಲ್ಕು ಹಣ್ಣು ಗಳನ್ನು ಕೆಡಹುವಂತೆ ಇವೆಲ್ಲವನ್ನೂ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ತಮಗಿದ್ದ ಅಲ್ಪಾವಕಾಶದಲ್ಲಿ ಸುಸಮರ್ಥವಾಗಿ ನಾಧಿಸಿರುವರೆಂದ ಮೇಲೆ ಅವರ ಪಾಂಡಿತ್ಯವನ್ನೂ ರಸಿಕತೆಯನ್ನೂ ಕುರಿತು ಮತ್ತಿ ಪ್ರಸ್ತಾಪಿಸುವುದು ಅನವಶ್ಯಕ. ಅವರು ಸಂಕಲ್ಪಿಸಿದ್ದ 'ಸಂಸ್ಕೃತ' ಅಲಂಕಾರ ಶಾಸ್ತ್ರದ ಚರಿತ್ರೆ ' ಪೂರ್ಣವಾಗಿದ್ದಿದ್ದರೆ ಅದು ಎಂಧ ಜೇನುಣಿಸಾಗುತ್ತಿದ್ದಿ ತೆಂಬುದನ್ನು ಮತ್ತೆ ಹೇಳಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ ಹಾಗಾಗದದು ಕನ್ನಡಿಗರ ದುರದೃಷ್ಟ.

' ಭಾಸಕವಿ' ಮತ್ತು 'ಸಂಸ್ಕೃತನಾಟಕ' ಗಳಿಂಬ ಎರಡು ಗ್ರಂಥಗಳು ವಿಮರ್ತಿಯ ರಸಗಟ್ಟಿಗಳು. ಆ ಗ್ರಂಥಗಳ ಹಿರಿಮೆಯನ್ನು ನನ್ನ ಮಾತುಗಳ ಮೂಲಕ ಹೇಳುವುದಕ್ಕಿಂತ ಕೆಲವು ಸೂಕ್ತಿಗಳಿಂದ ಮಾಡಿಕೊಡುವುದೇ ಮೇಲು. ಭಾಸನ

· ಪಂಚರಾತ್ರ ' ಒಮ್ಮೆ ನಮಗೆ ಪಠ್ಯ ಪುಸ್ತ ಕವಾಗಿತ್ತು. ಅದರ ಮೇಲೆ ವಿಮರ್ಶೆಯ ಗ್ರಂಥವೊಂದನ್ನು ಸೂಚಿಸಬೇಕೆಂದು ನನ್ನ ಪ್ರಿಯಗುರುಗಳಾದ ಶ್ರೀ ಟ. ಎಸ್. ವೆಂಕ ಣ್ಣ ಯ್ಯನವರನ್ನು ಕೇಳಿದಾಗ, ಆ ಸುದೀರ್ಘವ್ಯಕ್ತಿ ನಸು**ಬಾ**ಗಿದೆ ತಲಿಯನ್ನು ಮೇಲ ಕೈತ್ತಿ ನನ್ನ ಕೈಗೆ ಆಗ ತಾನೆ ಪ್ರಕಟವಾಗಿದ್ದ 'ಭಾಸಕವಿ' ಯನ್ನು ಕೊಟ್ಟು 'ಇದು ನಮ್ಮ ಕೃಷ್ಣ ಬರೆದ ಪುಸ್ತಕ. ಚಿನ್ನಾಗಿ ರಟ್ಟು ಕಟ್ಟ ಇದನ್ನು ಓದು. ಇಂಥ ಪುಸ್ತಕ ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿನಲ್ಲಿಯೂ ಇಲ್ಲ. ಇದನ್ನು ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿಗೆ ಭಾಷಾಂತರ **ಮಾಡಿ**ದ**ೆ** ಮಿಕ್ಕ ಸಾಹಿತ್ಯ ಪ್ರೇಮಿಗಳಿಗೂ ಉಪಕಾರವಾಗುತ್ತದೆ.' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದು ನನಗೆ ಇನ್ನೂ ನೆನಪಿನಲ್ಲಿದೆ. ಇದು 'ಭಾಸಕವಿ'ಯ ಮತ್ತೊಂದು ವಿಮರ್ಶೆ. 'ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಕವಿ ವಿಮರ್ಶೆಗಳ ಅತ್ಯಂತಾಭಾವವಿದ್ದ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಉತ್ತಮ ವಿಮರ್ಶೆಗಳನ್ನು ಬರೆದು ಮುಂದಿನವರಿಗೆಲ್ಲ ಮಾರ್ಗದರ್ಶಿಗಳಾದ ಕೀರ್ತಿಯು ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರದು .ಅಸ್ಖ ಲಿತವಾದ ವಾಂಡಿತ್ಯ ದೊಡನೆ ಅಪಾರವಾದ ಪ್ರತಿಭೆಯೂ, ಬಹುಶ್ರುತತ್ವ ದೊಂದಿಗೆ ರಸಿಕತೆಯೂ, ಸಹೃದಯತ್ವದೊಂದಿಗೆ ರಸಮಯವಾದ ಭಾಷಾ**ರಚನ** ಪಾಟವವೂ ಒಂದೇ ಎಡೆಯಲ್ಲಿ ಸಮರಸವಾಗಿ ಸಮ್ಮಿಳಿತವಾಗುವುದು ಉತ್ತಮ ವಿಮರ್ಶಿಯ ರಚನೆಗೆ ಎಷ್ಟು ಅಗತ್ಯವೋ ಅಷ್ಟೇ ಅವೂರ್ವ. ಆದರೆ ಈ ಎಲ್ಲ ಗುಣ ಗಳೂ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಬರೆವಣಿಗೆಯಲ್ಲಿ ಸುಂದರವಾದ ಪರಿಪಾಕವನ್ನು **ಪಡೆದಿರು** ವುದರಿಂದ ಅವರ ವಿಮರ್ತಿಯು ಕೇವಲ ವಿಮರ್ಲಿಯಾಗಿಯೇ ಉಳಿಯದೆ ಸಾಹಿ**ತ್ಯದ** ಸೂನ್ನ ತ,ಸೋಪಾನವನ್ನೇ ರುತ್ತ ದೆ....ಸ್ವಪ್ನವಾಸವದತ್ತ, ಪ್ರತಿಮಾ**ನಾಟಕ ಪಂಚರಾ**ತ್ರ ಈ ಮೂರು ನಾಟಕಗಳ ನಿಮರ್ಶೆಗಳೂ ಮೂರು ರತ್ನಗಳಿದ್ದಂತೆ. 16

'ಸಂಸ್ಕೃತನಾಟಕ' ಒಂದು ದಶಕದ ಅಖಂಡ ವ್ಯಾಸಂಗದ ಫಲ. ಈ ಗ್ರಂಥವನ್ನು ಕುರಿತು ಶ್ರೀಯವರು ಮಾಡಿರುವ ಪ್ರಶಂಸೆ ಇದು. 'ಈ ವಿಷಯಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟ ಅನೇಕ ಗ್ರಂಥಗಳನ್ನೂ ವಿದ್ವತ್ ಪತ್ರಿಕೆಗಳಲ್ಲಿ ಚೆದರಿರತಕ್ಕ ಅಸಂ ಖ್ಯಾತ ಲೇಖನಗಳನ್ನೂ ಪರಿಶೀಲಿಸಿ, ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ಪರಾಮರ್ಶಿಸಿದ ತಮ್ಮ ಸ್ವಂತ ಅನುಭವವನ್ನು ಸೇರಿಸಿ, ಈ ಸಣ್ಣ ಪುಸ್ತಕದಿಂದ, ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಮೊದಲ ನೆಯ ಸಾರಿ, ಭಾರತೀಯ ಸಾಹಿತ್ಯನಾಯಕರತ್ನದಂತಿರುವ ಒಂದು ಭಾಗದ ವಿಚಾರ ವಾಗಿ ಜ್ಞಾನಪ್ರಸಾರಣೆಗೆ ಅನುಕೂಲಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.'' ಈ ಗ್ರಂಥವನ್ನೋದಿ ತೃಪ್ತಿಗೊಂಡ ಗುರುವರ್ಯ ಪ್ರೊ. ಹಿರಿಯಣ್ಣ ನವರ ಸಂತೋಷ ಇದರ ವಿಷಯವಾಗಿ ಈ ರೀತಿ ವ್ಯಕ್ತ ಗೊಂಡಿದೆ. 'It is, in my opinion, a most valuable publication. I can hardly think of a work even in English-let alone Indian languages-which gives in such a brief compass so clear, comprehensive and reliable an account of the subject or

<sup>್</sup>ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ್ಗಳಂಪುಟ್ಟ್ರೂ ಸಂಚಿಕ್ಕೆ, ಪುಟ್ಟೆಂಲ್ಲ ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕದ ಮುನ್ನುಡಿ.

utilises so fully the results of modern research concerning it. I trust that these features of the book as well as the decerning estimates, which it contains, of the artistic value of the chief sanskrit plays will be widely appreciated.'

ಶ್ರೀಮಾನ್ ಕೃಷ್ಣಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಅಧ್ಯಾಪಕವೃತ್ತಿಯಿಂದ ನಿವೃತ್ತರಾದರೂ, ತನ್ನು ಬರವಣಿಗೆಯ ಕೆಲಸವನ್ನು ನಿಲ್ಲಿಸಲಿಲ್ಲ. ಅದು ಅವರ ನಿಶ್ರಾಂತಿ ಕಾಲ ದಲ್ಲಿಯೂ ಅವ್ಯಾಹತವಾಗಿ ಸಾಗಿ ಬಂದು, ಸಂಸ್ಕೃತ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಎರಡು ಬೃಹ ದ್ಗ್ರಂಥಗಳು 'ವಚನಭಾರತ' 'ಕಧಾಮೃತ' ಗಳಿಂಬ ಹೆಸರನ್ನು ತಳೆದು ಬರಲು ಅನುಕೂಲವಾಯಿತು. ಭಾರತದ ಮಪತ್ತು ಬೃಹತ್ತುಗಳನ್ನು ಗಮನಿಸಿದರೆ ಅದನ್ನು ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಭಟ್ಟಯಿಳಿಸುವುದು ಎಂಧ ಶ್ರವುಸಾಧ್ಯವಾದ ಕೆಲಸವೆನ್ನು ವುದು ಸುವ್ಯಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. 'ಶ್ರೀಮಾನ್ ಕೃಷ್ಣಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಕೇವಲ ಲೋಕ ಕಾರುಣ್ಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದಲೇ ಪ್ರೇರಿತರಾಗಿ ವ್ಯಾಸಭಾರತದ ಹದಿನೆಂಟು ಪರ್ವಗಳ ಕಧೆಯನ್ನು ತಿಳಿಯಾದ ಆದರೆ ಬಿಗಿಯಾಸ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಗೆಲಿ ಕೊಯ್ದಂತೆ ಆರು 8ತಿಂಗ ಳಲ್ಲಿಯೇ ಅಪೂರ್ವವಾಗಿಯೇ ಸಂಗ್ರಹಿಸಿರುವರೆಂಬುದನ್ನು ನೆನೆದಾಗ ಆಶ್ಚರ್ಯವೆನಿಸು ್ತ್ರವೆ. ಇದು ಆಶ್ಚರ್ಯದ ವಿಷಯವಲ್ಲದೆ ಮತ್ತ್ರೀನು? ಲಕ್ಷ ಶ್ಲೋಕಗಳನ್ನು ಳೃ ಸಂಸ್ಕೃತ ಮಹಾಭಾರತವನ್ನು ಉತ್ತರ ದಕ್ಷಿಣ ವಾಠಗಳೊಡನೆ ಜೀರ್ಣಿಸಿಕೊಂಡು, ಕ್ಷೇಮೇಂದ್ರನ ಭಾರತಮಂಜರಿ ಕನ್ನಡ ಭಾರತಗಳು ಇವುಗಳನ್ನು ಮನನಮಾಡಿ, ಈ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದ ನಾನಾಗ್ರಂಧಗಳನ್ನು ಓದಿ ಸಂಸ್ಕೃತಭಾರತದ ಸ್ವರೂಪ **ಅ**ದರ<sup>್</sup>ಕಾವ್ಯಗುಣ ದರ್ಶನ ಬೋಧೆ ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಬಹು ವಿಷಯಗಳನ್ನೊಳ ಗೊಂಡ ವಿದ್ವತ್ ಪೂರ್ಣವಾದ ಮುನ್ನುಡಿಯಿಂದ ಕೂಡಿದ ಗ್ರಂಧವನ್ನು ಆರು ತಿಂಗ ಳಲ್ಲೇ ಬರೆದುದು ಆಶ್ಚರ್ಯಕರವಾದ ವಿಷಯವೂ ಹೌದು; ವೃಶಂಸನೀಯವಾದ ವಿಷ ಯವೂ ಹೌದು. ಲೇಖಕರ ಅರವತ್ತು ವರ್ಷಗಳ ಸಾರಸ್ವತ ತವಸ್ಸು ಆರು ತಿಂಗಳಲ್ಲಿ **ವಚನ** ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಫಲಿಸಿ ಬಂದಿದೆ. ಹೊಸಗನ್ನಡ ಗದ್ಯಕ್ಕೆ ಮಕುಟಪ್ರಾಯವಾಗಿ, ಈಗಿನ ಮತ್ತು ಮುಂದಿನ ಲೇಖಕವರ್ಗಕ್ಕೆ ಆದರ್ಶಪ್ರಾಯವಾಗಿ ಈ ಗ್ರಂಥ ನಿಲ್ಲುತ್ತದೆ.'9

' ವಾಲ್ಮೀಕಿರಾಮಾಯಣ, ವ್ಯಾಸಭಾರತ ಮತ್ತು ಗುಣಾಢ್ಯನ ಬೃಹತ್ಯಧೆ ಈ ಮೂರು ಗ್ರಂಥಗಳೂ ಸಂಸ್ಕೃತ ಮತ್ತು ದೇಶಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿ ಕಾವ್ಯನಾಟಕಗಳನ್ನು ರಚಿಸ ಬೇಕೆಂದಿರುವ ಕವಿಗಳಿಗೆ ವಸ್ತುವನ್ನು ಒದಗಿಸಿಕೊಡುವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಕೊರೆಬೀಳದ ಗಣಿಗಳು; ಕವಿಗಳ ಕಾಮಧೇನುಗಳು ಇವು. ಹತ್ತಾರು ಶತಮಾನಗಳಿಂದ ಬೆಳೆದು

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ವಚನಭಾರತವನ್ನು ಬರೆಯಲು ಪ್ರಾರಂಭಿಸಿದ್ದು ೨೪\_೧೨\_೧೯೪೮; ಮುಗಿಸಿದ್ದು ೨೫\_೬-೪೯.

ಶಿಶ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಜಾಟಕ, ಸಂಕ್ರಿಸಿ ಸಂಚಿಕ್ ೧, ಕನ್ನಡ ಮಹಾಭಾರತಗಳು.

ಬಂದು ನಾನಾ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಒಳಗೊಂಡು ಭಾರತೀಯ ಜೀವನ ಮತ್ತು ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಗಳನ್ನು ಪ್ರತಿಬಿಂಬಿಸುವ ಗ್ರಂಥಗಳು ಇವು. ರಾಮಾಯಣ ಮಹಾಭಾರತಗಳು ಸಂಸ್ಕೃತಭಾಷೆಯಲ್ಲಿವೆ. ಬೃಹತ್ಯಥೆ ಪೈಶಾಚೀಭಾಷೆಯಲ್ಲಿವೆ. ಈ ಪೈಶಾಚೀಭಾಷೆ 'ಕಾಶ್ಮೀರದ ಸುತ್ತಿನ ಜನರಲ್ಲಿದ್ದ ಪ್ರಾಕೃತಭಾಷೆ.' 'ಬೃಹತ್ಯಥೆ' ಎಂದರೆ ದೊಡ್ಡ ಕಥೆ ಯೆಂದರ್ಥ. ಈ ದೊಡ್ಡ ಗ್ರಂಥವನ್ನು ಗುಣಾಢ್ಯನೆಂಬ ಕವಿ ರಚನೆಮಾಡಿದನು.

' ವೇಶಭಾಷೆಗಳಿಗೆ ಪ್ರಾಶಸ್ತ್ಯವಿದ್ದ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಗುಣಾಢ್ಯನು ಪ್ರಚುರದಲ್ಲಿದ್ದ ಕಥೆಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ಸಂಗ್ರಹಿಸಿ ಅದ್ಭುತವೂ ರಮ್ಯವೂ ಆದ ಕಥಾಕೋಶವನ್ನು ರಚಿಸಿದನು. ಗುಣಾಢ್ಯನ ಬೃಹತ್ಯಥೆ ಈಗ ನಷ್ಟವಾಗಿದೆ. ಗುಣಾಢ್ಯನ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿದ್ದ ವತ್ಸರಾಜನೆ ಕಥೆಗಳೇ ಮೊದಲಾದುವು ತುಂಬ ಜನಪ್ರಿಯವಾಗಿದ್ದುವು. ಅವಂತಿದೇಶದ ಗ್ರಾಮ ವೃದ್ಧರು ಉದಯನ ಕಥಾಕೋವಿದರಾಗಿದ್ದ ರಂತೆ! ಬುದ್ಧ ಮಹಾವೀರರ ಕಾಲಕಳೆದು ಹೋಗಿ ಸಂಸ್ಥೃತಭಾಷೆಗೆ ಮತ್ತೊಮ್ಮೆ ಪ್ರಾಶಸ್ತ್ಯಬಂದಾಗ ಬೃಹತ್ಯಥೆಗೆ ಮುಗ್ಭರಾದ ಕವಿಗಳು ಅದು ನಷ್ಟವಾಗಲು ಅವಕಾಶಕೊಡದೆ ಸಂಸ್ಥೃತಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಅದನ್ನು ಬರೆ ದಿಟ್ಟರು. ಬುಧಸ್ವಾಮಿಯ ಬೃಹತ್ಯಥೆಯ ಶ್ಲೋಕಸಂಗ್ರಹ, ಕ್ಷೇಮೇಂದ್ರನ ' ಬೃಹ ತ್ಯಥಾಮಂಜರೀ' ಮತ್ತು ಸೋಮದೇವನ ' ಕಥಾಸರಿತ್ಸಾಗರ ' ಇವು ಈ ತೆರ ನಾದ ಗ್ರಂಥಗಳು. ' ಕಥಾಮೃತ ' ಸೋಮದೇವನ ಕಥಾಸರಿತ್ಸಾಗರದ ಕನ್ನಡದ ಅನುವಾದ.

'ಈ ಗ್ರಂಧದ ಪ್ರಕಟನೆ ಯಾರನ್ನಾದರೂ ಮೆಚ್ಚಿಸಿ ತಲೆತೂಗಿಸುವಂಥದು. ರಕ್ಷ್ಮಾಕವಚದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ, ಮುದ್ರಣದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ, ಚಿತ್ರಗಳ ಆಯ್ಕೆಯಲ್ಲಿ, ಹೆಚ್ಚೀನು ಗ್ರಂಥಸಂಗ್ರಹದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಲೇಖಕರ ಒಂದು ದೀರ್ಘಜೀವನದ, ಸಾಹಿತ್ಯ ತಪಸ್ಸಿನ ಸಂಸ್ಕಾರ ಅಭಿರುಚಿಗಳು ವ್ಯಕ್ತವಾಗಿವೆ.'<sup>10</sup>

ಈಗಾಗಲೇ ದೀರ್ಘವಾಗಿರುವ ಈ ಭಾಗವನ್ನು ಇನ್ನೆರಡು ಮಾತುಗಳನ್ನು ಬರೆದು ಮುಕ್ತಾಯಗೊಳಿಸಬಹುದು. ಅದು ಅವರ ಗದ್ಯಶೈಲಿಯನ್ನು ಕುರಿತದ್ದು. ಈ ವಿಷಯದ ವಿಸ್ತಾರವಾದ ಪ್ರತಿಪಾದನೆಗೆ ಇದು ಸ್ಥಳವಲ್ಲ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ 'ಮಾತು ಸರಳ; ಆದರೆ ಹರಿತ. ಭಾವದ ಭಾರವಿದ್ದರೂ ಬಳಕುವ ಅವರ ಶೈಲಿ ತನ್ನದೇ ಒಂದು ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯೂದಿಂದ ಕಂಗೊಳಿಸುತ್ತದೆ.' ಅವರು 'ಹೇಳುವ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಸುತ್ತಿಲ್ಲ, ಬಳಸಿಲ್ಲ. ಆಡುವ ಮಾತುಗಳಲ್ಲಿ ಮುಚ್ಚಿಲ್ಲ ಮರೆಯಿಲ್ಲ. ನೇರವಾದ ಮಾತುಗಳು, ನಿಷ್ಕಲ್ಪ್ರಷಹೃದಯ; ಭಾವಪೂರ್ಣವಾದ ಮಾತುಗಳು. ಆದರೂ ನಿರಾಭರಣ ಸುಂದರಿಯಂತಿರುವ ಶೈಲಿ.' ಶ್ರೀಯುತರ ಬರವಣೆಗೆ ಎಷ್ಟು ಸರಳವಾದುದೋ ಅದನ್ನು ಹೇಳುವ ರೀತಿ ಅಷ್ಟೇ ವಿಲಕ್ಷಣವಾದುದು. ಅವರು ಕೊಡುವ ಹೋಲಿಕೆ ಗಳು ಹೇಳುವ ವಿಷಯವನ್ನು ಕಣ್ಣಿಗೆ ಕಟ್ಟುವಂತೆ ಮಾಡುತ್ತವೆ. ಸೂತ್ರಪ್ರಾಯ

<sup>10</sup> ಪುಸ್ತಕ ಪ್ರಪಂಚ ಸಂಪುಟ ೬, ಸಂಚಿಕೆ ೯, ಪುಸ್ತಕ ನಿಮರ್ಶೆಯ ಭಾಗ,

ವಾದ ಅವರ ವಾಕ್ಯಗಳು ಸಮಗ್ರಗ್ರಂಥದ ಟೀಕೆಯಂತಿರುತ್ತವೆ. 'ಅಳುವ ಕಣ್ಣಿನಲ್ಲಿ ಬೆಳಗುವ ಹೈದಯವು ಪ್ರತಿಫಲಿಸಿದೆ.' ಎಂಬ ಟೀಕೆ ಪ್ರತಿಮಾನಾಟಕಕ್ಕೆ ಎಷ್ಟು ಉಚಿತವಾಗಿದೆ! ಪಂಚರಾತ್ರ 'ಸ್ತ್ರೀಪಾತ್ರವೇ ಇಲ್ಲದ ಗಂಡುನಾಟಕ!' ' ಮದುವೆ ಗಳು ಇಷ್ಟು ಚಿಟಕಿಚಪ್ಪರವಾಗಿಬಿಟ್ಟರೆ ಹೆಣ್ಣು ಹೆತ್ತವರು ಬದುಕಿಕೊಂಡಾರು! ಆದರೆ ಇದು ನಡೆಯುವುದು ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ; ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಭಾಸನ ಪೌರೋಹಿತ್ಯ ದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ'–ಪದ್ಮಾವತಿಯ ಮದುವೆಯ ವರ್ಣನೆಯ ರೀತಿ ಇದು. 'ತಂದೆ ಯನ್ನು ನೋಡಿದರೆ ಜನಕ, ಗಂಡನನ್ನು ನೋಡಿದರೆ ರಾಮ; ಮಕ್ಕಳು ಆಣಿಮುತ್ತಿನಂಥ ಅವಳಿಜವಳಿಗಳು; ಆದರೆ ಸೀತೆಯ ಪಾಲಿಗೆ ಬಂದದ್ದೇನು?–ಕಾಡು, ದೂರು, ದುಃಖ.' ಈ ವಿಮರ್ಶೆ ಸೀತೆಯ ಸಮಗ್ರಜೀವನದ ಟೀಕೆ. ಇಂತಹ ಸೂತ್ರಪ್ರಾಯವಾದ ಮಾತುಗಳು ಅವರ ಗ್ರಂಧಗಳಲ್ಲಿ ತಾನೇ ತಾನು! ಕಿರಿದರಲ್ಲಿ ಹಿರಿಯ ಅರ್ಧವನ್ನು ತುಂಬುವ ಅವರ ಸತ್ವಯುತವಾದ ಬರೆಹವನ್ನು ನೆನೆದಾಗ 'ಶ್ರೀ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಸಾರಸ್ವತ ಸಾಮ್ರಾಜ್ಯದಲ್ಲಿ ಕೃತಕೃತ್ಯರು ಎನ್ನಿಸುತ್ತದೆ.'

ಸಾರಸ್ವತ ಸಾಮ್ರಾಜ್ಯದಲ್ಲಿ ಕೃತಕೃತ್ಯರು ಎನ್ನಿ ಸುತ್ತದೆ.'

ಮೇಲಿನ ವಿವರಣೆಯಿಂದ ಶ್ರೀ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಬರವಣಿಗೆಯೆಲ್ಲ ಸಂಸ್ಥೃತವಾಬ್ಮ ಯದ ಸಾರವತ್ತಾದ ಭಾಗವನ್ನು ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ತರುವುದಕ್ಕಾಗಿಯೇ ಮೀಸಲಾಗಿದೆಯೆಂದು ಯಾರೂ ಭಾವಿಸಲಾಗದು. ಶ್ರೀ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಬರವಣಿಗೆಯಲ್ಲಿ ಈ ಅಂಶ ಪ್ರಧಾನ ವಾಗಿ ಎದ್ದು ಕಂಡರೂ ಅವರು ಕನ್ನಡ ಕವಿಗಳನ್ನು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಮರೆತಿಲ್ಲ. ಜನಪ್ರಿಯನಾದ ಸರ್ವಜ್ಞನನ್ನು ಅವರು ಜನಸಾಮಾನ್ಯರಿಗೆ ಪರಿಚಯಮಾಡಿಕೊಟ್ಟ ದ್ದಾರೆ. ರಾಘವಾಂಕನ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಅತ್ಯಂತ ಶ್ರೇಷ್ಠವಾದ 'ಹರಿಶ್ಚಂದ್ರ ಕಾವ್ಯ'ಕ್ಕೆ ಸಾರವತ್ತಾದ ಪೀರಿಕೆಯನ್ನು ಬರೆದಿದ್ದಾರೆ. ರನ್ನಕವಿಪ್ರಶಸ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಬಂದಿರುವ 'ರನ್ನನ ರಸಪ್ರತಿಪಾದನೆ' ಎಂಬ ಇವರ ಲೇಖನ ನಿರ್ದಾಕ್ಷಿಣ್ಯವೂ, ನಿಷ್ಪಕ್ಷ ಪಾತವೂ, ಆದುದೆಂದು ಬಲ್ಲವರ ಅಭಿವ್ರಾಯ. ಸಾಹಿತ್ಯಪರಿಸತ್ತಿನ ಅಧ್ಯಕ್ಷಪೀಠ ದಿಂದ ಮಾಡಿದ ಭಾಷಣದಿಂದಲೂ, 'ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ'ದಲ್ಲಿ ಅವರು ಆಗಾಗ ಬರೆದಿರುವ ಸಂಪಾದಕೀಯಗಳಿಂದಲೂ ಅವರ ಕನ್ನಡದ ಅಭಿಮಾನ ಎಂಥದೆಂಬುದು ಸುಸ್ಪಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ. ಕನ್ನಡದ ಹಿತರಕ್ಷಣೆಯಾಗಬೇಕು. ಅದಕ್ಕಾಗಿ ಸತ್ಯವನ್ನು ನುಡಿಯಲೇ ಬೇಕು ಎಂಬುದು ಅವರ ಮತ. ಈ ವಿಷಯಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದ ಅವರ 'ಭಾಷಣಗಳು ಮತ್ತು ಲೇಖನಗಳು' ಈ ಅಂಶವನ್ನು ಎತ್ತಿ ಹಿಡಿಯುತ್ತವೆ.

ť

ಅರವತ್ತೈದು ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದೆ 11 ಮೈಸೂರು ನಗರದಲ್ಲಿ ಜನ್ಮವೆತ್ತಿದೆ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಅಂಬಳೆ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಕನ್ನಡಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧಿ ಪಡೆದ ಪುಣ್ಯ ಪುರುಷ ರೆಂದು ನನಗೆನಿಸುತ್ತದೆ. ಸುಪ್ರಸಿದ್ಧ ವ್ಯಾಕರಣ ವಿದ್ವಾಂಸರಾದ ತಮ್ಮ ತಂದೆಯ ಬಳಿ ಇವರು ಬಾಲ್ಯದಲ್ಲಿಯೇ ಕನ್ನಡ ಸಂಸ್ಕೃತಭಾಷೆಗಳ ಅಭ್ಯಾಸವನ್ನು ಪ್ರಾರಂಭಿಸಿದರು. ಇವರ ತಂದೆಯವರು ಮಗನಿಗೆ ಅಮರಕೋಶವನ್ನು ಹೇಳಿಕೊಡುವುದಕ್ಕೆ ಬದಲು

ಸಾಣೆನಿಯ ವ್ಯಾಕರಣಸೂತ್ರಗಳನ್ನೇ ಹೇಳಿಕೊಟ್ಟರಂತೆ! ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ; ಮಗನ ಭಾಷಾ ವ್ಯಾಸಂಗಕ್ಕೆ ಸುಭದ್ರವಾದ ತಳಹದಿ ಹಾಕಿದ ತಂದೆ, ಆ ವ್ಯಾಸಂಗಫಲಕೊಡಲು ಅನು ಕೂಲವಾಗುವಂತೆ ತಾಯಿಯನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಂಡಿದ್ದ ಮಗನ ಮೇಲೆ ತಮ್ಮ ವಾತ್ಸಲ್ಯಾ ಮೃತವನ್ನೇ ವರ್ಷಿಸಿದರು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗೆ ದೇವರಲ್ಲಿ ಗಾಢವಾದ ನಂಬಿಕೆ. ಆದರೆ ಅದು ಅಂಧಶ್ವ್ರದ್ಧೆಯಲ್ಲ; ಸೃದಯಾಂತರಾಳದಿಂದ ಬಂದ ಅಚಲವಾದ ನಂಬಿಕೆ. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ ಮಾತ್ರದಿಂದ ಅವರು ಪುರುಷಪ್ರಯತ್ನವನ್ನು ಬದಿಗೊತ್ತಿ, ದೈವವನ್ನೇ ನಂಬಿ ಕೈಕಟ್ಟಕೊಂಡು ಕುಳಿತವರೆಂದು ಯಾರಾದರೂ ಭಾವಿಸಿದರೆ, ಅದಕ್ಕಿಂತ ಸತ್ಯಕ್ಕೆ ದೂರವಾದ ಅಂಶ ಅವರ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಂದಿಲ್ಲ. 'ನಮ್ಮ ಅದೃಷ್ಟ ನಮ್ಮ ಕೈಯ್ಯಲ್ಲಿಯೇ; ಮನುಷ್ಯನ ಅದೃಷ್ಟದ ಒಡೆಯ ಮನುಷ್ಯನೇ' ಎಂಬ ಘನವಾದ ತತ್ವವನ್ನು ನಂಬಿ ಅದರಂತೆ ನಡೆದು ಬಾಳಿನ ಹೋರಾಟದಲ್ಲಿ ಜಯಪಡೆದ ಅಸಾಧಾ ರಣ ವೀರವ್ಯಕ್ತಿ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಬೇರೆಯ ಕಡೆ ಸುಲಭವಾಗಿಯೇ ಹರಿದು ಜೀವನದ ಯಾವ ಕ್ಷೇತ್ರದಲ್ಲಿಯೇ ಆಗಲಿ ಜಯಪಡೆಯಬಸುದಾಗಿದ್ದ ಇವರ ಸತ್ವ ಕನ್ನಡದ ಕಡೆಗೆ ಹರಿದದ್ದು ಕನ್ನಡಿಗರ ಪುಣ್ಯವೆಂದೇ ಹೇಳಬೇಕು

ನಿಶ್ವನಿದ್ಯಾ ನಿಲಯದಲ್ಲಿ ಇವರು ತಮ್ಮ ವ್ಯಾಸಂಗವನ್ನು ಮುಂದುವರಿಸಿದಾಗ ಪ್ರೊ. ಹಿರಿಯಣ್ಣ, ಪ್ರೊ ಬಿ ಎಂ. ಶ್ರೀಕಂಶಯ್ಯ-ಇವರೇ ಮೊದಲಾದ ಆಚಾರ್ಯರ ಪ್ರೋತ್ಸಾಹವೂ ಮಾರ್ಗದರ್ಶಿತ್ವವೂ ಇವರಿಗೆ ದೊರಕಿದುವು. ಇತ್ತು ತಂದೆಯ ಬಳಿ, ಮೈಸೂರಿನ ಸಂಸ್ಕೃತ ಮಹಾಪಾಠಶಾಲೆಯಲ್ಲಿ ವಿದ್ವಾಂಸರ ಬಳಿ ಇವರು ಗಳಿಸಿದ ವಿದ್ವತ್ತು ಹೊಸ ವಿಮರ್ತೆಯ ಬೆಳಕಿನಿಂದ ಪುಷ್ಟಿಗೊಂಡಿತು. 'ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ 'ವನ್ನು ಹುಟ್ಟಿಹಾಕಿ ಅದು ಬೆಳೆದು ಫಲಕೊಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಅವರು ತಮ್ಮ ಸುತ್ತಲೂ ಕಟ್ಟಕೊಂಡ ಮಿತ್ರರ ಪಡೆಯಾವರೂ ಎಂಥದ್ದು! ಶ್ರೀ. ಟಿ. ಎಸ್. ವೆಂಕಣ್ಣ ಯ್ಯ, ಶ್ರೀ. ಎಂ. ಆರ್. ಶ್ರೀನಿವಾಸಮೂರ್ತಿ, ಶ್ರೀ. ಡಿ. ವಿ. ಗುಂಡಪ್ಪ, ಶ್ರೀ ಶ್ರೀನಿವಾಸ, ಶ್ರೀ ಎಸ್.ಜಿ. ಶಾಸ್ತ್ರಿ, ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಮಹನೀಯರ ಹೆಸರುಗಳು

 $<sup>^{11}</sup>$ ಶ್ರೀಯುತರು ಜನ್ಮ ವೆತ್ತಿದ್ದು ನಿರೋಧಿ ಸಂವತ್ಸರದ ಮಾಘ ಬಹುಳ ಸಸ್ತನೀ ಬುಧವಾರ (12\_2\_1890)

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>ದಿ.ಶ್ರೀಯವರು ತಾವು ಸರ್ಕಾರೀ ಕೆಲಸದಿಂದ ನಿವೃತ್ತರಾಗುವವರೆಗೂ ನಿಶ್ವ ನಿದ್ಮಾ ನಿಲಯದಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡದ ಪ್ರೌಢ ತರಗತಿಗಳಿಗೆ ಪಾಠ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದರು. ಹಾಗೆ ಅವರು ಮೈಸೂರಿಗೆ ಪಾಠ ಹೇಳಲು ಬರುವಾಗಲೆಲ್ಲ ಜೀರ್ಣವಾದ ಶಬ್ದ ಮಣಿದರ್ಪಣದ ಕೈ ಬರ ಹದ ಟಪ್ಪಣೆಗಳ ಪುಸ್ತಕವೊಂದನ್ನು ತರುತ್ತಿದ್ದರು. ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ನಿದ್ಮಾರ್ಥಿಗಳಾಗಿದ್ದಾಗ ಶ್ರೀಯವರು ಹೇಳಿದ ಟಪ್ಪಣೆಗಳನ್ನು ಗುರುಗಳಿಗೆ ಮುದ್ದಾದ ಅಕ್ಷರಗಳಲ್ಲಿ ಬರೆದುಕೊಟ್ಟದ್ದರು. ಆ ಜೀರ್ಣವಾದ ಪುಸ್ತಕವನ್ನು ನಮಗೆಲ್ಲ ತೋರಿಸಿ 'ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿ ನನಗಾಗಿ ಬರೆದು ಕೊಟ್ಟ ಟಪ್ಪಣೆ ಇದು' ಎಂದು ಹೆಮ್ಮೆ ಯಿಂದ ಹೇಳಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದ ರು.

ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ರತ್ನದಂತಹ ಹೆಸರುಗಳು! ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ಮಹನೀ ಯರು ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ತಮ್ಮ ಉದ್ದಾಮಕೃತಿಗಳಿಂದ ಬೆಳಸಿ ಖ್ಯಾತಿಗಳಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಗೆಳೆಯರಲ್ಲದೆ ' ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ ' ಹೊರಟ ತರುಣದಲ್ಲಿ ತಮ್ಮ ಸುತ್ತಲೂ ಎಂತಹ ಸುಸಮರ್ಥರೂ ದಕ್ಷರೂ ಆದ ಶಿಷ್ಯವೃಂದದ ನೆರವಿದ್ದಿ ತೆಂಬುದನ್ನು ಶ್ರೀ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳೇ ತಮ್ಮ ಲೇಖನವೊಂದರಲ್ಲಿ ಹೆಮ್ಮೆಯಿಂದ ಸ್ಮರಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಶಿಷ್ಯರೆಲ್ಲ ಉದಯಪರಂಪರೆಯನ್ನು ಹೊಂದಿ, ಕನ್ನಡವನ್ನು ಮರೆಯದೆ ತಾಯ್ನುಡಿ ಯಲ್ಲಿ ಉತ್ತಮೋತ್ತಮವಾದ ಕೃತಿರಚನೆಮಾಡಿರುವುದು ನಮ್ಮ ಪ್ರಿಯಗುರುಗಳಿಗೆ ತುಂಬ ತೃಪ್ತಿಯನ್ನು ಉಂಟುಮಾಡಿದೆ.

ಇತರರಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬರದ ಕೆಲವು ಅಸಾಧಾರಣಗುಣಗಳಿಂದಲೇ ಶ್ರೀಯುತರು ಜೀವನ ಮತ್ತು ಸಾಹಿತ್ಯ ಕ್ಷೇತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧಿಯನ್ನು ಪಡೆದಿದ್ದಾರೆ. 'ನುಡಿದಂತೆ ನಡೆ' ಎಂಬ ಲೋಕೋಕ್ತಿ ಇವರಲ್ಲಿ 'ನಡೆದಂತೆ ನುಡಿ' ಯಾಗಿದೆ. ಮಾಡಬೇಕೆಂದಿರುವ ಕೆಲಸವನ್ನು ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಆಲೋಚಿಸಿ, ಅದರ ಸಾಧಕ ಬಾಧಕಗಳನ್ನು ಚೆನ್ನಾಗಿ ವಿಮರ್ಶಿಮಾಡಿ, ಸದ್ದು ಗದ್ದಲವಿಲ್ಲದೆ ಪರಿಷ್ಕಾರವಾಗಿ ಕೆಲಸ ಮಾಡುವುದೇ ಇವರ ಪದ್ಧತಿ. ಇವರಲ್ಲಿ ಮಾತು ಕಡಮೆ; ಕೆಲಸ ಹೆಚ್ಚು. ತಾವು ಮಾಡಬೇಕಾಗಿದ್ದ ಕೆಲಸಕ್ಕೆ ಇವರು ಮತ್ತೊಬ್ಬರ ಸಹಾಯವನ್ನು ಎಂದೂ ಬಯಸಿದವರಲ್ಲ. ಸರ್ಕಾರದ ವಿಧಿ ನಿಯಮಗಳನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾನಿಲಯದಲ್ಲಿ ಇವರು ನಡೆಸಿದ ಪಾಠಪ್ರವಚನ ಗಳನ್ನು ಬಿಟ್ಟರೆ ತಾವಾಗಿಯೇ ಮೇಲೆ ಬಿದ್ದು ಇವರು ಹೊರಗಡೆ ಉಪನ್ಯಾಸಗಳನ್ನು ಮಾಡಿದುದೇ ವಿರಳ. ಅದಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗಿ ಹೆಸರಿಗೆ ಆಸೆ ಪಡದೆ ಎಲೆಯ ಮರೆಯ ಕಾಯಿಯಂತಿದ್ದ ದೊಡ್ಡ ಹೊರೆಗಳನ್ನು ಹೊತ್ತು ಸಂಘವನ್ನು ಕಟ್ಟದರು. ತಾವೂ ಗ್ರಂಧ ರಚನೆ ಮಾಡಿದರು. ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿಗಳ ಶಕ್ತಿ ಸಾಮರ್ಧ್ಯಗಳನ್ನು ಕಂಡುಕೊಂಡು ಅವರನ್ನೂ ವ್ರೋತ್ಸಾಹಿಸಿದರು. ಮಿತ್ರವರ್ಗದ ಮನ್ನಣೆ ಗೌರವಗಳಿಗೆ ಪಾತ್ರ ರಾದರು.

ಕನ್ನಡನಾಡಿನಲ್ಲಿ ಅದರಲ್ಲಿಯೂ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಮೈಸೂರಿನಲ್ಲಿ ಈ ಶತಮಾನದ ಆದಿಭಾಗದಲ್ಲಿ ಜನಜೀವನದಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡಕ್ಕಿದ್ದ ಪರಿಸ್ಥಿತಿಯನ್ನು ಗಮನಿಸಿದರೆ ಈಗಿನ ಕನ್ನಡದ ಅಭಿವೃದ್ಧಿಯ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯಾರಾದರೂ ಹೆಮ್ಮೆ ಪಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬೇಕಾಗಿದೆ. ಈ ಪರಿಸ್ಥಿತಿಗೆ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಶ್ರೀಯವರ ಪ್ರಚಾರಕಾರ್ಯವೇ ಕಾರಣವಾದರೂ ಅವರಿಗೆ ಬೆಂಬಲವಾಗಿ ನಿಂತು ಹತ್ತಾರು ವಿಧೆಗಳಲ್ಲಿ ಕೆಲಸಮಾಡಿ ಆದರೆ ಹೊರಕ್ಕೆ ಬರದೆ ಕನ್ನಡವನ್ನು ಮೇಲಕ್ಕೆ ತಂದವರು ನಮ್ಮ ಪ್ರಿಯ ಗುರುಗಳು. ಕನ್ನಡ ನಾಡಿನ ಸಂಘಗಳಿಗೆಲ್ಲ ಮಾತೃಪ್ರಾಯವಾದ ಸೆಂಟ್ರಲ್ ಕಾಲೇಜಿನ 'ಕರ್ಣಾಟಕ ಸಂಘ' ವನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸಿದರು. ಈಗ ಪ್ರೌಢಲೇಖನಗಳನ್ನು ಪ್ರಕಟಸುವ ಪತ್ರಿಕೆಯೆಂದರೆ 'ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ' ವೊಂದೇ ಎಂದರೆ ಅದು ಕೇವಲ ಅಭಿಮಾನದ ಮಾತಲ್ಲ. ಸಾಹಿತ್ಯ ಲೇಖನಗಳಲ್ಲದೆ ಶಾಸ್ತ್ರೀಯ ಲೇಖನಗಳನ್ನು ಇವರು ಬರೆಸಿದರು. ಒಂದು ಉಪನ್ಯಾಸ

ವನ್ನು ಕೇಳಲಿ, ಒಂದು ಪ್ರದರ್ಶನವನ್ನು ನೋಡಲಿ, ಬೇರೊಂದುಭಾಷೆಯ ಪತ್ರಿಕೆಯನ್ನು ಓದಲಿ, ಒಂದು ಚಿತ್ರವನ್ನು ಪರಾಮರ್ಶಿಸಲಿ-ಇದೆಲ್ಲದರ ಉಪಯೋಗ ತಮ್ಮ ಪತ್ರಿಕೆಗೆ ಹೇಗಾಗಬೇಕೆಂಬುದೇ ಇವರ ಚಿಂತೆ. ಪತ್ರಿಕೆ ಇವರ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ತಡವಾಗಿ ಬರುವು ದೆಂದರೇನು? ಲೇಖನಗಳಿಲ್ಲದಿದ್ದಾಗ ತಾವೇ ಒಂದು ಲೇಖನವನ್ನೋ, ಇಲ್ಲವೆ ಕಥೆಯನ್ನೋ ಬರೆದು ಕಾಲಕ್ಕೆ ಸರಿಯಾಗಿ ಅದನ್ನು ತರುತ್ತಿದ್ದುದು ಇವರು ತೊಟ್ಟ ವೀರವೃತ. ಇದೂ ಅಲ್ಲದೆ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ವಿಮರ್ಶಿಯ ಹೊಸಮಾರ್ಗವನ್ನು ಇವರು ರೂಪಿಸಿದರು. ಒಳ್ಳೆಯ ಮುದ್ರಣ, ಒಳ್ಳೆಯ ವಿಷಯಗಳಿಂದ ಕೂಡಿದ ಗ್ರಂಥ ಗಳನ್ನು ಸುಲಭಬೆಲೆಗೆ ದೊರಕಿಸಿಕೊಟ್ಟರು. ಶಿಷ್ಯರ ಅಭಿವೃದ್ಧಿಯನ್ನು ಕಣ್ತುಂಬ ನೋಡಿ ಸಂತೋಷಪಟ್ಟರು. ಇದಕ್ಕಿಂತ ಒಬ್ಬ ಮನುಷ್ಯ ಪಡೆಯ**ಬ**ಹುದಾದ ಭಾಗ್ಯವಾದರೂ ಏನು? ಮೂವತ್ತೈದು ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದೆ ಅವರು ಕಟ್ಟದ್ದ ಕನಸು ಇಂದು ನನಸಾಗಿದೆ. ಒಂದು ಜೀವನಮಾನದ ಉದ್ದ ಕ್ಕೂ ಸಾಹಿತ್ಯದ ತಪಸ್ಸನ್ನು ನಡೆಸಿದ ಇವರನ್ನು ಹಿರಿಯರೊಬ್ಬರು ಋಷಿಗಳೆಂದರು. ಹೌದು ; ಶ್ರೀ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಜೀವನ ಸಂಯಮಯುತವಾದ ಕನ್ನಡದ ವೀರನ್ರತವನ್ನು ತೊಟ್ಟ ಋಷಿಜೀವನ. ಸಂತತವೂ ಆಪ್ತವೂ ಆದ ಪರಿಚಯವನ್ನು ಪಡೆದ ನನಗೆ ಅವರು ಪಾಠ ಹೇಳಿದ ಶಿಷ್ಯವಾತ್ಸಲ್ಯ ಪ್ರಪೂರ್ಣರಾದ ಸ್ರಿಯಗುರುಗಳು. ಕಷ್ಟಕಾಲದಲ್ಲಿ ತಮ್ಮ ಅನುಭವ ವನ್ನೂ ಆಲೋಚನೆಯನ್ನೂ ಹೇಳಿ ನೆರವನ್ನು ನೀಡಿದೆ ತಂದೆ. ಈ ಹಿರಿಯಜೀವ ಬಹುಕಾಲ ಬಾಳಿ ತಮ್ಮ ಪರಿಣತ ಪ್ರಜ್ಞೆಯ ಫಲವನ್ನು ಕನ್ನಡಿಗರಿಗೆ ಕೊಡಲು ಅನುಕೂಲವಾಗುವಂತೆ ಇವರಿಗೆ ಆಯುರಾರೋಗ್ಯಗಳನ್ನು ಕೊಡಲೆಂದು ಪರಮಾತ್ಮ ನಲ್ಲಿ ಅನನ್ಯಭಕ್ತಿಯಿಂದ ಪ್ರಾರ್ಧಿಸುತ್ತೇನೆ.

ಸಿರಿಗನ್ನಡಂ ಗೆಲ್ಗೆ

ಎಚ್. ಎಂ. ಶಂಕರನಾರಾಯಾರಾನ್

## ಕನ್ನಡದ ಸೇನಾನಿ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು

ಹಿಂದೆ ಅಮೃತಮಂಧನ ನಡೆದ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ವಿಷವನ್ನುಣ್ಣಲು ಶಿವನಿದ್ದ. ಕನ್ನಡ ನವೇದಯದ ಈ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅದರ ಸ್ಥಾನಮಾನಕ್ಕಾಗಿ ನಡೆಯುತ್ತಿರುವ ಘರ್ಷಣೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರೊ. ಕೃಷ್ಣಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಆ ಕೆಲಸವನ್ನು ನಿರ್ವಹಿಸುತ್ತಿದಾರೆ. ' ಜೇನು ನನ್ನನ್ನು ಕಡಿದರೆ ಚಿಂತೆಯಿಲ್ಲ; ನಮ್ಮ ಜನಕ್ಕೆ ಜೇನುತುಪ್ಪ ದೊರಕಿದರೆ ಸರಿ' ಎಂದು ಪ್ರಾಮಾಣಿಕವಾಗಿ ಜೇನುಗೂಡಿಗೆ ಕೈಯಿಡುವ ವಿರಳ ವೀರರಲ್ಲಿ ಅವರು ಮುಖ್ಯರು.

ರಾಜಾಶ್ರಯದಲ್ಲಿಯೇ ಬೆಳೆದು ಬಂದ ಕನ್ನಡ, ಇಂಗ್ಲಿಷರ ಆಕ್ರಮಣದ ಅನಂತರ ತನ್ನ ಸ್ಥಾನವನ್ನು, ಪ್ರಾಮುಖ್ಯತೆಯನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಳ್ಳಬೇಕಾಯಿತು. ಅವರು ನಿಭಜಿಸಿ ಆಳಿದ ನೀತಿಯಿಂದಾಗಿ, ಒಂದು ಭಾಷೆಯನ್ನಾಡುವ ಜನ, ಒಂದು ಸಂಸ್ಥೃತಿಯನ್ನು ಬೆಳೆಸಿಕೊಂಡ ಜನ ಹಲವು ಆಡಳಿತಗಳಲ್ಲಿ ಹರಿದು ಹಂಚಿ ಹೋಗ ಬೇಕಾಯಿತು. ಮುಂಬೈಪ್ರಾಂತದ ಕನ್ನಡಭಾಗ ಮರಾರಿಗರ ಆಡಳಿತಕ್ಕೆ ಸಿಕ್ಕಿತು; ಮದ್ರಾಸಿನ ಕನ್ನಡ ಜನ ತಮಿಳು ತೆಲುಗರ ಕೈಯ್ಯಲ್ಲಿ ನರಳಬೇಕಾಯಿತು; ಹೈದರಾಬಾದಿನ ಕನ್ನಡ ಉರ್ದುವಿನೆದುರು ತಲೆಬಾಗಿಸಿ 'ಸಲಾಂ' ಮಾಡ ಬೇಕಾಯಿತು. 'ಕನ್ನಡದ ಕಣ್ಣು' ಎಂದು ಕನಿಗಳು ಹೊಗಳಿ ಹಾಡಿದ, ಕನ್ನಡ ರತ್ನಸಿಂಹಾಸನದ ನೆಲೆಯಾದ ಮೈಸೂರಿನಲ್ಲಿಯೇ ಕನ್ನಡದ ಸ್ಥಿತಿ ಉತ್ತಮಗೊಳ್ಳಲಿಲ್ಲ.

ಮೈಸೂರಿನಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡಿಗರೇ ಆದ ಮಂತ್ರಿಗಳು ಬಂದರು; ಜನಪ್ರಿಯ ಮಂತ್ರಿ ಮಂಡಲಗಳು ಏರ್ಪಟ್ಟವು. ಆದರೆ ಯಾಗೊಬ್ಬರೂ ಕನ್ನಡದ ಕುಂದುಕೊರತೆಗಳನ್ನು ವಿಚಾರಿಸಲು ಮುಂದಾಗಲಿಲ್ಲ; ಅದರ ಬಗ್ಗೆ ಅಧಿಕಾರಯುತವಾಗಿ ನಾಲ್ಕು ಒಳ್ಳೆಯ ಮಾತಾಡುವ ಸೌಜನ್ಯ ತೋರಲಿಲ್ಲ. 'ಸಾಹಿತ್ಯ ಪರಿಷತ್ತಿ ' ನಂತಹ ಸಂಸ್ಥೆಗೆ ಹೋಗಿ ಅಲ್ಲಿ ಹಿಂದಿಯ ಹಿರಿಮೆಯನ್ನು ಹೇಳುವುದು ಮಹಾಗೌರವದ ಕೆಲಸವೆಂದು ಅವರು ತಿಳಿದರು. ಉನ್ನತ ಅಧಿಕಾರದಲ್ಲಿ ದ್ದು ಅಲ್ಲೊಬ್ಬರು, ಇಲ್ಲೊಬ್ಬರು—ಈಗೊಬ್ಬರು ಆಗೊಬ್ಬರು, ಕನ್ನಡದ ವಿಚಾರವಾಗಿ ಬಾಯಿಬಿಟ್ಟ, ದಾಖಲೆಗಳಿದ್ದ ರೆ—ಅದು ಕನ್ನಡದ ಬಗೆಗೆ ಅವರಿಗಿರುವ ಪ್ರೇಮ, ಗೌರವಗಳಿಂದಲ್ಲ; ಹಾಗೆ ಮಾತಾಡಬೇಕಾಗಿ ಬಂದ ಸಂದರ್ಭಗಳಿಂದ ಹಾಗೂ ತಮ್ಮ ಸ್ಥಾನಭದ್ರತೆಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ!

ತನ್ನ ತವರಿನಲ್ಲಿಯೇ ಇಂತಹ ಅವಮಾನವನ್ನು ಸಹಿಸಿಕೊಂಡು, ಅತಿ ಸಂದಿಗ್ಧ ವಾದ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳನ್ನೂ ದಾಟಕೊಂಡು ಕನ್ನಡ ಇಂದು ತಲೆಯಿತ್ತಿನಿಂತಿದೆ; ಜನ ಶಕ್ತಿಯಾಗಿ ಬೆಳೆದಿದೆ. ಜನ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಕಡೆ ಹಂಚಿಹೋಗಿದ್ದರೂ, ನೆರೆಯವರ ಧಾಳಿಗೆ ತಲೆಕೊಡಬೇಕಾಗಿದ್ದರೂ ಕನ್ನಡ ಜನ ತಾವೆಲ್ಲ ಒಂದು ಎಂಬ ಭಾವನೆಯನ್ನು ಬೆಳೆಸಿಕೊಂಡು, ಪೋಷಿಸಿಕೊಂಡು ಬಂದಿದ್ದಾರೆ. ಸಾಹಿತ್ಯ, ಕಲೆಯ ಸೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಕನ್ನಡ ಸಕ್ಕದ ಪ್ರಾಂತಗಳಿಗೆ ಹಿಂದಾಗಲಿಲ್ಲ. ತನ್ನ ಪ್ರಗತಿಗೆ ಎದುರಾದ ಆಡಳಿತ ಶಕ್ತಿಗಳನ್ನೇ ಮೆಟ್ಟಿನಿಂತ ಕನ್ನಡದ ಈ ಕೆಚ್ಚನ್ನು, ಈ ಪವಾಡವನ್ನು ನಾವು ಸೂಕ್ಷ್ಮ ವಾಗಿ ಅವಲೋಕಿಸಿದರೆ, ಅದು ಹಲವುಬಾಳಿನ ಅಪೂರ್ವ ಪರಿಶ್ರಮದ ಫಲ, ಹಲವರ ಸತತ ಸೇವೆ, ಶ್ರದ್ಧೆ, ತ್ಯಾಗಗಳ ಫಲ ಎಂದು ಗೊತ್ತಾಗುತ್ತದೆ.

ಸ್ವಾರ್ಥವನ್ನು ಮರೆತು, ಕೀರ್ತಿಯನ್ನು ಬಯಸವೆ ಕನ್ನಡದ ಕಾರಣವನ್ನು ಹೀಗೆ ತಪಸ್ಸಾಗಿ ತಿಳಿದು ಅದರ ಮೇಲ್ಮ್ರೆಗಾಗಿ ಅಹರ್ನಿಶಿ ದುಡಿದ ಪ್ರಾತಃಸ್ಮ್ರರಣೀಯರ ಸಾಲಿನಲ್ಲಿ ಪ್ರೊ. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಸ್ಥಾನ ಅತಿ ಎತ್ತರದ್ದು. ಅವರ ದುಡಿಮೆ ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಎದ್ದು ಕಾಣಿಸುವಂಧದಲ್ಲ; ಆದರೆ ಅದರ ಫಲ ಎಲ್ಲರಿಗೂ ವೇದ್ಯವಾದುದು. ಇದು ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ !

ಇಂದು ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಖ್ಯಾತನಾಮರಾಗಿರುವ ಹಲ**ವು ಕವಿಗ**ಳು, ಲೇಖಕರು ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಬೆಂಬಲದಿಂದ ಮುಂದೆ ಬಂದಿರುವವರು; ಕನ್ನಡದ ಹಿತಕ್ಕೆ ಕೆಲಸ ಮಾಡುತ್ತಿರುವ ಹಲವು ಸಂಘ ಸಂಸ್ಥೆಗಳು ಅವರಿಂದಲೇ ಹುಟ್ಟದವು. ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾನಿಲಯದ ಕರ್ಣಾಟಕ ಸಂಘಗಳು, 'ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ' ಪತ್ರಿಕೆ ಅವರ ದುಡಿಮೆಯ ಚಿರಂತನ ಸಲಗಳು. ಹೈದರಾಬಾದ್ ಸಾಹಿತ್ಯ ಸಮ್ಮ್ರೇಳನದ ಅಧ್ಯಕ್ಷರನ್ನಾಗಿ ಆರಿಸಿ ಕನ್ನಡ ಜನ ಅವರಿಗೆ ಸಲ್ಲಬೇಕಾದ ಗೌರವವನ್ನು ಸಲ್ಲಿಸುವುದರ ಜೊತೆಗೆ ತಮ್ಮನ್ನೂ ಗೌರವಿಸಿಕೊಂಡಿದಾರೆ. ತಮಗೆ ಅವಕಾಶ ದೊರತಾಗಲೆಲ್ಲ ಕನ್ನಡದ ಸ್ಥಾನಮಾನಗಳ ಬಗೆಗೆ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ತಮ್ಮ ವಿಚಾರವನ್ನು – ಕಟು ವಾದರೂ-ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಮಂಡಿಸುತ್ತಾ ಬಂದಿದಾರೆ. ಆದರೆ ಕನ್ನಡದ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡದ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ನಿರ್ದೇಶಿಸುವ ಮತ್ತು ಇತರ ಭಾಷೆಗಳ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ಔಚಿತ್ಯ ದಿಂದ ವಿವೇಚಿಸುವ ಹೈದರಾಬಾದ್ ಸಾಹಿತ್ಯ ಸಮ್ಮೇಳನದ ಅವರ ಅಧ್ಯಕ್ಷ ಭಾಷಣ ವನ್ನು ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬ ಕನ್ನಡಿಗನೂ ಮನನಮಾಡಬೇಕು. ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಷ್ಟು ಕಟು ವಾಗಿ, ಖಚಿತವಾಗಿ, ಖಂಡಿತವಾಗಿ ಇನ್ನೊಬ್ಬರು ಭಾಷಾಸಮಸ್ಯೆಯನ್ನು ಪ್ರಸ್ತಾಪಿಸ ಲಿಲ್ಲ. ಆದರ ಫಲವಾಗಿ ಅವರು ಭರ್ತ್ಸನೆಯನ್ನು ಸಹಿಸಿದರು; ಖಂಡನೆಯನ್ನು ತಾಳಿದರು. ಎಂಧ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲೂ ಅವರು ತಮ್ಮ ವಿಚಾರಧಾರೆಯನ್ನು ಮಾತ್ರ **ಬಲಿಕೊಡಲಿ**ಲ್ಲ; ಬದಲಿಸಲಿಲ್ಲ.

ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಕಂದಾಚಾರದ ಕನ್ನಡ ಪಂಡಿತರಲ್ಲ; ಅಂತರರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ವಿಚಾರಪೂರ್ಣರಾದ ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತಿಗಳು. ಸಂಸ್ಕೃತ ಪಂಡಿತರನ್ನೂ ನಾಚಿಸು ವಂತೆ ಸಂಸ್ಕೃತದಲ್ಲಿ ಪಾಂಡಿತ್ಯವನ್ನು ಸಂವಾದಿಸಿದವರು; ಇಂಗ್ಲಿ ಷನ್ನು ಚನ್ನಾಗಿ ಬಲ್ಲವರು; ಹಿಂದಿ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಹಿರಿಮೆಯನ್ನು ಹಿಂದಿಯಲ್ಲೇ ತಿಳಿಯುವಷ್ಟು ಹಿಂದಿ ಯನ್ನು ತಿಳಿದವರು. ಇನ್ನೂ ಕೆಲವು ಭಾಷೆಗಳ ಪರಿಚಯವಿದ್ದು ಹಲವು ವರ್ಷ ಶಿಕ್ಷಣರಂಗದಲ್ಲಿ ದುಡಿದು ಅಲ್ಲಿನ ಆಗು ಹೋಗುಗಳನ್ನು ಕಂಡವರು. ಅಲ್ಲಿನ ಆಶೋತ್ತರಗಳನ್ನು ಅರಿತವರು. ಆದ್ದರಿಂದ ಅವರು ಭಾಷಾ ಸಮಸ್ಯೆಯ ಬಗ್ಗೆ ಮಾತಾಡಲು

ಯೋಗ್ಯ ಅಧಿಕಾರಿಗಳು; ಶಕ್ತರು. ಲಾಠಿಯಲ್ಲಿ ಎರಡು ಪೆಟ್ಟುತಿಂದು, ಆರು ತಿಂಗಳು ಸೆರೆಮನೆಯಲ್ಲಿದ್ದು ಬಂದವರ ಮಾತಿಗೆ ಮಾತ್ರ ಬೆಲೆಯಿರುವ ಈ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇಂತಹ ಹಿರಿಯರ ಮಾತು ' ಪಥ್ಯ ' ವಾಗುವುದು ಕಷ್ಟ. ಆದರೆ ವಿಚಾರವಂತ ರಾದವರು, ದೇಶದ ಭವಿಷ್ಯದ ಬಗೆಗೆ ಚಿಂತಿಸುವವರು, ತೂಕವುಳ್ಳ, ಬೆಲೆಬಾಳುವ, ಅಮೂಲ್ಯ ವಾದ ಹಿರಿಯರ ಮಾತಿಗೆ ಗಮನಕೊಡುವುದು ಅಗತ್ಯ ಮತ್ತು ಉಪಯುಕ್ತ. ವಿಚಾರವಾದಿಗಳೂ, ದೂರದರ್ಶಿಗಳೂ ಆದ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಸುಮಾರು ಹತ್ತು-ಹದಿನೈದು ವರುಷಗಳ ಹಿಂದೆಯೇ ಈ ಭಾಷಾಸಮಸ್ಯೆಯನ್ನು ವಿವರವಾಗಿ ವಿವೇಚಿ ಸಿರುವುದು ಗಮನಾರ್ಹವಾಗಿದೆ.

ಕನ್ನಡದ ಮಾತು ಬಂದಾಗ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ಪ್ರತಿನಿಧಿಸುವುದು ಮಾತ್ರವಲ್ಲ; ಕನ್ನಡದ ಶಕ್ತಿಯನ್ನೇ ಪ್ರದರ್ಶಿಸುತ್ತಾರೆ!

' ಭಾರತೀಯರು, ಇಂಗ್ಲಿ ಷರು, ಅಮೆರಿಕನರು, ಆಫ್ರಿಕನರು ಎನ್ನುವುದಕ್ಕಿಂತ ನಾವೆಲ್ಲ ಈ ಭೂಮಿತಾಯಿಯ ಮಕ್ಕಳು ಎನ್ನುವುದು–ವಿಶ್ವಭಾವನೆಯು–ಸರ್ವೋತ್ತಮ' ಎಂದು ನಂಬಿದ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗೆ 'ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬ ವ್ಯಕ್ತಿಯೂ ವಿಶ್ವಪ್ರಜೆಯಾಗಿ ಕೆಲಸಮಾಡು' ವುದರಲ್ಲಿ ಸಂಶಯವಿದೆ. 'ಪ್ರಪಂಚವನ್ನೇ ಉದ್ಘಾರಮಾಡುತ್ತೇ ನೆಂದು ಹೊರಡುವುದಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಿನ ಅವಿವೇಕ ಇನ್ನೊಂದಿಲ್ಲ ' ಎಂಬುದು ಅವರ ಸ್ಪಷ್ಟ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಕನ್ನಡಿಗರ ಜೀವ ಜೀವಾಳದ ಪ್ರಶ್ನೆಯಾಗಿರುವ ಕನ್ನಡ ಪ್ರಾಂತದ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ ಅವರಿಗೆ ಪೂರ್ಣ ಸಹಾನುಭೂತಿಯಿದೆ. ಕನ್ನಡ ಜನದ ಬಾಳು ಹಸನಾಗುವುದಕ್ಕೆ, ಅವರ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಬಲಿಯುವುದಕ್ಕೆ ಇರುವುದು ಅದೊಂದೇ ಮಾರ್ಗವೆಂದು ಅವರು ತಿಳಿದಿದ್ದಾರೆ. ಕರ್ಣಾಟಕದಿಂದ ಮೈಸೂರು ಬೇರೆಯಾಗಿಯೇ ಉಳಿಯಬೇಕೆನ್ನು ವ ಮೈಸೂರಿನ 'ವಿಶಿಷ್ಟತೆ' ಅವರಿಗೆ ಕಂಡು ಬಂದಿಲ್ಲ. ಭಾಷೆಯ ತಳಹದಿಯಮೇಲೆ ಪ್ರಾಂತಗಳ ಪುನರ್ರಚನೆಯಾದರೆ ಭಾರತದ ಬಲಗುಂದುತ್ತದೆಂದು ಅವರಿಗೆ ಭಯವಿಲ್ಲ. ಒಂದು ಕರ್ಣಾಟಕವಾದರೆ ಆಡಳಿತದ ಬಿಗಿ ತಪ್ಪುತ್ತದೆಂಬ ಭೀತಿಯಿಂದ ಅವರು ನಾಲ್ಕು ಕರ್ಣಾಟಕಗಳನ್ನು ಸೂಚಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಕನ್ನಡ ಜನ ಒಂದು; ಕನ್ನಡ ಭಾಷೆ ಒಂದು; ಕನ್ನಡ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಒಂದು—ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಬೇಕಾಗಿ ರುವ ಪ್ರಾಂತವೂ ಒಂದೇ. ಅದಕ್ಕೆ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಬೆಂಬಲವಿದೆ.

'ತನ್ನನ್ನು ತಾನು ಉದ್ಘಾರ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು; ಆಮೇಲೆ ತನ್ನವರು, ತನ್ನ ನಾಡು, ತನ್ನ ಲೋಕ. ಉದ್ಘಾರ ಕಾರ್ಯವು, ದಾನದಂತೆ ತನ್ನಿಂದ ಆರಂಭವಾಗ ಬೇಕು; ಆದರೆ ತನ್ನಲ್ಲಿಯೇ ನಿಲ್ಲಬಾರದು, ಮುಗಿಯಬಾರದು. ತಾನು ವಿದ್ಯಾ ವಂತನಾದರೆ, ಐಶ್ವರ್ಯವಂತನಾದರೆ, ಮತ್ತೊಬ್ಬನಿಗೆ ಹೇಳಿಕೊಡಬಹುದು, ಹಣ ಕೊಡಬಹುದು. ಅಂಥ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳು ಒಂದು ಸಾವಿರ ಜನವಾದರೆ ದೇಶ ತಾನೇ ಮೇಲಕ್ಕೆ ಏಳುತ್ತದೆ, ಮುಂದಕ್ಕೆ ಬರುತ್ತದೆ. ಹಾಗಲ್ಲದೆ ದೇಶವನ್ನು ಉದ್ಘಾರ

ಮಾಡುತ್ತೀನೆಂದು ಯಾರಾದರೂ ತನ್ನನ್ನೂ ತನ್ನ ತಾಯಿ ತಂದೆ ಹೆಂಡತಿ ಮಕ್ಕಳನ್ನೂ ಅಲಕ್ಷ್ಯ ಮಾಡಿದರೆ ಅದು ದೇಶೋದ್ಧಾ ರವಲ್ಲ, ದೇಶದ್ರೋಹ. ಆದ್ದ ರಿಂದ ಒಂದು ಊರಿನವರು ತಮ್ಮ ಊರಿನ ಅಭಿಮಾನದಿಂದ ಆ ಊರನ್ನು ಬೆಳೆಸಿಕೊಂಡು ಬಂದರೆ ಅದರಿಂದ ಒಟ್ಟು ದೇಶಕ್ಕೆ ಹಾನಿಯಲ್ಲ, ಕ್ಷೇಮವೇ. ಹೀಗೆ ಕನ್ನಡಿಗರಾಗಲಿ, ಆಂಧ್ರರಾಗಲಿ, ತಮಿಳರಾಗಲಿ ತಮ್ಮ ನಾಡಿನ ಅಭಿಮಾನದಿಂದ ಅದನ್ನು ಪುಷ್ಟಿ ಗೊಳಿಸಬೇಕೆಂದು ಪ್ರಯತ್ನ ಪಟ್ಟರೆ ಅದು ಸ್ವಾಭಾವಿಕವೂ, ನ್ಯಾಯವೂ ಆಗಿರು ವುದಲ್ಲದೆ, ಒಟ್ಟು ದೇಶಕ್ಕೂ ಕ್ಷೇಮವೆ' ಎಂಬುದು ಅವರ ವಾದ.

ಇಂಗ್ಲಿ ಸನ್ನು ಅನ್ಯ ಭಾಷೆಯೆಂದು ಅನಾವರ ಮಾಡುವುದು ರೂಢಿಯಾಗಿದೆ. ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿನಿಂದ ನಮಗೆ ಅಪಕಾರವಾಗಿಲ್ಲ. ಉಪಕಾರವೇ ಆಗಿದೆ; ಅದರಿಂದ ಆಗ ಬೇಕಾದ ಉಪಕಾರ ಇನ್ನೂ ಬಹಳವಿದೆ? ಎಂದು ಪ್ರಾಮಾಣಿಕವಾಗಿ ಒಪ್ಪುವ ಅವರು 'ಸಂಸ್ಕೃತ ಅನ್ಯ ಭಾಷೆಯಲ್ಲವೆ? ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿಗೂ ಸಂಸ್ಕೃತಕ್ಕೂ ಇರುವ ನಿಕಟ ಸಂಬಂಧ, ರಕ್ತ ಸಂಬಂಧ ಕನ್ನಡಕ್ಕೂ ಸಂಸ್ಕೃತಕ್ಕೂ ಇದೆಯೆ?' ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿ ಸುತ್ತಾರೆ. ಧೇಮ್ಸ್ ನದಿಯ ನೀರು ಕುಡಿದು ಬಂದು, ತಮ್ಮ ತಾಯಿನುಡಿಯನ್ನು ಮರೆತೋ, ಕಡೆಗಾಣಿಸಿಯೋ ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿಗೆ ತಮ್ಮನ್ನು ಮಾರಿಕೊಂಡವರಿಗೆ ಅವರು ಕೇಳುತ್ತಾರೆ: 'ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿನಲ್ಲಿ ದೊಡ್ಡ ಪ್ರಶಸ್ತಿ ಪಡೆದು ಕಾಲೇಜಿನಲ್ಲಿ ದೊಡ್ಡ ತರಗತಿ ಗಳಿಗೆ ಅದನ್ನು ಪಾಠಹೇಳುವ ಕನ್ನಡಿಗ ಉಪಾಧ್ಯಾಯನು ಇಂಗ್ಲಿ ಮ ಅನ್ಯ ಭಾಷೆಯಲ್ಲ ಎನ್ನು ವುದಕ್ಕಾದೀತೆ?'

ನಮ್ಮ ಶಿಕ್ಷಣದಲ್ಲಿ ಇಂಗ್ಲಿಷಿಗೆ ಸ್ಥಾನವಿರಬೇಕೆಂಬುದು ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಆಶಯ. 'ನಮ್ಮನ್ನು ನಾವು ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳುವುದಕ್ಕೆ ಸಹಾಯಮಾಡಿದ್ದು ಇಂಗ್ಲಿಷು; ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ನವ ಚೈತನ್ಯವನ್ನು ಂಟುಮಾಡಿದ್ದು ಇಂಗ್ಲಿಷು; ಸ್ಪಹಸ್ತ ಪರಸಸ್ತ್ರಗಳಿಂದ ನಮ್ಮ ಕಣಜವನ್ನು ತುಂಬುವ ಸಂಪತ್ತು ಉಳ್ಳದ್ದು ಇಂಗ್ಲಿಷು' ಎಂದು ಅವರು ಹೃತ್ಪೂರ್ವಕ ವಾಗಿ ಅದರ ಮಹತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಈ ರೀತಿಯಾಗಿ ಅದರ ಹಿರಿಮೆಯಲ್ಲಿ ಅವರಿಗೆ ಗೌರವವಿದ್ದರೂ ಅದು ಶಿಕ್ಷಣ ಮಾಧ್ಯಮವಾಗಿರುವುದು ಅವರಿಗೆ ಸಮ್ಮತವಲ್ಲ. 'ಮಾತೃ ಭಾಷೆಯ ಮೂಲಕ ಕಲಿತದ್ದೇ ಮೈ ಹತ್ತುವುದು; ಮಾತೃ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಬರೆ ದದ್ದೇ ನಿಲ್ಲುವುದು' ಎಂಬ ಶಾಶ್ವತ ಸತ್ಯವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದಿಸುವ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು 'ಪರ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಯಾರು ಎಷ್ಟು ಪಂಡಿತರಾಗಿ ಏನು ಬರೆಯಲಿ ಅದು ಆ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೆ ಸೇರಿ ಗಣ್ಯವಾದ ಸ್ಥಾನ ಪಡೆಯುತ್ತದೆಯೇ' ಎಂದು ಸಂದೇಹಪಡುತ್ತಾರೆ.

ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿನಲ್ಲಿ ಬರೆದು ಖ್ಯಾತರಾದ ಭಾರತೀಯರ ಪಟ್ಟಿಯನ್ನು ಕೊಟ್ಟು ಅದರ ಹಿರಿಮೆಯನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸಲು ಪ್ರಯತ್ನಿಸುತ್ತಾ, ತಮ್ಮ ಸ್ಥಾನ ಭದ್ರತೆಗೆ ಹೆಣಗುತ್ತಿರುವ ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿನ ಔರಸಪುತ್ರರು ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಈ ಮಾತನ್ನು ಗಮನಿಸಬೇಕು: 'ರೈಸ್ ಕಿಟೆಲ್, ಫ್ಲೀಟ್ ಮುಂತಾದವರು ಕನ್ನಡವನ್ನು ಚೆನ್ನಾಗಿ ಕಲಿತರು; ಅವರು ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಬರೆದದ್ದೇನು? ಬರೆದ ಅಲ್ಪ ಸ್ಟಲ್ಪಗಳು ಪ್ರಾಕ್ತನ ವಸ್ತುಸಂಗ್ರಹಶಾಲೆಯಲ್ಲಿ

ಇಡುವುದಕ್ಕೆ ಯೋಗ್ಯವಾದವು. ರವೀಂದ್ರನಾಥ ಠಾಕೂರರು ಇಂಗ್ಲಿ ಷನ್ನು ಇಂಗ್ಲಿ ಷರಿ ಗಿಂತ ಚೆನ್ನಾಗಿ ಬರೆಯಬಲ್ಲ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಗಳಿಸಿದರು; ನೋಬಲ್ ಬಹುಮಾನ ಬಂತು; ಆದರೆ ಅವರ ಕಾವ್ಯಗಳು ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್ ಸಾಹಿತ್ಯಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ಸ್ಥಾಯಿಯಾಗಿ ಸ್ಥಾನ ಪಡೆಯುತ್ತವೆಯೇ? ಸರ್ ಎಸ್. ರಾಧಾಕೃಷ್ಣನ್, ಸರ್ ಸಿ. ವಿ. ರಾಮನ್, ಮುಲ್ಲಾ, ಗಂಗಾನಾಥ ಝಾ ಮುಂತಾದ ಮಹನೀಯರ ಶಾಸ್ತ್ರೀಯ ಗ್ರಂಥಗಳು ಅವುಗಳಲ್ಲಿನ ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯ ವಿಷಯಕ್ಕಾಗಿ ನಿಲ್ಲಬಹುದು. ಆದರೂ ಅಂಥವರು ಎಷ್ಟು ಮಂದಿ ಇದ್ದಾರು?

ಹೀಗೆ ಮಾತೃಭಾಷೆಯ ಅಗತ್ಯ, ಪ್ರಾಮುಖ್ಯತೆಗಳನ್ನು ಪ್ರಸ್ತಾಪಿಸಿದ ಮೇಲೆ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ದೇಶಭಾಷೆಯ ವಿಚಾರವಾಗಿ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. 'ಬೇರೊಂದು ಮಾತೃಭಾಷೆ ಯಾಗಿರುವವನು ಇನ್ನೊಂದು ಪ್ರಾಂತದಲ್ಲಿ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳಿಗನುಗುಣವಾಗಿ, ವ್ಯವಹಾರ ಗಳಿಗೊಳಗಾಗಿ ಇರಬೇಕಾಗಿ ಬಂದಾಗ, ತನಗೆ ನೆಲ-ಜಲದ ಆಶ್ರಯಕೊಟ್ಟ ಆ ಪ್ರಾಂತದ ಭಾಷೆಯನ್ನು ಕಲಿಯುವುದರ ಮೂಲಕ ತನ್ನ ಕೃತಜ್ಞತೆಯನ್ನು ತೋರಿಸ ಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ; ಹಾಗೆ ಮಾಡುವುದು ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವಾಗಿ ಅವಶ್ಯಕವೂ ಆಗುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಮಿಕ್ಕ ಭಾಷೆಗಳು ಮನೆಗೆ ಬರುವ ನೆಂಟರು ಇಷ್ಟರ ಹಾಗೆ; ಆದರೆ ಅವರೆಲ್ಲ ರನ್ನೂ ಮಗನಂತೆ, ಅಳಿಯನಂತೆ ಕಾಣುವುದಕ್ಕಾಗುವುದಿಲ್ಲ ' ಎಂಬ ಸುಂದರವಾದ ಹೋಲಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಭಾಷೆಗಳ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ನಿರ್ಧರಿಸಿದ ಅವರು 'ಮಾತೃಭಾಷೆಗೆ ಮೊದ ಲನೆ ಸ್ಥಾನ; ದೇಶಭಾಷೆ ಎರಡನೆಯದು; ಇಂಗ್ಲಿ ಮ ಮೂರನೆಯದು' ಎಂದು ಖಚಿತವಾಗಿ ಹೇಳಿದಾರೆ.

ಸಂಸ್ಕೃತದ ವಿಚಾರ ಬಂದಾಗ 'ಸಂಸ್ಕೃತದ ಮೇಲಿನ ನಿರಭಿಮಾನದಿಂದಾ ಗಲಿ, ಅದರ ಪರಿಚಯವಿಲ್ಲದೆಯಾಗಲಿ' ಮಾತನಾಡದ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು 'ನನಗೆ ಸಂಸ್ಕೃತದಲ್ಲಿಯೂ ಪ್ರವೇಶವಿದೆ; ಕನ್ನಡಕ್ಕಿಂತ ಅದರಲ್ಲಿ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಪ್ರವೇಶವಿದೆ' ಎಂದು ಅಭಿಮಾನದಿಂದ ಹೇಳಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾರೆ. ಆದರೆ 'ಸಂಸ್ಕೃತದ ಸಹಾಯವಿಲ್ಲ ದಿದ್ದರೆ ನಮಗೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೇ ಇರುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ' ಎಂಬುದನ್ನು ಅವರು ನಂಬುವುದಿಲ್ಲ. 'ಬರಿಯ ಒಂದು ಸಾಂಪ್ರದಾಯಕವಾದ ಗೌರವಾಭಿಮಾನದಿಂದ ಅದನ್ನು ಎತ್ತಿ ಹಿಡಿಯು'ವುದೂ ಅವರಿಗೆ ಒಪ್ಪದ ಮಾತು.

'ಸಂಸ್ಥೃತ ಎಂದು ವ್ಯವಹಾರದಲ್ಲಿ ನಿಂತುಹೋಯಿತೋ ಅಂದೇ ಅದು ಪೂರ್ಣಪ್ರಮಾಣದಲ್ಲಿ ಜನಜೀವನಕ್ಕೆ ಅನ್ವಯಿಸುವುದು ತಪ್ಪಿಹೋಯಿತು.' 'ಸಂಸ್ಥೃತದ ದೇಹ ಸಂಸ್ಥೃತರೂಪವಾಗಿ ಉಳಿದರೂ ಅದರ ಜೀವ ದೇಶಭಾಷೆಗಳ ಮೂಲ ಕವೇ ಹರಿಯಬೇಕು; ದೇಹಕ್ಕಿಂತ ಜೀವ ದೊಡ್ಡದು' ಎನ್ನುವುದು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಅಮೂಲ್ಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಹಾಗೆಂದು ಅವರು ನಮಗೆ ಸಂಸ್ಥೃತದ ಸಂಪರ್ಕವನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಳ್ಳಲು ಹೇಳುತ್ತಿದಾರೆಂದು ಅರ್ಥಮಾಡುವುದು ಮೂರ್ಖತನವಾಗುತ್ತದೆ. ಅವರ ಸೂಚನೆಯ ಪ್ರಕಾರ 'ಬರಿಯ ಕನ್ನಡ ಓದುತ್ತಿರುವವರೆಲ್ಲರೂ ಜೊತೆಗೆ

ಸಂಸ್ಕೃತವನ್ನೂ ಓದಬೇಕು.' ಹಲವರು ವಾದಿಸುವಂತೆ ಸಂಸ್ಕೃತವೇ ರಾಷ್ಟ್ರ ಭಾಷೆಯಾದರೂ, ಅವರಿಗಿಂತ 'ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಯಾರೂ ಸಂತೋಷಿಸಲಾರರು.' ಆದರೆ 'ಅಭಿಮಾನಕ್ಕಾಗಿ, ಭಕ್ತಿಗಾಗಿ, ಬಂದಷ್ಟು ಸಂಸ್ಕೃತ ಬರಲಿ; ಆದಷ್ಟು ಹೆಚ್ಚು ಜನ ಓದಲಿ, ಎಂದು ವಾದಿಸುವುದು ಇಂದಿನ ಸ್ಥಿತಿಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಯೋಜನಕಾರಿಯಾವುದಿಲ್ಲ.' ವಿದ್ವತ್ತು ಬೇಕಾದವರು ಬಹು ಭಾಷೆಗಳನ್ನು ಕಲಿಯಲಿ. ಅಂಥವರು ಸಂಸ್ಕೃತ ವನ್ನೂ ಚೆನ್ನಾಗಿ ಅಭ್ಯಾಸಮಾಡಲಿ. ಆದರೆ ವಿದ್ವತ್ತು ಜನಸಾಮಾನ್ಯರಿಗೇಕೆ ? ಅದ ರಿಂದ ಸಾಮಾನ್ಯಜನರಿಗೆ ಸಂಸ್ಕೃತದ ಅಗತ್ಯ ಅಷ್ಟಾಗಿ ಇಲ್ಲ. 'ಬಂಗಾರ ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಬೇಕು; ಹೀಗೆಂದು ಎಲ್ಲರೂ ಖನಿಜಶಾಸ್ತ್ರ ಲೋಹಶಾಸ್ತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರವೀಣರಾಗುವುದ ಕ್ಯಾಗುತ್ತದೆಯೆ?' ಎಂಬುದು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಪ್ರಶ್ನೆ.

ಸಂಸ್ಕೃತ ಉಳಿದಿದ್ದರೆ, ಬೆಳೆದಿದ್ದರೆ ಅದಕ್ಕೆ ಬಹುಪಾಲು ಕಾರಣ ನಾನಲ್ಲ; ವಿದೇಶೀಯರು. ತನ್ನ ತಾಯಿಭೂಮಿಯಲ್ಲಿ ದೊರಕದ ಗೌರವ, ಸೌಲಭ್ಯಗಳನ್ನು ಸಂಸ್ಕೃತ ಹೊರದೇಶಗಳಲ್ಲಿ ಗಳಿಸಿಕೊಂಡಿದೆ. ಆ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಅದರ ಪುಣ್ಯ ಮಹತ್ತರವಾದುದು. ಆದರೆ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಆ ಅದೃಷ್ಟ ಇದೆಯೆ? ಇನ್ನಿತರ ದೇಶ ಭಾಷೆಗಳಿಗೆ ಆ ಸೌಕರ್ಯ ಇದೆಯೆ? ತನ್ನ ನಾಡು, ತನ್ನ ಭಾಷೆ, ಎಂಬ ಅಭಿಮಾನದ ತುಣುಕಾದರೂ ಇರುವವನ ಹೃದಯಕ್ಕೆ ನಾಟುವಂತೆ, ಕರುಳು ಕೊಯ್ಯುವಂತೆ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಈ ಮಾತು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ; ' ಏನಾದರೂ ಒಂದು ದುರದೃಷ್ಟದಿಂದ ಅಂಥ ದುರದೃಷ್ಟ ಬರದಿರಲಿ—ನಮ್ಮ ದೇಶದಲ್ಲಿ ಬೌದ್ಧಧರ್ಮ ಖಿಲವಾಗಿ ನಷ್ಟವಾಗಿ ಹೋದಂತೆ ಸಂಸ್ಕೃತವೂ ಆಗಿ ಹೋಗುವುದಾದರೆ, ಅದು ಹೊರದೇಶದಲ್ಲಿ ಬದುಕಿರುತ್ತದೆ, ಬಾಳುತ್ತಿರುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಕನ್ನಡ? ಕನ್ನಡಗರೇ, ನಿಮ್ಮ ಕನ್ನಡವನ್ನು ಇಂಡಿಯಾದೇಶದ ದಕ್ಷಿಣಭಾಗದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಅಂಗೈ ಅಗಲ ಬಿಟ್ಟರೆ ಮತ್ತೆಲ್ಲಿಯೂ ನೋಡಲಾರಿರಿ. ನೀವು ಅದನ್ನು ಅಲಕ್ಷ್ಯ ಮಾಡಿದರೆ ಮಿಕ್ಕ ಯಾವ ದೇಶದ ಯಾವ ಜನರೂ ಅದನ್ನು ಎತ್ತಿ ಹಿಡಿಯಲಾರರು. ಅದು ಹೋದರೆ ಹೋಗಲಿ ಎನ್ನುವ ಹಾಗಿದ್ದರೆ ಈ ಕಡೆ ಬಂಗಾಳಾ ಕೊಲ್ಲಿಯಿದೆ, ಆ ಕಡೆ ಅರಬ್ಬಿ ಸಮುದ್ರ ಇದೆ; ಗುಡಿಸಿ ಹಾಕಿಬಿಡಿ. ಇತರ ಭಾಷೆಗಳು ಒತ್ತಿಕೊಂಡು ಬರಲಿ. ಆಕ್ರಮಿಸಿಕೊಳ್ಳಲಿ! '

ಕನ್ನಡಕ್ಕಾಗಿ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಪಡುತ್ತಿರುವ ಕಳವಳ, ಅವರ ನರ ನಾಡಿ ಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರವಹಿಸುತ್ತಿರುವ ಕನ್ನಡ ಪ್ರೇಮ ಈ ಮಾತುಗಳಲ್ಲಿ ವ್ಯಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಇದಕ್ಕಿಂ ತಲೂ ಹೃದಯಸ್ಪರ್ಶಿಯಾಗಿ, ಆರ್ತನಾಗಿ ಇನ್ನೊಬ್ಬ ಕನ್ನಡಿಗ ತನ್ನ ಭಾಷೆಯ ಸಲುವಾಗಿ ಮಾತಾಡಲಾರನೇನೋ ಎಂದೆನಿಸುತ್ತದೆ.

' ಹುಟ್ಟದ ಮಕ್ಕಳಗೂ ಹಾಲಿನ ಜೊತೆಯಲ್ಲಿ ಸ್ವಲ್ಪ ಹಿಂದಿ ಬೆರೆಸಿ ಕುಡಿಸಿ' ಎಂಬ ಚಳುವಳಿ ನಡೆಯುತ್ತಿರುವ ಕಾಲದಲ್ಲಿ, ಅದರ ಬಗ್ಗೆ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಕಹಿಯಾಗಿ ಕಂಡರೂ ಆರೋಗ್ಯ ಕರವಾಗಿದೆ. 'ಆ ಅಯ್ಯನವರು ಕಾಂಗ್ರೆಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ದ್ದಾರೆ, ಅವರೇನು ತಿಳಿದು ಕೊಳ್ಳುತ್ತಾರೋ, ಈ ರಾಯರು ಹಿಂದಿ ಪಕ್ಷಪಾತಿಗಳಾಗಿ ದ್ದಾರೆ, ಅವರೇನೆನ್ನು ತ್ತಾರೋ' ಎಂದು ಕನ್ನಡದ ದೊಡ್ಡ ದೊಡ್ಡ ಜನ ಹಿಂದಿಯ ವಿರುದ್ಧ ವಾಗಿ ಉಸಿರಾಡಲು ಕೂಡ ಅಂಜಿದರು. ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗೆ ಆ ಅಂಜಿಕೆ, ಆ ಭೀತಿ ಏನೂ ಇಲ್ಲ. ಆ ಅಯ್ಯನವರು, ಈ ರಾಯರುಗಳಿಗಿಂತ ಅವರು ಹಿಡಿದ ಮಾರ್ಗ ದೊಡ್ಡದು; ಕಾಂಗ್ರೆಸ್ಸಿಗಿಂತ ಕನ್ನಡ ದೊಡ್ಡದು. ಇಂಥ ನೇರವಾದ ದಾರಿ ಹಿಡಿದುದರಿಂದ, ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು, ಪರಿಷತ್ಪತ್ರಿಕೆ ಸಂಪಾದಕರಾಗಿದ್ದಾಗ ಸಹ ಸದಸ್ಯ ರೊಬ್ಬರ—ಅವರೂ ಕನ್ನಡಗರೇ!—ಖಂಡನೆಯ ನಿರ್ಣಯಕ್ಕೆ ಕೂಡ ಒಳಗಾಗ ಬೇಕಾಯಿತು. ಇರಲಿ. ಪ್ರತ್ಯೇಕ ರಾಷ್ಟ್ರಭಾಷೆಯೆಂಬುದೊಂದು ಅಗತ್ಯವೆ ಎಂಬುದು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಸಂದೇಹ. ಇಂಥ ವಿಶಾಲದೇಶದಲ್ಲಿ ಅದರ ಸಾಧ್ಯತೆಯ ಬಗೆಗೆ ಇನ್ನೂ ಹೆಚ್ಚಿನ ಸಂಶಯ.

ಕನ್ನಡದ ಗುಡಿಯಲ್ಲಿ ಹಿಂದಿ ವಿಗ್ರಹದ ಸ್ಥಾಪನೆಗೆ ಸಂಚು ನಡೆಯುತ್ತಿರುವ ಈ ದಿನಗಳಲ್ಲಿ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಈ ವೀರ ಸಂದೇಶ ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬ ಕನ್ನಡಿಗನ ಎದೆ ಯನ್ನೂ ಸೇರಬೇಕು; ಕಣ್ಣು ತೆರೆಸಬೇಕು: 'ಕನ್ನಡಿಗರೇ ನೀವು ಮಾತ್ರ ನಿಮ್ಮ ಕನ್ನಡದ ಅಭಿಮಾನವನ್ನು ಕಾಪಾಡಿಕೊಳ್ಳಿ, ಮೋಹಕ್ಕೆ ಸಿಲುಕಬೇಡಿ, ವಿಚಾರಮಾಡಿ; ನಿಮ್ಮ ಕನ್ನಡದ ಅಭಿಮಾನವೆಂಬ ಕಾಮಧೇನು ಎಚ್ಚರವಾಗಿದ್ದರೆ, ಬ್ರಹ್ಮದಂಡ ಮುಂದೆ ಇದ್ದರೆ, ನಮ್ಮನ್ನು ಯಾವ ವಿಶ್ವಾಮಿತ್ರರ ಹಿಂದೀ ಪಡೆಯೂ ಏನೂ ಮಾಡಲಾರದು.' ಕನ್ನಡಿಗರ 'ಅಭ್ಯುದಯದ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಪ್ರಥಮಸ್ಥಾನ ಬೇಕೆಂದು ' ಹೇಳಿ ದರೆ ಪೋಷಣೆಬೇಕೆಂದು ಕೇಳಿದರೆ ಅದು ಹಿಂದಿಯ ದ್ವೇಷವೂ ಆಗದು; ಸಂಸ್ಕೃತದ ವೈರವೂ ಆಗದು; ಇಂಗ್ಲಿಷಿನ ಸೇಡೂ ಆಗದು!

ನಮಗೆ ಬೇಕಾದ ಭಾಷೆಗಳ ಸ್ಥಾನದ ಔಚಿತ್ಯವನ್ನು ಕುರಿತು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಬಹು ಸುಂದರವಾಗಿ, ಸಹಜವಾಗಿ ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದಾರೆ: 'ನಾವು ಮನುಷ್ಯರು, ಮನುಷ್ಯತ್ವವನ್ನು ಉಳಿಸಿಕೊಳ್ಳೋಣ ಉತ್ತಮಪಡಿಸಿಕೊಳ್ಳೋಣ, ಎಂದರೆ ಮಿಕ್ಕ ಪ್ರಾಣಿಗಳ ಮೇಲೆ ದ್ವೇಷವೆಂದಲ್ಲ. ಹಸುಗಳನ್ನು ಸಾಕಿಕೊಳ್ಳೋಣ, ಹಾಲು ಕರೆದುಕೊಳ್ಳೋಣ; ಕುರಿಗಳನ್ನು ಸಾಕೀಣ, ಕಂಬಳಿಗಳನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳೋಣ; ನಮ್ಮ ಕೆಲಸಕ್ಕೆ ಉಪಯೋಗವಾಗುವುದಾದರೆ ಬೆಕ್ಕು ಮುಂತಾದ ಮಿಕ್ಕಪ್ರಾಣಿ ಗಳನ್ನೂ ಸಾಕಿಕೊಳ್ಳೋಣ. ಆದರೆ ಅವು ಎಲ್ಲಿರಬೇಕೋ ಅಲ್ಲಿರಲಿ; ಅವನ್ನು ಊಟದ ಮನೆಗೆ ಬಿಟ್ಟರೆ ನಾವು ತಿನ್ನುವ ಅನ್ನವೂ, ನಮ್ಮ ಮಕ್ಕಳು ಕುಡಿಯುವ ಹಾಲೂ ಅವುಗಳ ವಾಲಾಗುತ್ತವೆ.'

ಕನ್ನಡವನ್ನು ಬಳಸಿ ಬೆಳಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಕನ್ನಡದ ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳಲ್ಲಿ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಪ್ರಾರ್ಥನೆ: 'ಕನ್ನಡವನ್ನು ಓದುವವರು ನೀವು, ಕನ್ನಡದ ಅಭಿಮಾನ ಬೆಳಿದಿರುವುದು ನಿಮ್ಮಿಂದ—ಹಿಂದಿ ಮುಂದಾಗಿರುವುದೂ ನಿಮ್ಮಿಂದಲೇ. ನಾನು ನೋಡಿರುವ ಮಟ್ಟಿಗೆ, ಈ ವಿಚಾರವಾಗಿ ಇರುವ ಅನುಕೂಲ ದಾಂಪತ್ಯ ಹೆಂಡತಿ ಯಿಂದಲೇ ಗಂಡನಿಗೆ ಬಂದಿರುತ್ತದೆ: ನೀವು ಕನ್ನಡವನ್ನು ಕಾಪಾಡಿಕೊಂಡು ಬಂದರೆ ಅದು ತಾಯಿನುಡಿಯಾಗಿ ಉಳಿಯುತ್ತದೆ, ಬೆಳೆಯುತ್ತದೆ. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಬಾಯಿ ಮಾತಾಗಿ ಅಳಿಯುತ್ತದೆ.'

ಹೀಗೆ ಕನ್ನಡದ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ ತೀವ್ರವಾದ ಮನುತೆಯನ್ನು, ಅಭಿಮಾನವನ್ನು ಬೆಳೆಸಿಕೊಂಡು, ಕನ್ನಡಗರಿಗೆ ಕನ್ನಡದಿಂದಲೇ ಭುಕ್ತಿ, ಕನ್ನಡದಿಂದಲೇ ಮುಕ್ತಿ, ಎಂದು ಗ್ರಹಿಸಿ, ತಾಯ್ನುಡಿಯ ವೀರೋಪಾಸನೆಯಲ್ಲಿ ತೊಡಗಿ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಕಳೆದ ಮೂರುನಾಲ್ಕು ದಶಕಗಳಿಂದಲೂ ಕನ್ನಡದ ಪ್ರತಿಷ್ಠೆಗಾಗಿ ದುಡಿದಿದ್ದಾರೆ. ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಅಗತ್ಯವಾಗಿ ದೊರಕಬೇಕಾಗಿರುವ ಮೊದಲ ಮಣೆಗಾಗಿ ಕೆಲಸಮಾಡುತ್ತಾ, ಸಮಯ ಸಂದರ್ಭ ದೊರಕಿದಾಗಲೆಲ್ಲ ಆ ವಿಚಾರವಾಗಿ ಬರೆಯುತ್ತಾ, ಮಾತನಾಡುತ್ತಾ ಬಂದಿ ದ್ದಾರೆ. ಅಂದಿಗೂ—ಇಂದಿಗೂ ನಮ್ಮ ನಾಡಿನಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಂತಭಾಷೆಗಳ ಸ್ಥಾನಮಾನ ಉತ್ತಮಗೊಂಡಿಲ್ಲ. ಭಾರತ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗುವ ಮೊದಲು ದೇಶಭಾಷೆಗಳ ಬಗೆಗೆ ಇದ್ದ ಒಂದು ಆಸೆ ಇಂದು ಇಲ್ಲವಾಗಿದೆ.

ದಕ್ಷಿಣದ ಹೆಗಲಮೇಲೆ ಹಿಂದಿಯ ನೊಗವನ್ನು ಹೇರುವ ಕೆಲಸ ಸತತವಾಗಿ ನಡೆ ದಿದೆ. ಸಾವಿರಾರು ವರ್ಷಗಳ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಪರಂಪರೆಯನ್ನು, ಸಾಹಿತ್ಯ ಇತಿಹಾಸವನ್ನು ಬೆಳಿಸಿಕೊಂಡು ಬಂದಿರುವ ಇಲ್ಲಿನ ಘಾಷೆಗಳು, ನೆನ್ನೆ ಮೊನ್ನಿ ನ ಹಿಂದಿಯ ಜನಬಲ, ಧನಬಲ, ಅಧಿಕಾರಬಲಗಳ ಮುಂದೆ ಮಣಿಯಬೇಕಾಗಿ ಬಂದಿದೆ. ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಪಡೆದ ದೇಶದ ಬಗ್ಗೆ ಒಳ್ಳೆಯ ಆಸೆ, ಭರವಸೆಗಳನ್ನಿಟ್ಟುಕೊಂಡಿದ್ದ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಂತಹ ಹಿರಿಯರು, ನಮ್ಮ ಆಡಳಿತ ನಮ್ಮ ಜನ ತಪ್ಪು ಹೆಜ್ಜೆ ಯನ್ನಿ ಡುತ್ತಿ ರುವುದನ್ನು ನೋಡಿ ನಿರಾಶರಾಗಬೇಕಾಗಿ ಬಂದಿದೆ; ಕನಿಕರಪಡಬೇಕಾಗ ಬಂದಿದೆ. ಇತ್ತೀಚೆಗೆ ೧೯೫೨ ರಲ್ಲಿ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಪ್ರಕಟಿಸಿದ 'ಕಥಾಮೃತ'ದ ತಮ್ಮ ಪೀಠಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ: 'ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಜನರಿಂದ ನಮ್ಮ ಸಂಪತ್ತಿನ ಶೋಷಣೆ ಎಷ್ಟೇ ಆಗಿರಲಿ, ಇಲ್ಲದಿರಲಿ, ಅವರ ಭಾಷಾಸಾಹಿತ್ಯಗಳಿಂದ ನಮ್ಮ ಭಾಷಾ ಸಾಹಿತ್ಯಗಳಿಗೆ ಪೋಷಣೆಯೇ ಆಗಿದೆ, ಆಗಬೇಕಾದದ್ದಿದೆ. ಇದನ್ನು ಆದಷ್ಟು ಬೇಗ ದೇಶದಿಂದ ತೊಲಗಿಸಿ ಹಿಂದಿಗೆ ಕವೆಗೋಲು ಕೊಟ್ಟುನಿಲ್ಲಿಸಿ ಬಲಪಡಿಸುವ ಪ್ರಯತ್ನ ಈಗ ನಮ್ಮ ದೇಶದಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬರುತ್ತಿದೆ. ಈ ಹಿಂದಿಯ ಸಂದಿಯಲ್ಲಿ ಇಂಗ್ಲಿ ನೂ ಸಂಸ್ಕೃತವೂ ಕನ್ನಡವೂ ಏನಾಗುತ್ತವೆಯೋ! ಇಂದಿಗಂತೂ ಕನ್ನಡವು ಹಿಂದಿಗೆ ಪ್ರಾಚೀನತೆ ಪುಷ್ಟಿ ವಿಸ್ತಾರ ಗುಣ ಯಾವ ಅಂಶದಲ್ಲಿಯೂ ಕಡಿಮಿಯಾಗಿಲ್ಲ. ಅವಕಾಶವಿತ್ತರೆ ಅದು ಹಿಂದಿಯ ಜೊತೆಗೂ ಬೆಳೆಯಬಲ್ಲದು; ಅದನ್ನು ಮಾರಿಸಬಲ್ಲುದು; ಆದರೆ ಅದನ್ನು ಕೇಳುವವರು ಯಾರು? ಹಿಂದಿಯು ಕಾನೂನಿನ ಬಲದಿಂದ ಸರ್ಕಾರಿಭಾಷೆಯಾಗಿದೆ, ಅದೇ ರಾಷ್ಟ್ರಭಾಷೆಯೆಂದು ದೇಶವೆಲ್ಲಾ ಕೂಗುತ್ತಿದೆ ...ನಮ್ಮ ದೇಶದಲ್ಲಿ ಹಲವುವೇಳೆ ಒಬ್ಬ ಸಣ್ಣ ಪುಸ್ತಕ ವ್ಯಾಪಾರಿಯಿಂದ ಆಗುವಷ್ಟು ಪ್ರಯೋಜನವೂ ಸರ್ಕಾರದಿಂದ ಲಭಿಸುವುದಿಲ್ಲ.'

ಒಂದು ದೇಶದ ಸಾಹಿತ್ಯ ಸಂಸ್ಥೃತಿಗಳ ಉತ್ಕರ್ಷಕ್ಕಾಗಿ ಹಲವುವರ್ಷ ದುಡಿದ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಮತ್ತು ಅವರಂತಹ ಹಿರಿಯರು, ತಾವು ಕಂಡ ಕನಸಿನ ಸಫಲತೆಗಾಗಿ, ತಾವು ನಡೆಸಿದ ಸಾಧನೆಯ ಸಿದ್ಧಿಗಾಗಿ, ತಮ್ಮ ಆಶೋತ್ತರಗಳ ಈಡೇರಿಕೆಗಾಗಿ ನಿಟ್ಟು ಸಿರುಬಿಡಬೇಕಾದ ಪ್ರಮೇಯ ಒದಗಿರುವುದು ಸ್ವತಂತ್ರ ದೇಶಕ್ಕೆ ಕೀರ್ತಿತರುವ ವಿಚಾರವಲ್ಲ.

ಕನ್ನಡನಾಡಿಗೆ ನುಡಿಗೆ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಸಲ್ಲಿಸಿರುವ ಸೇವೆ ಅನಂತಮುಖ ವಾದುದು; ಅನ್ಯಾ ವೃಶವಾದುದು. ಅಧ್ಯಾ ಪಕರಾಗಿ, ಸಾಹಿತಿಗಳಾಗಿ, ಸಾಹಿತ್ಯ ಸಮ್ಮೇಳನದ ಅಧ್ಯಕ್ಷರಾಗಿ, ಹಲವಾರು ಸಂಘ ಸಂಸ್ಥೆಗಳ ವ್ರೇಷಕರಾಗಿ, ಕನ್ನಡಿಗರಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡತನವನ್ನು ಜಾಗ್ರತಗೊಳಿಸುವ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಅವರು ಅವ್ಯಾ ಹತವಾಗಿ ನಡೆಸಿ ದ್ದಾರೆ. ಇಂದು ಕನ್ನಡಜನ ಅಲ್ಪಸ್ವಲ್ಪ ವಾದರೂ ಜಾಗ್ರತರಾಗಿದ್ದರೆ, ಅದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಂತಹ ಹಿರಿಯರ ಸತತಪ್ರಯತ್ನ.

' ಕನ್ನಡಿಗರು ಒಕ್ಕಟ್ಟಾಗಲು ಇರುವ ಏಕಮಾತ್ರ ಸಾಧನ ಅವರ ನುಡಿ; ಸಾವಿ ರಾರು ವರ್ಷಗಳಿಂದ ಧೃಷ್ಟಪುಷ್ಟವಾಗಿ ಕಲ್ಪವೃಕ್ಷದಂತೆ ಬೆಳೆದು ಸಕಲ ಇಷ್ಟಾರ್ಥವನ್ನೂ ಕೊಡಬಲ್ಲ ಅವರ ನುಡಿ.''.. ಕನ್ನಡಿಗರಿಗೆ ಕನ್ನಡದೇಶದಲ್ಲಿ ಹಿರಿಯ ಆಸ್ತಿಯಾಗಿ ಉಳಿದಿರುವುದು ಅವರ ಭಾಪೆ. ಅದನ್ನು ಉಳಿಸಿಕೊಳ್ಳ' ಎಂದು ಪ್ರಾರ್ಥಿಸು ತ್ತಿರುವ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಮಾತಿಗೆ ಗಮನಕೊಟ್ಟು ನಡೆಯುವುದರಲ್ಲಿಯೇ ಕನ್ನಡ ಜನರಿಗೆ ಸುಖವಿದೆ; ಕ್ಷೇಮವಿದೆ; ನೋಕ್ಷವಿದೆ.

ತಾವು ನೆಟ್ಟ ಕನ್ನಡ ಸಸಿ ಇನ್ನೂ ಸೊಂಪಾಗಿ ಹಸುರಾಗಿ ಬೆಳೆದು ಹೂ ಹಣ್ಣು ಬಿಡುವ ಕಾಲವನ್ನು ನೋಡುವ ಅವಕಾಶವನ್ನು ದೇವರು ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗೆ ಕರುಣಿಸಲಿ. ಅದನ್ನು ಆಗಗೊಳಿಸುವ ಶಕ್ತಿ ಯನ್ನೂ, ಮನಸ್ಸನ್ನು ನಮಗೆ ಪರಮಾತ್ಮನು ಅನುಗ್ರಹಿಸಲಿ.

ಹಾ. ಮಾ. ನಾಯಕ.

## ಶ್ರೀಪತಿಯ ಕಥೆಗಳು

C

' ವಚನಭಾರತ' ' ಕಥಾಮೃತ್ತ' ಗಳ ಕರ್ತೃಗಳಾದ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಎ. ಆರ್. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರು 'ಶ್ರೀಪತಿಯ ಕಥೆಗಳು ' ಎಂಬ ಸುಂದರವಾದ ಕಥಾಸಂಕಲನ ವೊಂದರ ಕರ್ತೈಗಳಾಗಿ ಉತ್ತಮವಾದ ಕಥೆಗಾರರೂ ಆಗಿದಾರೆ ಎಂದರೆ ನಮಗೆ ಯಾರಿಗೂ ಆಶ್ಚರ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅವರ ಶ್ರೀಮಂತಪ್ರತಿಭೆಗೆ ಮತ್ತೊಂದು ನಿದರ್ಶನ ದೊರೆಯಿತು ಎಂದು ಹಿಗ್ಗುತ್ತೇವೆ ಅಷ್ಟೇ, ರಸಿಕರಿಗೆ ಮತ್ತೊಂದು ರಸ ದೌತಣ ದೊರೆಯಿತು ಎಂದು ಹರ್ಷ ಪುಳಕಿತರಾಗುತ್ತೇವೆ; ಅಷ್ಟೇ. ಏಕೆಂದರೆ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಲ್ಲಿ ಕಧೆ ಹೇಳುವ ಕತೆಗಾರಿಕೆ ಹುಟ್ಟು ಗುಣವಾಗಿ ಬಂದಿದೆ ಎನ್ನುವುದು ಆ ಎರಡು ಉದ್ಗ್ರಂಥಗಳ ಪಠಣದಿಂದಲೇ ಕನ್ನಡ ಜನಕ್ಕೆ ಗೊತ್ತಾಗಿ ಹೋಗಿದೆ. ' ಕಥೆಗೆ ಕಥೆ, ನೀತಿಗೆ ನೀತಿ ' ಎಂಬ ದೃಷ್ಟಿಯನ್ನಿ ಟ್ಟುಕೊಂಡು ಎಷ್ಟು ಸ್ವಾರಸ್ಯವಾಗಿ ಎಷ್ಟು ಸುಂವರವಾಗಿ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು 'ವಚನಭಾರತ' 'ಕಧಾಮೃತ' ಗಳನ್ನು ರಚಿಸಿ ದ್ದಾರೆ! ವ್ಯಾಪಕವಾದ ಗ್ರಂಧವ್ಯಾಸಂಗ, ಬಹುಮುಖವಾದ ಲೋಕಾನುಭವ, ಆಳವಾದ ಪಾಂಡಿತ್ಯ, ಸರಸವಾದ ಮನೋಧರ್ಮ, ದೇವದತ್ತವಾದ ಪ್ರತಿಭೆ ಇವೆಲ್ಲವುಗಳ ಸಮ ತೋಲನದ ಫಲವಾಗಿ ಸರ್ವಾಂಗ ಸುಂದರವಾದ ಕಲಾಕೃತಿಗಳೆಂಬಂತೆ 'ವಚನ ಭಾರತ ' 'ಕಧಾಮೃತ ' ಗಳೆರಡೂ ಲೋಕಕ್ಕೆ ಪ್ರಕಟವಾದುವು. ಈ ಉದ್ಘಕೃತಿಗಳು ಗ್ರಧಿತವಾಗುವುದಕ್ಕೆ ಬಹಳ ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದೆಯೇ ಯಾವುದೋ ತತ್ತ್ವ, ಯಾವುದೋ ಘಟನೆ, ಯಾವುದೋ ಮನೋಧರ್ಮ, ಯಾವುದೋ ಆವರಣ–ಇವುಗಳನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸುವ ಸಲುವಾಗಿ ಸಣ್ಣ ಕಥೆಯೆಂಬ ಸಾಹಿತ್ಯಪ್ರಕಾರವನ್ನು ಶ್ರೀಯುತರು ಆಶ್ರಯಿಸಿದರು. ೧೯೨೩, ೧೯୬೪, ೧೯୬೬, ೧೯೨೮, ೧೯೨೯, ೧೯೩೦, ೧೯೪೧, ೧೯೪೩, ೧೯೪೪-ವರ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ರಚಿತವಾದ ಕಥೆಗಳನ್ನು ನಾವು ಈ ಸಂಕಲನದಲ್ಲಿ ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. ಆಗಿನ ದಿನಗಳಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡದ ನನ್ನೇದಯಕ್ಕಾಗಿ ದುಡಿದ ಹಿರಿಯ ಮಹನೀಯರಲ್ಲಿ ಒಬ್ಬರಾಗಿ ಶ್ರೀ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಸಣ್ಣ ಕಥೆಗಳನ್ನು ಬರೆಯುವುದರ ಮೂಲಕವಾಗಿಯೂ ನಾಡಿಗೆ ಮತ್ತು ಹುಡಿಗೆ ಅಮೋಘವಾದ ಸೇವೆ ಸಲ್ಲಿಸಿದ್ದಾರೆ.

ಆಗ ತಾನೇ ಬೆಳೆದು ಜನಾದರಣೀಯವಾಗುತ್ತಿದ್ದ ಸಣ್ಣ ಕಥೆಗಳ ಮಾಲಿಕೆಗೆ ತಮ್ಮ ರಸಭರಿತವಾದ ಕಥೆಗಳನ್ನು ಸೇರಿಸುವುದರ ಮೂಲಕ ಸೇವೆಸಲ್ಲಿಸುವುದರ ಜೊತೆಗೆ ಬರಹಗಾರರಿಗೆ ಮಾದರಿಯಾಗುವಂತೆ ಕಥೆ ಬರೆದು ಇವರು ಲೇಖಕ ವರ್ಗಕ್ಕೆ ಮಹೋಪಕಾರಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಕಾರ್ಡ್ಯಕಲಾಪಗಳಲ್ಲಿ ತೊಡಗಿ ಸಾಹಿತ್ಯ ಸಂಬಂಧವಾದ ಇತರ ಹತ್ತಾರು ಚಟುವಟಕೆಗಳಲ್ಲಿ ಭಾಗವಹಿಸುತ್ತಿದ್ದುದ

ರಿಂದ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರು ಹೆಚ್ಚು ಸಂಖ್ಯೆಯ ಕಥೆಗಳನ್ನು ಬರೆಯಲ್ಲಿ ನಿಜ; ಬರೆಯಲಾ ಗಲ್ಲಿ, ನಿಜ. ಆದರೇನು? ಗುಣದ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಅಮೂಲ್ಯವಾದ ಅಪೂರ್ವವಾದ ಕಥೆಗಳನ್ನು ಬರೆದಿದಾರೆ, ಇವುಗಳ ಕರ್ತೈ ನಾವೇ ಆಗಬಾರದಾಗಿತ್ತೆ ಎಂದು ಇತರರು ಅಸೂಯೆ ಪಡುವಂತಹ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಬರೆದಿದ್ದಾರೆ ಎನ್ನುವುದೂ ನಿಜ. ಮುಂದಿನ ಒಂದು ಸಣ್ಣ ಅವಲೋಕನದಲ್ಲಿ 'ಶ್ರೀಪತಿಯ ಕಥೆಗಳು'ಎಂಬ ಹೆಸರಿನ ಪುಸ್ತಕದಲ್ಲಿ ಶ್ರೀ. ಕೃಷ್ಣಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರು ಬರೆದು ಪ್ರಕಟಿಸಿದ ಹನ್ನೆರಡು ಕಥೆಗಳನ್ನು ಕುರಿತು ಸ್ಥೂ ಲವಾದ ಒಂದು ಪ್ರಶಂಸೆಯನ್ನು ಕೈಗೊಳ್ಳಲಾಗಿದೆ.

9

ಶ್ರೀ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರು ತಮ್ಮ ಕೃತಿಗಳ ಮೂಲಕ ಲೋಕಕ್ಕೆ ಸಾರುವ ಸಂದೇಶ ವೇನು ? ಅಥವಾ ತಮ್ಮ ಅನುಭವ ಪೂರ್ಣವಾದ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ತಾವು ಕಂಡಂತಹ ತತ್ತ್ವದ ಸಾರಾಂಶವೇನು? ಎನ್ನುವ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಸಮಂಜಸವಾದ ಉತ್ತರವನ್ನು ಕನ್ನಡಿ ಗರು ' ಕಥಾಮೃತ 'ದ ಪೀರಿಕೆಯಲ್ಲಿ 'ಕಾಣಬಹುದು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರ ಭಾವಶುದ್ಧಿ ಯನ್ನೂ ಚಿತ್ತಸಮುನ್ನತಿಯನ್ನೂ ಹೈದಯಸಂಸ್ಕಾರವನ್ನೂ ಅವರ ಇತರ ಬರಹೆ ಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಕಾಣಬಹುದು. ಇಲ್ಲಿ ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಯನ್ನು ಎತ್ತಿಕೊಳ್ಳುವುದು ಉಚಿತವಲ್ಲ; ಇಂತಹ ಗಹನ ವಿಷಯದ ಜಿಜ್ಞಾಸೆಗೆ ನಾನು ಅರ್ಹನೂ ಅಲ್ಲ. ಆದರೆ 'ಕಧಾಮೃತ'ದ ಪೀಠಿಕೆಯ ಮಾತುಗಳ ಮಥಿತಾರ್ಥವು ಯಾವುದೋ ಅದು ಈ ಕಥಾಸಂಕಲ ನಕ್ಕೆ ಬರೆದ ಪೀರಿಕೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಪ್ರಕಾರಾಂತವಾಗಿ ಬಂದಿದೆ ಎನ್ನುವುದನ್ನು ಸೂಚಿಸು ವುದು ಮಾತ್ರ ನನ್ನ ಉದ್ದೇಶ. ಆತ್ಮವು ಪರಿಪೂರ್ಣತೆಯ ಸಿದ್ಧಿಗಾಗಿ ಈ ಸೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ದೇಹ ತಾಳಿಬಂದಿದೆ, ರೂಪುತಾಳಿ ನಿಂತಿದೆ. ಒಂದೊಂದು ಆತ್ಮದ ಸಿದ್ಧಿಗೂ ವಿಧಾನ ಬೇರೆ, ಸಾಧನ ಬೇರೆ. ಒಂದು ಸುಟ್ಟು, ಒಂದು ತೇದು, ಒಂದು ನಕ್ಕು, ಒಂದು ಅತ್ತು, ಒಂದು ನೆನೆದು, ಒಂದು ಒಣಗಿ, ಆತ್ಮ ಪರಿಪೂರ್ಣತೆಗೆ ಮುಟ್ಟಬೇಕು. ಮಲ್ಲಿಗೆ ಅರಳಿದಲ್ಲದೆ ಅದರ ಕಂಪು ಹೊರಹೊಮ್ಮುವುದುಂಟೇ ? ಆದರೆ ಅಧೇ ಸಾಂಬ್ರಾಣಿ ಪರಿಮಳಿಸಬೇಕಾದರೆ ಸುಡಲೇಬೇಕು. ನಮ್ಮ ಕಣ್ಣಿ ಗೆ ಒಂದು ವಿಕಾಸವಾಗಿ ಕಾಣಿಸಬಹುದು, ಇನ್ನೊಂದು ವಿನಾಶವಾಗಿ ಕಾಣಿಸಬಹುದು. ಆದರೆ ಭಗನಂತನಿಗೆ ಎರಡೂ ಸಮ ಅಲ್ಲವೆ ? ಜಗತ್ಕರ್ತೃವಿನ ವ್ಯಾಪಾರಗಳನ್ನು ನಮ್ಮ ತೀರ್ಪುಗಳ ಅಳತೆ ಕೋಲಿನಲ್ಲಿ ಅಳಿಯುವುದಾಗಲಿ ನಮ್ಮ ಸರಿ ತಪ್ಪುಗಳ ತಕ್ಕಡಿ ಯಲ್ಲಿ ತೂಗುವುದಾಗಲಿ ಎಗ್ಗ ತನವಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆ ? ಈ ದುಃಖ ಏತಕ್ಕೆ ? ಈ ಸಂಕಟ ಏತಕ್ಕೆ ? ಒಂದು ಕಣ್ಣಿ ಗೆ ಸುಣ್ಣ, ಒಂದು ಕಣ್ಣಿ ಗೆ ಬೆಣ್ಣೆ ಎರೆಯುವುದು ಯಾವ ನ್ಯಾಯ ? ಇದನ್ನು ಕೇಳುವುದಕ್ಕೆ ನಾವು ಯಾರು ? ಯಾವುದು ಸರಿ ? ಯಾವುದು ತಪ್ಪು ? ಯಾವುದು ನ್ಯಾಯ ? 'ತೇನ ವಿನಾ ತೃಣಮಪಿ ನ ಚಲತಿ.' ಎಲ್ಲಾ ಅವನ ಸಂಕಲ್ಪ, ಅವನ ಸಂಕಲ್ಪವನ್ನು ಅವನು ನೆರವೇರಿಸಿಕೊಳ್ಳಲಿ, ಲೀಲೆ ನಡಸಲಿ. ಲೀಲೆ ಆವನಿಗೆ ಸೇರುವಾಗ ನಮಗೆ ಏತಕ್ಕೆ ಬೇಸರ. ಬೇಸರಪಟ್ಟುಕೊಂಡರೆ ಈ ಆಸಹಾಯ

ನಾದ ನರಜಂತು ಬೇಸರ ಪಟ್ಟುಕೊಳ್ಳುವುದು ಎಷೋ ಅಷ್ಟೇ. ಆದ್ದರಿಂದ ಬೇಸರ ಬೇಡ, ಮುಷ್ಕರ ಬೇಡ, ಭಗವದರ್ಪಣ ಬುದ್ಧಿಯಿಂದ ಕೆಲಸ ಮಾಡೋಣ. ಆತನ ಸಂಕಲ್ಪಕ್ಕೆ ನಿಮಿತ್ತ ಮಾತ್ರವಾಗೋಣ. ಅವನ ಕರುಣೆಯ ಹೊನಲಿಗೆ ಒದಗೆ ಮಾತ್ರ ವಾಗೋಣ. ಕಷ್ಟಗಳ ಹಗ್ಗ ಗಳಿಂದಲೇ ಮುಕ್ತಿ ಶಾಲೆಗೆ ನಮ್ಮನ್ನು ಮೂಗುದಾರ ಹಾಕಿ ಎಳೆಯುತ್ತಿದಾನೆ ಆತ ಎಂದುಕೊಳ್ಳೋಣ—ಇತ್ಯಾದಿಯಾದ ಒಂದು ತತ್ತ್ವ ದರ್ಶನ ವನ್ನು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರು ಸಾರುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅವರ ಕಥೆಗಳಲ್ಲಿ ಈ ತತ್ತ್ವ ಮಿಂಚು ಗೆರೆಯಾಗಿ ಫಳ್ಳನೆ ಹೊಳೆಯುತ್ತದೆ ಎನ್ನುವುದನ್ನು ವಾಚಕರು ಸುಲಭವಾಗಿ ಗುರುತಿಸ ಬಹುದು. ಈ ಕಥೆಗಳನ್ನು ಓದಿದಾಗ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಮೂಡುವ ಭಾವ ಯಾವುದು ಎಂಬುದನ್ನೂ ಯಾವ ನೀತಿ ಅಥವಾ ತತ್ತ್ವ ಈ ಕಥೆಗಳಲ್ಲಿ ಅಡಗಿ ಕುಳಿತಿದೆ ಎಂಬು ದನ್ನೂ ಇಲ್ಲಿ ಮೊದಲು ತೋರಿಸಲಾಗಿದೆ.

'ಎರಡು ಜೀವಿಗಳು ಒಲಿದು ನಲಿಯುವುದೂ ಕೂಡಿ ಬಾಳುವುದೂ ಸಣ್ಣ ಮಾತೇನೂ ಅಲ್ಲ.', 'ಮನುಷ್ಯ ಪ್ರಯತ್ನ ನಿಮಿತ್ತ ಮಾತ್ರ, ಎಲ್ಲಾ ದೈವ ಸಂಕ ಲ್ಪವೇ', 'ನಮ್ಮ ನಡೆಸುಡಿ ಚೆನ್ನಾ ಗಿಟ್ಟುಕೊಂಡಿದ್ದರೆ ಕಾಪಾಡುವ ದೇವರು ಹ್ಯಾಗೋ ಕಾಪಾಡುತ್ತಾನೆ', 'ದೇವರು ಇದ್ದಾನೆ.', 'ಅಣ್ಣ ತಂಗಿಯರು ಒಬ್ಬರನ್ನೊಬ್ಬರು ಪ್ರೀತಿಸುವುದಕ್ಕೂ ಪ್ರಾಪ್ತಿ ಬೇಕು.', 'ಮಾನಿಯಾದವನಿಗೆ ಬಡತನ ಉಸಿರಾಡುವ ಸಾವು.', ' ಅಗ್ಗದಲ್ಲಿ ಮದುವೆ ಮಾಡುತ್ತೀವೆಂದು ಹೊರಟರೆ ಕೊನೆಗೆ ಆಗುವುದು ಒಂದಕ್ಕೆ ಹತ್ತು ಖರ್ಚು, ಒಂದಕ್ಕೆ ಹತ್ತು ಶ್ರವು; ಅನುಕೂಲ ವಿತರಣೆ ವಿಜೃಂಭಣೆ ಮಾತ್ರ ಹತ್ತಕ್ಕೆ ಒಂದು', 'ದುರಾಶಾಗ್ರಸ್ತರಾಗಿ ಕರ್ಮಸೂತ್ರವನ್ನು ತಾವೇ ಕತ್ತರಸಿ ಕೊಂಡು ಸುಖಪಡುತ್ತೇವೆಂದು ಹೊರಟವರಿಗೆ ದೊರಕುವುದು ಸ್ವರ್ಗಸುಖವಲ್ಲ, ನಾಯಕನರಕ,' ' ಮೂರುಹೊತ್ತೂ ತಾರಾತಂಟಲು, ತಗರುಬುಗರು, ಸುಳ್ಳು, ತಟವಟ, ಮೋಸ, ಮೈಗಳ್ಳತನ, ಘಾಟವಿದ್ಯೆ, ವುಂಡುವಿದ್ಯೆಗಳಿಂದ ಜನರನ್ನು ಹೆದರಿಸಿ ಬೆದರಿಸಿ ತಮ್ಮನ್ನು ತಾವು ಬಚಾವು ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದವರು ಎಂದಾದ ರೊಂದು ದಿನ ಗೋಟನಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕಿಕೊಂಡ ಕತ್ತರಿಯಂತೆ ಆಗುವುದು ಶತಸ್ಸಿದ್ಧ.' ' ಅತ್ತೆ ಎನ್ನುವ ಪದ ಮನುಷ್ಯ ವ್ಯಕ್ತಿಯನ್ನು ಮಾತ್ರ ನಿರ್ದೇಶಿಸುತ್ತದೆ ಎಂದಲ್ಲ, ಮನಸ್ಸಿನ ವೃತ್ತಿಯನ್ನೂ ಅದು ಸೂಚಿಸುತ್ತದೆ. ಈ ವೃತ್ತಿಯ ಮುಖ್ಯಲಕ್ಷಣ ದರ್ಪ; ಆಡ ಬೇಕು, ಅನ್ನಬೇಕು, ಅಂದು ಆಳಬೇಕು, ಆಳಿ ಅನ್ನಬೇಕು, ಅಂದು ಆಳಿ ದಂಡಿಸ ಬೇಕು.' 'ಸಂಸಾರಿಯಾದರೆ ಸುಖ, ಸಂನ್ಯಾಸಿಯಾದರೆ ಕಷ್ಟ ಎನ್ನುವುದು ಸುಳ್ಳು. ಕಷ್ಟಸುಖಗಳಿಲ್ಲಾ ಅವರವರ ಅವೃಷ್ಟ-'ಪ್ರಾರಬ್ಧ'.', 'ಭಗವತ್ಸಂಕಲ್ಪ ನಿಲ್ಲದೆ ಒಂದು ಹುಲ್ಲು ಎಸಳೂ ಅಲುಗಾಡುವುದಿಲ್ಲ.'-ಎಂಬ ಈ ವೇದಾಂತ, ಈ ಲೋಕನೀತಿ, ಈ ವ್ಯಾವಹಾರಿಕ ಸತ್ಯ, ಈ ಅನುಭವಾಮೃತ, ಈ ಜೀವನ ಸಿದ್ಧಾಂತ ಶ್ರೀಪತಿಯ ಕಥಾಸಂಕಲನದಲ್ಲಿ ಇರುವ 'ನನ್ನ ಸ್ನೇಹಿತ' 'ಜ್ಯೋತಿಷಕ್ಕೆ ಬಹುಮಾನ', ಶಾನು ಭೋಗನ ಪುಣ್ಯ', 'ದೇವರು ಇದ್ದಾನೆ', 'ನಾಗರಸಂಚಮಿ' 'ಹುಚ್ಚೋ

ಆಲ್ಲ ನೋ ' ' ಆಗ್ಗದ ಮದುನೆ ' ' ಬಂಗಲಿಯ ವಾಸ ' ' ಗೋಟನಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕಿಕೊಂಡ ಕತ್ತರಿ ' ' ಆತ್ತೆ' ' ಊಟದಲ್ಲಿ ಉಪಚಾರ ' ' ಗುರುಗಳ ಮಹಿಮೆ '—ಈ ಕಥೆ ಗಳಲ್ಲಿ ಕ್ರಮವಾಗಿ ಪ್ರತಿಪಾದಿತವಾಗಿರುವುದನ್ನು ನಾವು ಕಾಣುತ್ತೇನೆ.

ಒಂದು ಕಡೆ ಸಾಹಿತ್ಯವ್ಯಾಸಂಗ, ಇನ್ನೊಂದು ಕಡೆ ಲೋಕಾನುಭವ ಇವುಗಳ ಫಲವಾಗಿ ಭಾವಶುದ್ಧಿಯನ್ನೂ ಚಿತ್ತ್ರಸಮುನ್ನತಿಯನ್ನೂ ಪಡೆದಿರುವ ಶ್ರೀ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವ ರಿಂದ ರಚಿತವಾದ ಕಧೆಗಳಲ್ಲಿ ಅಮೃತೋಪನುವಾದ ಇಂತಹ ತಾರಕಸೂತ್ರಗಳು ಒಂದೊಂದು ಕಥೆಯಲ್ಲಿಯೂ ದೊರೆಯುತ್ತಿವೆ ಎಂದರೆ ಅದರಲ್ಲಿ ಆಶ್ಚರ್ಯವೇನೂ ಇಲ್ಲ.

ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಕಥೆಗಳು ಶುದ್ಧ ನೀತಿಯನ್ನು ನೇರವಾಗಿ ಸಾರುತ್ತವೆ ಎಂದು ಭಾವಿಸ ಬಾರದು. ಮೇಲೆ ಕಾಣಿಸಿದ ಅಂಶಗಳು ಸೂಚ್ಯವಾಗಿ, ಪರೋಕ್ಷವಾಗಿ, ಪರ್ಯಾಯವಾಗಿ, ಮಾರ್ಮಿಕವಾಗಿ ಕಥೆಗಳ ಮೂಲಕ ವಾಚಕರಿಗೆ ವೇದ್ಯವಾಗುತ್ತವೆ. ಒಂದೋ ಎರಡೋ ಕಡೆ ಆ ಮಾತು ಈ ಮಾತು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷ ವಾಗಿ ಹೇಳಿರಬಹುದಾದರೂ ಅದರ ರೀತಿ ಸಾಹಿತ್ಯದ ರೀತಿ ಎಂಬುದನ್ನು ಮರೆಯಬಾರದು. ಈ ಅಂಶ ಚೆನ್ನಾಗಿ ನೆನಪಿನಲ್ಲಿಡಬೇಕಾದದ್ದು.

થ

ಕಥೆ ಬರೆಯುವವರು ವಸ್ತುವನ್ನು ಹೇಗೆ ಆರಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು, ಎಲ್ಲಿಂದ ಆರಿಸಿ ಕೊಳ್ಳಬೇಕು ಎಂಬ ವಿಚಾರವಾಗಿ ಕಧನ ಕಲೆಯನ್ನು ಅಭ್ಯಾಸ ಮಾಡುವವರಿಗೆ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರ ಕಥೆಗಳಲ್ಲಿ ಉತ್ತಮವಾದ ಸೂಚನೆ ದೊರೆಯುತ್ತದೆ. ನಮ್ಮ ಜೀವ ನದ ಸುಖ ದುಃಖ ರೂಪವಾದ ಘಟನಾವಿಶೇಷಗಳನ್ನು ಮೂರನೆಯವರೆಂಬಂತೆ ನಿರುಕಿಸಿದರೂ ಸಾಕು, ನಮ್ಮ ಸುತ್ತ ಮುತ್ತಣ ಜೀವನದ ಅನುಭವ ವಿಶೇಷಗಳನ್ನು ಕಣ್ಣು ಬಿಟ್ಟು ನೋಡಿದರೂ ಸಾಕು; ಕಥೆಗಾರನಿಗೆ ಅಪಾರವಾದ ಸಾಮಗ್ರಿ ದೊರಕಿಬಿಡು ತ್ತದೆ; ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರು ಎಲ್ಲ ಕಥೆಗಳ ವಸ್ತುವನ್ನೂ ಕಂಡು ಕೇಳಿದ ಸಂಗತಿಗಳ ಆಧಾರದ ಮೇಲೆಯೇ ಕಟ್ಟದ್ದಾರೆ. ಅನುಭವವೇದ್ಯವಾದ ಸಹಜ ಘಟನೆಯೊಂದರ ಮೇಲೆಯೇ ಕಥೆಯ ಸುಂದರ ಕಲಾ ಮಂದಿರವೊಂದನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸಿದ್ದಾರೆ.

'ನನ್ನ ಸ್ನೇಹಿತ' ಕಧೆಯ ಕಿಟ್ಟಣ್ಣ, ಅವನ ಹೆಂಡತಿ ಲಕ್ಷ್ಮಮ್ಮ, ಅವನ ಬಾಲ್ಯ ಸ್ನೇಹಿತೆ ಪುಟ್ಟು, 'ಜ್ಯೋತಿಷ್ಯಕ್ಕೆ ಬಹುಮಾನ' ಕಧೆಯ ನರಹರಿ, 'ಶಾನುಭೋಗನ ಪುಣ್ಯ 'ದ ಲಕ್ಷ್ಮ್ಮೀವೇವಮ್ಮ,' ದೇವರು ಇದ್ದಾನೆ 'ಕಧೆಯ ವೆಂಕಟೇಶಯ್ಯ, ' ನಾಗರ ಪಂಚಮಿ'ಯ ಅಣ್ಣ ತಂಗಿಯರು, ' ಹುಜ್ಜೋ ಅಲ್ಲವೋ' ಕಥೆಯ ಆ ಬಡಸಾಯಿ ಉಪಾಧ್ಯಾಯ, ' ಅಗ್ಗದ ಮದುವೆ'ಯ ವೆಂಕಟರಮಣಯ್ಯ ಮುಂತಾದವರೆಲ್ಲ ನಮ್ಮ ನೆರೆಹೊರೆಯವರೇ, ಸುತ್ತುಮುತ್ತಣವರೇ. ಇದೇ ಕಾರಣಕ್ಕಾಗಿಯೇ ನಮಗೆ ಇವರ ವೃತ್ತಾಂತದಲ್ಲಿ ಕುತೂಹಲ ಹೆಚ್ಚು. ಈ ವಾಸ್ತವಾಂಶಕ್ಕಾಗಿಯೇ ಇವರ ಕಥೆ ನಮಗೆ ಅಚ್ಚು ಮೆಚ್ಚು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರು ಕಥೆಯ ಆರಂಭದಲ್ಲಿ ಬರೆಯುವ ಕೆಲವು ಮಾತುಗಳನ್ನು ಗಮನಿಸಿದರೆ ಅವರು ಕಥೆಯನ್ನು ಕಂಡು ಕೇಳಿದ ಸಂಗತಿಗಳಿಂದಲೇ

ಹೇಗೆ ಲೀಲಾಜಾಲವಾಗಿ ನೇಯುತ್ತ ಹೋಗುತ್ತಾರೆ ಎನ್ನುವುದು ಗೊತ್ತಾಗುತ್ತದೆ. 'ನಮ್ಮ ನರಹರಿ ಬಹು ಪ್ರಚಂಡ–ಬಲದಲ್ಲಿಯೂ ಅಷ್ಟೇ ಬುದ್ಧಿ ಯಲ್ಲಿಯೂ ಅಷ್ಟೇ' ಎಂದು ಪ್ರಾರಂಭವಾಗುತ್ತದೆ 'ಜ್ಯೋತಿಷಕ್ಕೆ ಬಹುಮಾನ.' ಮೊದಲ ಎರಡು ವಾಕ್ಯ ಬೃಂದಗಳಲ್ಲಿ ನರಹರಿಯ ಜ್ಯೋತಿಷ್ಯದ ಪಾಂಡಿತ್ಯವನ್ನು ಕುರಿತು ಮಾತುಂಟು. ಕೊನೆಗೆ ಲೇಖಕರು ಹೀಗೆ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ 'ಏನೇ ಆಗಲಿ, ಅವನು ಹೇಳಿದ ಜ್ಯೋತಿಷ್ಯ ಗಳಂತೂ, ಅದರಲ್ಲಿಯೂ ನನ್ನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದವುಗಳಂತೂ ಯಾವುದೂ ಸುಳ್ಳಾಗಿಲ್ಲ. ನಾನೊಬ್ಬನೇ ಆಲ್ಲ, ನಾನು ಕಂಡಹಾಗೆ ನಮ್ಮೂರಿನಲ್ಲಿ ಅನೇಕರಿಗೆ ಅವನು ಹೇಳಿದ ಸಂಗತಿಗಳು ನಿಜವಾಗಿ ನಡೆದಿವೆ. ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದನ್ನು ಮುಂದೆ ಬರೆದಿದ್ದೇನೆ.' ಇದು ಕಥೆಗೆ ಪೀರಿಕೆ. ಈ ಪೀರಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಕಥೆ ಹೇಗೆ ಹುಟ್ಟತು, ಅದಕ್ಕೆ ವಸ್ತು ಎಲ್ಲಿ ಯದು ಎನ್ನುವುದು ಗೊತ್ತಾಗುತ್ತದೆ.

- ' ದೇವರು ಇದ್ದಾನೆ' ಕಧೆಯ ಪ್ರಾರಂಭ ನೋಡಿ: ಕಧೆಗಾರರು ಒಮ್ಮೆ ತಮ್ಮ ಹಳೆಯ ಸ್ನೇಹಿತನನ್ನು ಬೆಂಗಳೂರಿನ ಉಡುಪಿ ಹೋಟಲಿನ ಎದುರು ಸಂಧಿಸುತ್ತಾರೆ. ಕುಶಲಪ್ರಶ್ನೆಗಳಾಗುತ್ತವೆ. ಊಟ ಉಪಚಾರಗಳೂ ನಡೆಯುತ್ತವೆ. ಹೋಟಲಿಂದ ಹೊರಗೆ ಬಂದಾಗ ಒಬ್ಬ ಹುಡುಗ ಇವರ ಎದುರಿನಲ್ಲಿ ಅವಸರವಾಗಿ ಸ್ಕೂಲಿಗೆ ಹೋಗು ತ್ತಾನೆ. 'ಆ ಹುಡುಗ ಯಾರಯ್ಯ' ಎಂದು ಕಧೆಗಾರರು ತಮ್ಮ ಸ್ನೇಹಿತ ವೆಂಕಟೇಶಯ್ಯನನ್ನು ಕೇಳುತ್ತಾರೆ. ' ವೆಂಕಟಸುಬ್ಬಯ್ಯನವರ ಮಗನೋ' ಎಂದು ಸ್ನೇಹಿತ ಉತ್ತರ ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. ಕಧೆಗಾರರಿಗೆ ಸ್ವಲ್ಪ ವಿವರಣೆ ಬೇಕೆನಿಸುತ್ತದೆ. ಆಮೇಲೆ ' ನಿನಗೆ ವೆಂಕಟಸುಬ್ಬಯ್ಯನವರ ಪರಿಚಯವಾದದ್ದು ಹೇಗೆ' ಎಂದು ಕೇಳು ತ್ತಾರೆ.
- ' ಅಯ್ಯೋ, ಅದು ಒಂದು ದೊಡ್ಡ ಕಥೆ. ಅವರು ಸತ್ತಮೇಲೆ ಅವರ ಪರಿ ಚಯವಾದದ್ದು, ' ಎನ್ನುತ್ತಾನೆ ಸ್ನೇಹಿತ. ಕಥೆಗಾರರ ಕುತೂಹಲ ಕೆರಳುತ್ತದೆ. ಮಧ್ಯಾಹ್ನ ಊಟವಾದಮೇಲೆ ಮತ್ತೆ ಸೇರೋಣ ಎಂದು ಸ್ನೇಹಿತ ಹೊರಡುತ್ತಾನೆ. ಊಟವಾದ ಮೇಲೆ ಕಥೆಗಾರರ ಮನೆಗೆ ಸ್ನೇಹಿತ ಬರುತ್ತಾನೆ. ಆ ಕಥೆ ಹೇಳು ಎಂದು ಕಥೆಗಾರರು ಜ್ಞಾಪಿಸುತ್ತಾರೆ.
- ' ಅದೇ ? ಕಥೆಯೂ ಅಲ್ಲ ಏನೂ ಅಲ್ಲ ; ನಡೆದ ಸಂಗತಿಯಯ್ಯ' ಎನ್ನುತ್ತಾನೆ ಸ್ನೇಹಿತ. ಮುಂದೆ ವೆಂಕಟೇಶಯ್ಯ ಕಥೆ ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. ಇಂತಹ ಪ್ರಾರಂಭ ವಾಚಕರ ಕುತೂಹಲವನ್ನು ಹೆಜ್ಜೆ ಹೆಜ್ಜೆಗೆ ಹೇಗೆ ಹೆಚ್ಚಿಸುತ್ತದೆ ಎನ್ನುವುದನ್ನೂ ಗಮನಿಸಬೇಕು.
- ' ನಾಗರ ಪಂಚಮಿಯಾದ ಬೆಳಗ್ಗೆ ಅಗ್ರಹಾರದ ಕಡೆಗೆ ಹೋಗಬೇಕಾಗಿತ್ತು. ಆಗ್ರಹಾರದಲ್ಲಿಯೇ ನನ್ನ ತಂಗಿಯ ಮನೆ. ಆದ್ದ ರಿಂದ ಹಾಗೇ ಅವಳನ್ನೂ ನೋಡಿ ಕೊಂಡು ಬರೋಣವೆಂದು ಹೋದೆ. ನನ್ನನ್ನು ಕಂಡದ್ದೇ ತಡ ಅವಳು ಕಣ್ಣೀರು ತಂದುಕೊಂಡಳು ' ಎಂದು ಆರಂಭವಾಗುತ್ತದೆ 'ನಾಗರಪಂಚಮಿ.' ಆ ಕಣ್ಣೀರು ಏಕೆ ತಂದುಕೊಂಡಳು ಎನ್ನುವ ವಿವರಣೆ ತಂಗಿಯ ಬಾಯಿಂದಲೇ ಬಂದು ಪೂರ್ಣವಾಗುವ

ಜೊತೆಜೊತೆಯಲ್ಲಿಯೇ ಕಥೆಯೂ ಮುಕ್ತಾಯಗೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಕಥೆಗಾರರು ತಮಗೇ ಸಂಬಂಧಿಸಿದ ಘಟನೆಯೆಂಬಂತೆ ಕಥೆ ಹೇಳಿರುವುದು ಕರುಣ ರಸಕ್ಕೆ ಎಂತಹ ಪುಷ್ಟಿ ಯನ್ನು ನೀಡಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಗಮನಿಸಬೇಕು. ರಸಪೋಷಣೆಗೆ ಭಾವಪುಷ್ಟಿಗೆ ಈ ತೆರನಾದ ನಿರೂಪಣಕ್ರಮ ಸರ್ವ್ಪೊತ್ತಮವಾದದ್ದು. ಕಥೆಯ ಮೂಲವಸ್ತುವಂತೂ ಎಲ್ಲ ಒಡಹುಟ್ಟುಗರ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಪ್ರಮಾಣದಲ್ಲಿ ಬೇರೆಬೇರೆ ಪ್ರಕಾರದಲ್ಲಿ ಒದಗಿರಬಹುದಾದದ್ದೇ.

' ಹುಚ್ಚೋ ಅಲ್ಲವೋ' ಕಧೆಯ ಮೊದಲ ವಾಕ್ಯ ಇದು: 'ರೈಲಿನ ಅನುಭವ ಪೂರ್ತಿಯಾಗಿ ಬರಬೇಕಾದರೆ ಮೂರನೆಯ ತರಗತಿಯಲ್ಲಿಯೇ ಪ್ರಯಾಣ ಮಾಡ ಬೇಕು.' ಮುಂದೆ ಆ ವಾಕ್ಯಬೃಂದ ಇದರ ವಿವರಣೆಗಾಗಿ ಬಂದಿದೆ. ಆಮೇಲೆ ಕಧೆ ಹೀಗೆ ಪ್ರಾರಂಭವಾಗುತ್ತದೆ. 'ನಾನು ಒಂದು ಸಾರಿ ಮೈಸೂರು ರೈಲಿನಲ್ಲಿ ಹೋಗು ತ್ತಿದ್ದೆ. ಮದ್ದೂ ರು ಹತ್ತಿ ರವಾಯಿತು.'. ಇತ್ಯಾದಿ. ರೈಲಿನಲ್ಲಿ ಪ್ರಯಾಣ ಮಾಡು ತ್ತಿದ್ದ ವ್ಯಕ್ತಿ — ಆ ಬಡಪಾಯಿ ಉಪಾಧ್ಯಾಯನ ಕರುಣಾಜನಕವಾದ ಕಥೆ ಆಮೇಲೆ ಅವನೇ ಹೇಳಿಕೊಳ್ಳುವಂತೆ ಕಥೆಗಾರರು ನಿರೂಪಿಸತೊಡಗುತ್ತಾರೆ.

ಬೆಂಗಳೂರಿನಲ್ಲಿರುವ ಕಥೆಗಾರರ ಮನೆಗೆ ವೆಂಕಟರಮಣಯ್ಯ ಬಂದಾಗ ಕುಶಲ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳಾದ ಮೇಲೆ ಮಾತು ಮದುವೆಯ ಕಡೆಗೆ ಹೊರಳುತ್ತದೆ. 'ಅಗ್ಗದ ಮದು ವೆ'ಯ ಕಥೆ ಹೀಗೆ ಆರಂಭವಾಗಿ ಆಮೇಲೆ ವೆಂಕಟರಮಣಯ್ಯ ಅಗ್ಗದಲ್ಲಿ ಮದುವೆ ಮಾಡಲು ಹೋಗಿ 'ಮದುವೆ ಮಾಡಿನೋಡು' ಗಾದೆಯ ಪಾಠವನ್ನು ಅನುಭವ ಪೂರ್ವಕವಾದ ಶುಲ್ಕವನ್ನು ತೆತ್ತು ಕಲಿತ ಸಂಗತಿ ನಿವೇದಿತವಾಗಿದೆ.

- ' ಬಂಗಲಿಯ ವಾಸ' ಕಥೆಗಾರರು ಬಾಡಿಗೆ ಮನೆ ಹುಡುಕಲು ಹೋಗಿ ಬಂಗಲಿಯೊಂದನ್ನು ನೋಡಿ ಬಾಡಿಗೆ ಸುಲಭವೆಂದು ವಾಸಕ್ಕೆ ಹೋದಾಗ ಆದ ಒಂದು ವಿಚಿತ್ರ ಅನುಭವವನ್ನು ವರ್ಣಿಸುತ್ತಾ ಆ ಬಂಗಲಿಯ ಮಾಲೀಕನ ಕಥೆಯನ್ನು ಮಾರ್ಮಿಕವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸುತ್ತದೆ. 'ಗೋಟನಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕಿಕೊಂಡ ಕತ್ತರಿ' ಯಲ್ಲಿ ಬರುವ ಹರಳೆಣ್ಣೆ ಅಮಲ್ದಾ ರರ ಕಥೆಯನ್ನು ಕಥೆಗಾರರು ತಮ್ಮ ಸ್ನೇಹಿತರಿಂದ ಕೇಳಿ ದುವಾಗಿ ತಿಳಿಸುತ್ತಾರೆ.
- ' ಇಂಥ ಒಂದು ಅತ್ತೆಯ ದಿನಚರಿಯಲ್ಲಿ ಬೆಳಗ್ಗೆ ಎಚ್ಚರವಾದಂದಿನಿಂದ ರಾತ್ರಿ ನಿದ್ರೆ ಹತ್ತುವವರೆಗೆ ಜರುಗಬಹುದಾದ ಸಂಗತಿಗಳಲ್ಲಿ ಕೆಲವನ್ನು ಮುಂದೆ ಮಾದರಿ ಗಾಗಿ ಸೂಚಿಸಿದೆ.' ಎಂದು 'ಅತ್ತೆ'ಯ ಎರಡನೆಯ ವಾಕ್ಯವೃಂದದ ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ.
- ' ನಾನು ನೋಡಿದವರಲ್ಲಿ ಲ್ಲಾ ಊಟದಲ್ಲಿ ಸುಖಪಡುತ್ತಿರುವ ವ್ಯಕ್ತಿ ಒಬ್ಬ ಸಂನ್ಯಾಸಿ.' ಎಂದು 'ಊಟದಲ್ಲಿ ಉಪಚಾರ'ದ ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಸಂನ್ಯಾಸಿಯ ವೃತ್ತಾಂತ ವನ್ನು ತಾವು ಕಂಡ ಸಂಗತಿಯನ್ನಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಲಾಗಿದೆ.
  - ಇಷ್ಟು ಅಲ್ಲದೆ ಈ ಕಥೆಗಳಿಲ್ಲವನ್ನು ಹೇಳುವಾಗ ಕಥೆಗಾರರು ಒಂದು ಆತ್ಮ್ರೀ

ಯತೆಯ ಅರ್ಥವನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸಿ ಓದುಗರ ಮನಸ್ಸಿಗೆ ವಿಷಯವು ಕ್ಷಿಸ್ತದಲ್ಲಿಯೇ ತೀವ್ರವಾದ ಪರಿಣಾಮವನ್ನು ಉಂಟುಮಾಡುವ ಒಂದು ವಿಧಾನವನ್ನು ಬಳಸಿ ಹೇಳುತ್ತಾ ಹೋಗುವುದರಿಂದ ಕಥೆಗಳು ವಾಚಕರಿಗೆ ಪ್ರಿಯವಾಗುತ್ತವೆ. ಉದ್ದೇಶಿಸಿದ ಪರಿಣಾಮ ಸುಲಭವಾಗಿ ಸಿದ್ಧಿಸುತ್ತದೆ.

ų

ಸಣ್ಣ ಕಧೆಯಲ್ಲಿ ಬರುವ ಸಂಗತಿಯೆಲ್ಲವೂ ಮುಖ್ಯ ವಸ್ತುವಿನ ನಿರೂಪಣೆಗೆ ಪೋಷಕವಾಗಿ ಬರಬೇಕು. ಅನವಶ್ಯಕವಾದ ಘಟನೆಯಾಗಲಿ ಸಂಗತಿಯಾಗ**ಲಿ** ಒಂದೂ ಇರಬಾರದು ಎನ್ನುವುದು ಒಂದು ತತ್ತ್ವ. ಬಿಗಿ, ಓರಣ, ಒಪ್ಪ, ಏಕ ಮುಖತೆ ಇವು ಸಣ್ಣ ಕಥೆಯ ಲಕ್ಷಣದ ತಿರುಳು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರು ಈ ನಿಯಮವನ್ನು ಚಿನ್ನಾಗಿ ವಾಲಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಹೇಳುವ ಒಂದೊಂದು ಸಂಗತಿಯೂ ಮುಖ್ಯ ವಸ್ತುವಿಗೆ ಪೋಷಕವಾಗುತ್ತದೆ; ಏೇರಿಕೆಯ ಕ್ರಮದಲ್ಲಿ ಕುತೂಹಲವನ್ನು ಕೆರಳಿಸುತ್ತದೆ. ' ಶಾನುಭೋಗನ ಪುಣ್ಯ' ದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಉಪಕಥೆಯನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ನೆನೆಯಬಹುದು. ಬನ ಶಂಕರಿದೇವಿಯೇ ಸಾಕ್ಷಾತ್ತಾಗಿ ಶಾನುಭೋಗರ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಓಡಾಡುತ್ತಿದ್ದಳು ಎನ್ನು ವುದನ್ನು ತಿಳಿಸುವುದಕ್ಕೆ ಕರ್ಣಾಕರ್ಣಿಕೆಯಾಗಿ ಬಂದ ಒಂದು ಕಥೆ ಹೇಳು ತ್ತಾರೆ. ಈ ಕಥೆ ಶಾನುಭೋಗನ ಮನೆತನ ಎಂತಹ ಪುಣ್ಯವಂತ ಮನೆತನ ಎನ್ನುವು ದನ್ನು ಹೇಗೆ ಪುಷ್ಟೀಕರಿಸುತ್ತದೆ! 'ಅದೊಂದು ಸಣ್ಣ ಉಪಕಥೆ' ಎಂದು ಪ್ರಾರಂಭ ಮಾಡಿ ' ಉಪಕಥೆ ಸ್ವಲ್ಪ ದೊಡ್ಡ ದಾಯಿತು. ಬನಶಂಕರಿ ಹಬ್ಬದ ಪ್ರಸ್ತಾಪ ಬಂದದ್ದ ರಿಂದಲೂ ಲಕ್ಷ್ಮ್ರೀದೇವನ್ಮುನಲ್ಲಿ ಬನಶಂಕರಿಯ ಅಂಶವಿತ್ತಿಂದು ಈಗಲೂ ಆಕೆಯ ಹೆಸರಿನಲ್ಲಿ ನಮ್ಮ ಬಂಧುಬಳಗದವರ ಮನೆಯಲ್ಲಿಲ್ಲಾ ಆಕೆಯ ಹುಟ್ಟದ ದಿವಸ ಹೂವೀಳ್ಯವನ್ನು ಮಾಡುವುದರಿಂದಲೂ ಈ ವಿಚಾರವನ್ನು ಸಂದರ್ಭ ಬಂದಾಗ ಸ್ವಲ್ಪ ವಿಸ್ತ್ರಾರವಾಗಿ ಹೇಳಬೇಕಾಯಿತು.' ಎಂದಿದಾರೆ. ನಿಜವಾಗಿ ನೋಡಿದರೆ ಈ ಉಪಕಥೆ ದೊಡ್ಡದೇನೂ ಆಗಲಿಲ್ಲ. ಶಾನುಭೋಗನ ಪುಣ್ಯ ಎನ್ನುವುದು ಅವನ ಪ್ರಾಣವನ್ನು ಹೆಂಡತಿ ಉಪಾಯಾಂತರದಿಂದ ಉಳುಹಿದ ಆ ಒಂದು ಘಟನೆಯಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಇಲ್ಲ; ಅವನ ಮತ್ತು ಅವನ ಹೆಂಡತಿಯ ನಡೆನುಡಿಗಳಲ್ಲಿ, ದೈವಭಕ್ತಿ ಅತಿಥಿ ಸೇವೆಗಳಲ್ಲಿ, ಪ್ರಸನ್ನವಾದ ಸಂಸಾರದ ಸಂತೋಷ ಸಂಭ್ರಮಗಳಲ್ಲಿ ಆ ಪುಣ್ಯದ ಪ್ರಭಾವವನ್ನು ನಾವು ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. ಆ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ನಡೆಯುತ್ತಿದ್ದ ಊಟ ಉಪ ಚಾರ, ತಿಂಡಿ ತಿನಿಸು, ಮಾತು ಕಥೆ, ಹಬ್ಬ ಹರಿದಿನ, ಪೂಜೆ ಪುರಸ್ಕಾರ ಈ ಎಲ್ಲವೂ ಆ ಮಹಾತಾಯಿ ಲಕ್ಷ್ಮೀದೇವಿಯ ಮಹಿಮೆಯಿಂದಲೇ. ಅಂತಹ ದೇವತೆ ಧರ್ಮ ಪತ್ನಿಯಾಗಿ ದೊಂತೆದ್ದೇ ಶಾನುಭೋಗನ ಪುಣ್ಯ. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ವಾಚಕರಲ್ಲಿ ಮೂಡಬೇಕೆಂದೇ ಲೇಖಕರ ಉದ್ದೇಶ. ಈ ಉದ್ದೇಶ ಸಿದ್ಧಿಗೆ ಉಪಕಥೆಯಿಂದ ತುಂಬ ಸಹಾಯವಾಗುತ್ತದೆ.

ಇದೇ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ' ದೇವರು ಇದ್ದಾನೆ ' ಎನ್ನು ವ ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಯೂ ಉದ್ದೇಶ

ಸಾಧನೆ ಮತ್ತು ಮುಖ್ಯ ಘಟನೆಯ ಪೋಷಣೆ ಇವು ಸೊಗಸಾಗಿ ಬಂದಿವೆ. ತಂದೆ ತೀರಿಕೊಳ್ಳುವಾಗ ಹಸುಗೂಸಾಗಿ ಕಣ್ಣಿ ದುರು ಏನು ನಡೆಯುತ್ತಿದೆ ಎನ್ನುವುದರ ಪರಿವೆ ಇಲ್ಲದೆ ಹಾಸಿಗೆಮೇಲೆ ಉರುಳಿಕೊಂಡಿದ್ದ ಮಗು ಕಾಲಕ್ರಮದಲ್ಲಿ, ವರ್ಷಗಳು ಉರುಳಿದಂತೆ, ಬೆಳೆದು ಸ್ಕೂಲಿಗೆ ಹೋಗುತ್ತಿದ್ದಾನೆ ಎನ್ನುವ ಸಂಗತಿ ಕೇಳಿದರೆ ಸೋಜಿಗವಾಗುತ್ತದೆ, ದೇವರು ಇದ್ದಾನೆ ಎನಿಸುತ್ತದೆ. ಕಥೆ ಹೇಳುವಾಗ ಮಧ್ಯೆಮಧ್ಯೆ ವೆಂಕಟೀಶಯ್ಯನವರ ಮಾತಾಗಿ ಕಥೆಗಾರರು ಈ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಆಡಿದ್ದಾರೆ. ' ದೊಡ್ಡ ಪಟ್ಟಣಗಳಲ್ಲಿ ದೊಡ್ಡಮನಸ್ಸಿನವರು ದೊರಕುವುದು ಅಪರೂಪ, ದೊರಕಿ ದರೆ ದೇವರಂಧವರೇ ಸಿಕ್ಕುತ್ತಾರೆ.' 'ಕಷ್ಟಕಾಲಕ್ಕೆ ಮಾತ್ರ ಅಣ್ಣನೂ ಇಲ್ಲ, ತಮ್ಮನೂ ಇಲ್ಲ; ತಾಯಿಯೂ ಇಲ್ಲ, ತಂದೆಯೂ ಇಲ್ಲ; ಅದಕ್ಕೂ ಋಣಾನುಬಂಧ ಬೇಕು! ಅಂತು ಅವತ್ತು ಅದನ್ನೆಲ್ಲಾ ನೋಡಿ 'ದೇವರು ಇದ್ದಾನೆ' ಎನ್ನಿಸಿ ಬಿಟ್ಟರು.' 'ಪರೀಕ್ಷೆಗೆ ಹೋಗಲೇ ಬೇಡವೇ ಎಂದು ಯೋಚನೆ**ಮಾ**ಡಿ ಕೊನೆಗೆ ಹೋಗಿ ಕುಳಿತೆ; ವ್ಯಾಸೇನೋ ಆಯಿತು ನನ್ನ ಪರೀಕ್ಷೆ ಮುಗಿಯುವುದರೊಳಗಾಗಿ ಅಲ್ಲಿ ಖಾಯಿಲೆ ಇಲ್ಲಿ ಖಾಯಿಲೆ ಎಂದು ಖಾಯಿಲೆಯು ಹರಡಿಕೊಂಡು ಸಾವುಗಳು ಹೆಚ್ಚಿ ಹೋಗಿದ್ದು ವು. "ನಾವು ಮಾತ್ರ ಒಂದು ತಲೆನೋವು ಮೂಗುನೋವೆನ್ನ ದೆ ಪಾರಾದವು. ದೇವರು ಅಂದಿಗೆ ಕೈಹಿಡಿದು ಕಾವಾಡಿದ.' 'ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಓದಿದವರ ಬಾಯಲ್ಲಿ ಅಷ್ಟುಮಟ್ಟಗೆ ಹೊರಡುವುದೂ ಹೆಚ್ಚೇ, ಅಷ್ಟುಮಟ್ಟಗೆ ಹೃದಯದಲ್ಲಿ ಅನುಭವವಾದರೆ ಅದು ದೇವರನ್ನು ನೋಡಿದ್ದ ಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚೂನೂವೆ! ' ಕಥೆಯನ್ನು ಓದಿದವರ ಬಾಯಲ್ಲಿ ಕೂಡ ಇಂತಹದೇ ಉದ್ಸಾರ ಹೊಮ್ಮಬೇಕೆಂಬುದೇ ಈ ಕಥೆಯ ಉದ್ದೇಶ. ಈ ಉದ್ದೇಶ ಸಿದ್ಧಿಯ ಕಡೆಗೆ ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಬರುವ ಒಂದೊಂದು ವಾಕ್ಯವೂ ಬೇಗಬೇಗನೆ ವಾಚಕರ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಎಳೆದುಕೊಂಡು ಓಡುತ್ತದೆ.

'ಹುಚ್ಚೋ ಅಲ್ಲವೋ' ಕಧೆಯಲ್ಲಿ ಕೆಡ್ಡಾ ಶಾಮೈಂಗಾರ್ರು ಕಲಾಪತ್ತಿನ ಗದ್ದೆ ಮಡಿ ರುಮಾಲನ್ನು ತಾವು ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಹೋಗುತ್ತಿದ್ದ ತುಪ್ಪದ ಡಬ್ಬದಲ್ಲಿ ಅದ್ದಿ ಹೊತ್ತಿಸಿ ಕಕ್ಕಡ ಉರಿಸಿ ಕತ್ತಲಿನಲ್ಲಿ ಬೆಳಕುಮಾಡಿ ಸಹಾಯ ನೀಡಿದ ಕಥೆ ನಿಷ್ಕಾರಣವಾಗಿ ಬಂದಿದೆ ಎಂದು ಭಾವಿಸಬಾರದು. ಅಂತಹ ದಾತಾರ ಈಗಲೂ ಇದಾನೆ; ಅಂತಹದೇ ಸಹಾಯವನ್ನು ತೊಟ್ಟುಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದ ಒಂದು ಒಳ್ಳೆಯ ಟ್ವೀಡು ಕೋಟನ್ನು ಬಡವಾಯಿ ಉಪಾಧ್ಯಾಯನೊಬ್ಬನಿಗೆ ಕೊಟ್ಟ ವಿದ್ಯಾಭ್ಯಾಸದ ಇಲಾ ಖೆಯ ಮುಖ್ಯಾಧಿಕಾರಿ ಈಗಲೂ ಇದಾನೆ ಎಂದು ಮುಂದೆ ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಮಾತು ಬರುತ್ತದೆ.

ಇಲ್ಲಿ ವಿವರಣೆಗೆ ಸಮಯವಿಲ್ಲ. 'ನನ್ನ ಸ್ನೇಹಿತ' ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಪುಟ್ಟುವಿನ ವೃತ್ತಾಂತ, 'ನಾಗರಪಂಚಮಿ' ಯಲ್ಲಿ ಎದುರುಮನೆ ಶೇಷಪ್ಪನವರ ಮನೆಗೆ ಅವರ ಭಾವ ಹಬ್ಬಕ್ಕೆ ಬಂದ ಸಂಗತಿ, 'ಅಗ್ಗದ ಮದುವೆ'ಯಲ್ಲಿ ಮಗ್ಗಲು ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಕಾವೇರಮ್ಮ ದೊಡ್ಡವಳಾದ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ನಡೆದ ಆರತಕ್ಷತೆಯ ಸುದ್ದಿ, 'ಗುರುಗಳ ಮಹಿಮೆ 'ಯಲ್ಲಿ ತಾಯಿ ಹೇಳುವ ಮೂಗನ ಮದುವೆ ಕಥೆ, ಮುಂತಾದುವುಗಳೆಲ್ಲ ಮುಖ್ಯ ವಿಷಯಕ್ಕೆ ಪುಷ್ಟಿಕೊಡುವ ಸಂಗತಿಗಳಾಗಿ ಬಂದಿವೆ.

28

ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರ ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಕಲೆಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ತುಂಬ ಪರಿಣಾಮವನ್ನು ಉಂಟುಮಾಡುವ ಸಂಗತಿ ಇನ್ನೊಂದುಂಟು. ಇದು ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಬರುವ ಹಿನ್ನೆಲೆಗೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟ್ರದ್ದು ಎನ್ನಬಹುದು. 'ನಾಗರಪಂಚಮಿ' ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಒಡಹುಟ್ಟಿದವರ ಪ್ರೇಮವನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸುವುದೂ ಈ ಪ್ರೇಮಕ್ಕೆ ತಾಟಕಿಯಂತಹ ಅತ್ತಿಗೆಯಿಂದ ಉಂಟಾದ ಉಪಟಳವನ್ನು ಚಿತ್ರಸುವುದೂ ಉದ್ದೇಶ. ಇದಕ್ಕೆ ನಾಗರ ಪಂಚಮಿ ಹಬ್ಬದ ಹಿನ್ನೆಲೆ ಎಷ್ಟು ಚೆನ್ನಾಗಿ ಒಪ್ಪುತ್ತದೆ! ನಾಗರ ಪಂಚಮಿ ತನಿಯೆರೆಯುವ ಹಬ್ಬ. ಒಡಹುಟ್ಟಿದ ವರು ಒಟ್ಟಿಗೆ ಕಲಿತು ಪ್ರೀತಿಯಿಂದ ಆಡಿ ಹಾಡಿ ಉಂಡು ಉಟ್ಟು ಮೆರೆಯುವ ಹಬ್ಬ ನಾಗರಪಂಚಮಿ. ಈ ಹಬ್ಬದ ದಿನವೇ ಅಣ್ಣ ಯ್ಯನನ್ನು ನೋಡಲು ಅವನ ಮನೆಗೆ ಬಂದ ತಂಗಿಗೆ ಅತ್ತಿಗೆಯ ಬಿರುನುಡಿ ಕೇಳಬರುತ್ತದೆ, ನೋಡಲಾಗದೆ ಬೀದಿಯ ಬಾಗಿಲಿನಿಂದ ಹಾಗೆಯೇ ಹಿಂದಿರುಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಮರುದಿನವೇ ಶ್ರೀಯಾಳ ಷಷ್ಠಿ. ಅಣ್ಣ ನೇ ಒಂದು ನೆವಮಾಡಿಕೊಂಡು ತಂಗಿಯ ಮನೆಗೆ ಬರುತ್ತಾನೆ. ಆಗ ಆ ತಂಗ ತನ್ನ ಸಂಕಟವನ್ನೆಲ್ಲಾ ತೋಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾಳೆ. ಅಳುತ್ತಾ ಅಳುತ್ತಾ ಆ**ಡು**ನ ಅವಳ ಒಂದೊಂದು ಮಾತಿನಲ್ಲಿಯೂ ಸಹೋದರ ಪ್ರೇಮ ಹೇಗೆ ವ್ಯಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬು ದನ್ನು ಕಧೆ ಓದಿಯೇ ಅರಿಯಬೇಕು. 'ಆಗಲಿ, ಆಗಲಿ; ನಾಗರ ಪಂಚಮಿ ಪೂಜೆಗೆ ಆನುಕೂಲವಾಯಿತು; ಜೀವದ ಹಾವೇ ಸಿಕ್ಕಿದ ಹಾಗಾಯಿತು .. ....ನಾವು ಹುತ್ತ ಮಾಡಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಹಾವು ಬಂದು ಸೇರಿಕೊಂಡಿತು ಎಂದರೆ, ಅದು ಹಾವಿನ ತಪ್ಪೇ.' ತನ್ನ ಹೆಂಡತಿಯನ್ನು ಕುರಿತು ಅಣ್ಣ, ತಂಗಿಗೆ ಹೇಳುವ ಈ ಮಾತು ಎಷ್ಟು ಮರ್ಮಸ್ಪರ್ಶಿಯಾಗಿದೆ! ಈ ಹಬ್ಬದ ಹಿನ್ನೆಲೆ ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಹೆಂಡತಿಯ ಗುಣವನ್ನು ಹೇಳುವಾಗ ಹೀಗೆ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದನೋ ಇಲ್ಲವೋ ಈ ಕಫೆಯ ಅಣ್ಣ ತನ್ನ ತಂಗಿಗೆ! ಒಡಹುಟ್ಟುಗಳ ಹಬ್ಬವೆಂದೇ ಹೆಸರಾದ ನಾಗರ ಪಂಚಮಿ ದಿನವೂ ಅಣ್ಣ ತಂಗಿಯರು ಒಬ್ಬರನ್ನೊಬ್ಬರು ನೋಡಿ ಸಹೋದರ ಪ್ರೇಮದ ಸುಖವನ್ನು ಅನುಭವಿಸುವುದು ಸಾಧ್ಯವಾಗವೇ ಹೋಯಿತೇ ಎನ್ನುವುದರಿಂದಲೇ ತಾನೇ ಇಲ್ಲಿಯ ಕರುಣ ರಸಕ್ಕೆ ವುಷ್ಟಿ !

ಇಂತಹದೇ ಇನ್ನೊಂದು ಹಬ್ಬ ಬನದ ಹುಣ್ಣಿ ಮೆ. ಬನಶಂಕರಿಯ ಪೂಜೆಯ ಹಬ್ಬ ಅದು. ಈ ಹಬ್ಬದ ಹಿನ್ನೆಲೆಯಲ್ಲಿ ಶಾನುಭೋಗನ ಪುಣ್ಯ ವರ್ಣಿತವಾಗಿದೆ. ಆ ಕಥೆಗೆ ಆ ಹಬ್ಬ ಎಷ್ಟು ಹೊಂದಿಕೆಯಾಗಿದೆಯೋ ಈ ಕಥೆಗೆ ಈ ಹಬ್ಬ ಅಷ್ಟೇ ಹೊಂದಿಕೆಯಾಗಿದೆ ಎನ್ನ ಬೇಕು.

' ಹುಚ್ಚೋ ಅಲ್ಲವೋ' ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಬರುವ ರೈಲು ಪ್ರವಾಸದ ಹಿನ್ನೆಲೆ ತುಂಬ ಉಚಿತವಾಗಿದೆ ಆ ಕಥೆಯ ಜೀವನ ವೃತ್ತಾಂತಕ್ಕೆ. ದಾರಿದ್ರ್ಯ, ದಾಸ್ಯ, ದುಃಖ, ಅವಮಾನ, ಮನಃಕ್ಲೇಶಗಳ ನಡುವೆ ಜೀವನಯಾತ್ರೆಯನ್ನು ಮುಂದುವರಿಸುತ್ತಿದ್ದ ಬಡವಾಯಿ ಪ್ರವಾಸಿ ಆ ಉಪಾಧ್ಯಾಯ. ಅವನ ಮನಸ್ಸಿನೊಳಗಣ ಬಹುಮುಖ ವಾದ ವಿನೋದ ವಿಷಾದಗಳಿಗೆ ಕನ್ನಡಿ ಹಿಡಿದಂತೆ ರೈಲು ಪ್ರವಾಸದ ಬಾಹ್ಯ ವರ್ಣನೆ ಬಂದಿದೆ.

' ಬಂಗಲಿಯ ನಾಸ'ದ ಆ ಕಮನೀಯ ಭಯಂಕರವಾದ ವಸ್ತುವಿಗೆ ಎಂತಹ ಹಿನ್ನೆಲೆಯನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸುತ್ತದೆ ಆ ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಬರುವ ಆ ಮನೆಯ ಮತ್ತು ಮಾಲೀಕನ ವರ್ಣನೆ, ಕಥೆಯ ನಡುವೆ ಬರುವ ಆ ಬೆಳುದಿಂಗಳ ವರ್ಣನೆ!

ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರ ಕಥೆಗಾರಿಕೆಯ ಶೈಲಿಯನ್ನು ಕುರಿತು ಎರಡು ಮಾತು ಹೇಳ ಬಹುದು. ವೈಸೂರಿನ ಮನೆಮಾತ್ರಿನ ಕನ್ನಡವನ್ನು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರು ತಮ್ಮ ಕಥೆಗಳಲ್ಲಿ ಬಳಸಿದ್ದಾರೆ. ನಮ್ಮ ನಮ್ಮ ಮನೆಗಳಲ್ಲಿ ನಾವು ದಿನನಿತ್ಯವೂ ಮಾತು ಮಾತಿಗೆ ಗಾವೆಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುವುದು ಸರ್ವರಿಗೂ ತಿಳಿದದ್ದೇ ಆಗಿದೆ. ಗಾದೆಯಿಂದ ಹೇಳುವ ವಿಷಯ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ, ಪ್ರಮಾಣವೆಂಬಂತೆ ಅಂಗೀಕಾರ ಯೋಗ್ಯವಾಗು ತ್ತದೆ, ಹೇಳುವವನ ಬುದ್ಧಿವಂತಿಕೆ ರಸಿಕತೆ ವೇದ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ, ಸಂಭಾಷಣೆ ಸ್ವಾರಸ್ಯ ಯಲ್ಲಿ ಗಾದೆಗಳ ಸಮಯೋಚಿತವಾದ ಪ್ರಯೋಗವನ್ನು ಮೇಲಿಂದ ಮೇಲೆ ನಾವು ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. ಉದಾಹರಣೆಗೆ ಈ ಗಾದೆಗಳನ್ನು ನೋಡಿ: 'ಹೊಟ್ಟೀ ನಿನ್ನಿಂದ ನಾ ಕೆಟ್ಟಿ,' ' ಸೇವಾಂ ಶ್ವವೃತ್ತಿಂ ವಿದುಃ', ' ಆಶಿ ಎಷ್ಟು ಪಟ್ಟರೆ ಅಷ್ಟೂ ನಿರಾಶೆಯೆ', 'ಗೋರ್ಕಲ್ಲ ಮೇಲೆ ಮಳೆಗರೆದರಾ ಕಲ್ಲು ನೀರ್ ಕುಡಿಯಲಹುದೇ ಸರ್ವಜ್ಞ ?,' ' ಮನೋ ಜಯಂತು ಮಾಂಡವ್ಯಃ', 'ಹೆಣ್ಣು ಹುಡುಗಿಯ ಜಾತಕ ಮದುವೆಗೆ ತಾನೇ!', 'ಜಾತಸ್ಯ ಮರಣಂ ಧ್ರುವಂ', 'ಅಪರೂಪಂ ಚೋರ ದರ್ಶನಂ' ' ಯಾವುದಕ್ಕೂ ಪ್ರಾಪ್ತಿ ಬೇಕು ' ' ಸರ್ವಾಪರಾಧಂ ಕ್ಷಮಸ್ವ ', ' ಯೋಗಿ ಪಡೆದದ್ದು ಯೋಗಿಗೆ; ಜೋಗಿ ಪಡೆದದ್ದು ಜೋಗಿಗೆ', 'ಯಧಾ ರಾಜಾ ತಥಾ ಪ್ರಜಾಃ', 'ಒಂದು ಕಾಸು ಕೊಡ್ತೀನಿ ಹಾಡು ದಾಸಯ್ಯ, ಎರಡು ಕಾಸು ಕೊಡ್ತೀನಿ ಬಿಡು ದಾಸಯ್ಯ,' 'ಕಂತೆಗೆ ತಕ್ಕ ಬೊಂತೆ,' 'ಹೊಸ ಅಂಗಿ ಇಟ್ಟುಕೊಂಡು ಹರಕು ಅಂಗಿಯೇ' 'ಆರು ದೋಸೆ ಕೊಟ್ಟರೆ ಅತ್ತ್ರೆಕಡೆ ಮೂರು ದೋಸೆ ಕೊಟ್ಟರೆ ಸೊಸೆಕಡ್ಕೆ' ' ಕೆಟ್ಟು ಪಟ್ಟಣ ಸೇರು,' 'ಸಂದಿಯಲ್ಲಿ ಸಮಾರಾಧನೆ,' 'ಕೊಟ್ಟ ಹೆಣ್ಣು ಕುಲಕ್ಕೆ ಹೊರಗು,' 'ಮಾತು ಕಮ್ಮಿಯಾದರೂ ಮನುತೆ ಹೆಚ್ಚು,' 'ಬೆಣ್ಣೆ ಇಟ್ಟುಕೊಂಡು ತುಪ್ಪಕ್ಕೆ ಅತ್ತರು,' 'ಕಟ್ಟಿಸಿದವನಿಗೆ ಒಂದೇ ಮನೆಯಾದರೆ ಕಟ್ಟಸದಿದ್ದವರಿಗೆ ಊರೆಲ್ಲಾ ಮನೆ,' 'ಮಾಡಿದವರ ಪಾಪ ಆಡಿದವರ ಬಾಯಲ್ಲಿ,' 'ಗೋಟನಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕಿಕೊಂಡ ಕತ್ತರಿ,' 'ಪ್ರಾಪ್ತಿ ಇಲ್ಲದ್ದಕ್ಕೆ ಬಾಯಿ ಬಾಯಿ ಬಿಟ್ಟರೆ ಬರುತ್ತದೆಯಿ" · ಕಷ್ಟ ಸುಖಗಳಲ್ಲಾ ಅವರವರ ಅದೃಷ್ಟ-ಪ್ರಾರಬ್ಧ' 'ಹೂವಿಲ್ಲದ ಮರ ಹೀಗೆ

ಹಣ್ಣು ಬಿಟ್ಟೀತೆ,' 'ಭಗವತ್ಸಂಕಲ್ಪವನ್ನು ಯಾರು ಮಾರುವುದಕ್ಕಾದೀತು?' 'ಕೊನೆಗೆ ಯಾರಿಗೆ ಯಾರು? ನಮಗೆ ಗೊತ್ತೇ!' ಹೀಗೆ ಗಾದೆಗಳನ್ನೋ ಲೋಕೋಕ್ತಿ ಗಳನ್ನೋ ಸಾಮತಿ ಸೂಕ್ತಿಗಳನ್ನೋ ಧಾರಾಳವಾಗಿ ಬಳಸಿರುವುದರಿಂದ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರ ಕಥೆಯ ಶೈಲಿ ಪಂಡಿತ ಪಾಮರರಿಬ್ಬರಿಗೂ ಪ್ರಿಯವಾದದ್ದಾಗಿದೆ.

٤

ಈ ಶೈಲಿಯ ಇನ್ನೊಂದು ಲಕ್ಷಣ ಇಲ್ಲಿ ಬರುವ ವರ್ಣನೆಗಳಿಗೆ ಸಂಬಂಧ ಪಟ್ಟದ್ದು. ಕಣ್ಣಿಗೆ ಚಿತ್ರ ಕಟ್ಟುವಂತೆ ವರ್ಣಿಸುವ ಹಿರಿಮೆ ಶ್ರೀ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರಿಗಿದೆ. ಕೆಲವು ಮಾತುಗಳಿಂದ ಅಡಕವಾದ ಪುಟ್ಟ ಪುಟ್ಟ ವಾಕ್ಯ ಭಾಗಗಳಿಂದ ಚಿತ್ರವನ್ನು ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಬಿಡಿಸಿಬಿಡುವ ಬಲ್ಮೆ ಇಲ್ಲಿ ಕಾಣಬರುತ್ತದೆ. ಉದಾಹರಣೆಗೆ ' ಬಂಗಲೆಯ ವಾಸ ' ದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಮನೆಯ ಮಾಲೀಕನೆನ್ನಿ ಸಿಕೊಂಡವನ ವರ್ಣನೆ ಯನ್ನು ನೋಡಬಹುದು: ' .ಆ ಪರದೆಯ ಹಿಂದೆ ಒಬ್ಬ ನಡುವಯಸ್ಸಿನಾತನು ಒಂದು ಚಾಸೆಯ ಮೇಲೆ ಒಂದು ಕೊಳಕು ದಿಂಬನ್ನು ಹಾಕಿಕೊಂಡು ಸುರುಟಕೊಂಡಿ ದ್ದಾನೆ. ಗಡ್ಡ ಬೆಳ್ಳಗೆ ಮುಳ್ಳು ಮುಳ್ಳಾಗಿ ಬೆಳೆದಿದೆ. ಒಂದು ತುಂಡು ಸುತ್ತಿ ಕೊಂಡು, ಮೇಲೆ ಒಂದು ಮಲೆಯಾಳದ ಚೌಕವನ್ನು ಹಾಕಿಕೊಂಡಿದ್ದಾನೆ. ಮುಖವು ಶೋಭೆ ಬಂದು ಸ್ವಲ್ಪ ಇಳಿದಿದ್ದ ಹಾಗೆ ದದ್ದರಿಸಿಕೊಂಡಿದೆ, ಅದರಲ್ಲಿ ಅಲ್ಲಲ್ಲೇ ಸಿಡುಬಿನ ಹಳ್ಳಗಳು; ಹಣೆಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ಗಂಧದ ಬಟ್ಟು. ' ಊಟದಲ್ಲಿ ಉಪಚಾರ' ಎಂಬ ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಬರುವ ಸ್ವಾಮಿಗಳ ಊಟದ ವರ್ಣನೆ ತುಂಬ ಮೋಹಕವಾಗಿದೆ. · ಸ್ವಾಮಿಗಳು ಭವ್ಯವೂ ವಿಶಾಲವೂ ಆದ ಭೋಜನ ಮಂದಿರವೊಂದರೊಳಗೆ ಅಗ್ರ ಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿ ಪರಿಷ್ಕಾರವಾಗಿ ಕುಳಿತುಕೊಳ್ಳುತ್ತಾರೆ ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಯದಿಂದ ಆರಂಭವಾಗಿ 'ದುಂಡು ದುಂಡಗೆ ಮಿರುಗುತ್ತ ತೃಪ್ತಿ ತುಳುಕಾಡುತ್ತ ಕುಳಿತಿರುವ ಸ್ವಾಮಿಗಳನ್ನು ನೋಡಿದರೇ ಸಾಕು ಸಂತೋಷವಾಗುತ್ತದೆ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಯದೊಂದಿಗೆ ಕೊನೆಗೊಳ್ಳುವ ಈ ವರ್ಣನೆಯ ಸೊಗಸನ್ನು ಓದಿಯೇ ನಲಿಯಬೇಕು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರ ವರ್ಣನಾ ಸಾಮರ್ಥ್ಯಕ್ಕೆ ಇದು ಉತ್ತಮವಾದ ಒಂದು ಉದಾಹರಣೆ.

6

ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಬಳಸುವ ಜನ ಸಾಮಾನ್ಯರ ಮಾತನ್ನೇ ಕಥೆಗಳಲ್ಲಿ ಉಪಯೋಗಿಸಿ ದ್ದರೂ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರು ಉತ್ತಮವಾದ ಒಂದು ಕಾವ್ಯ ಸಂಸ್ಕಾರದ ಮೆರಗನ್ನು ಆ ಮಾತುಗಳಿಗೆ ಕೊಟ್ಟದ್ದಾರೆ. ದೃಷ್ಟಾಂತ, ರೂಪಕ, ಉಪಮಾನ ಮುಂತಾದ ಅಲಂಕಾರಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುವುದು, ಸೂಚ್ಯವಾಗಿ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ವ್ಯಕ್ತವಾಗು ವಂತೆ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಹೆಣೆಯುವುದು, ಸ್ವಲ್ಪದರಲ್ಲಿ ಸ್ವಾರಸ್ಯವನ್ನು ತುಂಬುವಂತಹ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳುವುದು, ಸಣ್ಣ ಮಾತುಗಳಲ್ಲಿ ದೊಡ್ಡ ಅರ್ಥ ಹುದುಗುವಂತೆ ಮಾಡು ವುದು—ಈ ತೆರನಾದ ಕೌಶಲದಿಂದ ಆಡುವ ಭಾಷೆಗೇ ಒಂದು ಬೆಡಗನ್ನೂ ಒಂದು ಸೊಗಸನ್ನೂ ತುಂಬಿ ಬಳಸಿದ್ದಾರೆ. ಮಾದರಿಗಾಗಿ ಕೆಲವನ್ನು ಈ ಕೆಳಗೆ ಕೊಟ್ಟಿದೆ.

'ನನ್ನ ಹೆಂಡತಿ ಅರ್ಧನಾರೀಶ್ವರನ ಅವತಾರ; ಆದರೆ ಒಂದು ಕಡೆ ಗಂಡಸು ಒಂದು ಕಡೆ ಹೆಂಗಸಲ್ಲ; ಒಳಗೆ ಗಂಡಸು ಮೇಲೆ ಹೆಂಗಸು, ಅವರಲ್ಲಿ ಪುರುಷ ಭಾಗವು ಹೊದ್ದುಕೊಂಡಿರುವುದು ಗಜ ಚರ್ಮವಲ್ಲ. ಗಾರ್ದಭ ಚರ್ಮ, ಕೈಯಲ್ಲಿ ಹಾವು, ಗಂಟಲಲ್ಲಿ ವಿಷ ಇವೆಲ್ಲಾ ಸಮ' 'ಬಂಗಾರವನ್ನು ಕಾಯಿಸಿದರೆ ಅದಕ್ಕೆ ಹೆಚ್ಚು ಬಣ್ಣ ಬರುತ್ತೆ; ತಟ್ಟದರೆ ಹೊಳೆಯುವ ತಗಡಾಗುತ್ತೆ, ಎಳೆದರೆ ತಂತಿಯಾಗುತ್ತೆ. ಆರೆ ಬಂಡೆಯನ್ನು ಕಾಯಿಸಿ ಹೊಡೆದರೆ.— ಪುಡಿ ಪುಡಿಯಾಗುತ್ತೆ. ಬೇಕಾದರೆ ಆರೆ ಬಂಡೆಯನ್ನಿಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬೇಕು; ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಸುಮ್ಮನಿರಬೇಕು. ಅದು ಪುಡಿ ಯಾಗಲಿ–ಯಾವ ಉಪಯೋಗವೂ ಇಲ್ಲದೇ ಹೋಗಲಿ ಎನ್ನುವ ಹಾಗಿದ್ದರೆ, ಕಾಯಿಸಿ ಕುಟ್ಟಿ ಏನು ಬೇಕಾದರೂ ಮಾಡಬಹುದು.' 'ಅವರ ಮನೆತನವು ಈಗ ಸಿಡಿಲು ಬಡಿದ ಮರದಂತೆ ಎಲ್ಲಾ ಬೋಳಾಗಿ ಎಲ್ಲೋ ಒಂದು ಕುಡಿ ಅಂಟ ಕೊಂಡಿದೆ ' ' ಶರತ್ಕಾಲದ ಬೆಳುದಿಂಗಳಲ್ಲಿ ತಳತಳನೆ ಹೊಳೆಯುತ್ತ ಶಾಂತವಾಗಿ ಪ್ರವಹಿಸುವ ನದಿಯಂತೆ ಆ ಸಂಸಾರವು ನಡೆಯುತ್ತಿತ್ತು.' 'ಒಳಗೆ ಕೂಡಿ ಬೀಗ ಹಾಕಿದ್ದ ದುಃಖಕ್ಕೆ ಬಾಗಿಲು ತೆಗೆದುಕೊಟ್ಟಂತಾಯಿತು.' 'ಹಾಲು ಕುಡಿದ ಬೆಕ್ಕುಗಳಂತೆ ನಾಲಗೆಯಿಂದ ತುಟಗಳನ್ನು ಸವರಿಕೊಳ್ಳುತ್ತ ಹೊಸ ಜೀವ ಬಂದವರಂತೆ ಹೊರಟಿವು''ನನ್ನ ತಂಗಿಯು ಅದೃಷ್ಟವಂತೆಯಲ್ಲ. ಅವಳ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಅರುಣೋದಯವಾಗಿ ಸೂರ್ಯನು ಹುಟ್ಟುವ ಸೂಚನೆಗಳು ಕಂಡು ಅಕಸ್ಕ್ಯಾತ್ತಾಗಿ ಮಧ್ಯರಾತ್ರಿ ಬಂದು ಬಿಟ್ಟತು.' 'ಅಳುವನ್ನಾದರೂ ಕೇಳಬಹುದು ಈ ಸೊರಗಾಟವನ್ನು ನೋಡುವುದು ಕಷ್ಟ. ಹೂವನ್ನು ಹರಿದಾದರೂ ಹಾಕಬಹುದು ಆದು ಕಂದಿ ಹೋಗುವುದನ್ನು ನೋಡುವುದು ಕಷ್ಟ ' ' ಅಡಿಗೆ ಮನೆ ಉಗ್ರಾಣ ನಡು ಮನೆ ಮಲಗುವ ಮನೆ ಎಲ್ಲಾ ಅದು ಒಂದು ಕೋಣೆಯೆ.' 'ಆಗಲಿ, ಆಗಲಿ; ನಾಗರಪಂಚಮಿಯ ಪೂಜೆಗೆ ಅನುಕೂಲವಾಯಿತು; ಜೀವದ ಹಾವೇ ಸಿಕ್ಕಿದ ಹಾಗಾ ಯಿತು.' ' ಅವನ ಸ್ಥಿ ತಿಯನ್ನು ನೋಡಿದರೆ ನಾಲ್ಕನೇ ಐದನೇ ತರಗತಿಗಳ ಗಾಡಿಗಳು ಇಲ್ಲದ್ದ ರಿಂದ ಮೂರನೇ ತರಗತಿಯಲ್ಲಿ ಹೋಗುತ್ತಿರುವಂತಿತ್ತು: ಅಷ್ಟು ಬಡವನಾಗಿ ಕಾಣುತ್ತಿದ್ದನು. ಹಾಕಿಕೊಂಡಿದ್ದು ಒಂದು ಚೆಕ್ಕಿನ ಕೋಟು; ಅದು ಹರಿದು ಹೋಗಿ ಅದರಿಂದ ಮುಚ್ಚುವ ಶರೀರ ಭಾಗಕ್ಕಿಂತಲೂ ಕಾಣುತ್ತಿದ್ದ ಭಾಗವೇ ಹೆಚ್ಚಾಗಿತ್ತು. ಪಂಚೆಯೂ ಅದರ ಅಣ್ಣ ತಮ್ಮನೆಯೇ' ಎಷ್ಟು ಅರ್ಜಿ ಬರೆಯಲಿ ದೇವರು!....ಇಷ್ಟು ಕಾಗದದಲ್ಲಿ ರಾಮನಾಮವನ್ನು ಬರೆದು ಹಾಕಿದ್ದರೆ, ರಾಮ ನಮ್ಮಪ್ಪ, ಈ ಕಷ್ಟ ಪಾರುಮಾಡಿ ತನ್ನ ಪಾದವನ್ನಾದರೂ ಸೇರಿಸಿಕೊಂಡು ಬಿಡುತ್ತಿದ್ದ.' 'ಮದುವೆ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಲಗ್ನಪತ್ರಿಕೆಗಳನ್ನು ಕೂಡಿಟ್ಟರೆ— <mark>ಒಂದೊಂದು ವ</mark>ರ್ಷವೂ ಒಂದೊಂದು ಸೋಮವಾರ ಅಮಾವಾಸ್ಯೆಯ ಅಶ್ವತ್ಥ ಪ್ರದ ಕ್ಷಿಣೆಗೆ ಹಾಕಬಹುದು' ' ಊರಲ್ಲಿ ಕೋತಿಗಳ ಕಾಟದಿಂದ ಮನೆಗಳೆಲ್ಲವೊ ಒಂದರಿ ಗಳಾಗಿದ್ದ ವು.' 'ಕೊಂಡುಕೊಳ್ಳಬೇಕೆಂದರೂ ಊರಿನಲ್ಲಿ ಒಂದು ತಿಂಡಿಯ ಅಂಗಡಿ

ಯಿಲ್ಲ; ಕೊಂಡುಕೊಂಡರೆ ಕಾಸಿಗೆ ಒಂದು ಪೆಪ್ಪರ್ಮೆಂಟು. ಅದೂ ಊರೆಲ್ಲಾ ಹುಡುಕಿದರೆ ಒಂದು ನೂರು ನೂರೈವತ್ತು ಪೆಪ್ಪರಮೆಂಟು ಸಿಕ್ಕೀತು.' 'ರಿಪೀಟರ್ ಅಲಾರಂ ಟೈಂಪೀಸಿನಂತೆ ಅರ್ಧರ್ಧ ನಿಮಿಷ ಬಿಟ್ಟು ಬಿಟ್ಟು ಅದೇ ವಿಕಾರವಾದ ಕಿರಿಚಲು '' ಪುಕ್ಕಲು ಎಂದು ಇತರರನ್ನು ಅಲ್ಲಗಳೆದವಳು ತಾನೇ ನಿಂತ ಕಡೆಯಲ್ಲಿಯೇ ನೀರು ನೀರಾದಳು ' 'ಆಕೆ ಮಾತಿನವಳಲ್ಲ, ಕೆಲಸದವಳು; ಆದ್ದರಿಂದ ಮಾತು ಅಲ್ಲಿಗೇ ನಿಂತಿತು.' 'ಒಂದು ಕಡೆ ಕದೀಮ ಶಾನುಭೋಗ, ಇನ್ನೊಂದು ಕಡೆ ಘಾಟ ಅಮಲ್ದಾರ ಇವರ ಮಧ್ಯೆ ಡೆಪ್ಯುಟಕಮೀಷನರು ಕತ್ತರಿಯ ಮಧ್ಯೆ ಅಡಿಕೆ ಸಿಕ್ಕಿ ನರಳುವ ಹಾಗೆ ನರಳುತ್ತಿದ್ದರು; ಮಾನದಿಂದ ತಪ್ಪಿಸಿಕೊಂಡರೆ ಸಾಕೆಂದು ಕಾಲ ತಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದರು. ಆದರೆ ಹಲ್ಲಿಗೆ ಕಲ್ಲು ಸಿಕ್ಕಿದಹಾಗೆ, ಕತ್ತರಿಗೆ ಗೋಟು ಸಿಕ್ಕಿದರೆ, ಗೋಟನಲ್ಲಿ ಕತ್ತರಿ ಸಿಕ್ಕಿಕೊಂಡು ಕತ್ತರಿಯ ಬಾಯಿ ಹೋಗುತ್ತದೆ. ಹಾಗಾಯಿತು ಈಗ' 'ಮತ್ತೆ ಇನ್ನೂ ಒಬ್ಬೊಬ್ಬರ ಮನೆಯ ಅನ್ನ ಸೋಡಬೇಕು:—ಕೆಳಗೆ ಅಂಗಾರ, ಮೇಲೆ ಮಂತ್ರಾಕ್ಷತೆ, ಮಧ್ಯ ಗೋಪೀಚಂದನ ಅನ್ನುವ ಹಾಗೆ ಇರುತ್ತೆ.'

٤

ಶ್ರೀಪತಿಯ ಕಥೆಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣಬರುವ ಇನ್ನೊಂದು ವಿಶೇಷವನ್ನು ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ನೆನೆಯಬಹುದು. ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಕಷ್ಟವಿದೆ, ಕ್ಲೇಶವಿದೆ, ಕಾರ್ಪಣ್ಯವಿದೆ; ಒಂದು ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಸುಖ, ಸಂತೋಷಗಳಿಗಿಂತ ಹಿಗ್ಗು ನೆಮ್ಮದಿಗಳಿಗಿಂತ ದುಃಖ, ದಂದುಗ, ದುರಂತಗಳೇ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಹೆಚ್ಚು. ಶ್ರೀಪತಿಯ ಕಥೆಗಳಲ್ಲಿ ಕೂಡ ಜೀವನದ ಕಸಮುಸುರೆಗಳ ಕಷ್ಟ ಕಾರ್ಪಣ್ಯಗಳ ಚಿತ್ರಗಳೇ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಬಂದಿವೆ. ಆದರೆ ಶ್ರೀಯುತರು ಸ್ವಭಾವತಃ ರಸಿಕರೂ ಭಾವುಕರೂ ಆಗಿರುವುದರಿಂದ ಈ ಸಂಕಟಪರಂಪರೆಗಳನ್ನು ಸೌಮ್ಯಗೊಳಿಸುವ ನಯವೂ ಸುಂದರವೂ ಶುಭ್ರವೂ ತಿಳಿಯೂ ಆದ ಒಂದು ಸಹಜಹಾಸ್ಯದ ಆವರಣವನ್ನು ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಕಥೆಗಳಲ್ಲಿ ತಂದಿದ್ದಾರೆ. ಜೊತೆಗೆ ನವುರಾದ ವಿನೋದ ಶೀಲ ತಾನೆ ತಾನಾಗಿ ಬುಗ್ಗೆ ಯಾಡುವ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಕೆಲವು ಕಥೆಗಳನ್ನು ಬರೆದಿದ್ದಾರೆ. ಆಗ್ಗದ ಮದುವೆ ' 'ಗೋಟನಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕಿಕೊಂಡ ಕತ್ತರಿ ' ಈ ಎರಡು ಕಥೆಗಳೂ ಶುದ್ಧವಾದ ಹಾಸ್ಯಕ್ಕೆ ಉತ್ತಮವಾದ ಉದಾಹರಣೆಗಳಾಗಿವೆ. ಈ ಕಥೆಗಳಲ್ಲಿ ಉದ್ದ ಕ್ಕೂ ಅಂತರಗಂಗೆಯಾಗಿ ಹರಿಯುವ ಹಾಸ್ಯದ ಸವಿಯನ್ನು ಓದಿಯೇ ಅನು ಭವಿಸಬೇಕು.

00

ಕೊನೆಯದಾಗಿ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರ ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಕಾಣಬರುವ ಸಂವಾದ ಚಾತುರ್ಯ ವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಪ್ರಶಂಸಿಸಬಹುದು. ಕಥೆಯಲ್ಲಿಯಾಗಲಿ ಕಾದಂಬರಿಯಲ್ಲಿಯಾಗಲಿ ಸಂವಾದ ಬಹುಮುಖ್ಯವಾದ ಮತ್ತು ಸ್ವಾರಸ್ಯವಾದ ಒಂದು ಅಂಗವಾಗಿರು ತ್ತದೆ. ಪಾತ್ರಗಳ ಗುಣಶೀಲಗಳ ಆವಿಷ್ಕಾರಕ್ಕೆ ಸಂವಾದ ಉತ್ತಮವಾದ ಒಂದು

ಸಾಧನ. ರಸದ ಪರಿಪೋಷಣೆಗೂ ನಡೆದ ಘಟನೆಯ ನಿರೂಪಣೆಗೂ ಸಂವಾದ ಸುಂದರವಾದ ವಿಧಾನವಾಗಿದೆ. ಇಂತಹ ಸಂವಾದವನ್ನು ಯಶಸ್ವಿಯಾಗಿ ನಿರ್ವಹಿಸು ವವರು ಮಾತ್ರ ವಿರಳ. ಶ್ರೀ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರು ಇಂತಹ ವಿರಳ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳಲ್ಲಿ ಒಬ್ಬರಾಗಿದ್ದಾರೆ. ಅವರ ಅನೇಕ ಕಥೆಗಳು ಸ್ವಾರಸ್ಯವಾಗಿರುವುದಕ್ಕೆ ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಬರುವ ಸಂವಾದವೂ ಮುಖ್ಯವಾದ ಕಾರಣವಾಗಿದೆ." ಸಂವಾದವೇ ಮುಖ್ಯವಾಗಿರುವ ಒಂದೆರಡು ಕಥೆಗಳನ್ನು ಮಾತ್ರ ನಿದರ್ಶನಾರ್ಥವಾಗಿ ಇಲ್ಲಿ ನೋಡಬಹುದು. ಸುಂದರ ವಾದ ಗದ್ಯ ಭಾವಗೀತೆಯಂತಿರುವ 'ನಾಗರ ಪಂಚಮಿ'ಯಲ್ಲಿ ಮೊದಲ ಎರಡು **ವು**ಟದ ಪೀಠಿಕೆ ಬಿಟ್ಟರೆ ಉಳಿದದ್ದೆಲ್ಲ ಅಣ್ಣ ತಂಗಿಯರ ಸಂವಾದವಾಗಿ ನಿರೂಪಣೆ ಗೊಂಡಿದೆ. ' ಹುಚ್ಚೋ ಅಲ್ಲವೋ ' ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಕಥೆಯ ಮೊದಲ ಐದು ಪುಟಗಳ ಬಳಿಕ ಮುಂದಿನ ಕಥೆ ಹೆಡ್ ಗುಮಾಸ್ತ್ರರು ನರಸಿಂಗರಾಯರಿಗೂ ಉಪಾಧ್ಯಾಯರಿಗೂ ನಡೆದ ಮಾತನ್ನು ಅದೇ ಉಪಾಧ್ಯಾಯರು ರೈಲಿನಲ್ಲಿ ಕಥೆಗಾರರಿಗೆ ಮರಳಿ ನಿವೇದಿಸಿ ದಂತೆ ನಿರೂಪಣೆಗೊಂಡಿದೆ. 'ಅತ್ತೆ'ಯನ್ನುವ ವ್ಯಕ್ತಿಚಿತ್ರದ ಅಥವಾ ಮನೋ ಧರ್ಮಚಿತ್ರದ ಬಹುಭಾಗ ತಾಯಿ-ಮಗ, ಗಂಡ-ಹೆಂಡತಿ, ತಾಯಿ-ಮಗಳು, ಅತ್ತೆ-ಸೊಸೆ ಇವರುಗಳಿಗೆ ಪರಸ್ಪ್ರರ ನಡೆದ ಸಂವಾದವಾಗಿ ಪ್ರತಿಪಾದಿತವಾಗಿದೆ. 'ಊಟದಲ್ಲಿ ಉಪಚಾರ 'ದ ಗಂಡ ಹೆಂಡಿರ ಸಂವಾದ, ಸಂವಾದಕ್ಕೆ ಉತ್ತಮವಾದ ಮಾದರಿ. ಎಂಟೂವರೆ ಪುಟದ ಈ ಗಂಡ ಹೆಂಡಿರ ಮಾತು ತುಂಬ ಸಹಜವಾಗಿದೆ, ಸ್ವಾರಸ್ಯ ವಾಗಿದೆ. ಇವರಲ್ಲಿ ಒಬ್ಬೊಬ್ಬರು ಆಡುವ ಮಾತೂ ಅವರವರ ಶೀಲಕ್ಕೆ ಚೆನ್ನಾಗಿ ಕನ್ನಡಿ ಹಿಡಿಯುತ್ತದೆ. ಊಟಕ್ಕೆ ಕುಳಿತ ಗಂಡ ಊಟ ಮುಗಿಸಿ ಏಳುತ್ತಾನೆ. ಹೆಂಡತಿ ಎಂಜಲು ಗೋಮ ಹಾಕುತ್ತಾಳೆ. ಈ ನಡುವೆ ನಡೆದ ಮಾತು ಎಂಟೂವರೆ ಪುಟಗಳಿಗೆ ಹರಡಿದೆ. ಆದರೂ ಮಾತು ನೀರು ನೀರಲ್ಲ; ತುಂಬ ಮಾರ್ಮಿಕವಾದದ್ದು. 'ಗುರುಗಳ ಮಹಿಮೆ' ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಈ ಕೊನೆಯಿಂದ ಆ ಕೊನೆಯವರೆಗೆ

' ಗುರುಗಳ ಮಹಿಮೆ ' ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಈ ಕೊನೆಯಿಂದ ಆ ಕೊನೆಯವರೆಗೆ ಸಂವಾದದಲ್ಲಿಯೇ ಸಾಗುತ್ತದೆ. ಕಥೆ, ಪಾತ್ರ, ತತ್ತ್ವ—ಈ ಮೂರೂ ಬಹಳ ಸೊಗ ಸಾಗಿ ಪರಿಚಯವಾಗುವಂತೆ ಸಂಭಾಷಣೆಯನ್ನು ಅಳವಡಿಸಲಾಗಿದೆ. ತಾಯಿಯ ಸಂಕಟ, ಗುರುಗಳ ಸಂತಯಿಕೆ ಇವುಗಳ ಇರುಕಿನಲ್ಲಿ ಕಥೆ ಕಾಣುವುದು ಕಷ್ಟವಾದೀ ತೆಂದು ಅದರ ಸಂಗ್ರಹವನ್ನು ಸಣ್ಣ ಅಕ್ಷರಗಳಲ್ಲಿ ಒಂಬತ್ತು ಪಂಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಕಥೆಯ ಮೊದಲಿಗೆ ಕೊಡಲಾಗಿದೆ. ಮುಂದಿನ ಸಂವಾದದಲ್ಲಿ ಆ ಕಥೆ ವಿವರ ವಿವರವಾಗಿ ಸುರುಳಿ ಬಿಚ್ಚಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಈ ಸಂವಾದದಲ್ಲಿ ಅಜ್ಜ್ಗಳೂ, ಆಶಾಪರಳೂ, ಅಹಂಕಾರ ಮಮಕಾರಗಳ ಸುಳಿಯಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕಿದವಳೂ ಅಸಹನ ಶೀಲಳೂ ಸ್ವಾರ್ಥಳೂ ಆದ ಹೆಂಗಸಿನ ಚಿತ್ರದ ಎದುರಿನಲ್ಲಿ ಪರಮ ಸಾತ್ವಿಕರೂ ಪರಮ ಶಾಂತರೂ ಪರಮ ಸಂಯ ಮಿಗಳೂ ವೇದೋಪನಿಷತ್ತುಗಳ ಅಂತರಾರ್ಥವನ್ನು ಮನನಮಾಡಿ ಗ್ರಹಿಸಿದ ಮಹಾ ಮಹಿಮರೂ ಜೀವಕೋಟೆಯ ಭೂತ ಭವಿಷ್ಯದ್ವರ್ತಮಾನಗಳ ರಹಸ್ಯವನ್ನು ಬಲ್ಲ ವರೂ ಆದ ಗುರುಗಳ ಚಿತ್ರವನ್ನು ಕಥೆಗಾರರು ಬಿಡಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಹದಿನೈದು ಪುಟಗಳ

ಈ ಕಥೆ ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಗುರು-ತಾಯಿ ಈ ಎರಡು ಪಾತ್ರಗಳ ಸಂಭಾಷಣೆ ಯಲ್ಲಿಯೇ ಸಾಗುತ್ತದೆ. ಪ್ರಶ್ನೆ, ದುಃಖನಿವೇದನ, ಸಂಕಟದ ಆವಿಷ್ಕರಣ, ಸಕಾಮ ಭಕ್ತಿ, ಇಷ್ಟಾರ್ಥಕ್ಕಾಗಿ ಪ್ರಾರ್ಥನೆ-ಇವು ಮೇಲಿಂದ ಮೇಲೆ ತಾಯಿಯ ಮಾತಿ ನಲ್ಲಿಯೂ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಮರುಪ್ರಶ್ನೆ, ಸಂಕಟಕ್ಕೆ ಸಮಾಧಾನ, ದೃಷ್ಟಾಂತದ ಮೂಲಕ ಉಪದೇಶ, ಕರ್ಮರಹಸ್ಯದ ವಿವರಣೆ ಇವು ಮೇಲಿಂದ ಮೇಲೆ ಗುರುವಿನ ಮಾತಿ ನಲ್ಲಿಯೂ ಕಾಣಬರುತ್ತವೆ. ನಿಗೂಢವಾದ ತತ್ತ್ವರಹಸ್ಯವೊಂದನ್ನು ಕಥೆಗಾರರು ಅತ್ಯಂತ ಮನೋಜ್ಞವಾಗಿ ಪರಿಣಾಮಕಾರಿಯಾಗಿ ಇಲ್ಲಿ ನಿರೂಪಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರ ಕಥನ ಕೌಶಲಕ್ಕೆ ಈ ಒಂದು ಕಥೆ ಸಾಕು.

## 00

ಈ ಸಣ್ಣ ಅವಲೋಕನದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ವಿವರಿಸುವುದು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲವೆಂದು ಮೊದಲೇ ಹೇಳಿದೆ. ಇಷ್ಟು ಮಾತ್ರ ಹೇಳಿ ಲೇಖನಿಯನ್ನು ಕೆಳಗಿಡುತ್ತೇನೆ. ಶ್ರೀಪತಿಯ ಕಥೆಗಳನ್ನು ಓದಿದ ಪಾಠಕನು ವಿಚಾರಪರನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಈ ವಿಚಾರಪರತೆ ತನಗೇ ಗೊತ್ತಿಲ್ಲದಂತೆ ತನ್ನಲ್ಲಿ ನಡೆಯಲು ಮೊದಲಾಗಿ ತನ್ನ ಮನಸ್ಸಿಗೆ ಉತ್ತಮವಾದ ಒಂದು ಸಂಸ್ಕಾರವನ್ನು ತಂದು ಕೊಡುತ್ತದೆ. ಮನುಷ್ಯನಿಗೆ ಇದ ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಿನ ಲಾಭ ತಾನೆ ಯಾವುದಿದೆ! ಸಾಹಿತ್ಯ ತಾನೆ ಇದಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಿನದೇನನ್ನು ಮಾಡೀತು!

ಎಸ್. ವಿ. ಪರಮೇಶ್ವರಭಟ್ಟ.

## ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕ

ಒಂದು ಪ್ರದೇಶದ ಸಂಸ್ಥೃತಿಯನ್ನು ಅರಿತುಕೊಳ್ಳುವುದರಲ್ಲಿ ಅಲ್ಲಿಯ ಭಾಷೆ ಮತ್ತು ಆ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಬರೆದ ಗ್ರಂಧಗಳು ಬಹಳ ಸಹಾಯಮಾಡುತ್ತವೆ. ಯಾವ ಭಾಷೆಯಾದರೂ ಸರ್ವಾಂಗಪರಿಪುಷ್ಟ್ರಿಯನ್ನು ಹೊಂದಬೇಕಾದರೆ ಕೇನಲ ಸಾಹಿತ್ಯ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲದೆ ಶಾಸ್ತ್ರಗ್ರಂಧಗಳೂ ಆ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟುವುದು ಆವಶ್ಯಕ. ಭಾರತದ ಪ್ರಾದೇಶಿಕ ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿ ಸಾಹಿತ್ಯಗ್ರಂಥಗಳೇ ಹೆಚ್ಚಿಗೆ ಬೆಳೆದು ಬರಲು ಶಾಸ್ತ್ರಜ್ಞಾನ ಕ್ಕಾಗಿ ಸಂಸ್ಕೃತವನ್ನು ಶರಣುಹೋಗುವುದು ಪರಂಪರಾಗತವಾದದ್ದೇ ಕಾರಣ. ಆದರೂ ಆಗೀಗ ಸಾಹಿತ್ಯವಿಮರ್ಶಿ, ವ್ಯಾಕರಣ, ಛಂದಸ್ಸು, ಅಲಂಕಾರಗಳಿಗೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದ ಗ್ರಂಥಗಳು ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಉದಯಿಸುತ್ತ ಬಂದಿವೆ. ಕನ್ನಡದ ಹೊಸ ಯುಗದಲ್ಲಿ ಈ ಜಾತಿಗೆ ಸೇರುವ ಒಂದು ಅತ್ಯುತ್ತಮ ಗ್ರಂಥವೆಂದರೆ ಪೂಜ್ಯ ಎ. ಆರ್. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ 'ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕ.' ಭಾರತೀಯ ದೃಶ್ಯಕಾವ್ಯಗಳ ಬಗ್ಗೆ ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳುವಲ್ಲಿ ಮೊದಲು ಬರುವುದು ಭರತನ ನಾಟ್ಯಶಾಸ್ತ್ರ. ಅಲ್ಲಿಂದ ಹಿಡಿದು ಅನಂತರ ಬಂದ ದಶರೂಪಕ, ಭಾವಪ್ರಕಾಶನ, ಪ್ರತಾಪರುದ್ರೀಯ, **ಏಕಾವಳಿ,** ಸಾಹಿತ್ಯದರ್ಪಣ ಮುಂತಾದ ಹಲವಾರು ಗ್ರಂಥಗಳನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸಿದ ಮಹಾಸಂಡಿತರಾದ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ನಾಟ್ಯದ ಮೇಲಣ ತಮ್ಮ ಜ್ಞಾನಕೋಶದ ಸಾರವನ್ನು ಕನ್ನಡ ನಾಟ್ಯರಸಿಕರ ಅಭಿರುಚಿ ವಿಕಾಸದ ಸಲುವಾಗಿ 'ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕ'ವೆಂಬ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ ಭಟ್ಟ ಇಳಿಸಿಕೊಟ್ಟದ್ದಾರೆ.

'ಸಲಕ್ಷಣಸರ್ವಗಾತ್ರ' ವಾದ ಪ್ರಸ್ತುತಗ್ರಂಥದ ಒಂದನೆಯ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕದ ಸ್ವರೂಪ ಮತ್ತು ಉತ್ಪತ್ತಿಗಳನ್ನೂ ಎರಡನೆಯದರಲ್ಲಿ ಉಚ್ಛ್ರಾಯಕಾಲವನ್ನೂ ಮೂರನೆಯದರಲ್ಲಿ ಮಧೈಮ ಕಾಲವನ್ನೂ ನಾಲ್ಕನೆಯ ದರಲ್ಲಿ ಕ್ಷ್ಮೀಣಕಾಲವನ್ನೂ ವಿಶದಪಡಿಸಲಾಗಿದೆ. ಈಗ ತಿಳಿದು ಬಂದಿರುವ ಸಂಸ್ಕೃತ ರೂಪಕಗಳ ಅಕಾರಾದಿಯನ್ನು ಐದನೆಯ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ಅನುಬಂಧವಾಗಿ ಕೊಡಲಾಗಿದೆ.

ನಾಟ್ಯಸ್ವರೂಪವನ್ನು ವಿವರಿಸುತ್ತ ನೃತ್ತ, ನೃತ್ಯ, ನಾಟ್ಯಗಳ ಭೇದವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಈ ನಾಟ್ಯಕ್ಕೆ ರೂಪ ಅಥವಾ ರೂಪಕವೆಂಬುದು ಜಾತಿವಾಚಕ. ಈ ರೂಪಕಭೇದಗಳನ್ನೇ ನಾವಿಂದು ನಾಟಕವೆಂದು ರೂಢಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳುತ್ತೇವೆ. ಮೂಲತಃ 'ನಾಟಕ' ರೂಪಕ ಜಾತಿಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ವಿಶಿಷ್ಟ ರೀತಿಯ ಕೃತಿ. ಪ್ರೇಕ್ಷಕರಿಗೆ ರಸಾನುಭವವುಂಟಾಗುವುದೇ ರೂಪಕಾಭಿನಯದ ಫಲ. ಈ ಸಿದ್ಧಿಗಾಗಿ ಆಂಗಿಕ, ವಾಚಿಕ, ಆಹಾರ್ಯ, ಸಾತ್ವಿಕಗಳೆಂಬ ನಾಲ್ಕು ಬಗೆಯ ಅಭಿನಯವನ್ನು ರೂಪಕ ಅಳವಡಿಸಿಕೊಂಡಿದೆ. ನಾಟಕದಲ್ಲಿಯ ' ಅವಸ್ಥಾ ನುಕರಣ ' ವನ್ನು ಉಲ್ಲೇ ಖಿಸಿ, ವಿವಿಧ ಲಕ್ಷಣಕಾರರು ಹೇಗೆ ನಾಟ್ಯಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಒಂದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ,

ಹೇಳುತ್ತ ಬಂದಿದ್ದರೂ ವಸ್ತುಸ್ಥಿ ತಿಯಲ್ಲಿ ಅದು ಕ್ರಮವಾಗಿ ಮಾರ್ಪಡುತ್ತ ಬಂದಂತೆ ಊಹಿಸಲು ಅವಕಾಶನಿದೆ ಎಂದು ಅಭಿಸ್ರಾಯಪಟ್ಟಿರುವುದು ಗಮನಾರ್ಹವಾಗಿದೆ.

ಕೇವಲ ಲೋಕವೃತ್ತದ ಅನುಕರಣ (Imitation, Mimicry) ಅಕ್ಷರಶಃ ನಡೆದಲ್ಲಿ ಅದು ನಾಟಕಾಭಿನಯವೆನಿಸದೆಂಬುದು ಇಲ್ಲಿ ಅಧ್ಯಾಹೃತ. ನಾಟಕದಲ್ಲಿ 'ರಸೋತ್ಪತ್ತಿಗೆ ನೃತ್ಯಗೀತಗಳು ಪರಿಪೋಷಕಗಳಾಗಬಹುದು; ಆದರೆ ಆವಶ್ಯಕ ವಾಗಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ' ಎಂದಿರುವುದರಿಂದ ನಾಟಕವು ಭಾವವ್ಯಂಜನೆಗೆ ವ್ಯಾವಹಾರಿಕ ಸಾಧನಗಳನ್ನಲ್ಲದೆ ಇತರ ಕಲೆಗಳ ಸಹಾಯವನ್ನೂ ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳುವುದು ಸುಸ್ಪಷ್ಟ. ಯಾವ ಕಲಾಕೃತಿಯೇ ಆಗಲಿ ರಸಿಕನ ಮನಸ್ಸನ್ನು ರಸಾವಸ್ಥೆಗೆ ಮುಟ್ಟಿಸಲು ಬಳಸಿ ಕೊಳ್ಳುವ ಕಾರಣ ಸಾಮಗ್ರಿಗಳಲ್ಲಿ ವ್ಯವಹಾರ ಸಾಧಾರಣ ಸಾಧನಗಳಲ್ಲದೆ ವಿಶಿಷ್ಟ ಸಾಧನಗಳನ್ನೂ ಒಳಗೊಳ್ಳಬಹುದು. ಆದುದರಿಂದ ಕಲಾಕೃತಿ ಕೇವಲ ಯಥಾ ನಕಲು ಮಾಡುವ ಪ್ರತಿಕೃತಿಯಲ್ಲ; ನಮ್ಮ ವ್ಯವಹಾರ ಜೀವನದಲ್ಲಿಯ ಸನ್ನಿವೇಶ, ಸಂಗತಿ, ವ್ಯಕ್ತಿ, ಭಾವಗಳ ಕಾರ್ಬನ್ ಕಾಪಿಯಲ್ಲ. ಅದರಿಂದಲೇ ರಸವು ಲೌಕಿಕವಾದ ಮಾನ ಸಿಕ ಸಂವೇದನೆಗಳಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನ ಎನ್ನಲಾಗಿದೆ. ಲೌಕಿಕ ಸಾಧನಗಳೂ ಕವಿಪ್ರತಿಭೆಯ ಬಲದಿಂದ ರಸನಿಷ್ಪಾದಕ ಕಾರಣ ಸಾಮಗ್ರಿಗಳಾಗುತ್ತವೆ.

ಭರತನು ಶಾಂತರಸವನ್ನು ಹೇಳದಿರಲು ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಅದನ್ನು ವ್ಯಂಜಿಸುವುದು ಆಸಾಧ್ಯೆ ಎಂದು ಆತನು ತಿಳಿದುದು ಕಾರಣವಾಗಿರಬಹುದು. ಆದರೆ ಶಿ**ಲ್ಪ, ಚಿತ್ರ** ಗಳಲ್ಲಿ ಶಾಂತತೆಯನ್ನು ಮೂಡಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗಿರುವಾಗ, ವರ್ಣಾತ್ಮಕ ಶಬ್ದಗಳಿಂದ ಅದನ್ನು ಸೂಚಿಸಲು ಬರುವಾಗ ಅವುಗಳಷ್ಟೇ ಸ್ಥೂಲ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಬಳಸುವ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಅದೇಕೆ ಅಸಾಧ್ಯ ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ಉತ್ತರಕ್ಕಾಗಿ ದಾರಿಕಾಯುತ್ತದೆ. ' ಕನ್ನಡ ಕೈಪಿಡಿ' ಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವಂತೆ ನಾಟ್ಯದಲ್ಲಿ ಅಭಿನಯವೇ ಪ್ರಧಾನವಾದ್ದರಿಂದ, ಅನು ಭಾವಗಳೇ ಇಲ್ಲದೆ, ಅಥವಾ ಇದ್ದ ರೂ ಸೂಕ್ಷ್ಮವಾಗಿಯೂ ಅಲ್ಪ ವಾಗಿಯೂ ಇರುವ, ಶಾಂತವನ್ನು ಅಭಿನಯಿಸಿ ತೋರಿಸುವುದು ಕಷ್ಟೆ. ಅಲ್ಲದೆ ಇದರಿಂದ ಭಾವಾಂತರ ಗಳು ಹುಟ್ಟುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಪಾಕ್ಷ್ಮಿಕಸತ್ಯವೆಂದು ಒಪ್ಪಬಹುದು. ಏಕೆಂದರೆ ಅಭಿನಯ ಚತುರ್ವಿಧ; ಅದರಲ್ಲಿ ನಟಶರೀರದ, ಸುತ್ತಲಿನ ಸನ್ನಿವೇಶದ ಮತ್ತು ಇತರ ಸಾಧನಗಳ ಮೂರ್ತತ್ವವೂ ಶ್ರವ್ಯಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿಯ ವಾಚಿಕಸಾಧನವೂ ಅಡಕ ವಾಗುತ್ತವೆ. ಅಲ್ಲವೆ, ಅದು ಅಂಗಿರಸವಾದಾಗ ಅದರಿಂದ ಭಾವಾಂತರಗಳು ಹುಟ್ಟು ವುದು ಅನವಶ್ಯ ಕ ಮತ್ತು ಅನಸೇಕ್ಷಣೀಯ. ಆದುದರಿಂದ ಶ್ರವ್ಯ ಕಾವ್ಯ ಕ್ಕೂ ಮೂರ್ತಿ ಶಿಲ್ಪಕ್ಕೂ ಶಾಂತತಿಯನ್ನು ನ್ಯಂಜಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವೆಂದಾದರೆ ದೃಶ್ಯದಲ್ಲಿ ಶಾಂತವನ್ನು ಪ್ರೀಕ್ಷಕನ ಮನಸ್ಸಿಗೆ ತರಲು ಅಸಾಧ್ಯವೆನ್ನಲಾಗದು ಎಂಬ ಮಾತು ನಮ್ಮಿದುರು ಬರುತ್ತದೆ. ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಪೂಜ್ಯ ತೀ. ನಂ. ಶ್ರೀಕಂಠಯ್ಯನವರು ತಮ್ಮ 'ಭಾರತೀಯ ಕಾವ್ಯಮಾಮಾಂಸೆ'ಯ ೪೧೭ ನೆಯ ಪುಟದಲ್ಲಿ 'ನಾಗಾನಂದ' ನಾಟಕದ ಉದಾಹರಣೆಯನ್ನೆ ತ್ತಿಕೊಂಡು ವಿವೇಚಿಸಿರುವುದನ್ನೂ ಅಡಿ ಟಪ್ಪುಣಿಯಲ್ಲಿ

'ಶಾಂತೋ ವಾಸ್ತು ವೀರೋ ವಾ….ದಯೋತ್ಸಾಹಸ್ಯ ವಿಷಯೇಷ್ವನಾಸ್ಥಾ ಧರ್ಮಾದಿಷು ನಿರ್ಬಂಧಃ, ಅನ್ಯತ್ರ ವಿಷಯನಿವೃತ್ತಿ: ಮೈತ್ರ್ಯಾದಿನಿರ್ಬಂಧ ಇತಿ ದಯೋತ್ಸಾಹಶಮಯೋಃ ನಾತೀವ ಭೇದಃ' ಎಂಬ ಶಿವರಾಮೋಕ್ತಿಯನ್ನು ಕೊಟ್ಟರುವುದನ್ನೂ ಗಮನಕ್ಕೆ ತಂದುಕೊಳ್ಳಬಹುದು.

ಪ್ರಸ್ತುತ ಗ್ರಂಥದ ೧೯ನೆಯ ಪುಟದಲ್ಲಿ ' ಆದರೆ ನಾಟಕವು ಗಾನನೃತ್ಯಮಯ ವಾಗಿರುವುದರಿಂದಲೂ, ಗದ್ಯಕ್ಕಿಂತ ಪದ್ಯವೇ, – ಓದುಪದ್ಯಕ್ಕಿಂತ ಹಾಡುಪದ್ಯವೇ – ಗಾನಕ್ಕೆ ಅನುರೂಪವಾದದ್ದ ರಿಂದಲೂ ನಾಟಕವು ಮೊದಲು, ಪೂರ್ತಿಯಾಗಲ್ಲದಿದ್ದ ರಿ ಬಹುಮಟ್ಟ ಗಾದರೂ, ಗಾನಯೋಗ್ಯವಾದ ಛಂದಸ್ಸಿ ನಿಂದಲೇ ರಚಿತವಾಗಿದ್ದಿ ರಬೇಕು-ಎಂದು ಊಹಿಸಬಹುದು...ಆದರೆ ಕಾಳಿದಾಸನ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯಾಗಲಿ, ಭವಭೂತಿಯ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯಾಗಲಿ ಪದ್ಯಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ಹಾಡಿ, ಕುಣಿಮ, ನಾಟಕವನ್ನು ಪ್ರಯೋ ಗಿಸುತ್ತಿದ್ದರೇ ಅಥವಾ ಯಾವ ವೃತ್ತವನ್ನು ಹಾಡುತ್ತಿದ್ದರು, ಯಾವುದನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದರು, ಎಂಬುದು ಗೊತ್ತಾಗುವುದಿಲ್ಲ 'ಎಂದಿದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಛಂದೋಬದ್ಧ ವಾಕ್ಯ ಗಳನ್ನು ನಾವಿಂದು ಗದ್ಯವನ್ನು ಓದುವಂತೆ ಓದುವ ಪದ್ಧತಿ ಹಿಂದಿತ್ತೇ ಎಂಬುದನ್ನು ನಿರ್ಣಯಿಸಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಅಂದರೆ ಓದುಪದ್ಯ, ಹಾಡುಪದ್ಯ ಅಧವಾ ಅಕಾಲ ಪದ್ಯ, ಸಕಾಲ ಪದ್ಯ ಎಂಬ ಭೇದವನ್ನಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಕೇವಲ ಸಕಾಲ ಪದ್ಯವನ್ನಷ್ಟೇ ಹಿಂದೆ ಹಾಡುತ್ತಿದ್ದರೇ ಎಂದು ಕೇಳಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಭಾಸಾದಿಗಳ ಯಾವ ನಾಟಕ ದಲ್ಲೂ ಸಕಾಲ ಪದ್ಯವನ್ನು ಉಪ್ದೇಶಪೂರ್ವಕವಾಗಿ ರಚಿಸಿದ್ದಕ್ಕೆ ನಿದರ್ಶನ ಕಂಡು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ವೃತ್ತವು ಅನುಷ್ಟುಪ್ ಆಗಿರಲಿ ಸ್ರಗ್ಭರಾಶಾರ್ದೊಲ ರೂಪದಲ್ಲಿರಲಿ ಆದು ಕಾಲಾನುಗುಣವಾಗಿ ರಚಿತವಾಗಿಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಮತ್ತು ಸಂಗೀತಗಾರ **ರಿಂದು ಅಕ್ಷ**ರ ವೃತ್ತಗಳಿಲ್ಲವನ್ನೂ ,ಹಾಡಿತೋರಿಸುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ವೃತ್ತಗಳ ಅಳತಿ ಗೇಯತ್ವನಿರ್ಣಾಯಕವೆನ್ನಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗದು; ಕೆಲ ವೃತ್ತಗಳು ಹಾಡಲು ಸುಲಭ, ಕೇಳಲು ಸರಳ, ಎಂಬಂಥ ಮಾತಸ್ಟನ್ನು ಆಡಬಹುದು ಎಂಬೀ ವಿಚಾರ ನಮಗೆದು ರಾಗುತ್ತದೆ.

'ಗದ್ಯ ಮೊದಲಿನಿಂದಲೂ ಇತ್ತೇ ಆಮೇಲೆ ಬಂತೇ?' ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಯೂ ನಿಚಾರಣೀಯ. ಭರತನು ಎಂದು ಅಭಿನಯದಲ್ಲಿ 'ವಾಚಿಕ'ವನ್ನು ಅಂಗವಾಗಿ ತೆಗೆದುಕೊಂಡನೋ ಅಂದೇ ಈ ಪ್ರಶ್ನೆ ನಿರ್ಣೀತವಾಗಿರಬೇಕು. ವಾಚಿಕವೆಂಬ ಪದಗ್ರಹಣದಿಂದ ಭರತ ಗದ್ಯ-ಪದ್ಯ ಅಥವಾ ಓದು-ಹಾಡುಗಳೆರಡನ್ನೂ ಅರ್ಥಯಿ ಸಿರಬಹುದೆಂದು ತರ್ಕಿಸಬಹುದು. ಕೇವಲ ಹಾಡಷ್ಟೇ ನಾಟಕದ ಸಾಹಿತ್ಯಾಂಶ ವಾಗಿದ್ದರೆ ವಾಚಿಕವೆಂಬ ವ್ಯಾಪಕ ಪದವನ್ನು ಬಳಸದೆ ಗೇಯವೆಂದೋ ಗೀತವೆಂದೋ ಛಂದೋಮಯವಾಣಿಯೆಂದೋ ಭರತನು ಉಲ್ಲೇಖಿಸುತ್ತಿದ್ದನು. ಅಥವಾ ವಾಚಿಕಕ್ಕೆ ಕೇವಲ ಗದ್ಯವೆಂಬ ಅರ್ಥವನ್ನೆಂದೂ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಆದುದರಿಂದ ಗದ್ಯ ಯಾವಾಗ ನಾಟಕವನ್ನು ಹೊಕ್ಕಿತೆಂಬುದಕ್ಕಿಂತ ಪದ್ಯ ಯಾವಾಗ ಹೊಕ್ಕಿತೆಂದು

ಕೇಳಿದರೆ ಒಮ್ಮೆ ನ್ಯಾಯವಾದೀತೆಂಬ ಸಂಪೇಹ ಉಂಟಾಗುವುದು ಸಹಜ. 'ವಾಚಿಕ' ಎಂದರೆ Verbal—ಶಾಬ್ದಿಕ ಎಂದೂ Message—ಸಂಪೇಶ ಎಂದೂ ಅರ್ಥವಾಗುತ್ತದೆ. ನಮಗೆ ಉಪಲಬ್ಭವಾದ ಎಲ್ಲ ಸಂಸ್ಕೃತರೂಪಕಗಳಲ್ಲೂ ಗದ್ಯ-ಪದ್ಯ ಗಳೆರಡೂ ಕಂಡು ಬಂದ ಪ್ರಸಂಗದಿಂದ 'ವಾಚಿಕ 'ದಲ್ಲಿ ಅವೆರಡೂ ಅಡಕವಾಗಿವೆ ಎನ್ನಲಡ್ಡಿಯಿಲ್ಲ. ಭರತನ ಕಾಲವಲ್ಲಿ ಮಾತು (Sing-song) ಅರೆವಾಡಾಗಿ ತ್ತೆನ್ನಲು ಆಧಾರವಿಲ್ಲ. ಸಂಸ್ಕೃತ ಪ್ರಾಕೃತಗಳನ್ನು ಪಾತ್ರ ಯೋಗ್ಯತಾನುಸಾರವಾಗಿ ಬಳಸಬೇಕೆಂಬ ಭರತನ ವಾಸ್ತ ವಿಕತಾಪ್ರಿಯತೆ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿರುವಾಗ ಮಾತಿನ ಗದ್ಯ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಯಧಾವತ್ತಾಗಿ ಬಳಸಬೇಕೆಂಬುದೇ 'ವಾಚಿಕ 'ದ ಅರ್ಥವಾಗುವುದು ನ್ಯಾಯ. ನೃತ್ಯ ನಾಟಕವಲ್ಲ , ಆದರೆ ಅದಕ್ಕೆ 'ವಾಚಿಕ ' ಸೇರಿ ನಾಟಕವಾದುದ ರಿಂದ, ಸಂಗೀತದ ಉಪಸ್ಥಿ ತಿಯ ಮೂಲಕ ಗೇಯವಾದ ಪದ್ಯವನ್ನು ಅದೇ ಕಾಲದಲ್ಲಿ 'ವಾಚಿಕ ' ಒಳಗೊಂಡಿತು ಎನ್ನಬಹುದು.

ಅಶ್ಚಘೋಷ, ಭಾಸ, ಕಾಳಿದಾಸ ಮುಂತಾದ ನಾಟಕಕಾರರ ನಾಟಕಗಳ ಬಗ್ಗೆ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಬರೆದ ವಿವರ್ತೆಯನ್ನು ಸೂಕ್ಷ್ಮವಾಗಿ ಪರಿಶೀಲಿಸಿದರೆ ಅವರ ಹೃದಯ ಭಾಸಪಕ್ಷವಾತಿಯಾಗಿದೆ ಎಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಸ್ವವಿಷಯವನ್ನು ಸ್ವಲ್ಪವೂ ಹೇಳದಿರುವ ಅವನ ದಾಕ್ಷ್ಮಿಣ್ಯ, ಅವನ ಪ್ರತಿಮಾನಾಟಕ ಮತ್ತು ಸ್ವಪ್ನವಾಸವ ದತ್ತ್ರಗಳಲ್ಲಿಯ ಪಾತ್ರಗಳ ನಯ, ನಾಗರಿಕತೆ, ಗಾಂಭೀರ್ಯ, ಮಾರ್ದವ ಮುಂತಾದ ಗುಣಗಳ ಆಕರ್ಷಕತೆ ವಿವರ್ಶಕರ ಹೃದಯವನ್ನು ಸೂರೆಗೊಂಡಂತೆ ತೋರುತ್ತದೆ. ೭೦-೭೧ನೆಯ ಪುಟಗಳಲ್ಲಿ ಅವರು ಸ್ವಪ್ನ ಸನ್ನಿವೇಶವನ್ನು ವಿವರಿಸುವಾಗ ವಾಸವ ದತ್ತಾ ವತ್ಸರಾಜರ ಪ್ರಣಯದ ಪಕ್ಷತೆಯನ್ನು ಮೆಚ್ಚಿ ಕೊಂಡಾಡಿರುವುದು ಹೃದ ಯಂಗಮವಾಗಿದೆ.

'ಇದರಲ್ಲಿ ವಾಸವದತ್ತಾ ವತ್ಸರಾಜರ ಪ್ರೇಮವು ಬಹು ಚೆನ್ನಾಗಿ ಚಿತ್ರಿತೆ ವಾಗಿದೆ; ಅವರು ಈಗ ತಾರುಣ್ಯ ಭರದಲ್ಲಿ ಗುರು ಹಿರಿಯರಿಗೆ ಹೇಳದೆ ಓಡಿಹೋದ ಅಂಧ ಪ್ರಣಯಿಗಳಲ್ಲ; ಅವರ ಪ್ರಣಯವು ತಿಳಿಯಾಗಿ ಮಧುರವಾಗಿ ಸ್ಥಿ ರವಾಗಿ ನಿಂತಿದೆ; ಅದನ್ನು ಯಾರೂ ಯಾವ ಕಾರಣದಿಂದಲೂ ಚಲಿಸುವಂತಿಲ್ಲ; ಅದು ಎಂಥ ಸ್ವಾರ್ಥತ್ಯಾಗ ಮಾಡಬಲ್ಲ ಪವಿತ್ರಪ್ರೇಮವೆಂಬುದನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಚೆನ್ನಾಗಿ ನೋಡ ಬಹುದು; ವತ್ಸರಾಜನು ಇಲ್ಲಿ ಅಂತಃಪುರದ ಪರಿಚಾರಿಕೆಯನ್ನು ಹುಡುಕಿಕೊಂಡು ಹೋಗುತ್ತಿರುವ ಧೀರಲಲಿತನಲ್ಲ; ಪದ್ಮಾವತಿಯಂಥ ಪರಮ ಸಾತ್ವಿಕಳೂ ಸುಂದರಿಯೂ ಯೌವನೆಯೂ ಆದ ಹೆಂಡತಿಯನ್ನು ಮದುವೆಯಾದರೆ ಅದು ಇತರರ ಬಲವಂತಕ್ಕೆ; ವಾಸವದತ್ತೆ ಸತ್ತು ಹೋಗಿದ್ದ ಳೆಂದು; ಅಂಥ ಒಳ್ಳೆಯ ಎರಡನೆಯ ಹೆಂಡತಿ ಬಂದಿದ್ದರೂ, ಅವಳನ್ನು ಅತಿಯಾಗಿ ಪ್ರೀತಿಸುವುದಿರಲಿ, ಮೊದಲನೆಯ ಹೆಂಡತಿಯನ್ನು ನೆನೆನೆನೆಸಿಕೊಂಡು ಶೋಕಿಸುತ್ತಿರುವನು. ನಿದ್ರೆಯಲ್ಲಿ ಆವಳು ಅವನ ತೋಳನ್ನು ಎತ್ತಿ ಇಡುತ್ತಿದ್ದ ಹಾಗೇ ಅದು ವಾಸವದತ್ತೆಯ ಸ್ಪರ್ಶವೆಂದು

ಗ್ರಹಿಸಿ ಅವನು ಧಿಗ್ಗನೆ ಏಳುವನು..." ಇತ್ಯಾದಿ. ಇಲ್ಲಿ ವತ್ಸರಾಜನ ಗಾಢ ಪ್ರೇಮವನ್ನೂ, ವಾಸವದತ್ತೆ ಅಂಥ ಪ್ರೇಮದಿಂದ ಮಾಡುವ ಅಮಾನುಷವೆನಿಸಬಹು ದಾದ ಸ್ವಾರ್ಥತ್ಯಾಗವನ್ನೂ ಕಂಡು ಮೆಚ್ಚುವ ರಸಿಕ ಹೃದಯ ವಿಮರ್ಶಕತೆಯ ಸಮೀಚೀನತೆಗೊಂದು ನಿಕಷವಾಗಿದೆ; ಕೌಟುಂಬಿಕ ಜೀವನದ ಪರಮಾದರ್ಶದ ಕಾಣ್ಕೆಗೆ ಸಾಕ್ಷ್ಮಿಯಾಗಿದೆ.

ಪ್ರತಿಮಾನಾಟಕದ ಬಗ್ಗೆ ಹೇಳುವಾಗ ಭಾಸ ಮಾಡಿದ ಪಾತ್ರ ಸ್ವಭಾವ ಪರಿವರ್ತನ ಇಂತಿದೆ ಎನ್ನಲಾಗಿದೆ:

- 'ಇಲ್ಲಿ ಕೈಕೆ ರಾಮಾಯಣದಲ್ಲಿರುವಂತೆ ಪುತ್ರಮೋಹದಿಂದ ನಿಮ್ಮರವಾಗಿ ನಡೆದುಕೊಳ್ಳುವವಳಲ್ಲ; ಭರತನು ಸೋದರನ ವನವಾಸವು ಮುಗಿಯುವತನಕ ನಿಶ್ಚಲ ನಾಗಿದ್ದು ಅವಧಿ ಪೂರಯಿಸಿದ ನಂತರ ನಿರಾಶೆಯಿಂದ ಆತ್ಮಹತ್ಯೆ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಲು ಚಿಂತಿಸುವವನಲ್ಲ; ಕೈಕೆ ವನವಾಸಕ್ಕೆ ಕಾರಣಳಾದರೆ ಅದು ವಿಧಿವಿಲಾಸ; ರಾಮ ನಲ್ಲಿ ಅವಳಿಗೆ ಭರತನಿಗಿಂತ ಹೆಚ್ಚು ಪ್ರೀತಿ; ಸೀತೆ ಕೇವಲ ಪ್ರೇಮಮಯಿ; ಭರತ ಲಕ್ಷ್ಮಣರಲ್ಲಿ ಅವಳಿಗೆ ತನ್ನ ಮಕ್ಕಳಿಗಿಂತ ಹೆಚ್ಚು ವಿಶ್ವಾಸ; ಭರತನಿಗೆ ರಾಮನಲ್ಲಿ ಅಸಾರವಾದ ಗುರುಭಕ್ತಿ...ಈ ಪಾತ್ರಗಳ ರೂಪರೇಖೆಗಳನ್ನು ನಯವಾಗಿ ತಿದ್ದು ವುದರಲ್ಲಿಯೂ ಅದಕ್ಕೆ ಅನುಕೂಲವಾಗುವಂತೆ ವಸ್ತುವನ್ನು ವ್ಯತ್ಯಾಸಪಡಿಸಿಕೊಂಡು ಸಂವಿಧಾನವನ್ನು ರಚಿಸುವುದರಲ್ಲಿಯೂ ಭಾಸನು ಅಪಾರ ಕೌಶಲವನ್ನು ತೋರಿ ಸಿದ್ದಾ ನೆ' ಎಂದು ಮೆಚ್ಚಿಕೊಂಡ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಪ್ಪದಯ ಸುಹೃದಯ-ಸಹೃದಯ. 'ಕಲೆ ಗಾರನ ಗುಟ್ಟು ಕಲೆಗಾರನೇ ಬಲ್ಲ' ಎಂಬಂತೆ ಭಾಸ ಹೃದಯವನ್ನು ತತ್ಸದೃಶ ಹೃದಯವೊಂದೇ ಅರಿಯಬಹುದಲ್ಲವೇ?
- ' ಪಂಚರಾತ್ರ'ದ ವಿಮರ್ತಿಯಲ್ಲಿ ' ವಿರಾಟಪರ್ವದ ಕಥೆ ಕಾಡುಮರ ಉಕ್ಕಿನ ತಂತಿಗಳಂತಿದ್ದರೆ, ಪಂಚರಾತ್ರವು ಭಾಸನ ಕೈಯಲ್ಲಿ ಅಮೃತ ಸ್ವರದಿಂದ ನುಡಿಯುತ್ತಿರುವ ವೀಣೆಯಾಗಿದೆ' ಎಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಅದರಲ್ಲಿ ಬರುವ ಬೃಹನ್ನಳೆ ಅಭಿಮನ್ಯುಗಳ ಸಂವಾದದ ಸ್ವಾರಸ್ಯವನ್ನು ಮೂಲದಷ್ಟೇ ಸುರಸವಾಗಿ ಕೊಟ್ಟ ಕೌಶಲ ಅಪಾರವಾದುದು. ಇದರ ಜೊತೆಗೆ 'ಮಧ್ಯಮ ವ್ಯಾಯೋಗ 'ವನ್ನು ವಿವರಿಸಿದ ಸರಸಪ್ರಿಯತೆ ' ಊರು ಭಂಗ 'ದಲ್ಲಿಯ ದುರ್ಯೋಧನನ ಪಾತ್ರ ಪರಿಚಯಗಳನ್ನೂ ಸೇರಿಸಬೇಕು. ಈ ಅಂಶಗಳ ಅನುವಾದವನ್ನು ಓದಿದರೆ ಸಂಸ್ಥೃತ ಗೊತ್ತಿಲ್ಲದವ ನಾದರೂ ಸಂಸ್ಥೃತ ಕಲಿತು ಭಾಸನ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಓದಬೇಕೆಂದು ಲವಲವಿಕೆಯನ್ನು ತಾಳಿಯಾನು!

ಗುಣಗಳ ಜೊತೆಗೆ ದೋಷಗಳನ್ನೂ ಹೇಳುವ ವಿಮರ್ಶಕ ಸರಣಿಗೆ ಕೆಳಗಿನ ದೊಂದು ಮಾದರಿ :

' ಈ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ದೋಷವಿಲ್ಲದೆ ಇಲ್ಲ. ಶಕಾರನು ತುಂಬ ವಿಕಾರನಾಗಿದ್ದಾ ನೆ ; ದುಗುರ್ಣಗಳೆಲ್ಲವೂ ಒಂದು ಬಿಡದಂತೆ ಅವನಲ್ಲಿ ಮನೆ ಮಾಡಿಕೊಂಡಿವೆ...ಅವನ ಪುರಾಣಸಂಕರವು ಅತಿಯಾಗಿದೆ. ಚಾರುದತ್ತನು ತನ್ನ ಬಡತನಕ್ಕೆ ಸಂಕೋಚ ಪಟ್ಟುಕೊಳ್ಳುವುದೂ ನ್ಯಾಯಾಧೀಶನು ರಾಜನಿಗೆ ಹೆದರಿ ಶಕಾರನಿಗೆ ಪಕ್ಷವಾತ ತೋರಿಸುವುದೂ ಅವರಲ್ಲಿ ಲೋಪವಾಗಿ ಎಣಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ; ಇದು ಅವರಲ್ಲಿ ಲೋಪ ವಾಗಿರಬಹುದು: ಕವಿಯಲ್ಲಿ ಲೋಪನಲ್ಲ. ಈ ಲೋಪನನ್ನಿಟ್ಟು ಕವಿ ಅವರನ್ನು ನೈಸರ್ಗಿಕವಾಗಿ ಮನುಷ್ಯಮಾತ್ರರನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿದ್ದಾನೆ. ಹಾಗಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಅವರು ಅತಿಮಾನುಷರೂ ಅಸಹಜರೂ ಆಗುತ್ತಿದ್ದರು. ವಸಂತಸೇನೆಯ ಮನೆಯ ವರ್ಣನೆಯೂ, ಮಳೆಯ ವರ್ಣನೆಯೂ ಅತಿ ವಿಸ್ತಾರವಾಗಿದೆ. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದಾ ಗಲಿ ಎರಡೂ ಆಗಲಿ ಈಚೆಗೆ ಪ್ರಕ್ಷಿಪ್ತವಾಗಿ ಸೇರಿವೆಯೇ ಏನೋ ತಿಳಿಯದು.'

ಕವಿಗೆ ಅನ್ಯಾಯವೆಳ್ಳಷ್ಟು ಆಗದಂತೆ, ಆದರೆ ಕೇವಲ ಗುಣೈಕಪಕ್ಷವಾತಿ ಎಂಬ ಬಿರುದಿಗೆ ಭಾಜನನಾಗಬೇಕೆಂದು ಹೊಗಳುಭಟ್ಟತನವನ್ನೂ ಶರಣು ಹೋಗದೆ ಮಾಡುವ ಗುಣಮೋಷ ವಿಮರ್ಶನ ಎಲ್ಲಿಯೂ ಬಹಳ ಅಪೂರ್ವ. ಅಂಥ ಅಸಿಧಾರಾ ವ್ರತದ ಪದ್ಧತಿಯನ್ನು ಹಿಡಿದು ಗೆದ್ದ ಶ್ರೀ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಇಂದಿನ ವಿಮರ್ಶಕ ವರ್ಗಕ್ಕೆ ಅತ್ಯುತ್ತಮ ಮಾದರಿಯಾಗಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಮರ್ಮಜ್ಞತೆ, ರಸಾಭಿಜ್ಞತೆ ಮಹಾ ರಾಜಾರವರ ಕಾಲೇಜಿನ ಗರುಡಿಯಾಚಾರ್ಯರೂ ಆಗಿದ್ದ ಕನ್ನಡ ಮಹಾಪ್ರಾಧ್ಯಾ ಸಕ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಲ್ಲಿದ್ದು ದರಿಂದ ಅವರ ಜನಪ್ರಿಯತೆ ಇಷ್ಟು ಹೆಚ್ಚಾಗಿದೆ. ಸತ್ಕಾವ್ಯಾನು ಶೀಲನದಿಂದ ಸುಸಂಸ್ಕೃತವಾದ ಅವರ ಹೃದಯ ಕಾರ್ಯಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ಶಿಷ್ಯ-ಬಂಧು-ಮಿತ್ರಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಾಶಿಸಿದಂತೆ ಕಾವ್ಯವಿಮರ್ಶಕ ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲೂ ವಡಿಮೂಡಿರು ವುದು ಅನ್ಯಾದೃಶವಾಗಿದೆ.

ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಗದ್ಯದ ಲಾಲಿತ್ಯ, ಮಾಧುರ್ಯ, ಅರ್ಥವ್ಯಕ್ತಿ, ಮಿತಪದ ಮುಂತಾದ

ಹೃದ್ಯಾಂಶಗಳು ಇಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿವೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಗಮನಿಸೋಣ— ಇದರಲ್ಲಿ ರಾಜ್ಯವಿನ್ಲವೆ ಬಂಧನ ವಿವೋಚನ ಹೊಡೆದಾಟ ಬಡಿದಾಟ ಜೈತ್ರ ಯಾತ್ರೆಗಳ ವೀರವೃತ್ತಾಂತವು ಬಂದರೂ ಅದು ರಾಜನ ಕನ್ಯಾಸಂಪಾದನ ವೃತ್ತಾಂತಕ್ಕೆ ಪೋಷಕ, ಗೌಣ ಮತ್ತು ಶ್ರಾವ್ಯ. ಇವುಗಳಿಗಿಂತ ರಂಗದ ಮೇಲೆ ಕಾಮತಂತ್ರ ಸಚಿವನಾದ ವಿದೂಷಕನ ಕುಟಲ ಕಾರ್ಯಗಳಿಗೇ ಹೆಚ್ಚು ಪ್ರಾಧಾನ್ಯ. ಆವುಗಳಿಂದಲೇ ಮಾಳವಿಕಾಗ್ನಿ ಮಿತ್ರರಿಗೆ ಪರಸ್ಪರ ಪರಿಚಯವಾಗಿ ಬೆಳಿದು ಕೊನೆಗೆ ಧಾರಿಣೀದೇವಿಯ ಔದಾರ್ಯದಿಂದ ಫಲಬಿಡುವುದು. ಮಹಾರಾಣಿಯಲ್ಲದಿದ್ದ **ರೂ** ಮಾಳವಿಕೆಯೇ ನಾಯಿಕೆ. ನಾಟಕದ ತುಂಬ ಅವಳೀ; ಶಕುಂತಲೆಯ ಪ್ರಾಧಾನ್ಯ ದಿಂದ 'ಶಾಕುಂತಲ' ವೆಂದು ಉಚಿತವಾಗುವುದಾದರೆ, ಮಾಳವಿಕಾಗ್ನಿ ಮಿತ್ರಕ್ಕೆ ' ಮಾಳವಿಕಾ' ಎಂಬ ಹೆಸರು ಇನ್ನೂ ಉಚಿತವೆಂದು ಹೇಳಬಹುದ್ದು.'

ವಿಮರ್ಶಿಯ ಗಾಂಭೀರ್ಯ ಎಳ್ಳಷ್ಟು ಕೆಡವಂತೆ ಮನೆ ಮಾತಿನ ಸರಳತೆಯನ್ನು ಅಳವಡಿಸಿಕೊಂಡು ಕಥಾಸ್ವಾರಸ್ಯ, ಪಾತ್ರ ಪರಿಚಯಗಳನ್ನೂ ಕುತೂಹಲ ಕೆರಳು ವಂತೆ ವಿವರಿಸುತ್ತ ಹೋಗಿರುವ ಈ ಮಲ್ಲಿಕಾಬಂಧಕ್ಕೆ 'ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕ' ದಿಂದ He

ಇನ್ನೂ ಎಷ್ಟೋ ಉದಾಹರಣೆಗಳನ್ನು ಕೊಡಬಹುದು. ಪಾತ್ರಗಳ ಸ್ವಭಾವ ತಾರ ತಮ್ಯವನ್ನು ತೋರಿಸುವ ಜಾಣ್ಮೈಗೆ ಕೆಳಗಿನ ಮಾತೊಂದು ನಿದರ್ಶನ :

' ಇರಾವತಿ ಧಾರಿಣಿಯರಲ್ಲಿ ಪ್ರೌಢಸ್ತ್ರೀಯರ ಶೃಂಗಾರಾಭಿನಯವನ್ನು ನೋಡ ಬಹುದು; ಆದರೆ ಇವರಿವರಲ್ಲಿ ಭೇದವಿದೆ. ಧಾರಿಣಿ ಮಹಾದೇವಿ, ಆಸ್ಥಾನಕ್ಕೆ ತಕ್ಕ ಗಾಂಭೀರ್ಯ, ಔದಾರ್ಯ ಉದಾತ್ತತೆಗಳನ್ನು ಭ್ರವಳು; ಇರಾವತಿ ಪ್ರಾಯಶಃ ಅವಳಿಗಿಂತ ವಯಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಇನ್ನೂ ಸ್ವಲ್ಪ ಚಿಕ್ಕವಳು; ಗಾಂಭೀರ್ಯ ಔದಾರ್ಯ ಉದಾತ್ತತೆಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಚಿಕ್ಕವಳು; ಪ್ರಮದೆ, ಮತ್ಸರಿ, ಮುಂಗೋಪಿ. ಅವಳ ಸಂತೃಪ್ತಿಗೆಂದೇ ಧಾರಿಣೀ ದೇವಿ ಮಾಳವಿಕೆಯನ್ನು ಬಂಧನದಲ್ಲಿಟ್ಟಳೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ವಿದೂಷಕನು ಹಾವು ಕಚ್ಚಿತೆಂದು ಬಂದಾಗ ಹಿಂದು ಮುಂದು ನೋಡದೆ ಭೂತದೆಯ ಪಶ್ಚಾತ್ತಾಪದಿಂದಲೇ ತನ್ನ ಕೈಯಿಂದ ನಾಗಮುದ್ರಿಕೆಯನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಡುವಳು; ಇರಾವತಿಯಾಗಿದ್ದರೆ ಹತ್ತುಸಲ ಯೋಚಿಸುತ್ತಿದ್ದ ಳೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ.'

ಈ ಪುಸ್ತಕದಲ್ಲಿ ಅಶ್ವಘೋಷನ ನಾಟಕದ ತುಣುಕುಗಳನ್ನೂ ಮಹಾ ನಾಟಕದ ತುಂಡುಗಳನ್ನೂ ಕೊಟ್ಟರುವುದು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಸಂಶೋಧನ ಬುದ್ಧಿಯ ಚೌಕ ಶುದ್ಧತೆಗೆ (Thoroughness) ಒಳ್ಳೆಯ ಉದಾಹರಣೆಯಾಗಿದೆ. ಪುಟಸಂಖ್ಯೆ ಕೇವಲ ೨೯೪ ಆಗಿದ್ದರೂ ಅಷ್ಟರೊಳಗೇ ತಾವು ಹೇಳಬೇಕೆಂದಿದ್ದ ಅಂಶಪ್ರೊಂದನ್ನೂ ಬಿಡದೆ ಹೇಳಿರುವ ಮತ್ತು ಕೊಡಬೇಕೆಂದಿರುವ ಪ್ರಮಾಣಗಳೆಲ್ಲವನ್ನೂ ಕೊಟ್ಟರುವ ಸಾಹಸಿಕ ಚಾತುರ್ಯ ಅದ್ಭುತವಾಗಿದೆ. ಇನ್ನು ಅಡಿಟಪ್ಪಣಿ, ಗ್ರಂಥುಬಣ ಮುಂತಾದವುಗಳನ್ನು ಅವಶ್ಯವಿದ್ದ ಕಡೆಗಳಲ್ಲಿ ಚಾಚೂ ತಪ್ಪವಂತೆ ಕೊಡಲಾಗಿವೆ. ವಿವರಗಳನ್ನು ಸಂಕ್ಷೇಪ ದಿಂದ ಕೊರತೆಗೆಡೆಗೊಡದಂತೆಯೂ ಸ್ಪಷ್ಟತೆಗೆ ಬಾಧೆ ಬರದಂತೆಯೂ ಕೊಡುವ ಸುಸಂಯಕ ಸರಣಿ ಸಂಶೋಧಕರಿಗೊಂದು ಉತ್ತಮ ಆದರ್ಶವೆನ್ನಬಹುದು.

ನಾಟಕದ ಉತ್ಪತ್ತಿಯನ್ನು ಹೇಳುವಲ್ಲಾಗಲಿ ಛಾಯಾನಾಟಕಗಳ ಬಗ್ಗೆ ಬರೆಯುವಲ್ಲಾಗಲಿ ಬೊಂಬೆಯಾಟ, ಕಥಕಳಿ, ಬಯಲಾಟ, ಯಕ್ಷಗಾನ ಮುಂತಾದ ವುಗಳನ್ನು ಹೆಸರಿಸಲಾಗಿದೆಯಲ್ಲದೆ, 'ಯಕ್ಷಗಾನ 'ದ ಬಗ್ಗೆ ವಿಶೇಷ ಪ್ರಸ್ತಾಪಮಾಡಿಲ್ಲ. ಕಥಕಳಿ ಮೂಕ ನಾಟ್ಯ; ಯಕ್ಷಗಾನ ಕೆಲವಂಶಗಳಲ್ಲಿ ಇದಕ್ಕೆ ಸದೃಶವಾದರೂ ಬಯಲಾಟ, ನಾಟಕಗಳ ಸ್ವಾರಸ್ಯವನ್ನು ಒಳಗೊಂಡು ಅವುಗಳಲ್ಲಿಲ್ಲದ ಸಂವಾದದ ನಟಪ್ಪತಿಭಾಯತ್ತತೆಯನ್ನು ಅದು ಕಾದುಕೊಂಡು ಬಂದಿದೆ. ಯಕ್ಷಗಾನವು ಗ್ರಾಮಸ್ಥ ವಾಗಿಯೇ ಉಳಿದುಕೊಂಡು ಬಂದುದರಿಂದ ಆ ಕಲೆಯ ಬಾಹ್ಯಾಂಗಗಳಲ್ಲಿ ಕೆಲ ಮಟ್ಟಿನ ಒರಟುತನ ಕಂಡು ಬರುತ್ತಿರಬಹುದು. ಆದರೆ ಕಲಾತಂತ್ರದ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ವಿಚಾರಮಾಡಿದರೆ ಅದು ನಾಟಕಕ್ಕೆಂತ ಹೆಚ್ಚಿನದಾಗಿ ತೋರುತ್ತದೆ; ಕಥಕಳಿ ಯಂತೂ ಯಕ್ಷಗಾನದ ಮುಂದೆ ಕೇವಲ ಶಿಶು; ಅದು ನಾಟಕವಂತೂ ಅಲ್ಲವೇ ಅಲ್ಲ, ನೃತ್ಯವಾದರೂ ಉತ್ತಮ ಪರಂಪರೆಯ ಯಕ್ಷಗಾನದ ನೃತ್ಯ ವೈವಿಧ್ಯದೆದುರು ಪರಿ ಮಿತ ಪರಿಣಾಮಕಾರಿ ಎಂದೇ ಹೇಳಬೇಕು.

' ಬರಬರುತ್ತ ನಾಟಕದ ಉದ್ದೇಶನೇ ಮರೆತುಹೋದಂತೆ ತೋರುತ್ತದೆ; ಆದ್ದ ರಿಂದ ಕೆಲವು ನಾಟಕಗಳು ಯಾವ ವಿಧವಾದ ಕಥೆಯನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸದೆ ವೈದ್ಯ ವ್ಯಾಕರಣಾದಿ ಶಾಸ್ತ್ರ ವಿಷಯವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದಿಸಿವೆ ' ಎಂದು ಹೇಳಿರುವುದು ಸದ್ಯದ ನಾಟಕಕಾರರಿಗೆ ಒಂದು ಎಚ್ಚರಿಕೆಯಾಗಬಹುದು. ಇಂದು ವ್ಯಾಕರಣ ವೈದ್ಯಾದಿ ಶಾಸ್ತ್ರಗಳನ್ನು ವಸ್ತುವನ್ನಾಗಿ ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳುವಷ್ಟು ದೂರ ಹೋಗದಿದ್ದ ರೂ ನಾಟಕಕ್ಕೆ ಮುಖ್ಯವಾದ ಕಾರ್ಯ (Action) ಕ್ಕಿಂತ ಮಾತೇ (Speech) ಹೆಚ್ಚಾಗುತ್ತ ಹೋಗಿ ರುವುದು ಕಂಡು ಬರುತ್ತಿದೆ. ಒಂದೇ ಇಂಥ ಕಾರ್ಯಗತಿಯ ತೀವ್ರತೆಯನ್ನು ಲಕ್ಷಿಸಿ ಮಾತನ್ನು ಮೆರೆಯಿಸುವ ಕೃತಿಗಳನ್ನು ನಾಟಕವೆನ್ನಲೇಬಾರದು ಅಧವಾ ಓದು ನಾಟಕವೆಂದು ಆಡುನಾಟಕದಿಂದ ಪ್ರತ್ಯೇಕಿಸಬೇಕು. ಹಳೆಯ ನಾಟಕಗಳ Once more, ಕುಣಿತ, ಸಂಗೀತಗಳನ್ನು ವಿಡಂಬಿಸಹೋದ ಇಂದಿನ ಕೆಲ ನಾಟಕಕಾರರು ಕೇವಲ ಒಣಹರಟೆಯ ಸಂವಾದಗಳ ಮಾಲೆಯನ್ನು ನಾಟಕವೆಂದು ಪ್ರಸಿದ್ಧಿಸಿರು ವುದು ಕಂಡು ಬರುತ್ತದೆ.

ಪರಂಪರಾಗತ ಯಕ್ಷಗಾನ, ಭರತನಾಟ್ಯ, ನಾಟಕ ಮುಂತಾದವುಗಳ ಪ್ರಯೋಗದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವರಂಗಕ್ಕಿರುವ ಪ್ರಾಧಾನ್ಯವನ್ನು ಅಲ್ಲಗಳಿದಿರುವುದೂ ಹಾನಿಕರ. ಏಕೆಂದರೆ ಒಂದು ಕಲಾಕೃತಿಯನ್ನು ಅವಲೋಕಿಸ ಹೊರಡುವ ರಸಿಕನು ವ್ಯವಹಾರ ಚಿಂತನವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು, ರಸಲೋಕಕ್ಕೆ ಹೋಗಲು ತಕ್ಕ ಮನಃಸ್ಥಿ ತಿಯನ್ನು ಪಡೆಯುವು ದವಶ್ಯಕ. ಅಂಥ ಮನಃಸ್ಥಿ ತಿಯನ್ನು ತರಲು ಹಿಂದೆ ಪೂಜೆ ಪುರಸ್ಕಾರ, ನಾಂದಿ, ಸೂತ್ರಧಾರ ವಿದೂಷ ಕನಟಿ ಮುಂತಾದವರ ಸಂಭಾಷಣೆ ಇತ್ಯಾದಿಗಳಿಂದ ಪ್ರೇಕ್ಷಕರ ಮನ್ಸ್ಸನ್ನು ವ್ಯವಹಾರಬುದ್ಧಿಯಿಂದ ವಿಮುಖಗೊಳಿಸಿ ಶುದ್ಧಮಾಡಿ ಕಲಾರಾಧನೆಗೆ ಪ್ರವರ್ತಿಸುತ್ತಿದ್ದು ದು ಉಪೇಕ್ಷಿಸಲ್ಪಟ್ಟು ಅವುಗಳಿಗೆ ಬದಲಾಗಿ ಏನನ್ನೂ ಸಿದ್ಧ ಪಡಿಸಿ ಕೊಳ್ಳದುದರಿಂದ ರಸಿಕರಿಂದ ಇಂದು ನಾಟಕದ ರಸಾನುಭವ ಚಿನ್ನಾಗಿ ಆಗದೆ ಅವರು ನಾಟಕಾದಿ ಪ್ರಯೋಗಗಳ ಬಗ್ಗೆ, ವಿಲಕ್ಷಣಾಭಿಪ್ರಾಯ ಹೇಳಿ ಧಿಯೇಟರಿನಿಂದ ಎದ್ದು ಹೋಗುವುದು ಸಹಜವಾಗಿ ಬಿಟ್ಟದೆ. ಒಮ್ಮೆ ನಾಟಕ ಸಿನಿಮಕಾರರು ಶೋಚನೀಯ ವನ್ನು ಹಾಸ್ಯಾಸ್ಪದವಾಗಿಯೂ ನಿಂದ್ಯವನ್ನು ವಂದ್ಯವನ್ನಾಗಿಯೂ ಚಿತ್ರಿಸಿದರೆ ಇನ್ನೊಂದಿಡೆ ಅಂಥ ತಪ್ಪುಗಳಿಲ್ಲದ ನಾಟಕ ನೋಡುವಾಗಲೂ ರಸಿಕರು ಅಳಬೇಕಾ ದಲ್ಲಿ ನಗುವುದೂ ನಗಬೇಕಾದಲ್ಲಿ ಅಳುವುದೂ ಎಷ್ಟೋ ಸಲ ಕಂಡು ಬರುತ್ತದೆ. ಇಂಥ ವಿಪರೀತ ಲಕ್ಷಣವುಂಟಾಗಲು ಕೃತಿಕಾರನ ವಿಲಕ್ಷಣ ಸಂಸ್ಕಾರವೂ ವ್ಯತಿರೇಕಾಭಿ ರುಚಿಯೂ ಕಾರಣಗಳಲ್ಲದೆ ರಸಿಕರ ತೆವಲು ತೀರಿಸಿಕೊಳ್ಳುವ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯೂ ಕಾರಣ.

ಪದ್ಯ ಓದುವುದರ ಬಗ್ಗೆ ಹೇಳುತ್ತ ಐ. ಎ. ರಿಚರ್ಡ್ಸ್ 'Making up our minds about a poem' is the most delicate of all the possible undertakings—ಎಂದಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಮಾತು ನಾಟಕ, ಆಟ, ಸಿನಿಮಾದಿಗಳಿಗೂ ಅನ್ವಯಿಸುತ್ತದೆ. ರಸಿಕಬುದ್ಧಿ ಪ್ರಸಾದನಕ್ಕೆ ತಕ್ಕ ಪೂರ್ವರಂಗವಿಲ್ಲದೆ ನಡೆಯುವ

ಇಂದಿನ ನಿರ್ಮಂಗಲ ಸಮಾರಂಭಗಳೆಲ್ಲವೂ ಸಂಪೂರ್ಣ ಉದ್ದೇಶವನ್ನು ಸಾಧಿಸದೆ ಅಪೂರ್ಣಸಾಫಲ್ಯ ಹೊಂದಲು ಸದಸ್ಯರಲ್ಲಿ ಆರಂಭದಲ್ಲಿ ಅಗತ್ಯವಾದ ಪ್ರಾಮಾಣಿ ಕತೆಯು (Sincerity) ಹುಟ್ಟುವಂತೆ ಮಾಡುವ ಔಪಚಾರಿಕ ಆಚಾರ, ಕಟ್ಟಳೆ ಸಂಪೂರ್ಣ ನಷ್ಟವಾಗಿರುವುದು ಕಾರಣ. ನಿಷ್ಕಲ್ಮಷ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಪಡೆದರೇ ಭಾವಗತಿ (Intuition) ಮನಸ್ಸಿಗೆ ಹೊಳೆದು, ಸಹೃದಯತೆ ಬೆಳೆದು, ರಸತ್ವಕ್ಕೆ ರಸಿಕ ಮನಃಸ್ಥಿತಿ ಮುಟ್ಟಬಲ್ಲುದು. ಅಂಥ ಭಾವಶುದ್ಧಿಯನ್ನು ವಿವಿಧ ಕಾರಣ ಗಳಿಂದ ಫಕ್ಕನೆ ಪಡೆಯಲಾರದಾಗ ಬುದ್ಧಿವಂತನು ತಾತ್ಕಾಲಿಕವಾಗಿ ಮನಸ್ಸಿ ನಲ್ಲೇ ವಸ್ತುಸ್ಥಿತಿಗಿಂತ ಪೂರ್ಣತರವಾದ ಲೋಕಕ್ರಮವನ್ನು ಬಯಸುವ ಪ್ರವೃತ್ತಿಗಧೀನವಾಗಲೆಂದು—ಮಾನವನ ಒಂಟತನ, ಜನನ ಮರಣಗಳ ಅಭೇದ್ಯ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯ, ವಿಶ್ವದ ಕಲ್ಪನಾತೀತ ವೈಶಾಲ್ಯ ಕಾಲ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಮಾನವನ ಸ್ಥಾನ ಮತ್ತು ಅವನ ಅಜ್ಞಾನದ ಅಪಾರತೆ—ಇವನ್ನು ಚಿಂತಿಸಿ ಒಂದು ವಿಧದ ಭಾವನೋ ದ್ವೀಪನ (Emotional glow) ಸಾಧಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಅನಂತರ ಕಲಾಕೃತಿ ಅಂಥ ಸ್ಥಿತಿಯಲ್ಲಿಯ ಅವನ ಮನದ ಮೇಲೆ ಹಾಯ್ದು ಹೋದರೆ ಅದನ್ನು ಯೋಗ್ಯ ರೀತಿಯಿಂದ ಅವನ ಮನ ಅನುಭವಿಸಿ ಅದರ ಬಗ್ಗೆ ಸರಿಯಾದ 'ಅನಿಸಿಕೆ' ಯನ್ನು ತಾಳಬಲ್ಲುದು.

ಮೇಲಿನ ಮಾತುಗಳಿಂದ ಪೂರ್ವರಂಗದ ಪೂರ್ವಸಿದ್ಧತೆಯ ಕಲಾತ್ಮಕ ಆವಶ್ಯಕತೆ ಮನದಟ್ಟಾಗುತ್ತದೆ. ನಾಟ್ಯಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಭರತನು ಪ್ರೇಕ್ಷತ್ವದ ಬಗ್ಗೆ ಹೇಳಿದ್ದನ್ನು 'ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕ ದ—೨೭ನೆಯ ಪುಟದಲ್ಲಿ ಅಡಿ ಟಪ್ಪಣಿಯನ್ನಾಗಿ ಕೊಡಲಾಗಿದೆ. ಅದೇ ಪುಟದಲ್ಲಿ 'ಸ್ತ್ರೀ ವಾತ್ರವನ್ನು ಸ್ತ್ರೀಯರಾಗಲಿ, ಪುರುಷರಾಗಲಿ ವಹಿಸುತ್ತಿದ್ದರು ' ಎಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಈ ವಿಷಯದ ಬಗ್ಗೆ ಕುಮಟದಲ್ಲಿ ಮೊನ್ನೆ ಪ್ರಕಟವಾದ ಕನಡಾವೃತ್ತದ ಸಾಹಿತ್ಯ ಸಮ್ಮೇಳನಾಂಕದಲ್ಲಿಯ ಪ್ರಬಂಧ ದಲ್ಲಿ ನಾನು ಹೇಳಬೇಕಾದ್ದನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದೇನೆ. ರಂಗದ ಮೇಲೆ ಬಂದದ್ದು ನಿಜವಾಗಿಯೂ ಪುರುಷನೋ ಸ್ತ್ರೀಯೋ ಎಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿಯುವ (Morbid curiosity) ದುಷ್ಕುತೂಹಲ ಮನಃಕಲ್ಪ್ರಷವುಂಟುಮಾಡಿ ಪ್ರೇಕ್ಷಕರ ಪ್ರೇಕ್ಷಣ ಯೋಗ್ಯತೆಯನ್ನು ಕಡಮೆ ಮಾಡುತ್ತದೆ; ಅವರಿಗೆ ರಸವಿಕಾರವುಂಟಾದೀತಲ್ಲದೆ ರಸಸಿದ್ಧಿಯಾಗದು. ಆದುದರಿಂದ ಆಧುನಿಕತೆಯ ಹೆಸರಿನಲ್ಲಿ ಸ್ತ್ರೀ ಪಾತ್ರವನ್ನು ಸ್ತ್ರೀಯೇ ವಹಿಸಬೇಕೆಂಬುದಾಗಲಿ, ಜಡ ನೈತಿಕ ಬುದ್ಧಿಯಿಂದ ಸರ್ವದಾ ಅದನ್ನು ಪುರುಷರೇ ವಹಿಸಬೇಕೆಂಬುದಾಗಲಿ ಹೇಳುವುದು ಸರಿಯಲ್ಲ. ರಂಗದಲ್ಲಿ 'ನಿಜವಾಗಿಯೂ ಇವಳು ಶಕುಂತಲೆ, ಸೀತ್ರೆ, ಶೂರ್ಪಣಖಿ'ಎಂಬ ಇತ್ಯಾದಿ ಕಲ್ಪನೆ ರಸಿಕರಿಗುಂಟಾದರೆ ಸಾಕು—ಆ ಪಾತ್ರ ವಹಿಸಿದ್ದು ಹೆಂಗಸೋ ಗಂಡಸೋ ಎಂಬ ವ್ಯಾವಹಾರಿಕ ಸತ್ಯ ಶೋಧನ ಅವರಿಗನಗತ್ಯ.

ನಾಟಕವಿಮರ್ಶಿಯ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಗಣ್ಯವಾದ ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕಗಳ ಕಥೆಯನ್ನು

ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ತಿಳಿಗನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಕೊಟ್ಟರುವ ಬಗೆ ತುಂಬ ಮೆಚ್ಚುಗೆಗೆ ಪಾತ್ರವಾಗಿದೆ. 'ವಿಕ್ರಮೋರ್ವಶೀಯ'ದ ಕಥಾ ಸಾರಾಂಶದ ಮೊದಲನೆಯ ಸ್ಯಾರಾ ಇಂತಿದೆ:

' ಕುಬೇರಭವನದಿಂದ ಹಿಂತಿರುಗಿ ಬರುತ್ತಿದ್ದ ಅಪ್ಸರೆಯರಲ್ಲಿ ಉರ್ವಶಿ ಯನ್ನು ಅವಳ ಸಖಿ ಚಿತ್ರಲೇಖೆಯನ್ನು ಕೇಶಿಯೆಂಬ ದಾನವನು ಹಿಡಿದುಕೊಂಡು ಹೋದನೆಂದು ಕೇಳಿ ಸೂರ್ಯೋಪಾಸನೆ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಬರುತ್ತಿದ್ದ ಪುರೂರವನು ಅವರನ್ನು ಬಿಡಿಸಿಕೊಂಡು ಬರುವನು. ಹೇಮಕೂಟ ಪರ್ವತದಲ್ಲಿ ಅಪ್ಸರೆಯರೆಲ್ಲರೂ ಮತ್ತಿ ಸೇರಿ ದೇವೇಂದ್ರನು ಕಳುಹಿಸಿದ ಚಿತ್ರರಥನೆಂಬ ಗಂಧರ್ವರಾಜನೊಡನೆ ದೇವ ಲೋಕಕ್ಕೆ ಹೋಗುವನು. ಉರ್ವಶೀಪುರೂರವರಿಗೆ ಪ್ರೇಮವು ಉತ್ಪನ್ನವಾಗುವುದು.'

ಈ ಕಥನ ಶೈಲಿ ಅನಲಂಕೃತರೂಪ. ಕೇವಲ ನಡೆದ ಸಂಗತಿಯನ್ನು ಹೇಳುವ ಮಟ್ಟನಲ್ಲಿ ಹೊರಟ ಕತೆಗಾರರು ಪ್ಯಾರಾಂತ್ಯದಲ್ಲಿ ತಟಕ್ಕನೆ ಮುಗ್ಭ ಭಾವ ದಿಂದ ' ಉರ್ವಶೀ ಪುರೂರವರಿಗೆ ಪ್ರೇಮವು ಉತ್ಪನ್ನ ವಾಗುವುದು ' ಎಂದಿರುವುದು ಹೊರಗೆ ಕೇವಲ ವಸ್ತುಸ್ಥಿ ತಿಕಥನ (Matter of fact) ಎಂದು ತೋರಿದರೂ ಓದುಗರಿಗೆ ಗೊತ್ತಿಲ್ಲದಂತೆಯೇ ಕುತೂಹಲ ಹುಟ್ಟಿಸಿ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಸೆರೆಹಿಡಿಯಬಲ್ಲ ದಾಗಿದೆ.

ಕೆಳಗಿನದು ಪಾತ್ರಪರಿಚಯ ಕಧನದ ಒಂದು ಮಾದರಿ: (ಚಾಣಕ್ಯ) 'ಇಷ್ಟು ಬುದ್ಧಿ ಇದ್ದ ವನಾದ್ದ ರಿಂದಲೇ ಅವನು ಯಾವಾಗಲೂ ಎಚ್ಚರದಿಂದ ಇರು ತ್ತಿದ್ದನು. ಅವನಿಗೆ ಮೈಯೆಲ್ಲಾ ಕಣ್ಣು; ಆದ್ದ ರಿಂದಲೇ ಅವನು ದಾರುವರ್ಮನ ಉತ್ತರದಿಂದಲೂ ಸ್ತನಕಲಶನ ಪದ್ಯದಿಂದಲೂ ಶತ್ರುಗಳ ತಂತ್ರವನ್ನು ಕೂಡಲೇ ಊಹಿಸಿಬಿಟ್ಟನು; ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನ ನಾಶಕ್ಕಾಗಿ ರಾಕ್ಷಸನು ಏರ್ಪಡಿಸಿದ್ದ ತಂತ್ರಗಳ ನ್ನೆಲ್ಲಾ ತಿಳಿದು ಅವಕ್ಕೆ ಪ್ರತೀಕಾರಮಾಡಿದನು; ಶತ್ರುಗಳ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಅವರ ಗಂಟಲಿಗೇ ಗಾಣವಾದುವು.'

ಇಂಥ ಶೈಲಿಸೌಂದರ್ಯಕ್ಕೆ 'ಸಂಸ್ಥೃತ ನಾಟಕ' ದಿಂದ ನೂರಾರು ಉದಾ ಹರಣೆಗಳನ್ನು ಎತ್ತಿಕೊಡಬಹುದು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಲ್ಲಿ ಪಂಡಿತ ಸಹಜ ಗಾಂಭೀರ್ಯದ ಜೊತೆಗೆ ಶಿಶು ಸಹಜ ತಿಳಿವಗೆಯೂ ಇರುವುದಕ್ಕೆ ಈ ಪುಸ್ತಕ ನಿದರ್ಶನಗಳನ್ನು ಕೊಡ ಬಲ್ಲದಾಗಿದೆ. ಪಾಂಡಿತ್ಯದ ನಿಜವಾದ ಬುದ್ಧಿ ಇದೇ ಎಂದು ಬೊಟ್ಟುಮಾಡಿ ತೋರಿಸಬಹುದಾದ ಒಂದು ವಿವೇಚನಾಂಶ ಹೀಗಿದೆ:

'ಗ್ರೀಕರಿಂದ ರೋಮನರೂ ಇತರರೂ ಯೂರೋಪಿನಲ್ಲಿ ಈ ಅಭಿನಯ ವಿದೈಯನ್ನು ಕಲಿತಾಗ ಅವರಲ್ಲೆ ಲ್ಲಾ ಆ ಅನುಕರಣಕ್ಕೆ ನಿದರ್ಶಕವಾದ ಚಿಹ್ನೆಗಳನ್ನು ನೋಡಬಹುದಾಗಿತ್ತು; ಇಂಥ ಅನುಕರಣ ಚಿಹ್ನೆ ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಎಲ್ಲಿಯೂ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಕಂಡು ಬರುವುದಿಲ್ಲ; ಗ್ರೀಕ್ ಪ್ರಭಾವವಿತ್ತೆಂದು ಹೇಳುವು ದಕ್ಕೆ ಇದೂ ಅಷ್ಟು ದೊಡ್ಡ ಆಕ್ಷೇಸಣೆಯೇನಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ರೋಮನರೇ ಮೊದಲಾದವರು ಗ್ರೀಕ್ ಜನರ ಹತ್ತಿರವಿದ್ದವರು; ಆದರೆ ಇಂಡಿಯದವರು ಬೇರೇ ಖಂಡದವರೇ ಆದರು; ಮತ್ತು ಭರತಖಂಡದ ಒಂದು ಜಾಯಮಾನವೇನೆಂದರೆ— ಅದು ಅನ್ಯರಿಂದ ಎಷ್ಟೋ ಸಂಗತಿಗಳನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡರೂ ಅವುಗಳನ್ನು ತನ್ನಲ್ಲಿ ಜೀರ್ಣ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಅವಕ್ಕೆ ಬೇರೆ ರೂಪವನ್ನೇ ಕೊಟ್ಟು ಬಿಡುತ್ತದೆ; ಇದು ಇಂದಿಗೂ ಕಂಡು ಬರುತ್ತಿದೆ; ಆದ್ದರಿಂದ ಸಂಸ್ಥೃತ ನಾಟಕವು ಯಾವ ಯಾವ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲೆಲ್ಲಿಂದ ಯಾವ ಯಾವ ಸಂಗತಿಗಳನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಹೇಗೆ ಹೇಗೆ ಮಾರ್ಪಡಿಸಿಕೊಂಡು ಬಿಟ್ಟದೆಯೋ ಹೇಳುವುದು ಅಸಾಧ್ಯ. ಅಂತು ಈಗ ತಿಳಿದು ಬಂದಿರುವ ಸಂಗತಿಗಳನ್ನು ವಿಚಾರ ಮಾಡಿದರೆ ಅದು ಯಾವ ಅಂಶವನ್ನೂ ತೆಗೆದು ಕೊಂಡೇ ಇಲ್ಲ ಎಂದು ಖಂಡಿತವಾಗಿ ಹೇಳುವುದಕ್ಕಾಗದು.'

ಬಿ. ಎಚ್. ಶ್ರೀಧರ

# ಕಥಾನುೃತ

ಶ್ರೀ ರಾಮಾಯಣ ಭಾರತ ಬೃಹತ್ಕಥಾನಾಂ ಕನೀನ್ ನಮಸ್ಕುರ್ಮಃ। ತ್ರಿಸ್ರೋತಾ ಇವ ಸರಸಾ ಸರಸ್ವತೀ ಸ್ಫುರತಿ ಯೈರ್ಭಿನ್ನಾ ॥

### ಗುಹಾಢ್ಯನ ಬೃಹತ್ಕಥೆ

ರಾಮಾಯಣ, ಮಹಾಭಾರತ, ಇವೆರಡರ ಹೆಸರನ್ನು ಕೇಳದವರು, **ಕಥೆಯನ್ನು** ಅರಿಯದವರು, ನಮ್ಮ ನಾಡಿನಲ್ಲೇ ಇಲ್ಲವೆನ್ನಬಹುದು. ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಕಾಲಕ್ಕೇ-'ತಿಣಿಕಿದನು ಫಣಿರಾಯ ರಾಮಾಯಣದ ಕವಿಗಳ ಭಾರದಲಿ' ಎಂಬಂತಾಗಿತ್ತು. ಆದರೆ ರಾಮಾಯಣ ಮಹಾಭಾರತಗಳ ಜೋಡಿಗೆ ಹೆಗಲೆಣೆಯಾಗಿ ನಿಲ್ಲುವ ಪುರಾತನ ಕಥೆಗಳ ವುತ್ತೊಂದು ಗಣಿಯಿದೆ:—ಅದೇ ಬೃಹತ್ಕಥೆ.' ಜನಸಾಮಾನ್ಯರು ಓದಿ ಆನಂದಿಸಲೆಂಬ ಒಂದೇ ಉದ್ದೇಶದಿಂದ ರಚಿತವಾದ ಗ್ರಂಥ, ರಾಮಾಯಣ ಮಹಾ ಭಾರತಗಳಷ್ಟೇ ಪುರಾತನವಾದ ಗ್ರಂಥ, ಪುರಾತನವಾದರೂ ಕೇವಲ ದೇವತೆಗಳ ಇಲ್ಲವೆ ದೇವತಾಸಮಾನರಾದ ಮನುಷ್ಯರ ಪ್ರಭಾವಾತಿಶಯದ ವರ್ಣನೆಗಳಿಗೆ ಮಾಸ ಲಾಗಿರದೆ ಸಾಮಾನ್ಯ ಜನರ ನಿತ್ಯಜೀವನವನ್ನೇ ಅವರ ಕನಸುಮನಸುಗಳನ್ನೇ ಅಚ್ಚಳಿ ಯದೆ ಬಿತ್ತರಿಸುವ ಉತ್ತಮ ಗ್ರಂಥ, ಇತಿಹಾಸ ಪುರಾಣಗಳ ಸಂಪ್ರದಾಯಕ್ಕೆ ಸೆರೆ ಯಾಗದ ಸರ್ವರ ಮನಸಳೆಯುವಂತಹ ನೂರಾರು, ಏಕೆ, ಸಾವಿರಾರು ಸಣ್ಣ ದೊಡ್ಡ ಕಥೆಗಳ ಮಹಾಸಾಗರವಾದ ಗ್ರಂಥ, ಕಥೆಯೆಂಬ ಸಾಹಿತ್ಯಪ್ರಕಾರದ**ಲ್ಲಿ ಎ**ಷ್ಟು ಭೇದ ಪ್ರಭೇದಗಳು ಸಾಧ್ಯವೋ ಅಷ್ಟಕ್ಕೂ ಸುಂದರ ನಿದರ್ಶನಗಳನ್ನು ಅಗಣಿತವಾಗಿ ಒದಗಿ ಸುವ ಒಂದೇ ಗ್ರಂಥ, ಅರೇಬಿಯನ್ ನೈಟ್ಸ್, ಡೆಕಾಮೆರಾನ್, ಡಾನ್ ಕ್ವಿಕ್ಸೋಟ್, ಈಸೋಪ್ಸ್ ಫೇಬಲ್ಸ್, ಮುಂತಾದ ಏಶ್ವವಿಖ್ಯಾತ ಕಥೆಗಳಿಗೂ ಪರಂಪರಿಯಿಂದ ಮೂಲಭೂತವಾದ ಮಹಾಗ್ರಂಥ, ಇದೇ ಭಾರತ ಭೂಮಿಯಲ್ಲೇ ಎರಡು ಸಾವಿರ ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದೆಯೇ ರಚಿತವಾಗಿದೆಯೆಂದರೆ ಇಂದು ಅನೇಕರು ಸೋಜಿಗದಿಂದ ಚಕಿತರಾಗುವಂತಹ ಸನ್ನ್ನಿವೇಶವುಳಿದಿರುವುದು ವಿಷಾದಕರವಾದ ಸಂಗತಿ.

ಧರ್ಮಾಚಾರಗಳ ಅಂಧಶ್ರದ್ಧೆಯೆಂಬ ಹುಚ್ಚು ಹೊಳೆಯಲ್ಲಿ ಸಾಹಿತ್ಯ ದೃಷ್ಟಿ ಯಿಂದ ಅನರ್ಘ್ಯರತ್ನ ಗಳಿನಿಸುವ ಎಷ್ಟೋ ಲೌಕಿಕ ಗ್ರಂಥಗಳು ಮುಳುಗಿಹೋದವು; ಬಹಳ ಹಗುರಾದ ಜಳ್ಳು ಪೊಳ್ಳುಗಳೂ ಕಸಕಡ್ಡಿಗಳೂ ತೇಲಿಬಂದವು. ಜನತೆಯ ಅತ್ಯಾದರಕ್ಕೆ ಮತಕಥೆಗಳೂ ಭಕ್ತವಿಜಯಗಳೂ ಪಾತ್ರವಾದಂತೆಲ್ಲ, ಕೇವಲ ಮನೋ ಏನೋದಕ್ಕೆಂದಿದ್ದ ಎಷ್ಟೆಷ್ಟೋ ಮಹಾಕಥೆಗಳು ಅನಾದರಕ್ಕೆ ಪಕ್ಕಾದುವು. ಹೀಗೆ ಅನಾದರಕ್ಕೆ ಗುರಿಯಾದ ಮಹಾಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಗುಣಾಢ್ಯನ ಬೃಹತ್ಕಥೆಯು ಅತ್ಯಂತ

ಮುಖ್ಯವಾದುದು. ಪ್ರಾಚೀನ ಭಾರತದ ಜನಜೀವನವನ್ನು ತಿಳಿಯಬಯಸುವವರಿಗೆ, ಪ್ರಾಚೀನ ಭಾರತೀಯರ ನೈಸರ್ಗಿಕ ಜಾಣ್ಮೆಯ ಪರಿಯನ್ನು ಅರಿಯಲಿಳಸುವವರಿಗೆ, ಪ್ರಾಚೀನ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಅಚ್ಚತನವನ್ನು ಮುಚ್ಚುಮರೆಯಿಲ್ಲದೆ ಸಂದರ್ಶಿಸಬೇಕೆನ್ನುವವರಿಗೆ, ಲೋಕಾನುಭವದ ಸಾರವನ್ನೇ ಹೀರಬೇಕೆಂದು ಹಂಬಲಿಸುವವರಿಗೆ, ಬಗೆಗೆ ಆನಂದವನ್ನೂ ಬುದ್ಧಿಗೆ ಬೆಳಕನ್ನೂ ಜೀವನಕ್ಕೊಂದು ಸಂಜೀವನವನ್ನೂ ಒಂದೆಡೆಯಲ್ಲಿ ತಂದುಕೊಡುವ ಕಥೆಗಳು ಬೇಕೆಂದು ಹುಡುಕುವವರಿಗೆ, ಬೃಹತ್ಕಥೆಯು ಅಕ್ಷಯಪಾತ್ರೆಯಿದ್ದಂತೆ. ಸಂಸ್ಕೃತ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರ ಕೃತಿಗಳನ್ನು ರಚಿಸಿದ ಮಹಾಕವಿ ಗಳಾರೂ ಬೃಹತ್ಕಥೆಗೆ ಒಂದಿಲ್ಲೊಂದು ರೀತಿಯಿಂದ ಋಣಿಗಳಾಗದೆ ಹೋಗಿಲ್ಲ. ಭಾಸ, ಕಾಳಿದಾಸ, ದಂಡಿ, ಹರ್ಷ, ಬಾಣಭಟ್ಟ-ಎಲ್ಲರೂ ಬೃಹತ್ಕಥೆಯ ಭಂಡಾರ ದಿಂದ ಮುತ್ತುಗಳನಾಯ್ದುಕೊಂಡವರೇ; ಎಲ್ಲರೂ ಗುಣಾಢ್ಯನನ್ನು ಮುಕ್ತ ಕಂಠದಿಂದ ಹೊಗಳಿರುವವರೇ. ನಿಜವಾಗಿಯೂ ಭಾರತದ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಬೃಹತ್ಕಥೆಯ ಪ್ರಾಮುಖ್ಯವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದಿಸಲು ಒಂದು ದೊಡ್ಡ ಪುಸ್ತ ಕವಾದರೂ ಸಾಲದು.

## ಬೃಹತ್ಕಥೆಯ ಇತಿಹಾಸ

ಗುಣಾಢ್ಯನು ತನ್ನ ಲೌಕಿಕ ಕಥೆಗಳನ್ನು ಸಂಸ್ಕೃತದಲ್ಲಿ ಬರೆಯಲಿಲ್ಲ. ಬರೆದಿದ್ದರೆ ಅದಕ್ಕೆ ಹೀಗೆ ಅನಾದರವುಂಟಾಗುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ಅವನು ಎಲ್ಲರಿಗೂ ತಿಳಿಯಲೆಂದೋ **ಎನೋ ಕೀಳ್ಮ**ಟ್ಟದ ಜನರು ಆಡುತ್ತಿದ್ದ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಬರೆದನು. ಇದನ್ನು ಪಂಡಿತರು 'ಪೈಶಾಚಿ'ಯೆಂದುಬಿಟ್ಟರು. 'ಪ್ರಾಕೃತ'ವೆಂಬ ಮನ್ನಣೆಯನ್ನೂ ಕೊಡಲಿಲ್ಲ. ಶತಮಾನಗಳು ಕಳೆಯುತ್ತ ಹೋದಹಾಗೆ ಈ ಭಾಷೆಯೂ ಅರ್ಥವಾಗುವುದು ತಪ್ಪಿ ಹೋಗಿರಬೇಕು. ಗುಣಾಢ್ಯನು ಕೂಡ ತನ್ನ ಪ್ರತಿಭೆಯಿಂದಲೇ ಇಷ್ಟೆಲ್ಲ ಕಥೆಗಳನ್ನೂ ಕಲ್ಪಿ ಸಿದನೆನ್ನುವ ಬದಲು ಜನರಲ್ಲಿ ಮುಂಚಿನಿಂದಲೂ ಬಳಕೆಯಲ್ಲಿದ್ದ ಕಥೆಗಳನ್ನೇ ಸಂಗ್ರಹಿಸಿದನೆಂದೂ ಹೇಳುವುದು ತಪ್ಪಾಗಲಾರದು. ಕಾಲಕ್ರಮದಲ್ಲಿ ಇತರ ಭಾಷೆ ಗಳಿಗೆ ಪೈಶಾಚಿಯ ಬೃಹತ್ಕಧಯು ಪರಿವರ್ತನೆಯಾಯಿತು. ಗಂಗರಾಜನಾದ ದುರ್ವಿ ನೀತನು ಸಂಸ್ಕೃತಕ್ಕೆ ಇದನ್ನು ತಿರುಗಿಸಿದ್ದನಂತೆ. ತಮಿಳಿನಲ್ಲಿ 'ಪೆರುಂಗತೈ' ಎಂಬುದು ದೊರೆತಿದೆ. ಆದರೆ ಇವು ಯಾವುವೂ ಸಮಗ್ರವಾಗಿದ್ದಂತೆ ತೋರುವುದಿಲ್ಲ. ಅಂತೂ ಮೂಲಗ್ರಂಥವು ಲುಪ್ತವಾಗುವ ಸ್ಥಿತಿಗೆ ಬಂದಿತ್ತು. ಸರಸ್ವತೀಪೀಠವೆಂದು ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಗಿದ್ದ ಕಾಶ್ಮೀರದಲ್ಲಿ ಕವಿಗಳಾದ ಕ್ಷೇಮೇಂದ್ರ, ಸೋಮದೇವ-ಇವರು ಹಾಳಾಗುತ್ತಿದ್ದ ಕಥಾಭಂಡಾರವನ್ನು ಕ್ರಿ. ಶ. ಹನ್ನೊಂದನೆಯ ಶತಮಾನದಲ್ಲಿ ಮತ್ತೆ ಸಂಸ್ಕೃತದಲ್ಲಿ ಬರೆದು ವುನರುಜ್ಜೀವನಗೊಳಿಸಿದರು. ಹೀಗೆಯೇ ಬುಧಸ್ವಾಮಿ ಯಿಂಬೊಬ್ಬನು ಬರೆದಿರುವ ಮತ್ತೊಂದು ಸಂಗ್ರಹವೂ ನೇಪಾಳದಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕಿದೆ. ಬೃಹತ್ಕಥೆಯ ಈ ಸಂಸ್ಕೃತ ರೂಪಾಂತರಗಳಾದರೂ ಕಳೆದ ಶತಮಾನದ ವರೆಗೆ ಪ್ರಸ್ತ ತ್ರಿಕಿಗಳಲ್ಲೇ ಅಡಗಿದ್ದುವು. ಈಚೆಗೆ ಮುದ್ರಣದ ಬೆಳಕನ್ನು ಕಂಡಿವೆ. ಗುಣಾ ಡ್ಡನು ಬರೆದುದು ಗದ್ಯದಲ್ಲಿ; ಈ ಮೂರು ಸಂಗ್ರಹಗಳೂ (ಕ್ಷೇಮೇಂದ್ರನ 'ಬೃಹತ್ಕಥಾ

ಮಂಜರಿ,' 'ಸೋಮದೇವನ ಕಥಾಸರಿತ್ಸಾಗರ,' ಬುಧಸ್ವಾಮಿಯ 'ಬೃಹತ್ಯಥಾ-ಶ್ಲೋಕ ಸಂಗ್ರಹ') ಇರುವುದು ಶ್ಲೋಕರೂಪವಾಗಿ. ಈ ಕಧೆಗಳ ಮಾಹಾತ್ಮ್ಯವನ್ನೂ ಸ್ವಾರಸ್ಯವನ್ನೂ ಮನಗಂಡ ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರು ಅವಾರ ದ್ರವ್ಯವನ್ನು ವ್ಯಯಮಾಡಿ ಇವನ್ನು ಇಂಗ್ಲೀಷಿಗೆ ಸುದೀರ್ಘ ಟೀಕೆ ಟಪ್ಪಣಿಗಳೊಡನೆ ಪರಿವರ್ತಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದಾರೆ. (ಉದಾ-Ocean of Story, Ed. Penzler). ಆದರೆ ಇಂದಿನ ಭಾರತೀಯ ಭಾಷೆಗಳಿಗೆ ಇವನ್ನು ಆಮೂಲಾಗ್ರವಾಗಿ ಪರಿವರ್ತಿಸಿಕೊಳ್ಳುವ ಕೆಲಸವಿನ್ನೂ ಬಹುಮಟ್ಟಿಗೆ ಮುಗಿದಿಲ್ಲ.

### ಪ್ರೊ. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ 'ಕಥಾಮೃತ '

ಕಥಾಸರಿತ್ಸಾಗರದ ಕಾರ್ಯವು ಎಷ್ಟು ಅಗತ್ಯವೋ ಅಷ್ಟೇ ದುಷ್ಕರವೂ ಆದುದು. ಮೂಲದಲ್ಲಿ ಕಧೆಯ ಅಂಶಕ್ಕೆ ಎಷ್ಟು ಮಹತ್ವವೋ ವರ್ಣನಾಭಾಗಕ್ಕೂ ಅಷ್ಟೇ ಮಹತ್ವವುಂಟು. ಕಾಶ್ಮೀರ ಕವಿಗಳ ಸಂಸ್ಕೃತ ಮರ್ಯಾಜಿಗೂ ಇಂದಿನ ಹೊಸ ಗನ್ನ ಡ ಗದ್ಯದ ಮರ್ಯಾದೆಗೂ ಇರುವ ಅಂತರವು ಸಣ್ಣ ದಲ್ಲ. ಕಥೆಯ ಸ್ವಾರಸ್ಯವು ಕುಂದದಂತೆ, ವರ್ಣನಾಭಾಗವು ಅತಿಯಾಗದಂತೆ, ಕನ್ನಡ ನುಡಿಯ ಜೀವಾಳವು ಮಿಡಿಯುತ್ತಿರುವಂತೆ, ಭಾಷಾಂತರ ಮಾಡಬೇಕಾದರೆ ಭಾಷಾಂತರಕಾರನಿಗೆ ಉಭಯ ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲೂ ಅಗಾಧವಾದ ಪಾಂಡಿತ್ಯವಿರಬೇಕು, ಅಪಾರವಾದ ಪ್ರತಿಭೆಯಿರಬೇಕು, ಆನಲ್ಪವಾದ ರಸಿಕತೆಯೂ ಇರಬೇಕು. ಈ ಗುಣಗಳು ಒಬ್ಬರಲ್ಲಿ ಇರಬೇಕೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಎಷ್ಟು ಸುಲಭವೋ ನಾಡಿನಲ್ಲಿಲ್ಲ ಹುಡುಕಿದರೂ ಅವು ಪೂರ್ಣಪ್ರಮಾಣ ದಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧ ವಾಗಿರುವವರು ದೊರೆಯುವುದು ಅಷ್ಟೇ ದುಷ್ಯರ. ಒಬ್ಬಿಬ್ಬರು ಸಿಕ್ಕಿದರೂ ಅವರಲ್ಲಿ ನುಡಿಗಾಗಿಯೇ ಜೀವನವನ್ನು ಮುಡಿವಾಗಿಸುವಂತಹ ಮಹಾನುಭಾವರು ಮತ್ತೂ ವಿರಳ. ಷಷ್ಟ್ರಿಪೂರ್ತಿಯಾಗುವವ**ೆಗೂ** ಸಂಸ್ಕೃತ ಕನ್ನ**ಡ** ಸಾಹಿತ್ಯಗಳ ಸಾರಗ್ರಾಹಿಯಾದ ವಿದ್ವತ್ತಿಗಾಗಿಯೇ ಆಯುಷ್ಯವನ್ನು ಸವೆಸಿ, ಆ ವಿದ್ವತ್ತು ಪರಿಪೂರ್ಣವಾಗಲೆಂದು ಇಂಗ್ಲಿಷ್, ಫ್ರೆಂಚ್, ಜರ್ಮನ್, ಬಂಗಾಲಿ ಮುಂತಾದ ನಾನಾ ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲೂ ಪ್ರಾವೀಣ್ಯವನ್ನು ಗಳಿಸಿ, ಸಾವಿರಾರು ಶಿಷ್ಯರಿಗೆ ವಿದ್ಯಾದಾನ ಮಾಡಿ, ವಿಶ್ರಾಂತಿಪಡೆಯಬಹುದಾದ ವೇಳೆಯಲ್ಲೂ ಪರಿಪಕ್ಷವಾದ ತಮ್ಮ ರಸಿಕತೆ ಯನ್ನೂ ವಿದ್ವತ್ತನ್ನೂ ನುಡಿಯ ಸೇವೆಗಾಗಿಯೇ ಅವಿಶ್ರಾಂತವಾಗಿ ಧಾರೆಯಿರೆಯುತ್ತಿ ರುವ ಪ್ರೊ. ಎ. ಆರ್. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ನಾಡಿಗೆಲ್ಲ ಒಬ್ಬರೇ. ಅವರ 'ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕ', 'ಭಾಸ ಕವಿ', 'ವಚನಭಾರತ', 'ಹರಿಶ್ಚಂದ್ರ ಕಾವ್ಯ ಸಂಗ್ರಹ', (ಪೀಠಿಕೆ) ' ಕನ್ನಡ ಕೈಪಿಡಿಯ ಅಲಂಕಾರ ಶಾಸ್ತ್ರ ವಿಭಾಗ ', 'ಭಾಷಣಗಳು ಮತ್ತು ಲೇಖನಗಳು'–ಒಂದೊಂದೂ ಆಯಾ ಸಾಹಿತ್ಯಜಾತಿಗಳಿಗೆ ಶಿರೋಭೂಷಣಗಳಾಗಿವೆ. ಅಂತಹವರು ಈ ಇಳಿವಯಸ್ಸಿನಲ್ಲಿಯೂ ಅನ್ಯಾದೃಶವಾದ ಉತ್ಸಾಹದಿಂದ ಕಥಾಸರಿ ತ್ಸಾಗರದ ಸಾರವನ್ನು 'ಕಥಾಮೃತ'ದ ರೂಪದಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಕರುಣಿಸಿರುವುದು

ಕನ್ನಡಿಗರ ಪುಣ್ಯ. ಅಮೃತವನ್ನು ಅಂಗೈಯ್ಯಲ್ಲಿಟ್ಟ ಮೇಲೆ ಕುಡಿಯಿರೆಂದೂ ಹೇಳ ಬೇಕೇ? ಹಾಗೆ ಅಂಗೈಯಲ್ಲಿಟ್ಟ ಮೇಲೂ ಅದನ್ನು ಕುಡಿಯದವರು ಅದೃಷ್ಟಹೀನರು.

# ಕಥಾಮೃತದ ಪೀಠಿಕೆ

ಪ್ರೊ. ಕೃಷ್ಣಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ವಿದ್ವತ್ತು ಎಷ್ಟು ಅದ್ವಿತೀಯವಾದುದೋ ಅವರ ಸಹೃದಯತೆಯೂ ಅಷ್ಟೇ ಮಿಗಿಲಾದುದು ಅವರ ಪುಸ್ತಕಗಳಲ್ಲಿಲ್ಲ ಈ ಎರಡು ಅಂಶಗಳ ಪಡಿಯಚ್ಚೂ ಬಿದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಇನ್ನೂ ಕೈಪಳಗದವರ ಬರವಣಿಗೆಯಲ್ಲಿ ಇವೆರಡೂ ಹದಗೆಟ್ಟು ಕಲಿಸಿಕೊಂಡು ಈ ಕಡೆ ಪಂಡಿತರಿಗೂ ಪ್ರಿಯವಾಗದೆ ಆ ಕಡೆ ಸಾಮಾನ್ಯ ಜನರಿಗೂ ರಂಜಕವಾಗಿದೆ ಇರುವಂತಹ ಸಂದರ್ಭವೇ ಹೆಚ್ಚು. ಆದರೆ ಶ್ರೀ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಬರವಣಿಗೆಯಲ್ಲಿ ಯಾವಾಗಲೂ ಈ ದೋಷವು ಸಂಘಟಸಿಲ್ಲ. ವಾಶ್ಚಾತ್ಯ ಪಂಡಿತರ ಸಂಶೋಧನೆಗಳನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದಿಸುವ ದೀರ್ಘ ಪೀಠಿಕೆಯು ವಿದ್ವಾಂಸರಿಗೆ ಮಾತ್ರ ಉಪಯುಕ್ತವಾಗಿರದೆ, ಸನ್ಮತಿಗಳಾದ ವಾಠಕರೆಲ್ಲರಿಗೂ ಪ್ರಿಯವಾಗುವಂತಿದೆ. ಸಂಶೋಧನೆಗಳಲ್ಲಿ ಹೇರಳವಾಗಿ ಬರುವ ಅಲ್ಪ ವಿಷಯಗಳ ಶುಷ್ಕ ಚರ್ಚಿಯಾಗಲಿ, ಅನೇಕ ಲೇಖನಗಳ ಪರಿಚಯವನ್ನು ಅಗಣಿತ ಅಡಿಟಪ್ಪಣಿ ಗಳ ಬೆಂಬಲದಿಂದ ಪ್ರದರ್ಶಿಸಿ ಬೆರಗುಗೊಳಿಸಬೇಕೆಂಬ ಭ್ರಮೆಯಾಗಲಿ ಇಲ್ಲಿಲ್ಲ. ಪ್ರಕೃತಕ್ಕೆ ಎಷ್ಟು ಅತ್ಯುಪಯುಕ್ತವೋ, ಎಷ್ಟು ಸಾರಾಂಶವೋ ಅಷ್ಟನ್ನು ಮಾತ್ರ ಕೂಲಂಕಷವಾಗಿ, ಸರಳವಾಗಿ ವಿವರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಗುಣಾಢ್ಯನ ಬೃಹತ್ಕಧೆ, ಅದರ ರೂಪಾಂತರಗಳು, ಈ ಕಥೆಗಳ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ, ಇಂದಿಗೂ ಅವುಗಳ ಸ್ವಾರಸ್ಯ ಮತ್ತು ಅವುಗಳ ಸಂದೇಶ-ಇತ್ಯಾದಿ ಅಂಶಗಳಲ್ಲಿ ವಿಸ್ತಾರವಾದ ಪೀರಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗಿ ಬಂದಿವೆ; ಅಡಕವಾಗಿದ್ದರೂ ಇದುವರೆಗೆ ಸಂಶೋಧನೆಯಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿರುವ ಅಂಶ ಗಳು ಸಮಗ್ರವಾಗಿಯೂ ಸಮರ್ಪಕವಾಗಿಯೂ ಬಂದಿವೆ. ಪ್ರಾಚ್ಯಸಂಶೋಧನೆ ಯಿಂದರೇನು ಎಂಬುದನ್ನು ಮನಗಾಣಬೇಕಾದರೆ ಈ ಪೀಠಿಕೆಯನ್ನು ಓದಲೇಬೇಕು.

#### ಕಥೆಗಳು

ಆದರೆ ಮುಖ್ಯವಾಗಿ 'ಕಥಾಮೃತ'ದ ಕಥೆಗಳಲ್ಲಿರುವ ಸ್ವಾರಸ್ಯವನ್ನು ಓದಿಯೇ ಸವಿಯಬೇಕು. ಅದನ್ನು ವಿವರಿಸುವುದು ಸಕ್ಕರೆಯ ಸವಿಯನ್ನು ಮಾತಿನಿಂದ ಆಡಿ ತೋರಿಸುವಂತೆಯೇ ಹಾಸ್ಯಾಸ್ಪದವಾಗುತ್ತದೆ. ಪ್ರೊ. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಕಥಾ ನಿರೂಪಣೆಯ ಶೈಲಿಯು ತಿಳಿಯಾಗಿದೆ, ಸರಳವಾಗಿದೆ, ಮೋಹಕವಾಗಿದೆ. ಇದರಲ್ಲಿ ಪಾಂಡಿತ್ಯದ ಪೆಡಸೂ ಇಲ್ಲ, ಅಲಂಕಾರದ ಬಳಸೂ ಇಲ್ಲ. ಸೊಗಸೊಂದೇ ಬೆಳುದಿಂಗಳು ಜಿಲ್ಲಿದಂತೆ ಉದ್ದ ಕ್ಯೂ ಕಂಗೊಳಿಸುತ್ತದೆ. 'ಸುಲಿದ ಬಾಳೆಯ ಹಣ್ಣಿ ನಂದದಿ—' ಎಂಬ ಕನ್ನಡದ ನೈಜಗುಣವನ್ನಿಲ್ಲಿ ನೋಡಬಹುದು. ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಬರುವ ಸಣ್ಣ ವರ್ಣನೆಗಳು 'ತಿಳಿಗೊಳನ ಬಳಸಿ ನಳನಳಿಸಿ ಬೆಳೆದೆಳೆಮಾವುಗಳು. ' 'ಕಥಾಮೃತ'ದಲ್ಲಿ ಎಳೆಯ ಮಕ್ಕಳನ್ನು ಮರುಳು ಮಾಡುವ ಕಥೆಗಳಿವೆ; ಇಳಿವಯಸ್ಸಿನವರನ್ನು ತಲೆದೂಗಿಸುವ

ಕಥೆಗಳೂ ಇವೆ. ಸಂಸಾರಿಗಳು ಮೋಹಿಸುವ ಕಥೆಗಳಿವೆ ; ಸಂನ್ಯಾಸಿಗಳು ಮೆಚ್ಚುವ ಕಥೆಗಳೂ ಇವೆ. ಅರಿಯದ ಹುಡುಗಿಯರು ಬೆರಗಾಗುವ ಕಧೆಗಳಿವೆ; ಹುರಿತ ಪ್ರೌಢೆಯರು ಸವಿಯುವಂತಹ ಕಥೆಗಳೂ ಇವೆ.  $\,$  ನಾಗಕನ್ನಿಕೆಯರು, ವಿದ್ಯಾಧರರು, ಬೇತಾಳಗಳು, ಯಕ್ಷರು, ರಾಕ್ಷಸರು, ಪಿಶಾಚರು-ಇವರಿಗೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದ ಅದ್ಭುತ ಕಥೆಗಳಿವೆ; ವಿಟರು, ವಿದೂಷಕರು, ಕಳ್ಳರು, ಜೂಜುಗಾರರು, ತುಂಟರು, ಪುಂಡರು ದಡ್ಡರು-ಇವರನ್ನು ಕುರಿತು ವಾಸ್ತ್ರವಿಕ ಕಥಗಳೂ ಇವೆ ರಾಮ, ನಳ, ಮುಂತಾದ ವರ ಉಪಾಖ್ಯಾನಗಳಿವೆ; ವಿಕ್ರಮಾದಿತ್ಯ ಮೊದಲಾದ ರಾಜರ ಐತಿಹ್ಯಗಳೂ ಇವೆ. ಈ ಕಥೆಗಳ ವೈವಿಧ್ಯವು ಎಂತಹ ಭಿನ್ನರುಚಿಗಳಾದ ವಾಚಕರಿಗೂ ಸಮಾರಾಧಕ ವಾಗುವುದರಲ್ಲಡ್ಡಿ ಯಿಲ್ಲ. ಇಂದಿನ ಜೀವನದ ದಂದುಗವನ್ನು ಮರೆಯಲು ಅದ್ಭುತ ಕಥೆಗಳು ಸಹಾಯವಾಡುವಂತೆಯೇ ಇಂದಿನ ಜೀವನಕ್ಕೊಂದು ಹೊಸ ಬೆಳಕನ್ನೂ ಕೊಡಬಲ್ಲ ಅನೇಕಾನೇಕ ಲೌಕಿಕ ಕಧಗಳೂ ಅಲ್ಲಿವೆ. ಮಕ್ಕಳಿಗೆ ಅತಿ ಮಾನುಷ ವ್ಯಾಪಾರಗಳನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸುವ ಅದ್ಭುತ ಕಥೆಗಳು ಪ್ರಿಯವಾದರೆ ದೊಡ್ಡವರಿಗೆ ವ್ಯವಹಾರ ವನ್ನು ಪ್ರತಿಬಿಂಬಿಸುವ ವಾಸ್ತ್ರವಿಕ ಕಥೆಗಳು ಮೆಚ್ಚಾಗುತ್ತವೆ. ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಒಂದು ಅಖಂಡವಾದ ರಸದೂಟ**ನೇ** ಇಲ್ಲಿ ಕಾದಿದೆ. ಕಧಾಮೃತವು ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಉದಯನ\_ ವಾಸವದತ್ತೆ, ಅವರ ಮಗ ನರವಾಹನದತ್ತ ಅವನ ಅಸಂಖ್ಯ ಪ್ರೇಯಸಿಯರು, ಇವರನ್ನು ಕುರಿತದ್ದು. ಆದರೆ ಪ್ರಾಸಂಗಿಕವಾಗಿ ಬರುವ ಕಧೆಗಳಿಗೂ ಉಪಕಧೆಗಳಿಗೂ ಲೆಕ್ಕ ವಿಲ್ಲ. ಇದರಲ್ಲಿರುವ ಕಥೆಗಳು ಯಾವುವೂ ಅನ್ಯತ್ರ ಪರಿಚಿತವಾದುವಲ್ಲ. ಎಲ್ಲದರಲ್ಲಿಯೂ ಹೊಸತನವಿದೆ; ಹೊಸ ಆನಂದವನ್ನು ಕ್ರಿಸುವ ಶಕ್ತಿಯಿದೆ. ಹೊಚ್ಚ ಹೊಸದಾಗಿಯೂ ರಮಣೀಯವಾಗಿಯೂ ಇರುವ ಈ 'ಕಧಾಮೃತ'ವು ನಾಡಿನ ಮನೆಮನೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಕಂಗೊಳಿಸಲಿ ; ಅದರ ಪುನರ್ಮುದ್ರಣವು ಬೇಗನೆ ಬರುವಂತಾ ಗಲಿ ಎಂದು ಹಾರೈಸಿುತ್ತ್ರೇನೆ. ಪುಸ್ತಕದ ಅಂದವು–ಮಾಟ, ಅಚ್ಚು, ಕಾಗದ, ಎಲ್ಲದರಲ್ಲಿಯೂ-ಅದನ್ನು ಮನೆಗೊಂದು ಅಲಂಕಾರವಾಗಿಸುವುದರಲ್ಲಿ 🔻 ಸಂದೇಹವಿಲ್ಲ.

ಕೆ. ಕೃಷ್ಣಮೂರ್ತಿ

## ಶ್ರೀಮಾನ್ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳು

· ಕೆಲವು ವೇಳೆ, ಪರೀಕ್ಷ್ಮೆಗೆ ಹೋಗಿದ್ದ ಯುವಕರಿಗೆ ಇತ್ತಕಡೆ ಮದುವೆಯೋ ಶುತ್ರೋತ್ಸವವೋ ಆಗುವುದು, ಅತ್ತಕಡೆ ಪರೀಕ್ಷೆಯಲ್ಲಿ ತೇರ್ಗಡೆಯಾಯಿತೆಂಬ ವರ್ತ ಮಾನವೂ ಬರುವುದು ಹಾಗೇ .... ..' ಮೇಲಿನ ಅನುವಾದದಲ್ಲಿ ಎರಡನೆಯ ವಾಕ್ಯ ಎನಿರಬಹುದು, ಊಹಿಸುವುದು ಸಾಧ್ಯವೇ ? ಅಷ್ಟುದೂರ ಹೋಗುವುದು ಬೇಡ, ಈ ವಾಕ್ಯ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಎ. ಆರ್ ಕೃ. ಅವರ ಯಾವ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ ಬರುತ್ತದೆ? ಅದು ಬರುವುದು ಅವರ ಉದ್ಸ್ರಂಥವಾದ 'ಭಾಸಕವಿ' ಯ 'ಸ್ವಪ್ನವಾಸವದತ್ತೆ' ಎಂಬ ರಸನತ್ತಾದ ಪ್ರಬಂಧದಲ್ಲಿ ಎಂದರೆ ಬಹಳ ಜನರಿಗೆ ಆಶ್ಚರ್ಯವಾಗಬಹುದು. ' ಹಾಗೇ ವತ್ಸರಾಜನಿಗೂ, ಆರನೆಯ ಅಂಕದಲ್ಲಿ, ಅತ್ತ ಕಡೆ ಕೈ ತಪ್ಪಿ ಹೋದ ರಾಜ್ಯವೂ ದೊರಕುವುದು, ಇತ್ತಕಡೆ ಕಳೆದುಕೊಂಡ ಹೆಂಡತಿಯೂ ಕೈ ಸೇರುವಳು. **ಫಲಿತಾಂಶ ತಿಳಿಯುವು**ದಕ್ಕೆ ಮುಂಚೆ ಮನಸ್ಸಿಗೆ ಕಳವಳವಿರುವಂತೆ ಅವನಿಗೂ ಕಳವಳ ವಿರುತ್ತದೆ.' ವತ್ಸರಾಜನಿಗೂ ಈಗಿನ ಕಾಲದ ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿಗೂ ಎಲ್ಲಿಯ ಸಂಬಂಧ ! ಎಂದು ಕೆಲವರು ಉದ್ದಾರ ತೆಗೆಯಬಹುದು. ಆದರೆ ಹೀಗೆ ಒಂದಕ್ಕೊಂದು ಸಂಬಂಧ ಎಲ್ಲದಿರುವ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಒಟ್ಟಿಗೆ ಸೇರಿಸುವುದರಲ್ಲೇ ಸ್ವಾರಸ್ಯ ಇರುವುದು! ಇಂಥ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳು ಶ್ರೀಮಾನ್ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರ ಬರಹಗಳಲ್ಲಿ ಸಾಕಷ್ಟು ಸಿಕ್ಕು ಮತ್ತಾವುದಕ್ಕಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಅವುಗಳನ್ನು ಮುಂದಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಸವಿಯ ತ್ತ್ತವೆ. ಸಕ್ಕರೆಯ ತುಂಡನ್ನು ನಾಸಾಗ್ರದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ನೋಡಿ ನೋಡಿ ಸವಿಯುವಂತೆ.... ಮತ್ತೆರಡು ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳನ್ನು ಅವೇ ಪ್ರಬಂಧದಿಂದ ಅನುವಾದ ಮಾಡುತ್ತೇನೆ.

' ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಇರುವ ಒಂದೆರಡು ಸಾಮಗ್ರಿಗಳಿಂದಲೇ, ಮೂರು ನಾಲ್ಯು ಪಾತ್ರೆಗಳಲ್ಲಿಯೇ, ಹತ್ತಾರು ರುಚಿಯಾದ ಅಡಿಗೆ ಮಾಡಬಲ್ಲ ನಿಪುಣೆಯಾದ ಗೃಹಿಣಿ ಯಂತೆ, ಕವಿಯು ಮುಂದಿರುವ ಒಂದೆರಡು ವಾತ್ರೆಗಳಲ್ಲಿಯೇ, ಹಳೆಯ ಕಥಾಸಾಮ್ಟ್ ಗಳಿಂದಲೇ, ಸುಂದರವಾಗಿ ಕಂಗೊಳಿಸುವ ಮನೋಹರವಾದ ರಸ ಪದಾರ್ಥಗಳನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸಿದ್ದಾನೆ.'

' ಗುಲಾಬಿಗಿಡವು ಕುಳ್ಳಾಗಿದ್ದ ರೂ ಅದನ್ನು ಕತ್ತರಿಸಿ ಕಸಿಮಾಡಿ ಮೈ ತುಂಬ ಹೂ ಬಿಡಿಸುವ ಸಮರ್ಥನಾದ ತೋಟಗಾರನಂತೆ ನಾಟಕವು ಚಿಕ್ಕದಾಗಿದ್ದ ರೂ ಕವಿಯು ಅದರಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ರಸಸ್ಥಾನಗಳನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸಿ ಆನಂದಗೊಳಿಸಿದ್ದಾನೆ.'

ಈ ಹೋಲಿಕೆಗಳು ಯಾವುದಾದರೂ ಜಟಲವಾದ ಅಥವಾ ಕ್ಲಿಷ್ಟವಾದ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ವಿವರಿಸಬೇಕೆಂದಾಗಲಿ, ಯಾರ ಮನಸ್ಸನ್ನಾದರೂ ಒಲಿಸಿ ಯಾವು ದಾದರೊಂದು ಅಭಿಪ್ರಾಯದ ಕಡೆಗೆ ತಿರುಗಿಸಬೇಕೆಂದಾಗಲಿ ಬಂದವುಗಳಲ್ಲ ಎಂದು ನನಗೆ ತೋರುತ್ತದೆ. ನಾಟಕವೊಂದರ ಸಾರವನ್ನೆಲ್ಲಾ ಒಂದು ಹಿಡಿಮಾತಿನಲ್ಲಿ ಹೇಳುವ ಅದ್ಭುತವಾದ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಅವು ಮಾಡಿದರೂ ಅವುಗಳಿರುವುದು ಸವಿಯುವುದಕ್ಕೆ ಮಾತ್ರ.

ರೂಪಕ, ಉಪಮಾನ, ದೃಷ್ಟಾಂತ—ಇವುಗಳೆಲ್ಲಕ್ಕೂ ಸಾದೃಶ್ಯವೇ ಮೂಲ. ಈ ಲೇಖನದಲ್ಲಿ ಇವುಗಳೆಲ್ಲವನ್ನೂ 'ದೃಷ್ಟಾಂತ' ಎಂಬ ಒಂದೇ ಹೆಸರಿನಿಂದ ಕರೆದಿ ದ್ದೇನೆ. ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳು ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಬಗೆ ಬಗೆಯಾಗಿ ಕಾಣಿಸಿಕೊಳ್ಳುವ ವಿಚಾರ ಕಾವ್ಯಾಭ್ಯಾಸಿಗಳಿಗೆ ತಿಳಿದದ್ದೇ. ಆದರೆ ಬುದ್ಧಿ ಪ್ರಧಾನವಾದ ವಿಮರ್ಶೆ ಮುಂತಾ ದುವುಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಇವು ಬರುವುದುಂಟು. ಶ್ರಿಮಾನ್ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರ ಕೃತಿ ಗಳ ಬಹುಭಾಗ ಈ ಜಾತಿಗೆ ಸೇರಿದ್ದು.

ಬುದ್ಧಿ ಪ್ರಧಾನವಾದ ಬರಹಗಳಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳು ಎರಡು ವಿಧವಾಗಿ ಕಾಣಿಸಿ ಕೊಳ್ಳುತ್ತವೆ. ಯಾವುದಾದರೂ ಒಂದು ಕ್ಲಿ ಷ್ಟವಾದ ವಿಷಯವನ್ನು ಮನಸ್ಸಿಗೆ ಚೆನ್ನಾಗಿ ನಾಟುವಂತೆ ಹೇಳಲು ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳ ಪ್ರಯೋಗವಾಗಬಹುದು. ಈ ರೀತಿ ಯಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸುವವನು ತಾನು ಯಾವ ವಿಷಯವಾಗಿ ಬರೆಯು ತ್ತಿದ್ದಾ ನೋ ಅದನ್ನು ಶಾಸ್ತ್ರೀಯವಾದ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಕೂಲಂಕಷವಾಗಿ ಅಭ್ಯಾಸ ಮಾಡಿರಬೇಕು; ಅಲ್ಲದೆ ತಾನು ವಿವರಿಸಲಿರುವ ಅಪರಿಚಿತ ಪ್ರಕ್ರಿಯೆಗಳಿಗೆ ಪರಿಚಿತ ವಸ್ತು ಪ್ರಪಂಚದಿಂದ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳನ್ನು ಆರಿಸಿಕೊಡುವ ನಿಪುಣನೂ ಆಗಿರಬೇಕು. ಶಬ್ದಾ ರ್ಥಸ್ವರೂಪ, ಧ್ವನಿಪ್ರಾಧಾನ್ಯ ಮುಂತಾದ ಜಟಲವಾದ ವಿಚಾರಗಳನ್ನು ಅರ್ಧ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಲು ಈ ಕೆಳಗಿನ ಎರಡು ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳು ಎಷ್ಟು ಸಹಾಯಕವಾಗು ತ್ತವೆ!

' ಕೆಲವು ಮಾತುಗಳಿಗೆ ಅರ್ಥವು ನಿರ್ದಿಷ್ಟವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಅವು, ಹಾಕಿದ ಕಡೆ ಬಿದ್ದಿರುವ ವಸ್ತುಗಳ ಹಾಗೆ, ನಿಶ್ಚೇತನವಾಗಿರುವಂತೆ ತೋರುತ್ತವೆ. ಇನ್ನು ಕೆಲವುಗಳಿಗೆ ಜೀವವಿರುವಂತೆ, ಪ್ರಭೆಯಿರುವಂತೆ, ತೋರುತ್ತದೆ. ಆ ಜೀವ ಆ ಪ್ರಭೆ ಮಾತಿನ ಚೈತನ್ಯದ ಮೇಲೆ ಹೋಗುತ್ತದೆ. ಒಂದು ಬೆಂಡು ಹೂವಿಗೂ ಮಲ್ಲಿಗೆ ಹೂವಿಗೂ ಹೇಗೆ ವ್ಯತ್ಯಾಸವೋ, ಮರದ ಆನೆಗೂ ಜೀವದ ಆನೆಗೂ ಹೇಗೆ ವ್ಯತ್ಯಾಸವೋ, ಮರದ ಆನೆಗೂ ಜೀವದ ಆನೆಗೂ ಹೇಗೆ ವ್ಯತ್ಯಾಸವೋ, ಹಾಗೆ ಅವಕ್ಕೆ ವ್ಯತ್ಯಾಸವಿರುತ್ತದೆ. ಮಧ್ಯಾಹ್ನದ ಸೂರ್ಯನ ಸುತ್ತು ಕಣ್ಣು ಕೋರೈಸುವಷ್ಟು ಪ್ರಭೆಯಿರುತ್ತದೆ; ಸಂಜೆಯ ಸೂರ್ಯ ಒಂದು ಕೆಂಪಿನ ಗುಂಡು. ಶರತ್ಕಾಲದ ಹುಣ್ಣಿ ಮೆಯ ಚಂದ್ರ ಅಮೃತಕಿರಣಗಳನ್ನು ಸುತ್ತಲೂ ಸೂಸುತ್ತಾನೆ; ಮಳೆಗಾಲ ದಲ್ಲಿ ಮೋಡ ಮುಚ್ಚಿದ ಚಂದ್ರ ಮಂಕು; ಮಂಡಲದಿಂದ ಹೊರಗೆ ಅದರ ಬೆಳಕಿಲ್ಲ. ಈ ನಡುಹಗಲಿನ ಸೂರ್ಯನೂ ಹುಣ್ಣಿ ಮೆಯ ಚಂದ್ರನೂ ಸಂಜೆಯ ಸೂರ್ಯ ಮೊಡದ ಚಂದ್ರ ಇವರಿಗಿಂತ ಹೇಗೆ ಮೇಲೆನ್ನಬಹುದೋ ಹಾಗೇ ಧ್ವನಿಯಿಂದ ಕೂಡಿದ ಮಾತನ್ನೂ ವಾಚ್ಯಕ್ಕಿಂತ ಮೇಲೆನ್ನಬಹುದು. '

' ಒಂದು ಮರದ ದಿಮ್ಮಿಯನ್ನು ಸಲಾಕಿಯಿಂದ ಹೊಡೆದರೆ ' ಥಡ್' ಎಂದು ಸದ್ದಾ ಗುತ್ತದೆ; ಉತ್ತರ ಕ್ಷಣದಲ್ಲಿಯೇ ಅಡಗಿ ಹೋಗುತ್ತದೆ. ಅದೇ ಒಂದು ಲೋಹದ, ಅದರಲ್ಲಿಯೂ ಬೆಳ್ಳಿಯ ಅಥವಾ ಕಂಚಿನ, ಪಾತ್ರೆಯನ್ನು ಹೊಡೆದರೆ, 'ಠಣ್' ಎಂದು ಸದ್ದಾ ಗುತ್ತದೆ. ಆ ಸದ್ದು ಅಲ್ಲಿಯೇ ಅಡಗಿ ಹೋಗುವುದಿಲ್ಲ; ಹರಡು ತ್ತದೆ, ಅಲೆಯಲೆಯಾಗಿ ಮುಂದುವರಿಯುತ್ತದೆ, 'ಅನುರಣನ' ವಾಗುತ್ತದೆ. ಹಾಗೇ ಪರ್ವತ ಪ್ರಾಂತದಲ್ಲಿ ಸಿಡಿಯುವ ಸಿಡಿಲು ಮಾರ್ವನಿ ಪಡಿಮಾರ್ದನಿಗೊಟ್ಟು ಕುಡಿ ವರಿದು ಆ ಪ್ರಾಂತವನ್ನೆಲ್ಲಾ ಗುಡು ಗುಡು ಶಬ್ದದಿಂದ ತುಂಬುತ್ತದೆ. ವಸ್ತುತಃ ಅದು 'ಥಂ' ಎಂಬ ಒಂದೇ ಏಟು, ಒಂದೇ ಸದ್ದು. ಹೀಗೆ ಸತ್ತ್ವವುಳ್ಳ, ಜೀವವುಳ್ಳ, ಒಂದು ಮಾತೂ ಹತ್ತು ಮಾತಿನ ಕೆಲಸ ಮಾಡುತ್ತದೆ, ಮಾತನಾಡಿ ಆಗದ ಕೆಲಸ ವನ್ನೂ ಮಾಡುತ್ತದೆ; ಇದು 'ಧ್ವನಿ'ಯ ಮಹತ್ವ.'

ವಾದಮಾಡುವಾಗ ಯಾವುದಾದರೂ ಒಂದು ನಿರ್ಣಯಕ್ಕೆ ಬರುವಂತೆ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸುವುದು ಎರಡನೆಯ ವಿಧಾನ. ಈ ರೀತಿಯ ದೃಷ್ಟಾಂತ ಗಳು ಶ್ರೀಮಾನ್ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರ ಬರಹಗಳಲ್ಲಿ ಹೇರಳವಾಗಿ ಕಾಣಿಸಿಕೊಳ್ಳು ತ್ತವೆ. ಈ ತರ್ಕವಿಧಾನವು ಇತರರ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಒಲಿಸಿ ಯಾವುದಾದರೊಂದು ಅಭಿಪ್ರಾಯದ ಕಡೆಗೆ ತಿರುಗಿಸುವ ಕೆಲಸವೊಂದನ್ನೇ ಅಲ್ಲದೆ, ವಿಷಯದ ಮೇಲೆ ಹೊಸದಾಗಿ ಬೆಳಕನ್ನೂ ಚೆಲ್ಲಬಹುದು. ಈ ಬಗೆಯಾದ ವಾದವನ್ನು ಈ ರೀತಿ ಸರಳಗೊಳಿಸಿ ಬರೆಯಬಹುದು:

'ಕ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಅ಼, ಅ,, ಅ಼, .. ...... ... ಪ ಎಂಬ ಗುಣಗಳಿವೆ. 'ಚ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಅ಼, ಅ಼, ಅ಼, .. ..ಎಂಬ ಗುಣಗಳಿವೆ. ಆದುದರಿಂದ 'ಚ' ಎಂಬುದಕ್ಕೂ 'ಪ' ಎಂಬ ಗುಣವಿದೆ.

ಈ ರೀತಿಯ ವಾದದ ಬಲವೇನಿದ್ದರೂ, 'ಕ' 'ಚ' ಗಳಿಗಿರುವ ಸಾಮಾನ್ಯಗುಣಗಳಾದ ಅ,, ಅ,, ಅ,, ...... ....ಎಂಬವುಗಳೇ. ಅವೆರಡಕ್ಕೂ ಸಾಮಾನ್ಯವಲ್ಲದ ಬೇರೆ ಗುಣಗಳಿದ್ದರೂ, ಅವುಗಳು ಇಲ್ಲಿ ವಿವಕ್ಷಿತವಾಗಿಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ಸೂಚಿಸಲು ಚುಕ್ಕಿಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಲಾಯಿತು. 'ಚ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ 'ಪ' ಎಂಬ ಗುಣದ ಜತೆಯಲ್ಲಿ ಹೊಂದಿಕೊಳ್ಳದ ಬೇರೊಂದು ಗುಣವಿದ್ದರೆ ಈ ಬಗೆಯ ವಾದ ದುರ್ಬಲ ವಾಗುತ್ತದೆ. ಅದೂ 'ಅಲ್ಲದೆ, ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳೇ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಯಾವುದನ್ನೂ ಸಾಧಿಸಲಾರವು. ಈ ಬಗೆಯಾದ ತರ್ಕ ಪ್ರಯೋಜನಕಾರಿಯಾದರೂ, ಅಪಾಯ ಕಾರಿಯೂ ಹೌದು ಎಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿಸಲು ಹಿಂದಿನ ಮಾತು ಬರೆಯಲಾಯಿತೇ ಹೊರತು, ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳಿಂದ ಉಪಯೋಗವೇ ಇಲ್ಲ ಎಂಬ ಭಾವನೆಯಿಂದಲ್ಲ. ಎಂಥ ಒಳ್ಳೆಯ ದೃಷ್ಟಾಂತನಿದ್ದರೂ ಅದು ಒಂದಲ್ಲ ಒಂದು ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ ಹೊಂದಿಕೆಯಾಗದೆ ಉಳಿದು ಬಿಡುತ್ತದೆ. ಆದುದರಿಂದ ವಾದಿಸುವಾಗ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸುವ ವನು, ಮೊದಲು, ಈ ದೃಷ್ಟಾಂತಮಾರ್ಗದಿಂದ ಭಿನ್ನವಾದ ಮತ್ತೊಂದು ವಿಧಾನದಲ್ಲಿ

ತಾನು ಸಾಧಿಸಬೇಕೆಂದಿರುವುದನ್ನು ಸಾಧಿಸಿ, ಬಳಿಕ ಅವುಗಳನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದರೆ ಕ್ಷೇಮ. ಶ್ರೀಮಾನ್ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರು ಈ ಕ್ಷೇಮವಾದ ಮಾರ್ಗವನ್ನೆ ಅನುಸರಿಸಿದ್ದಾರೆ ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಬೇಕಾದಷ್ಟು ಉದಾಹರಣೆಗಳನ್ನು ಕೊಡಬಹುದು.

ಕಾವ್ಯವು ಉಪದೇಶದಾಯಕವಾಗಿರಬೇಕೇ ಬೇಡವೇ ಎಂಬ ಸಮಸ್ಯೆಯನ್ನು ಚರ್ಚಿಸುತ್ತ ಅವರು ಈ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಕೊಟ್ಟಿದ್ದಾರೆ:

' ಕಾವ್ಯವು ಒಂದು ಹೂವಿನ ಹಾಗೆ; ಅದರ ಕೆಲಸವು ಮನೋಹರವಾದ ರೂಪಿನಿಂದಾಗಲಿ ಸುವಾಸನೆಯಿಂದಾಗಲಿ ಇವೆರಡರಿಂದಾಗಲಿ ಪ್ರೀತಿಯನ್ನುಂಟು ಮಾಡತಕ್ಕದ್ದು. ಆದಗೆ ಅದು ಔಷಧಕ್ಕೂ ಉಪಯೋಗವಾಗಬೇಕೆಂದು ಹೇಳುವುದು ನ್ಯಾಯವಲ್ಲ; ಗುಲಾಬಿಯ ಹೂವು ಸುಂದರವೂ ಸುಕುಮಾರವೂ, ಸುಗಂಧಿಯೂ, ಔಷಧಕ್ಕೆ ಉಪಯುಕ್ತವೂ ಆಗಿರಬಹುದು; ಆದರೆ ಇದರಂತೆಯೇ ಎಲ್ಲಾ ಹೂವು ಔಪಧಕ್ಕೆ ಉಪಯುಕ್ತವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಔಷಧಕ್ಕೆ ಉಪಯೋಗವೇ ಹೂವಿನ ಅಸಾಧಾರಣ ಲಕ್ಷಣವಲ್ಲ; ಅದು ಮೂಲಿಕೆಯ ಲಕ್ಷಣ. ಆದ್ದರಿಂದ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಅಷ್ಟೇಕೆ, ಎಲ್ಲಾ ಕುಶಲಕಲೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಆನಂದವೇ ಮುಖ್ಯ ಫಲವೆಂದು ಹೇಳಬಹುದಾಗಿದೆ.'

ಬಹುಶಃ ಇದಕ್ಕಿಂತಲೂ ಹೆಚ್ಚು ವಾಕ್ಯಗಳಿಂದ ಮಾತ್ರ ಸಾಧ್ಯವಾಗುವ ಪರಿಣಾಮ ವನ್ನು ಈ ಒಂದು ಸಣ್ಣ ದೃಷ್ಟಾಂತದಿಂದ ಸಾಧಿಸಿರುವ ಕೌಶಲ ಹಾಗಿರಲಿ; ಅವರು ಈ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡುವ ಮುನ್ನ ತಮ್ಮ ನಿರ್ಣಯವನ್ನು ಬೇರೆ ರೀತಿ ಯಿಂದ ಸಮರ್ಥಿಸಿದ್ವಾರೆ ಎನ್ನುವುದನ್ನು ನಾವು ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಇಲ್ಲಿ ಗಮನಿಸಬೇಕು.

" ಕಾವ್ಯವು 'ಉಪದೇಶ' ದಾಯಕವಾಗಿರಬೇಕೇ ಎಂಬುದೊಂದು ವಿಚಾರ. 'ಉಪದೇಶ' ವು ಕೆಲವು ವೇಳೆ ಫಲವಾಗಬಹುದು. ಆದರೆ ಅದು ಕಾವ್ಯದ ಉದ್ದೇಶಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದಾಗಿರಬೇಕೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಯುಕ್ತವಾಗಿ ತೋರುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಉಪದೇಶ ಮಾಡುವುದಕ್ಕೆ ಹೊರಟು ಕಾವ್ಯದ ಅಪೂರ್ವ ಲಕ್ಷ್ಮಣವಾದ ಆನಂದವು ಹುಟ್ಟದೇ ಹೋಗಬಹುದು ಆಧ್ಯಾತ್ಮಿಕ ವಿಚಾರವು ಬರುವ ಕೆಲವು ಕಾವ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಈ ಉಪದೇಶಾಂಶವು ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ತೋರುತ್ತಿರಬಹುದು. ಆದರೆ ಕಾವ್ಯ ಸಾಮಾನ್ಯದ ಲಕ್ಷ್ಮಣವನ್ನೂ ಫಲವನ್ನೂ ವಿಚಾರ ಮಾಡುವಲ್ಲಿ ಉಪದೇಶವಿರಲೇ ಬೇಕೆಂದರೆ ಅಸಂಗತವಾಗಬಹುದು."

ಇಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೆ, ಮೇಲಿನ ದೃಷ್ಟಾಂತದಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಂದು ಸೊಗಸಿದೆ. ಮುಂದೆ ಬರಬಹುದಾದ ಟೀಕೆಯೊಂದನ್ನು ಮೊದಲೇ ನಿರೀಕ್ಷಿಸಿ ಅದನ್ನೂ ಗರ್ಭೀಕರಿಸಿ ಕೊಂಡಿದೆ—ಈ ದೃಷ್ಟಾಂತ. ಉಪದೇಶದಾಯಕವಾಗಿದ್ದರೂ ಆನಂದವೀಯುವ ಕಾವ್ಯಗಳಿಲ್ಲವೇ ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಯೇಳಬಹುದು ಎನ್ನುವ ನಿರೀಕ್ಷೆಯಿಂದಲೇ ಅವರು ಗುಲಾಬಿ ಹೂವಿನ ಮಾತನ್ನು ತಂದಿದ್ದಾರೆ. ಆದುದರಿಂದ ಈ ದೃಷ್ಟಾಂತವು ಸುಮ್ಮ ವಾಗಿರುವುದೊಂದೇ ಅಲ್ಲದೆ ಸುಂದರವಾಗಿಯೂ ಇದೆ.

ಈ ರೀತಿಯಾದ ತರ್ಕದಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಂದು ಬಗೆಯ ಅಪಾಯವುಂಟು. ಎದು ರಾಳು ಚತುರನಾದರೆ, ನಾವು ಉಪಯೋಗಿಸಬಹುದಾದ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನೇ ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡು ನಮ್ಮ ಮೇಲೆಯೇ ಪ್ರತಿಯಾಗಿ ತಿರುಗಿಸಿಬಿಡಬಹುದು ಆದುದರಿಂದ ಈ ವಿಧೆವಾದ ತರ್ಕಮಾಡುವವನು ಅಂತಹುದಕ್ಕೆ ಆಸ್ಪ್ರದವನ್ನು ಕೊಡಬಾರದೆಂಬು ದೊಂದೇ ಅಲ್ಲವೆ, ಎದುರಾಳು ಉಪಯೋಗಿಸಬಹುದಾದ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ತನ್ನ ಅನುಕೂಲಕ್ಕೆ ತಿರುಗಿಸಿಕೊಳ್ಳಬಲ್ಲ ಚಾತುರ್ಯವನ್ನೂ ಪಡೆದಿರಬೇಕು. ಈ ತೆರದ ಚಾತುರ್ಯ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅನರಲ್ಲಿ ಕಂಡು ಬರುತ್ತದೆ. ಎರಡು ಉದಾಹರಣೆಗಳನ್ನು ನೋಡೋಣ.

- ' ಕಥೆ ಬರೆಯುವವರು ತಮ್ಮ ಕಥೆಗಳನ್ನು ಎಲ್ಲಾ ಉತ್ತರ ದೇಶದಲ್ಲಿಯೇ ನಡೆಸಬೇಕೇ ' ಎಂದು ಅವರು ಕಾದಂಬರಿಯೊಂದರ ವಿಮರ್ಶೆಯಲ್ಲಿ ಸೂಚಿಸಿದಾಗ, ಅದಕ್ಕೆ ದೃಷ್ಟಾಂತರೂಪದ ಈ ಟೀಕೆ ಸಿಡಿದು ಬಂತು:
- ' ಯಾವ ದೇಶವಾದರೇನು ? ವಿಗ್ರಹದ ಕಲ್ಲು ' ಚಾಮುಂಡಿ ಬೆಟ್ಟದಲ್ಲಿದ್ದು ದೇ ಅಥವಾ ಕಬ್ಬಾಳದುರ್ಗದ್ದೇ ? ಎರಡೂ ಅಲ್ಲದಿದ್ದ ರೆ ಚಿಂತಾಮಣಿಯ ಮಗ್ಗು ಲಲ್ಲಿರುವ ಸಿಡಲಘಟ್ಟದ್ದೇ ? ' ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ಅಪ್ರಕೃತ. "

ಈ ದೈಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಶ್ರೀಮಾನ್ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರು ಈ ರೀತಿ ತಿರುಗಿಸಿ ದರು:

- ' ಉತ್ತರ ದೇಶದ ಶಿಲ್ಪಿಯೊಬ್ಬನು ತನ್ನ ದೇಶದಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಮನೆಯ ಹತ್ತಿರ ಇರುವ ಕಲ್ಲಿನಲ್ಲಿ ವಿಗ್ರಹ ಮಾಡಿಟ್ಟ ಮಾತ್ರದಿಂದ, ನಮ್ಮ ದೇಶದ ವಿಗ್ರಹಕಾರನೂ ಉತ್ತರದೇಶಕ್ಕೆ ಪೂರ್ವಶಿಲ್ಪಿಯ ಮನೆಯ ಬಾಗಿಲಿಗೇ ಹೋಗಿ ಅವನು ಒಡೆದಿಟ್ಟು ಮಿಕ್ಕಿರುವ ಕಲ್ಲನ್ನೇ ಏಕೆ ತರಬೇಕು? ಕಲ್ಲು ಯಾವದಾಗಿದ್ದರೂ ಶಿಲ್ಪಸಾಮರ್ಥ್ಯವೇ ಮುಖ್ಯವಾದುದರಿಂದ ಚಾಮುಂಡಿಬೆಟ್ಟದ ಕಲ್ಲನ್ನೇ ಏಕೆ ಉಪಯೋಗಿಸಬಾರದು? ಅದೂ ಉತ್ತರದೇಶದ ಕಲ್ಲಿನಷ್ಟೇ ಶ್ಲಾ ಸ್ಯಾವಾಗಿದ್ದರೆ ಅಥವಾ ಅದಕ್ಕಿಂತ ಉತ್ತಮ ವಾಗಿದ್ದರೆ, ಅದನ್ನೇ ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡು ವ್ಯರ್ಧಶ್ರಮವನ್ನು ತಪ್ಪಿಸಿಕೊಳ್ಳುವುದು ವಿವೇಕವಲ್ಲವೇ? ಇವರಿಂದ ನಮ್ಮ ದೇಶದ ಮಿಕ್ಕ ಶಿಲ್ಪಿಗಳಿಗೂ ವಿಗ್ರಹನಿರ್ಮಾಣ ಸಾಮಗ್ರಿಗೆ ಹತ್ತಿರವೇ ಒಂದು ಖನಿಯನ್ನು ತೋರಿಸಿಕೊಟ್ಟು ಉಪಕಾರಮಾಡಿದಂತಾ ಗುವುದಿಲ್ಲವೇ?'
- ' ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಅನೇಕವೇಳೆ ಪರಸ್ಪರ ಸಾದೃಶ್ಯವಿರುವುದುಂಟು—ಇದು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿರಬಹುದು; ಅಥವಾ ಒಂದರಿಂದ ಮತ್ತೊಂದು ಉಪಕೃತವಾಗಿ ಬಂದ ದ್ದಿರಬಹುದು. ಈ ಎರಡನೆಯ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಕವಿಗೆ ಅಪಕರ್ಷವೇ?-ಎಂಬುದು ಒಂದು ವಿಚಾರ. 'ಈ ವಿಚಾರವಾಗಿ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಮಾಸ್ತಿ ವೆಂಕಟೀಶ ಅಯ್ಯಂಗಾ ರ್ಯರು ತಮ್ಮ ' ಸಾಹಿತ್ಯ'ದಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಬರೆದರು:
  - · ಹೀಗೆ ಬಂದಿರುವ ಭಾವದ ಮೂಲನನ್ನು ಹುಡುಕಿ ನಿರ್ಧರಿಸುವೆನೆನ್ನು ವವನು

ಒಂದು ಹೊನಿನ ಇಷ್ಟು ಭಾಗವು ತನ್ನ ಗಾಡಿಯಲ್ಲಿ ತಂದ ಗೊಬ್ಬರದಿಂದ ಬಂದಿ ತೆಂದು ಹೇಳುವವನಂತಾಗುವನು....'

ಆ ಪುಸ್ತ ಕವನ್ನು ವಿಮರ್ಶೆ ಮಾಡುವಾಗ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರು ಮೇಲಿನ ಮಾತಿಗೆ ಈ ರೀತಿ ಉತ್ತರ ಕೊಟ್ಟರು :

'ಕನಿಯ ಶಕ್ತಿ ಸಾಮರ್ಥ್ಯಗಳನ್ನು ತಾಗುವುದಕ್ಕೆ ಹೊರಡುವವನು ಇಂಥ ಕೆಲಸ ಮಾಡಬೇಕಾಗುವುದು. ಇದು ಬೂದಿಯ ಗೊಬ್ಬರ ಹಾಕಿ ಬೆಳಸಿದ್ದು, ಇದು ಕುದುರಿಯ ಗೊಬ್ಬರ ಹಾಕಿ ಬೆಳಸಿದ್ದು, ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಹೂಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದು ಸುಮಾರಾಗಿಯೂ ಮತ್ತೊಂದು ಹೊರವಾಗಿಯೂ ಇದೆ, ಗೊಬ್ಬರವೇ ಹಾಕದಿದ್ದರೆ ಈ ಭೂಮಿಯಲ್ಲಿ ಬಿಡುತ್ತಿದ್ದ ಹೂವು ಪೀಚಾಗುತ್ತಿತ್ತು ಎಂದು ತೋಟಗಾರನು ಹೇಳುವ ಹಾಗೆ.'

ಇನ್ನು, ಕೆಲವು ಸ್ವತಃಸಿದ್ಧವಾದ, ಲೋಕಾನುಭವದಿಂದ ಬಂದ, ವಾದದ ನೆರವನ್ನು ಬೇಡದ ಅನೇಕ ಸಂಗತಿಗಳಿಗೆ ಅವರು ಕೊಡುವ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳೂ ಬಹು ರಮಣೀಯವಾದುವು. ಉದಾಹರಣೆಗೆ ಕೆಲವನ್ನು ನೋಡಬಹುದು.

ಯಾರ ಭಾಷಣವೇ ಆಗಲಿ, ಅದರ ವಾಕ್ಯಗಳನ್ನು ಪ್ರಕರಣದಿಂದ ಕಿತ್ತು ತೆಗೆದು ಅನುವಾದ ಮಾಡಿ ಅದರಿಂದ ತಪ್ಪುಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಿಕೊಡುವುದು ಉಚಿತವಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ವಾದಿಸಿ ಸಾಧಿಸಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಅಂಥ ವರ್ತನೆಗೆ ಈ ದೃಷ್ಟಾಂತ ಎಷ್ಟು ಉಚಿತ!

'...ನನ್ನ ಭಾಷಣದಿಂದ ಅಲ್ಲೊಂದು ಇಲ್ಲೊಂದು ವಾಕ್ಯಗಳನ್ನು ಅವುಗಳ ಪ್ರಕರಣದಿಂದ ತೆಗೆದು ಬೇರೆ ಮಾಡಿಟ್ಟು ಖಂಡಿಸಿರುವುದು, ಹಸುವಿನ ಕೊಂಬು ಗೊರಸುಗಳನ್ನು ತೆಗೆದು ಮುಂದಿಟ್ಟು 'ಇಗೋ ನೋಡಿ, ಹಸು ಹಾಯುತ್ತದೆ, ತುಳಿಯುತ್ತದೆ'; ಇದೇ ಅದರ ಉಪಯೋಗ 'ಎಂದು ಹೇಳುವಂತಿದೆ.

ಹಾಗೆಯೇ, ನಮಗೆ ಕನ್ನಡ ಭಾಷೆಯ ಮೇಲೆ ಅಭಿಮಾನವಿದೆ ಎಂದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೇ ಬೇರೆಯ ಭಾಷೆಗಳ ಮೇಲೆ ದ್ವೇಷವಿದೆಯೆಂದಲ್ಲ; ಅವುಗಳಿಂದಲೂ ಪಡೆ ಯುವ ಪ್ರಯೋಜನವನ್ನು ಪಡೆಯೋಣ; ಆದರೆ ಅವುಗಳನ್ನು ಎಲ್ಲಿ ಡಬೇಕೋ ಅಲ್ಲಿ ಡೋಣ; ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯಕ್ಕೂ ಬಹುಶಃ ವಾದ ಬೇಕಿಲ್ಲ. ಶ್ರೀಮಾನ್ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರ ದೃಷ್ಟಾಂತವಿದು:

' ನಾವು ಮನುಷ್ಯರು, ಮನುಷ್ಯತ್ವವನ್ನು ಉಳಿಸಿಕೊಳ್ಳುಣ ಉತ್ತಮಪಡಿಸಿ ಕೊಳ್ಳುಣ, ಎಂದರೆ ಮಿಕ್ಕು ಪ್ರಾಣಿಗಳ ಮೇಲೆ ದ್ವೇಷವೆಂದಲ್ಲ. ಹಸುಗಳನ್ನು ಸಾಕಿಕೊಳ್ಳೀಣ, ಹಾಲು ಕರೆದುಕೊಳ್ಳುಣ; ಕುರಿಗಳನ್ನು ಸಾಕೋಣ, ಕಂಬಳಿ ಗಳನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುಣ; ನಮ್ಮ ಕೆಲಸಕ್ಕೆ ಉಪಯೋಗವಾಗುವುದಾದರೆ ಬೆಕ್ಕು ಮುಂತಾದ ಪ್ರಾಣಿಗಳನ್ನೂ ಸಾಕಿಕೊಳ್ಳುಣ. ಆದರೆ ಅವು ಎಲ್ಲಿರಬೇಕೋ ಅಲ್ಲಿರಲಿ; ಅವನ್ನು ಊಟದ ಮನೆಗೆ ಬಿಟ್ಟರೆ ನಾವು ತಿನ್ನುವ ಅನ್ನವೂ ನಮ್ಮ ಮಕ್ಕಳು ಕುಡಿಯುವ ಹಾಲೂ ಅವುಗಳ ಪಾಲಾಗುತ್ತವೆ. '

ನುತ್ತೆ ರಡು :

- ' ಕೆಟ್ಟ್ರದ್ದು ಎಂದಿದ್ದರೂ ಕೆಟ್ಟರ್ಡ್ಸ್; ಒಳ್ಳೆಯದೂ ಅತಿಯಾದರೆ ಕೆಟ್ಟ್ರರ್ಡ್ಡ್; ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಬೆಣ್ಣೆ ಕಾಯಿಸಿ ಮಾಡಿದ ಸುವಾಸನೆಯ ತುಪ್ಪವೂ ಹೆಚ್ಚಾದರೆ, ಅದರಿಂದ ಕೆಡುಕೇ; ಅಂಥದರಲ್ಲಿ ನಾರುವ ಕಳ್ಳು ಒಳ್ಳೆಯದಾದೀತೇ?'
- ' ನಮ್ಮ ವಾತಾವರಣವನ್ನು ನಾವು ಬದಲಾಯಿಸಿಕೊಳ್ಳಬಲ್ಲಿ ನೇ? ಕಲ್ಲು ಮುಳ್ಳುಗಳು ಮೆತ್ತಗಾಗುವನೇ? ನಮ್ಮ ಸ್ವಭಾವವನ್ನೇ ಆಗಲಿ ಇತರರ ಸ್ವಭಾವವನ್ನೇ ಆಗಲಿ ಬದಲಾಯಿಸಬಲ್ಲೆ ನೇ? ಚಿರತೆಯ ಮೈಮೇಲಿನ ಚುಕ್ಕೆಗಳು ತೊಳೆದರೆ ಹೋಗುತ್ತವೆಯೇ? 'ಹೀನ ಸುಳಿ ಬೋಳಿಸಿದರೆ ಹೋದೀತೇ?' ಹುಲಿ ಕರಡಿಗಳು ಹಸು ಎಮ್ಮೆಗಳಾದಾವೇ? ಎಲ್ಲೋ ಮಾವು ದಾಳಿಂಬೆಗಳಂಥ ಕೆಲವು ಜಾತಿಗಳು, ಮಾಗಿದರೆ ತಮ್ಮ ಹುಳಿ ಒಗರುಗಳನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಸಿಹಿಯಾಗುತ್ತವೆ. ಮಿಕ್ಕವು, ನಿಂಬೆ ಹೆರಳಿಯಂಥವು, ಹಣ್ಣಾದರೆ ಬಣ್ಣ ಬದಲಾಯಿಸಬಹುದೇ ಹೊರತು ಹುಳಿ ಬೇರೇ ಸಿಹಿಯಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾವು ಜೇಳುಗಳು ಮರಿಯಾದಾಗಲೂ ಅವುಗಳ ಹಲ್ಲು ಕೊಂಡಿಗಳಲ್ಲಿ ವಿಷವೇ, ಬೆಳೆದಾಗಲೂ ವಿಷವೇ! '

ಇವಿಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೆ, ಮಿಂಚಿನ ಸುರುಳಿಗಳಂತಿರುವ, ಅಡಕವಾದ, ರೂಪಕಗಳ ನ್ನೊಳಗೊಂಡ ಅನೇಕ ಚಾಟೂಕ್ತ್ರಿಗಳನ್ನು ಶ್ರೀಮಾನ್ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರ ಬರಹ ಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣಬಹುದು:

- ' ನಿಮ್ಮ ಕನ್ನಡದ ಅಭಿಮಾನವೆಂಬ ಕಾಮಧೇನು ಎಚ್ಚರವಾಗಿದ್ದರೆ, ಬ್ರಹ್ಮ ದಂಡ ಮುಂದೆ ಇದ್ದರೆ, ನಮ್ಮನ್ನು ಯಾವ ವಿಶ್ವಾಮಿತ್ರರ ಹಿಂದೀ ಪಡೆಯೂ ಏನೂ ಮಾಡಲಾರದು.'
- ್ ಒಬ್ಬೊಬ್ಬರದು ಒಂದೊಂದು ಶಕ್ತಿ; ಗುಬ್ಬಚ್ಚಿ ಗರ್ಜಿಸಲಾರದು; ಸಿಂಹ ಚಿಲಿಪಿಲಿಗುಟ್ಟಲಾರದು. '
- ' ಸಾಹಿತ್ಯ ಮಂದಿರದಲ್ಲಿ, ಸಾಹಿತ್ಯವೇ ಹಸು, ಸಂಗೀತಾದಿಗಳು ಅದರ ಬಾಲ; ಹಸು ಬಾಲವನ್ನು ಅಲ್ಲಾ ಡಿಸಬೇಕೇ ಹೊರತು, ಬಾಲ ಹಸುವನ್ನು ಅಲ್ಲಾ ಡಿಸಬಾ ರದು. '
- ' ಮದುವೆಯಲ್ಲಿ ಸುಖವಿಲ್ಲದಿಲ್ಲ .......ಆದರೆ ಅದು ಲಾಟಿಂ. ಅದೃಷ್ಟ ಪರೀಕ್ಷೆ. ಬಲೆ ಬೀಸಿದರೆ ಮಾನು ಸಿಕ್ಕಿದರೂ ಸಿಕ್ಕಿತು. ಅರೇಬಿಯನ್ ನೈಟ್ಸ್ ಕಥೆಯಂತೆ ಭೂತ ಸೆರೆಯಾದ ಚೊಂಬು ಸಿಕ್ಕಿದರೂ ಸಿಕ್ಕಿತು! '

ಈ ಬಗೆಯ ಅನುವಾದಗಳನ್ನೇ ಬೆಳಸಿಕೊಂಡು ಹೋಗುವುದು ನನ್ನ ಉದ್ದೇಶ ವಲ್ಲ. ಮೇಲೆ ಅನುವಾದ ಮಾಡಿರುವಂಥ, ಅವುಗಳಿಗಿಂತಲೂ ಸುಂದರವಾದ ಇನ್ನೂ ಎಷ್ಟೋ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳು ನಮಗೆ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರ ಬರಹಗಳಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕುತ್ತವೆ. ಆ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳಿಂದ ನಮಗೆ, ಅವರ ಲೋಕಾನುಭವ, ಪಾಂಡಿತ್ಯ, ಪ್ರತಿಭೆಗಳು ಎದ್ದು ಕಾಣುತ್ತವೆ. ಪಾಕಶಾಲೆ, ಭೋಜನಶಾಲೆ, ವ್ಯಾಯಾಮಶಾಲೆ, ಪಾಠಶಾಲೆ; ಪುರಾಣಪ್ರಪಂಚ, ಪ್ರಾಣಿಪ್ರಪಂಚ, ಸಸ್ಯ ಪ್ರಪಂಚ—ಹೀಗೆ ಜೀವನದ ಎಷ್ಟು ವಿವಿಧ ಮುಖಗಳಿಂದ ಅವರು ತಮ್ಮ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳನ್ನು ಆರಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದಾರೆ! ಇವೆಲ್ಲವುಗಳಿಂದಲೂ ಅವರ ಜೀವನ ತತ್ತ್ವವನ್ನೇ ರೂಪಿಸಿಬಿಡಬಹುದು ಎಂದರೆ ಅತಿಶಯೋಕ್ತಿಯಾಗಲಾರದು.

ಹೈದರಾಬಾದಿನಲ್ಲಿ ನಡೆದ ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯ ಸಮ್ಮೇಳನದ ಅಧ್ಯೆ ಕ್ಷಪೀಠದಿಂದ ಅವರು ಅಪ್ಪಣೆ ಕೊಡಿಸಿದ ಭಾಷಣದಿಂದ ಎದ್ದ ವಾದವಿವಾದಗಳ ಬಿರುಗಾಳಿ, ಜನರ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಕವಿದುಕೊಂಡ ಶಂಕೆಗಳ ಕಾರ್ಮೋಡ, ಅವರ ಮೇಲೆ ಬಂದ ಖಂಡನೆ ಗಳ ಸುರಿಮಳೆ—ಇವೆಲ್ಲವನ್ನೂ ನೆನೆದರೆ ಈಗಲೂ ಮೈ 'ಜುಂ' ಎನ್ನುತ್ತದೆ. ಆ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಅವರು ಒಂದು ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಕೊಟ್ಟರು:

' ನಾನು ಜೇನುಗೂಡಿಗೆ ಕೈ ಇಟ್ಟಿದ್ದೇನೆ; ಜೇನು ಎದ್ದಿದೆ; ಅದು ನನ್ನನ್ನು ಕಡಿದರೆ ಚಿಂತೆಯಿಲ್ಲ; ನಮ್ಮ ಜನಕ್ಕೆ ಜೇನುತುಪ್ಪ ದೊರಕಿದರೆ ಸರಿ.'

ಈ ಮುತ್ತಿನಂಥ ಮಾತು ಮನೆ ಮಾತು, ಮೊನೆ ಮಾತು! ದೇಶಸೇವೆ, ಭಾಷಾ ಸೇವೆ, ಸಮಾಜಸೇವೆ, ಜನಸೇವೆ ಎಂದು ಅಬ್ಬರಿಸುತ್ತಾ ಹೊರಡುವ ' ಸಮಾಜ ಸುಧಾರಕ 'ರೆಷ್ಟು ಜನ ಈ ಮಾತನ್ನು ಧೈರ್ಯವಾಗಿ, ತಾವು ಏನು ಮಾತಾಡುತ್ತಿ ದ್ದೇವೆ ಅದರ ಅರ್ಥವ್ಯಾಪ್ತಿಯೇನು ಎಂದರಿತು, ಆತ್ಮವಂಚನೆಯಿಲ್ಲದೆ ಆಡಬಲ್ಲರು ?

ಶ್ರೀಮಾನ್ ಎ. ಆರ್ ಕೃ. ಅವರಿಂದ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಆಗಿರುವ ಉಪಕಾಶ ಅಷ್ಟಿಷ್ಟಲ್ಲ. ಇಂದು ನಮ್ಮ ಜನಕ್ಕೆ ಜೇನುತುಪ್ಪವೇನಾದರೂ ದೊರಕುತ್ತಿದ್ದರೆ, ಅದು ಅವರೂ ಅವರಂಥವರೂ ಜೇನುಗೂಡಿಗೆ ಕೈ ಇಟ್ಟುದರಿಂದ ತಾನೇ ? ಎದ್ದ ಜೇನುಗಳ ಕೈಯಲ್ಲಿ ಕಡಿಸಿಕೊಂಡುದರಿಂದ ತಾನೇ ? \*

ಎಚ್. ಎಸ್. ಬಿಳಿಗಿರಿ

<sup>\*</sup>ಈ ಲೇಖನದ ಕೆಲವು ಭಾಗಗಳನ್ನು ಬರೆಯುವಾಗ Susan Stebbing ಎಂಬಾ ಕೆಯ 'Thinking to Some Purpose ' ಎಂಬ ಪುಸ್ತಕದಲ್ಲಿ ಬರುವ 'Illustra. tion and Analogy ' ಎಂಬ ಅಧ್ಮಾಯಕ್ಕೆ ಮುಣೆಯಾಗಿದ್ದೇನೆ,

### ಶ್ರೀ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರ ಗದ್ಯ ಶೈಲಿ

C

ಸ್ರಾಚೀನ ಕಾವ್ಯ ಮಾಮಾಂಸಕರು ಪದ್ಯದಂತೆ ಗದ್ಯವನ್ನೂ ಕಾವ್ಯ ಜಾತಿಯಲ್ಲಿ ಸೇರಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಛಂದಸ್ಸು ಕಾವ್ಯದ ಪ್ರಧಾನಾಂಗವಲ್ಲವೆಂದೂ, ರೀತಿ ಔಚಿತ್ಯ ಅಲಂಕಾರಗಳು ಆವಶ್ಯಕಾಂಗಗಳೆಂದೂ, ರಸಧ್ವನಿಗಳು ಅನಿವಾರ್ಯ್ಯಂಗಗಳೆಂದೂ ಇದರಿಂದ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ. ಛಂದೋಬದ್ಧವಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ರಸಾಲಂಕಾರ ಧ್ವನಿಗಳು ಸಮಾವೇಶಗೊಂಡಿರುವ ಕೃತಿ ಕಾವ್ಯವೆನ್ನಿ ಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆನ್ನುವುದು ಅವರ ಅಭಿ ಪ್ರಾಯೆ. ಹಿಂದಿನ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ವೈದ್ಯ ನಿಘಂಟು ಶಾಸ್ತ್ರವಿಚಾರಗಳಿಗೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದ ಗ್ರಂಥಗಳೆಲ್ಲ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಪದ್ಯರೂಪದಲ್ಲಿರುತ್ತಿದ್ದುವು. ಆದರೆ ಅವುಗಳನ್ನು ಕಾವ್ಯಗಳ ಗುಂಪಿಗೆ ಸೇರಿಸಲಾಗದು. ಬಾಣನ 'ಕಾದಂಬರಿ' 'ಹರ್ಷಚರಿತ' ಕೃತಿಗಳು ಗದ್ಯಾತ್ಮಕವಾಗಿದ್ದರೂ ಮಹಾಕಾವ್ಯಗಳೆನಿಸಿಕೊಂಡಿವೆ. ಆದುದರಿಂದ ಕೇವಲ ಬಾಹ್ಯರೂಪ ಅಥವಾ ಮೇಲ್ಮೆಯ್ಯ ಲಕ್ಷಣದಿಂದ ಕಾವ್ಯದ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ನಿರ್ಣಯಿ ಸುವುದು ಸಾಧುವಲ್ಲವೆಂಬುದು ಹಿಂದಿನವರ ಅಭಿಪ್ರಾಯವಾಗಿತ್ತು. ಪದ್ಯಕಾವ್ಯದ ಶ್ರೇಯಸ್ಸಿಗೆ ಸಾಧಕವಾದ ಗುಣವಿಶೇಷಗಳೆಲ್ಲ ಗದ್ಯ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿಯೂ ಇರಬೇಕೆಂಬ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಇದ್ದು ದರಿಂದಲೇ ' ಗದ್ಯಂ ಕವೀನಾಂ ನಿಕಷಂ ವದಂತಿ' ಎಂಬ ಹೇಳಿಕೆಗೆ ಪ್ರಾಶಸ್ತ್ಯ ದೊರತಿರಬಹುದೆಂದು ಊಹಿಸಲವಕಾಶವಿದೆ.

9

ಇಂದಿನ ಕಾವ್ಯವಿಸಾಮಾಂಸಕರು ಗದ್ಯದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಮೇಲಣ ಅಭಿಸ್ರಾಯ ವನ್ನು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಒಪ್ಪದಿದ್ದರೂ, ಪದ್ಯದಂತೆ ಗದ್ಯವೂ ಒಂದು ಕಲೆ ಎಂಬ ತತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾರೆ. ಎರಡಕ್ಕೂ ಶಬ್ದಾ ರ್ಥಗಳೂ ಮಾನವನ ಅನುಭವಾ ಲೋಚನೆಗಳೂ ಮೂಲದ್ರವ್ಯ. ಆದರೆ ಪದ್ಯಕಾವ್ಯದ ಪ್ರಮುಖ ಲಕ್ಷಣಗಳಾದ ರಸ ಅಲಂಕಾರ ರೀತಿ ಶೈಲಿ ಧ್ವನಿ ಮೊದಲಾದ ಕಲಾಪರಿಕರಗಳು ಬಹು ಪ್ರಮಾಣದಲ್ಲಲ್ಲ ದಿದ್ದರೂ ಅಲ್ಪ ಪ್ರಮಾಣದಲ್ಲಿ, ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವಾಗಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಪರೋಕ್ಷವಾಗಿ, ಒಂದಲ್ಲ ಒಂದು ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಗದ್ಯದಲ್ಲಿಯೂ ಹರಡಿಕೊಂಡಿರುತ್ತವೆ. ಕಲೆಯೆಂದ ಕೂಡಲೆ ರಮಣೀಯತೆ ಸೌಂದರ್ಯಾನುಭೂತಿ ಮೊದಲಾದ ಪದಗಳು ನೆನಪಿಗೆ ಬರುತ್ತವಷ್ಟೆ. ಈ ರಮಣೀಯತೆ ಎಷ್ಟರಮಟ್ಟಗೆ ಮೂಲದ್ರವ್ಯನಿಷ್ಠವೊ ಅಷ್ಟರಮಟ್ಟಗೆ—ಒಂದು ಪಾಲು ಅಧಿಕವಾಗಿಯೇ ರೀತಿನಿಷ್ಠವೆಂದು ಹೇಳಬಹುದೇನೊ ಅನ್ನಿಸುತ್ತದೆ. ಹತ್ತಿ ಅಥವಾ ರೇಷ್ಮೆ ಮೂಲತಃ ಒಂದೇ ಆದರೂ ಅವುಗಳಿಂದ ತಯಾರಾಗುವ ವಸ್ತ್ರವಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಒಂದು ಕ್ರೂನಗಳನ್ನೆ ಕೆಯುವಷ್ಟು ಮತ್ತೊಂದು ಎಳೆಯದಿರಬಹುದು.

ಆದುದರಿಂದ ಗದ್ಯ ಕಲೆಯ ಸಟ್ಟಕ್ಕೇರಬೇಕಾದರೆ ಅದರಲ್ಲಿ ಒಂದು ವಿಧವಾದ ರಮಣೀ ಯತೆಇದ್ದೇ ಇರಬೇಕು. ಆ ರಮಣೀಯತೆ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಕಾಣುವ ರಮಣೀಯತೆ ಯಿಂದ ಭಿನ್ನವಾಗಿರಬಹುದು.

ಗದ್ಯ ಪದ್ಯಗಳ ಮುಖ್ಯ ವ್ಯತ್ಯಾಸ ಬಾಹ್ಯಾತ್ಮಕವಾದುದು. ಮೇಲ್ಮೆಯೄ್ನ ಲಕ್ಷ ಣಗಳಲ್ಲಿಯೆ ತುಂಬ ಅಂತರವಿದೆ. ಮತ್ತೆ ಈ ವೈತ್ಯಾಸದ ಮೂಲ ಆಂತರಿಕ ವಾದುದು. ಮಾನಸಿಕ ಕ್ರಿಯೆಯ ಒಂದು ಭಾಗ ಕಾವ್ಯ, ಮತ್ತೊಂದು ಭಾಗ ಗದ್ಯ. ಚಿತ್ತವೃತ್ತಿಗಳು ಅನಂತವಾದರೂ ಅವುಗಳನ್ನು ಸ್ಥೂಲವಾಗಿ ಜ್ಞಾನಾತ್ಮಕ ಮತ್ತು ಭಾವಾತ್ಮಕ ಎಂದು ಎರಡು ವಿಭಾಗ ಮಾಡಬಹುದಷ್ಟೆ. ಆದರೆ ಒಂದರ ಎಲ್ಲೆ ಗಟ್ಟು ಮುಗಿದಾಗ ಮತ್ತೊಂದರದು ಮೊದಲಾಗುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಒಂದರ ಎಲ್ಲೆಗಟ್ಟನೊಳಗೆ ಮತ್ತೊಂದರ ಎಲ್ಲೆಗಟ್ಟು ಚಾಚಿಕೊಂಡೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಆದುದರಿಂದ ಭಾವಾಂಶ ಅಧಿಕವಾಗಿದ್ದಾಗ ಜ್ಞಾನಾಂಶ ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಮಾಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗೆಯೆ ಜ್ಞಾನಾಂಶ ಅಧಿಕವಾಗಿದ್ದಾಗ ಭಾವಾಂಶ ಇರುವುದೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಲಾ ಗದು. ರಸನೇಂದ್ರಿಯ ಕ್ರಿಯೆ ಚಟುವಟಕೆಯಿಂದ ನಡೆಯುತ್ತಿರುವಾಗ ಘ್ರಾಣೇಂದ್ರಿಯ ಕ್ರಿಯೆ ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ನಿಂತುಹೋಗುವುದಿಲ್ಲ. ಉತ್ತಮವಾದ ಸಂಗೀತ ಸ್ರೋತದಲ್ಲಿ ಮುಳುಗಿರುವಾಗ, ಜೊತೆ ಜೊತೆಯಲ್ಲಿಯೇ ರಸಭಕ್ಷ್ಯಗಳನ್ನು ಕಬಳಿಸು ತ್ತಿದ್ದ ರೂ ಅವುಗಳ ರುಚಿ ಆರಿವಾಗದಿರಬಹುದು. ಆಗ ರಸನೇಂದ್ರಿಯ ಕ್ರಿಯೆ ತಟಸ್ಥೆ ವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಒಂದರ ಕ್ರಿಯೆ ತೀವ್ರವಾಗಿ ವ್ಯಕ್ತರೂಪವನ್ನು ತಾಳಿದಾಗ ಮತ್ತೊಂದರ ಕ್ರಿಯೆ ಮಂದವಾಗಿ ಅವ್ಯಕ್ತರೂಪದಲ್ಲಿರುತ್ತದೆ. ಗದ್ಯ ಪದ್ಯಗಳ ಬಾಹ್ಯ ವ್ಯತ್ಯಾಸಕ್ಕೆ ಅಂತರಂಗ ವ್ಯಾವಾರವೇ ಮುಖ್ಯ ಕಾರಣ.

ಈ ಬಾಹ್ಯ ವ್ಯತ್ಯಾಸ ಪ್ರಧಾನವಾಗಿ ಛಂದಸ್ಸಿಗೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದುದು. ಭಾವಾಂಶ ಪ್ರಧಾನವಾದಾಗ ಭಾಷೆಯ ಗತಿ ತೀವ್ರವಾಗುತ್ತದೆ: ಗಿರಿ ನಿರ್ಝರಿಣಿಯಂತೆ ಧುಮುಕುತ್ತದೆ, ಮೊಲದಂತೆ ಕುಪ್ಪಳಿಸುತ್ತದೆ, ಬುಗುರಿಯಂತೆ ಚಿಗಿಯುತ್ತದೆ, ವಿಹಂಗಮದಂತೆ ವಿಹದ್ವಿಹಾರಿಯಾಗುತ್ತದೆ ಜ್ಞಾನಾಂಶ ಪ್ರಧಾನವಾಗಿದ್ದಾಗ ಭಾಷೆಯ ಗತಿ ಮಂದವಾಗುತ್ತದೆ, ವಿರಾಮವಾಗಿ ಸಾಗುತ್ತದೆ, ಬಯಲು ಭೂಮಿಯ ದಡಮಾರದ ತುಂಬು ಹೊನಲಿನಂತೆ ನಿರ್ಬಾಧವಾಗಿ ಪ್ರಶಾಂತವಾಗಿ ಹರಿಯುತ್ತದೆ, ಮದಗಜದಂತೆ ಗಂಭೀರವಾಗಿ ಶಂಕಾರಹಿತವಾಗಿ ಸಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಎರಡು ನಡಗೆ ಯಲ್ಲಿಯೂ ಲಯವಿದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಛಂದಸ್ಸಿನ ಜೀವಾಳವೇ ಲಯ. ಆದರೆ ಆಲಯ ತುಂಬ ಕ್ರಮಬದ್ಧ ವಾದುದು. ಗದ್ಯದ ಲಯ ವೈವಿಧ್ಯಮಯವಾದುದು. ಪದ್ಯದಲ್ಲಾ ಗಲಿ ಗದ್ಯದಲ್ಲಾ ಗಲಿ ಈ ಲಯ ಕೇವಲ ಶಬ್ದಾ ಸುಸಾರಿ ಅಲ್ಲ ಅಥವಾ ಶಬ್ದ ನಿಷ್ಠ ವಲ್ಲ ; ಅದು ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಭಾವಾನುಸಾರಿ ಅಥವಾ ಆಲೋಚನಾನಿಷ್ಠ.

ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ಮಾನಸಿಕ ವ್ಯಾಪಾರ ಭಾಷೆಯ ಮೇಲೂ ತುಂಬ ಪ್ರಭಾವ ವನ್ನು ಬೀರುತ್ತದೆ. ಅಂತಃಸ್ಫೂರ್ತಿಯ ಪ್ರೇರಣೆಯಿಂದ ಭಾವೋನ್ಮತ್ತತೆಯ ಒತ್ತಡ ದಿಂದ ಕವಿಮನಸ್ಸು ಯಾವುದೊ ಒಂದು ವಸ್ತುವಿನಲ್ಲಿ ತನ್ಮಯವಾದಾಗ ಅನೈಚ್ಛೆ ಕವೊ ಎಂಬಂತೆ ಮಾತು ಸುರುಳಿ ಸುರುಳಿಯಾಗಿ ಬಿಚ್ಚಿ, ಪುಂಖಾನುಪುಂಖವಾಗಿ ಹೊರಹೊಮ್ಮುತ್ತವೆ. ಅನುಭವಾಲೋಚನೆಗಳೇ ಮಾತಾಗಿ ಹೊರಹೊಮ್ಮುತ್ತವೆ. ಇಲ್ಲಿ ಆಲೋಚನೆಗಳು ರೂಪತಾಳುವುದಕ್ಕೂ ಶಾಬ್ದ ರೂಪವನ್ನು ಪಡೆಯುವುದಕ್ಕೂ ಸಮಯದ ಅಂತರವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಅಂದರೆ ಅನುಭವ ಮತ್ತು ಭಾಷೆ ಒಂದಾಗಿ ಏಕಕಾಲದಲ್ಲಿ ಮೂಡುತ್ತವೆ. ಗದ್ಯ ಲೇಖಕ ಅಂತುಸ್ಫೂರ್ತಿಯ ಪ್ರೇರಣೆಗೆ ವಿಧೇಯ ನಾಗಿರಬಹುದಾದರೂ ಅವನಲ್ಲಿ ಭಾವೋನ್ಮತ್ತತೆಯ ಒತ್ತಡವಿಲ್ಲ; ಅವನ ಮಾತು ಅನೈಚ್ಛಿಕವಲ್ಲ; ಭಾಷೆ ಆಲೋಚನೆಗಳಿಗೆ ನಿಕಟವಾದ ಸಂಬಂಧವಿದ್ದ ರೂ ಕಾಲದ ಅಂತರವಿರುತ್ತದೆ. ಅಂದರೆ ಆಲೋಚನೆ ರೂಪತಾಳುವುದಕ್ಕೂ ಅವು ಶಾಬ್ದ ರೂಪವನ್ನು ಪಡೆಯುವುದಕ್ಕೂ ಸ್ವಲ್ಪಕಾಲ ಹಿಡಿಯಬಹುದು. ಆದ್ದ ರಿಂದಲೆ ಪದ್ಯದ ಭಾಷೆ ಮೂಡಿದ್ದು, ಗದ್ಯದ ಭಾಷೆ ಮಾಡಿದ್ದು ಅಥವಾ ಕಟ್ಟದ್ದು ಎಂದು ಹೇಳ ಬಹುದು.

ಗದ್ಯ ಪದ್ಯಗಳ ಭಾಷೆ ರೂವುಗೊಳ್ಳುವ ರೀತಿ ವಿಧಾನಗಳು ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಯಾದರೂ ಗದ್ಯ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಪದಗಳ ನಾದಶಕ್ತಿ ಅರ್ಥಶಕ್ತಿ ಧ್ವನಿಶಕ್ತಿಗಳನ್ನು ಗಮನಿಸಲೇಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಅವುಗಳನ್ನು ಗ್ರಹಿಸುವ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ ಸಂಸ್ಕಾರದಿಂದ ಅಭ್ಯಾಸದಿಂದ ಲಭಿಸುತ್ತದೆ. ಸ್ವರ ವ್ಯಂಜನಗಳ ಹ್ರಸ್ವದೀರ್ಘಗಳ ಸಂಯೋಜನಾ ಕೌಶಲದಿಂದ, ಪರುಷ ಸರಳಾದ್ಯಕ್ಷರಗಳ ಮಧುರ ಮೈತ್ರಿಯ ಸಂಮೇಲನದಿಂದ ಭಾಷೆಯ ಸೊಬಗು ಹೆಚ್ಚಿ ಶ್ರವಣೇಂದ್ರಿಯ ಸುಖ ಲಭಿಸುವುದಲ್ಲದೆ ಅರ್ಧಾಭಿವ್ಯಕ್ತಿಗೂ ಪೋಷಕವಾಗುತ್ತದೆ. ಹಾಗೆಯೆ ಪದಗಳ ಸಂಪೂರ್ಣ ಪ್ರಯೋಜನ ಲಭಿಸಬೇಕಾದರೆ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಪದದ ಅರ್ಥಕ್ಕಿಂತ ಅರ್ಧಕೋಶವನ್ನೂ ಭಾವಕ್ಕಿಂತ ಭಾವಕೋಶ ವನ್ನೂ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಅವುಗಳನ್ನು ಬಳಸಬೇಕು.

ವಿಶೇಷಣಗಳ ಪ್ರಯೋಗ ಪ್ರೌಢಸಾಹಿತ್ಯದ ಮತ್ತು ಪ್ರೌಢಶೈಲಿಯ ವಿಶೇಷ ಲಕ್ಷಣ. ಜನಾಂಗ ನಾಗರಿಕವಾದಂತೆಲ್ಲ ವಿಚಾರಶಕ್ತಿ ವಿಕಾಸಗೊಂಡಂತೆಲ್ಲ, ಪೃಥ ಕ್ಯರಣಮನೋಭಾವ ಗರಿಗಟ್ಟಕೊಂಡಂತೆಲ್ಲ ಇವುಗಳ ಬಳಕೆ ಹೆಚ್ಚುತ್ತದೆ. ವಿಷಯ ಸ್ಪಷ್ಟತೆ ಮತ್ತು ವಿಶದತೆ ಅವುಗಳ ಬಳಕೆಯಿಂದ ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಔಷ ಧಿಯೂ ಅತಿಯಾದರೆ ಅಪಾಯಕಾರಿಯಾಗುವಂತೆ ವಿಶೇಷಣಗಳ ವಿಪರೀತ ಪ್ರಯೋಗ ದಿಂದ ವಿಶೇಷ್ಯಗಳ ಪ್ರಾಮುಖ್ಯತೆ ಕಡಮೆಯಾಗಬಹುದು. ಮಾತ್ರವಲ್ಲ, ಅಸ್ಪಷ್ಟತೆ ಅಧಿಕವಾಗಬಹುದು, ಮೂಲಾರ್ಥ ಮುಚ್ಚಿಹೋಗಬಹುದು, ಕಥೆಯ ಪ್ರವಾಹಕ್ಕೆ ಅಡ್ಡಿಯಾಗಬಹುದು.

ಸ್ಪಷ್ಟತೆ ಮತ್ತು ವಿಶದತೆ ಗದ್ಯದ ಪ್ರಮುಖಲಕ್ಷಣವಾದುದರಿಂದ ಉಪಮೆ ರೂಪಕ ಮೊದಲಾದ ಅಲಂಕಾರಗಳನ್ನು ಕೇವಲ ಅಲಂಕಾರಕ್ಕಾಗಿಯೇ ಬಳಸ ಬಾರದು. ಇದರಿಂದ ಭಾಷೆಯ ಪ್ರವಾಹಕ್ಕೆ ಅಡಚಣೆ ಒದಗುತ್ತದೆ. ಅವು ಪದ್ಯ ದಲ್ಲಿ ಹೆಚ್ಚು ಸೊಗಸು. ಆಲಂಕಾರಿಕವಾಗಲ್ಲದೆ ಅರ್ಥದೀಪ್ತಿಗಾಗಿ ಅವುಗಳನ್ನು ಬಳ ಸುವುದಾದರೆ ಗದ್ಯದಲ್ಲಿ ಅವು ಅಂಗೀಕಾರಾರ್ಹ.

ಪದ ಪದಪುಂಜಗಳ ಆಯ್ಕೆ ಮತ್ತು ಜೋಡಣೆ ಗದ್ಯದಲ್ಲಿ ಎಷ್ಟು ಮುಖ್ಯವೋ ವಾಕ್ಯ ಮತ್ತು ವಾಕ್ಯವೃಂದಗಳ ರಚನೆ ಅಷ್ಟೇ ಮುಖ್ಯ. ಐಕ್ಯವೇ ವಾಕ್ಯದ ಜೀವಾಳ. ಭಾವಾನುಭವಗಳಿಗೆ ತಕ್ಕಂತೆ ವಾಕ್ಯದ ಉದ್ದ ನಿರ್ಣಯವಾಗುತ್ತದೆ, ಏರಿಳಿತ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ, ವಿನ್ಯಾಸ ಏರ್ಪಡುತ್ತದೆ. ಒಂದು ಪದದಲ್ಲಿ ವರ್ಣಮೈತ್ರಿ, ಒಂದು ವಾಕ್ಯದಲ್ಲಿ ಪದಮೈತ್ರಿ ಎಷ್ಟು ಆವಶ್ಯಕವೊ ಅಷ್ಟೇಮಟ್ಟಿಗೆ ಒಂದು ವಾಕ್ಯಕ್ಕೂ ಮತ್ತೊಂದು ವಾಕ್ಯಕ್ಕೂ ಸಾವಯವ ಸಂಬಂಧ ಏರ್ಪಡಬೇಕು, ಕಾರ್ಯ ಕಾರಣ ಸಂಬಂಧ ಸ್ಫುಟಗೊಳ್ಳಬೇಕು. ಮೊಗ್ಗಿ ನಿಂದ ಹೂವರಳುವಂತೆ ಒಂದರಿಂದ ಮತ್ತೊಂದು ವಾಕ್ಯ ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿ ಅನಿವಾರ್ಯ ಪರಿಣಾಮವಾಗಿ ಅರಳಬೇಕು.

ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಮನಸ್ಸಿನ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಆಲೋಚನೆಗಳನ್ನು ಭಾವಾನುಭವ ಗಳನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಸ್ಫುಟವಾಗಿ ನೇರವಾಗಿ, ಅಪಾರ್ಥ ಅಲ್ಪಾರ್ಥ ಹೀನಾರ್ಥ ಪಕ್ಷಾರ್ಥಗಳಿಗೆ ಅವಕಾಶವಾಗದಂತೆ, ಶ್ರವಣೇಂದ್ರಿಯಕ್ಕೆ ಹಿತವಾಗುವಂತೆ, ಹೃದ ಯಕ್ಕೆ ಮುಟ್ಟುವಂತೆ ಹೇಳಬೇಕಾದುದು ಗದ್ಯಲೇಖಕನ ಕರ್ತವ್ಯ. ಆಲೋಚನೆ ಅಸ್ತವ್ಯಸ್ತವಾಗಿದ್ದು ಅಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿದ್ದು ಬಳಸುಬಳಸಾಗಿದ್ದರೆ ಮಾತಿನಲ್ಲಿಯೂ ಅಸ್ತ ವ್ಯಸ್ತತೆ ಅಸ್ಪಷ್ಟತೆ ಸುತ್ತಾಟ ವ್ಯಕ್ತವಾಗುತ್ತವೆ. ಆಲೋಚನೆ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿದ್ದರೆ ಕಾರ್ಯಕಾರಣ ಸಂಬಂಧವುಳ್ಳು ದಾಗಿದ್ದರೆ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಸನ್ನತೆ ಸಾಮರಸ್ಯ ಗಾಂಭೀರ್ಯ ಎದ್ದು ಕಾಣುತ್ತವೆ. ಬರಹಗಾರನಿಗೆ ಔಚಿತ್ಯಾನೌಚಿತ್ಯ ಜ್ಞಾನವಿದ್ದರೆ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಮಿತವಾಗಿ ಬಳಸುತ್ತಾನೆ. ಮಾತು ಪವಿತ್ರವಾದ ವಸ್ತು-ವಸ್ತುವಲ್ಲ ಶಕ್ತಿ ಬೀಜ; 'ಸರಸ್ವತಿಯ ಚರಣ ಚಿಹ್ನೆ.' ಅವುಗಳನ್ನು ನಿರ್ಮಲ ಮನಸ್ಸಿನಿಂದ ಶ್ರದ್ಧೆಯಿಂದ ಬಳಸಬೇಕು. ಉತ್ತಮ ಬರಹಗಾರನ ಕೈಯಲ್ಲಿ ಅವು ಕಲ್ಪವುಕ್ಷದ ಬೀಜವಾಗುತ್ತವೆ; ಸಾಮಾನ್ಯನ ಕೈಯಲ್ಲಿ ಅವು ಏತಕ್ಕೂ ಬಾರದ ಬೆಂಡು ಮರ ವಾಗುತ್ತವೆ. ಒಲಿದವನಿಗೆ ಅವು ವೆಜ್ರ ಸಮಾನ; ಒಲ್ಲದವನಿಗೆ ಬರಿಯ ಇದ್ದಿಲು. ಒಂದೊಂದು ಮಾತಿನ ಗರ್ಭಾಂತರಾಳದಲ್ಲಿ ಹುದುಗಿರುವ ಮಂತ್ರಶಕ್ತಿ ಇಷ್ಟೆಂದು ನಿರ್ಣಯಿಸುವುದೇ ಕಷ್ಟ. ಅವುಗಳ ವರ್ಣರಹಸ್ಯ ಸ್ವರೂಪಗಹನತೆಯನ್ನು ಗ್ರಹಿ ಸುವುದೇ ಕಷ್ಟ. ಅದಕ್ಕೆ ಅಭ್ಯಾಸ ಸಂಸ್ಕಾರಗಳು ಅವಶ್ಯ. ಅದನ್ನು ಬಲ್ಲ ಶಬ್ದ ಶಿಲ್ಪಿಯ ಮಾತು ಹಿತಮಿತವಾಗಿ ಅಡಕವಾಗಿ ಬಿಗುಪಾಗಿ ಸಾರವತ್ತಾಗಿ ನಯವಾಗಿ ಲಾವಣ್ಯಯುತವಾಗಿರುತ್ತದೆ; ಅದು ಆಲೋಚನೆಗೆ ತಕ್ಕಂತೆ ಅನುಭವಕ್ಕೆ ತಕ್ಕಂತೆ ರೂವುಗೊಳ್ಳುತ್ತದೆ; ಲಯಮಾಧುರ್ಯದಿಂದ ಆಕರ್ಷಣೀಯವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಪದ್ಯ ಸಾಲಂಕೃತೆಯಾದ ಬೆಡಗಿನ ಬಿನ್ನಾಣದ ವೈಯಾರಿ, ಗದ್ಯ ಅನಲಂಕೃತೆಯಾದ ಸರಳ ಮುಗ್ಧ ಲಾವಣ್ಯವತಿ.

ಲಲಿತ ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ಮಾತ್ರ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಗದ್ಯದ ವಿಷಯವಾಗಿ

ಮೇಲಣ ಒಂದೆರಡು ಮಾತುಗಳನ್ನು ಹೇಳಿದೆ. ಲಲಿತಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿಯೂ ಪ್ರಬಂಧ ವಿಮರ್ತಿ ಸಣ್ಣ ಕತೆ ಕಾದಂಬರಿ ಹರಟಿ ನಾಟಕ ಪತ್ರ ಜೀವನ ಚರಿತ್ರೆ ಪ್ರವಾಸ ಕಥೆ ಮೊದಲಾದ ವಿಶೇಷ ಪ್ರಕಾರಗಳ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯವನ್ನು ಗಮನಿಸಿ ಹೇಳಲು ಪ್ರಯತ್ನಿಸಿಲ್ಲ. ಎಲ್ಲ ಪ್ರಕಾರಗಳಿಗೂ ಸಾಧಾರಣವಾದ ಕೆಲವು ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಪ್ರಸ್ತಾಪಿಸಿದೆ, ಶ್ರೀ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರ ಗದ್ಯಶೈಲಿಯ ಪರಿಶೀಲನೆಗೆ ಸಹಾಯವಾಗಲೆಂದು.

a

ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯಸಾಹಿತ್ಯ ಸುಮಾರು ಸಾವಿರ ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದಿನಿಂದ ವಿಮ ಲೋದಯ ನಾಗಾರ್ಜುನ ದುರ್ವಿನೀತರಿಂದ, ಪಂಪ ಶಿವಕೋಟ್ಯಾ ಚಾರ್ಯ ಚಾವುಂಡ ರಾಯರಿಂದ ಮೊದಲುಗೊಂಡು, ಬಸವೇಶ್ವರ ಹರಿಹರ ಅಕ್ಕ ಮಹಾದೇವಿ ಮೊದಲಾದ ಶಿವಶರಣ ಶರಣೆಯರೂ ಸೇರಿಕೊಂಡು, ಕೆಂಪುನಾರಾಯಣ ಮುದ್ದಣರೂ ಕೂಡಿಕೊಂಡು ಇಂದಿನವರೆಗೆ ಅವಿಚ್ಛಿನ್ನವಾಗಿ, ತನ್ನದೇ ಆದ ಪರಂಪರೆಯನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸಿಕೊಂಡು ಬೆಳೆದು ಬಂದಿದೆ. ಆದರೆ ೨೦ ನೆಯ ಶತಮಾನಕ್ಕೆ ಮುಂಚೆ ಅದು ಏಕ ಮುಖವಾಗಿ ಪರಿ ಮಿತ ವ್ಯಾಪ್ತಿಯುಳ್ಳುದಾಗಿ ಲಜ್ಜೆಯಿಂದ ತೆವಳುತಿತ್ತು. ಬಹುಶಃ ಇದಕ್ಕೆ ಭಾರತೀ ಯರ ಅಂತರ್ಮುಖ ಜೀವನದ ಪ್ರಾಮುಖ್ಯತೆ ಮತ್ತು ಬಾಹ್ಯ ಜೀವನವನ್ನು ಕುರಿತ ಔದಾಸೀನ್ಯಗಳು ತಕ್ಕಮಟ್ಟಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗಿರಬಹುದೇನೊ? ವಾಶ್ಚಾತ್ಯ ಸಾಹಿತ್ಯ ಸಂಸ್ಥೃತಿಗಳ ಸಂಪರ್ಕದ ಪರಿಣಾಮವಾಗಿ ಭಾರತೀಯ ಜೀವನದ ಲೌಕಿಕ ರೀತಿನೀತಿ ಗಳು ಮಾರ್ಪಾಡಾದುವು; ರುಚಿ ಅಭಿರುಚಿಗಳು ಬದಲಾವಣೆ ಹೊಂದಿದುವು. ಹೊಸ ಹೊಸ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳಿಗೆ ತಕ್ಕಂತೆ ಹೊಸಭಾಷೆಯ ಸೃಷ್ಟಿಯೂ ಆವಶ್ಯಕ ವಾಯಿತು. ಆ ಅವಶ್ಯಕತೆ ಅನೇಕ ವಿಧಾನಗಳಲ್ಲಿ ಪೂರೈಕೆಗೊಳ್ಳುತ್ತಿದೆ. ಆ ಪೂರೈಕೆಯ ಫಲವಾಗಿ ಗದ್ಯಸಾಹಿತ್ಯ ಬಹುಮುಖವಾಗಿ ಬಹುರೂಪಿಯಾಗಿ ವಿಕಾಸ ಗೊಳ್ಳುತ್ತಿದೆ.

ಆಧುನಿಕ ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯದ ಆಚಾರ್ಯ ಶಿಲ್ಪಿಗಳಲ್ಲಿ ಶ್ರೀ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರೂ ಒಬ್ಬರು. ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯ ಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ನೂತನಪಥಗಳಲೊಂದನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸಿದ ಕೀರ್ತಿ ಅವರಿಗೆ ಶಾಶ್ವತವಾಗಿ ಸಲ್ಲುತ್ತದೆ. ಆ ನೂತನ ಪಥವಾದರೂ ಸಂಪ್ರದಾಯದ ವಲಯ ದಿಂದ ತುಂಬ ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾಗಿಲ್ಲವೆಂದರೂ ಸರಿಯೆ. ಸಂಸ್ಕೃತ ಕನ್ನಡಭಾಷೆಗಳ ಗಹನ ವಾದ ಪಾಂಡಿತ್ಯ, ಬಂಗಾಳಿ ಭಾಷೆಯ ಪರಿಚಯ, ಆಂಗ್ಲ ಭಾಷೆಯ ಆಳವಾದ ಅಭ್ಯಾಸ, ಜೊತೆಗೆ ವಿಶಾಲವೂ ಪರಿಪಕ್ಷವೂ ಆದ ಲೋಕಾನುಭವ, ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಆಲೋಚನಾ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ-ಈ ವಿಶೇಷಾಂಶಗಳು ಅವರ ಗದ್ಯಶೈಲಿಯನ್ನು ರೂಪಿಸಿವೆ. ಅವರ ನಡೆಯಲ್ಲಿ ಅತಿರೇಕವಿಲ್ಲ, ಹಾಗೆಯೆ ನುಡಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಅತಿರೇಕವಿಲ್ಲ. ಸಮತಟ್ಟಾದ ಪ್ರದೇಶದಲ್ಲಿ ಕೂಲ ಮಾರದೆ ತುಂಬಿ ಹರಿಯುವ ನದಿಯಂತೆ ಅವರ ಶೈಲಿ ಗಂಭೀರ ವಾಗಿ ಸಾಗುತ್ತದೆ. ಎಲ್ಲಿಯೂ ಆವೇಶವಿಲ್ಲ, ಬೊಬ್ಬೆಯಿಲ್ಲ, ಅಲ್ಲೋಲಕಲ್ಲೋಲ ವಿಲ್ಲ. ಬೊಜ್ಜು ಹೆಂಗಸಿನ ಮೈತೂಕವಾಗಲಿ, ಲಂಬಾಣಿ ಹೆಂಗಸಿನ ಅಲಂಕಾರ

ಭಾರವಾಗಲಿ, ಸೀಕಲು ಹೆಂಗಸಿನ ವಿಕಾರವಾದ ಬಡಕಲುತನವಾಗಲಿ ಇಲ್ಲ. ಹದ ವರಿತು ಸುವುಷ್ಟವಾಗಿ ಗಟ್ಟಿಯಾಗಿ ಬೆಳೆದ ಹೆಂಗಸಿನ ಮೈತುಂಬು ಅಲ್ಲಿದೆ. ಅರ್ಥ ವ್ಯಕ್ತಿ ಪ್ರಸಾದ ಸಮತೆ ಅವರ ಶೈಲಿಯ ವಿಶಿಷ್ಟಗುಣಗಳು.

ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರ ಬರವಣಿಗೆಯೆಲ್ಲ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಗದ್ಯದಲ್ಲಿದೆ. ಕಥೆ ಜೀವನಚರಿತ್ರೆ ಉಪನ್ಯಾಸ ವಿಮರ್ತಿ ಪೌರಾಣಿಕ ಕಥೆ-ಇವು ಅವರು ಕೈಯಾಡಿಸಿ ರುವ ಸಾಹಿತ್ಯ ಪ್ರಕಾರಗಳು. ಸಂಸ್ಕೃತ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಪ್ರಮುಖಭಾಗವನ್ನು ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಭಟ್ಟಿಯಿಳಿಸಿ, ಅದರ ಮಹತ್ತನ್ನು ಕನ್ನಡಿಗರಿಗೆ ಪರಿಚಯ ಮಾಡಿಕೊಟ್ಟು, ಅದರಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡಿಗರಿಗೆ ಗೌರವ ಮೂಡುವಂತೆ ಮಾಡಲು ಪ್ರಯತ್ನಿಸಿ ಕೃತಕೃತ್ಯರಾಗಿದ್ದಾರೆ. ಮೂಲದ ಸ್ವರೂಪ ಕೆಡದಂತೆ, ಅದರ ಸಾರವತ್ತಾದ ಭಾಗವನ್ನು ಮಾತ್ರ ಎತ್ತಿ ತೋರಿಸುವುದು ಸುಲಭವಾದ ಕೆಲಸವಲ್ಲ. ಅದಕ್ಕೆ ಬೇಕಾದ ಸ್ವೋಪಜ್ಜ್ಗತೆ, ಔಚಿತ್ಯಾ ನೌಚಿತ್ಯ ವಿವೇಕ, ರಸಜ್ಞ ತೆ-ಇವು ಅವರಲ್ಲಿ ಸಾಕಾದಷ್ಟಿವೆ. ಇವುಗಳ ಜೊತೆಗೆ ಹಿರಿಯದನ್ನು ಕಿರಿದರಲ್ಲಿ ಹೇಳುವ ಭಾಷೆ ಅವರಿಗೆ ವಶವಾಗಿದೆ.

ಕಥೆ ಮತ್ತು ವಿಮರ್ಶೆಗೆ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರ ಭಾಷೆ ಹಾಳತವಾಗಿ ಹೊಂದಿ ಕೊಂಡಿದೆ. ನಿರರ್ಗಳವಾದ ಓಟ ಕಥೆಯ ಪ್ರಮುಖ ಲಕ್ಷಣ. ಆ ಓಟಕ್ಕೆ ಭಾಷೆ ಸಹಕಾರಿಯಾಗಬೇಕು. ಎಲ್ಲಿಯೂ ಅಡಚಣೆಯಾಗಬಾರದು. ಆವೇಶಗೊಂಡ ಕೋಣನ ಓಟದಂತಲ್ಲದೆ, ಇಳಿಜಾರಿನಲ್ಲಿ ಅಬ್ಬರಿಸಿ ಧುಮುಕುವ ನದಿಯ ವೇಗದಂತಲ್ಲದೆ, ಬಯಲು ಪ್ರದೇಶದಲ್ಲಿ ಕಲಕಲರವಗೈಯುತ್ತ ಪ್ರಶಾಂತವಾಗಿ ಹರಿಯುವ ಪ್ರವಾಹದಂತೆ ಸಾಗಬೇಕು. ಭಾವಾಲೋಚನೆಗಳಿಗನುಗುಣವಾಗಿ ಗುರುಲಘುಗಳ ವಿನ್ಯಾಸ, ಸ್ವರವ್ಯಂಜನಗಳ ಪರುಷಸರಳಾಕ್ಷರಗಳ ಮಧುರ ಸಮ್ಮಿಶ್ರಣಗಳ ಕಡೆಗೆ ಗಮನಕೊಡಬೇಕು ಉದ್ದು ದ್ದ ನೆಯ ಸಮಾಸಪದಗಳನ್ನು ಆದಷ್ಟು ಕಡಮೆ ಮಾಡ ಬೇಕು ಹಾಗೆಯೇ ಅತಿ ಉದ್ದ ವಾದ ವಾಕ್ಯಗಳು ಕತೆಯ ಓಟಕ್ಕೆ ತೊಡಕಾಗುವು ದಲ್ಲದೆ ಅರ್ಥಾಭಿವ್ಯಕ್ತಿಗೂ ರಸಾಭಿವ್ಯಕ್ತಿಗೂ ಅಡಚಣೆಯಾಗಬಹುದು. ಅನಾವಶ್ಯಕ ವಾದ ನಿರರ್ಥಕವಾದ ಪದ ಪ್ರಯೋಗ ಮತ್ತು ಮುಖ್ಯಾರ್ಥವನ್ನು ಮುಚ್ಚಿಡುವ ವಿಶೇಷಣಗಳ ಬಳಕೆ ಕಥನ ಕಲೆಯಲ್ಲೊಂದು ದೋಷ. ವಚನಭಾರತ, ಕಥಾಮೃತ ಗಳ ಯಾವ ಪುಟವನ್ನು ನೋಡಿದರೂ ಉತ್ತಮ ಕಥನ ಕಲೆಯ ಲಕ್ಷಣಗಳನ್ನು ಗುರುತಿಸಬಹುದು.

ಿ ಹೀಗಿರಲು ಒಂದು ಸಾರಿ ವಸಂತಯತು ಬಂತು ವುತ್ತುಗೆ ತಿಲಕ ಮಾವು ಸಂಪಗೆ ಪಗಡೆ ಮುಂತಾದ ಬಗೆಬಗೆಯ ಮರಗಳು ಫಲಪುಷ್ಟಗಳಿಂದ ಶೋಭಿಸುತ್ತಿದ್ದುವು. ಕೆರೆಕಟ್ಟೆಗಳು ತಾವರೆಗಳಿಂದ ಕೂಡಿ ಬೆಳಗುತ್ತಿದ್ದುವು. ಆಗ ಒಂದು ದಿನ ಪಾಂಡುವು ಹರ್ಷಚಿತ್ರನಾಗಿ ಮಾದ್ರಿಯೊಡನೆ ಆ ಸೌಂದರ್ಯ ವನ್ನು ನೋಡುತ್ತ ತಿರುಗಾಡುತ್ತಿರಲು ಅವನಲ್ಲಿ ಕಾಮ ಹುಟ್ಟ ಕಿಚ್ಚಿನಂತೆ ಹಬ್ಬಿ ಕೊಂಡಿತು. ಅದನ್ನು ತಡೆದುಕೊಳ್ಳಲಾರಕ್ಕೆ ರಾಜನು ಒಂದು ಏಕಾಂತ ಸ್ಥಳ ಸಿಕ್ಕಿದ ಕೂಡಲೇ ಮಾದ್ರಿಯನ್ನು ಹಿಡಿದುಕೊಂಡನು. ಅವಳು ತನ್ನ ಕೈಲಾದ ಸ್ಟೆಲ್ಲಾ ಒಪ್ಪಾಡಿ ಅವನನ್ನು ತಡೆದಳು. ಆದರೆ ಅವನು ಕಾಮಪರವಶನಾಗಿದ್ದ ರಿಂದ ಶಾಪವನ್ನು ಲಕ್ಷ್ಮ ಮಾಡದೆ ಬಲತ್ಕಾರವಾಗಿ ಅವಳನ್ನು ಕೂಡಿಬಿಟ್ಟನು. ಅಂತ್ಯಕಾಲ ಒದಗಿಬಂದು ಬುದ್ಧಿ ಮೋಸ ಹೋಯಿತು. ಪಾಂಡುವು ಪ್ರಾಣವನ್ನು ನೀಗಿದನು.' (ವಚನಭಾರತ, ಪುಟ್ಟಂಳ)

ಇಲ್ಲಿಯ ಪುಟ್ಟ ವರ್ಣನೆ ಕೇವಲ ಆಲಂಕಾರಿಕವಾಗಿರದೆ ಮುಂದಿನ ಭಯಂಕರ ಘಟನೆಗೆ ಪೋಷಕವಾಗಿದೆ. ಆ ವರ್ಣನೆಯ ಹೃತ್ಕೇಂದ್ರದಲ್ಲಿಯೆ ಆ ಘಟನೆಯ ಬೀಜ ಅಡಗಿದೆ.

ಸರಸತೆ ಮಾಧುರ್ಯ ಪ್ರಸಾದಗಳು ಕಥನಶೈಲಿಯ ಪ್ರಧಾನ ಲಕ್ಷ್ಮಣಗಳಾದರೆ ವಿಚಾರಸ್ಪಷ್ಟತೆ, ಅರ್ಥನಿರ್ದಷ್ಟತೆ ಮತ್ತು ಅರ್ಥನಿರ್ದಿಷ್ಟತೆ ವಿಮರ್ಶೆಯ ವಿಶಿಷ್ಟ ಲಕ್ಷ್ಮಣಗಳು. ವಿಮರ್ಶೆಯಲ್ಲಿ ಶೈಲಿಗಿಂತ ವಿಚಾರ ಮುಖ್ಯ ಎಂದು ಹೇಳುವುದುಂಟು. ಈ ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ತುಸು ತಿರುಳಿದ್ದರೂ ಶೈಲಿಯ ಪ್ರಾಮುಖ್ಯತೆಯನ್ನು ಅಲ್ಲಗಳಿಯುವಂತಿಲ್ಲ. ವಿಮರ್ಶಿಯ ಕಾರ್ಯ ಕಾವ್ಯರಸಾಸ್ವಾದನೆ ಮತ್ತು ಮೂಲಕಾವ್ಯದ ಪುನಸ್ಸೃಷ್ಟಿ ಎಂದು ಒಪ್ಪಿ ಕೊಳ್ಳುವುದಾದರೆ ಶೈಲಿಯ ಪ್ರಯೋಜನವನ್ನು ಮರೆಯುವಂತಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಕಾವ್ಯಶೈಲಿಗೂ ವಿಮರ್ಶೆಯ ಶೈಲಿಗೂ ಅಂತರವಿದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಪದಕ್ಕಿಂತ ಪದಾರ್ಥ, ನಾದಕ್ಕಿಂತ ಅರ್ಥ, ಗಹನತೆಗಿಂತ ಸ್ಪಷ್ಟತೆ, ಕ್ಲಿಷ್ಟತೆಗಿಂತ ಸರಳತೆ, ಅಲಂ ಕೃತಿಗಿಂತ ನಿರಲಂಕೃತಿಯ ಕಡೆಗೆ ಒಲವು ಹೆಚ್ಚು. ಶ್ರೀ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರ 'ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕ 'ದ ವಿಮರ್ಶೆಗಳಲ್ಲಿ ಈ ಲಕ್ಷ್ಮಣಗಳನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು. `ಈ ಕೃತಿ ಆ ತೆರದ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಆದರ್ಶಪ್ರಾಯವಾಗಿದೆ. ಸಂಶೋಧನಾತ್ಮಕ ಮತ್ತು ವರ್ಣನಾ ತ್ಮಕ ವಿಮರ್ಶೆಗಳಿರಡೂ ಇಲ್ಲಿ ಮೇಳವಿಸಿವೆ. ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬ ಕವಿಯನ್ನು ಕುರಿತು ಹೇಳುವಾಗಲೂ ಕವಿಯ ಕಾಲವೇಶಾದಿ ವಿಚಾರ, ಕೃತಿಯ ಮೂಲ ಹುಟ್ಟು ಬೆಳವಣಿಗೆ ಅದರ ಸಂಗ್ರಹಾನುವಾದ, ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ವಿಮರ್ತಿ—ಈ ಕ್ರಮವನ್ನು ಉದ್ದ ಕ್ಕೂ ಅನು ಸರಿಸಿದೆ. ಸಂಶೋಧನಾತ್ಮಕ ವಿಮರ್ಶೆಯೂ ಇಲ್ಲಿ ಕಾವ್ಯರಸಾಸ್ವಾದನೆಗೆ ಸಹಾಯಕ ವಾಗಿದೆ. ಸಂಗ್ರಹಾನುವಾದವಂತೂ ಸಂಗ್ರಹಾನುವಾದವೇ! ಅದಕ್ಕಿಂತಲೂ ಸಂಗ್ರಹ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ! ವಿಮರ್ಶೆಯ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ವಿಮರ್ಶಕರ ಆಳವಾದ ಪಾಂಡಿತ್ಯ, ಪ್ರತಿಭೆ, ಆಲೋಚನಾಸಾಮರ್ಥ್ಯ, ನಿಷ್ಪಕ್ಷ ಪಾತದೃಷ್ಟಿ ಎದ್ದು ಕಾಣುತ್ತವೆ. ಇಲ್ಲಿಯೂ ವಿಸ್ತಾರಕ್ಕಿಂತ ಸಂಗ್ರಹದ ಕಡೆಗೆ ಒಲವು ಹೆಚ್ಚು. ಆದರೆ ಅಸ್ತವ್ಯಸ್ತತೆ ಅಸ್ಘುಟತ್ವ ಅಸಂದಿಗ್ಧತೆ ಅಕ್ರಮಗಳು ತಲೆದೋರದಂತೆ ಎಚ್ಚರಿಕೆ ವಹಿಸಿದೆ. ಒಂದೊಂದು ಮಾತೂ ಆಣಿಮುತ್ತು. ಒಂದು ಹೆಚ್ಚಿಲ್ಲ, ಒಂದು ಕಡಮೆಯಿಲ್ಲ, ಒಂದನ್ನು ತೆಗೆಯು ವಂತಿಲ್ಲ, ಮತ್ತೊಂದನ್ನು ಸೇರಿಸುವಂತಿಲ್ಲ. ಅಂಥ ಕುಶಲ ಕಲೆಗಾರಿಕೆ ಇಲ್ಲಿದೆ. ನಿಮರ್ಶೆಯನ್ನು ಓದುತ್ತಿರುವಾಗಲಿ ಕಥೆಯೂ ಕಣ್ಮುಂದೆ ಕಟ್ಟದಂತಿರುತ್ತದೆ.

'ಈ ಹಾಟಕದಲ್ಲಿ ದೋಷವಿಲ್ಲದೆ ಇಲ್ಲ. ಶಕಾರನು ತುಂಬ ವಿಕಾರಹಾಗಿ ಪ್ಹಾನೆ; ದುರ್ಗಾಣಗಳೆಲ್ಲವೂ ಒಂದೂ ಬಿಡದಂತೆ ಅವನಲ್ಲಿ ಮನೆ ಮಾಡಿಕೊಂಡಿವೆ; ಅವನು ವಕ್ರ, ದುರ್ಮಾರ್ಗ, ಕ್ರೂರಿ, ಹೇಡಿ, ನೀಚ, ಗ್ರಾಮ್ಮ, ವಂಚಕ ಯಾವು ದಕ್ಕೂ ಹೇಸದವನು. ಅವನ ಪುರಾಣ ಸಂಕರವು ಅತಿಯಾಗಿದೆ. ಚಾರುದತ್ತನು ತನ್ನ ಬಡತನಕ್ಕೆ ಸಂಕೋಚ ಪಟ್ಟುಕೊಳ್ಳುವುದೂ ನ್ಯಾಯಾಧೀಶನು ರಾಜಾಗಿ ಹೆದರಿ ಶಕಾರನಿಗೆ ಪಕ್ಷಪಾತ ತೋರಿಸುವುದೂ ಅವರಲ್ಲಿ ಒಂದು ಲೋಪವಾಗಿ ಎಣೆ ಸಲ್ಪಟ್ಟದೆ; ಇದು ಅವರಲ್ಲಿ ಲೋಪವಾಗಿರಬಹುದು; ಕವಿಯಲ್ಲಿ ಲೋಪವಲ್ಲ. ಈ ಲೋಪವನ್ನಟ್ಟು ಕವಿ ಅವರನ್ನು ನೈಸರ್ಗಿಕವಾಗಿ ಮನುಷ್ಯ ಮಾತ್ರರನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿದ್ದಾನೆ. ಹಾಗಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಅವರು ಅತಿಮಾನುಷರೂ ಅಸಹಜರೂ ಅಗು ತ್ತಿದ್ದರು. ವಸಂತಸೇನೆಯ ಮನೆಯ ವರ್ಣನೆಯೂ ಅತಿ ವಿಸ್ತಾರವಾಗಿದೆ. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದಾಗಲಿ ಎರಡೂ ಆಗಲಿ ಈಚೆಗೆ ಪ್ರಕ್ಷಿಪ್ತವಾಗಿ ಸೇರಿನೆಯೇ ಏನೋ ತಿಳಿಯದು ' (ಸಂಸ್ಕೃತ ಹಾಟಕ; ೧೦೭)

ಅಕೃತಕತೆ ಮತ್ತು ನಿಖರತೆ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರ ಶೈಲಿಯ ಜೀವಾಳ. ಲೇಖಕರ ಆಲೋಚನೆ ಭಾವಗಳು ಸಂದೇಹಕ್ಕೆ ಆಸ್ಪ್ರದವಿಲ್ಲದಂತೆ ವಾಚಕನಿಗೆ ಅರ್ಥ ವಾಗುತ್ತವೆ. ಅವರ ಆಶಯ ಇವನ ಹೃದಯದಲ್ಲಿ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಮೂಡುತ್ತದೆ. ಎಲ್ಲಿಯೂ ವಾಚಕ ತಿಣುಕಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಅವರ ವಾಕ್ಸಂಪತ್ತಿಯ ಫಲವಾಗಿ ಲಭಿಸಿದ ಸುಲಭ ಸ್ಪಷ್ಟ ಶೈಲಿಯೇ ಇದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ. ಎಂಥ ತಾತ್ತ್ವಿಕ ವಿಷಯಗಳನ್ನಾದರೂ ಸುಲಭವಾಗಿ, ಆದರೆ ಗ್ರಾಮಾಣತೆಗೆ ಕುಸಿಯದಂತೆ ಗಂಭೀರವಾಗಿ ಹೇಳುವ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ ಅವರಿಗೆ ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿ ಲಭ್ಯವಾಗಿದೆ.

'ಸತ್ವಗುಣವೆಂದರೆ ಅಕರ್ಮವಲ್ಲ, ನಿರ್ವೀರ್ಯತೆಯೂ ಅಲ್ಲ. ಆಹಿಂಸೆಯೂ ಆಷ್ಟೇ....... ಆಹಿಂಸೆಯೆಂಬುದು ಅಪರಂಜಿಯಹಾಗೆ; ಶುದ್ಧ ಅಪರಂಜಿ ನಾಣ್ಯ ಪಾಗುವುದಿಲ್ಲ; ವ್ಯವಹಾರಕ್ಕೆ ಸಲ್ಲುವುದಿಲ್ಲ; ಆದಕ್ಕೆ ಸ್ವಲ್ಪವಾದರೂ ಪೆಡಸಾದ, ಕೆಚ್ಚನೆಯ, ತಾಮ್ರ ಬೆರೆಯಬೇಕು. ಹಾಗೆಯೇ, ರಾಜನಲ್ಲಿ ಸ್ವಲ್ಪ ಕಾಠಿನ್ಯ ಬೇಕು... ದುಷ್ಟನಿಗ್ರಹಕ್ಕೆ ಕ್ರೌರ್ಯವೂ ಬೇಕು ಹಿಂಸೆಯೂ ಬೇಕು. ಆ ಹಿಂಸೆ ಹಿಂಸೆಯಲ್ಲ, ಧರ್ಮ. ರಾಮರಾಜ್ಯದಲ್ಲಿಯೂ ರಾಕ್ಷಸ ಸಂಹಾರವಾಗಿಯೇ ಆಯಿತು. ಸ್ವಾರ್ಥಸಾಧನೆಗೆ ದೇಶದ ಯುವಕರನ್ನು ಬಲಿಕೊಡುವುದು ಹಿಂಸೆಯೇ ಹೊರತು, ಶಿಷ್ಟ ಪರಿಪಾಲನಕ್ಕೆ ಹಿಂಸಾ ಕ್ರೌರ್ಯಗಳನ್ನು ಆಚರಿಸುವುದು ಪಾಪ ವಲ್ಲ. ಆದ್ದ ರಿಂದ ಹಿಂಸಾಕಾರ್ಯಕ್ಕಿಂತಲೂ ಅದರ ಹಿಂದೆ ಇರುವ ಉದ್ದೇಶನೇ ಪ್ರಧಾನ...ಹಸುವಿನಿಂದ ಹಾಲು ಕರೆದುಕೊಳ್ಳಬೇಕಾದರೂ ಅಲ್ಪ ಸ್ವಲ್ಪ ಹಿಂಸೆ ಮಾಡಲೇ ಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ.' (ವಚನ ಭಾರತ; ಪೀರಿಕೆ ೫೧)

ಅಹಿಂಸೆಯನ್ನು ಕುರಿತ ಈ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಸುಲಿದ ಬಾಳೆಯ ಹಣ್ಣು, ಅಳಿದ ಉಷ್ಣದ ಹಾಲು. ಸೌಲಭ್ಯಾಪೇಕ್ಷ್ಗೆ ಶೈಥಿಲ್ಯಕ್ಕೆ ಎಡೆಗೊಡುವುದುಂಟು. ಆದರೆ ಇವರ ಶೈಲಿ ಅಂಥ ದೋಷಗಳಿಂದ ವಿಮುಕ್ತವಾಗಿದೆ.

ಶೈಲಿಯ ಪ್ರಸ್ತಾಪ ಬಂದಾಗಲೆಲ್ಲ ಸಂಸ್ಕೃತ-ಕನ್ನಡ ಮಾತುಗಳ ಸಮಸ್ಯೆ ಏಳು ತ್ತದೆ. ಈ ಸಮಸ್ಯೆ ಇಂದಿನದಲ್ಲ, ಹಿಂದಿನಿಂದ ಬಂದಿದೆ. ಈ ಎರಡು ಭಾಷೆಗಳೂ ಕನ್ನಡ ಪದಗಳು ಸಂಸ್ಕೃತ ಕೋಶದಲ್ಲಿ ಸೇರ್ಪಡೆಯಾಗಿ ಅವುಗಳ ಮೂಲಸ್ವರೂಪವೇ ತಿಳಿಯದಿರುವಂತೆ ನಾವು ನಿತ್ಯ ಬಳಸುತ್ತಿರುವ ಸಂಸ್ಕೃತ ಪದಗಳು ನಿಜನಾಗಿಯೂ ಕೆಲವು ಸಂಸ್ಕೃತವೇ ಎಂಬ ಭ್ರಾಂತಿಯನ್ನು ಹುಟ್ಟಸುವುದುಂಟು. ಇದರಿಂದ ಎರಡೂ ಭಾಷೆಗಳ ಪದಗಳು ಜೊತೆಜೊತೆಯಾಗಿ ವಾಕ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಯೋಗವಾದರೂ ಪದ ಮೈತ್ರಿಗೆ ಭಂಗಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಅನಾವಶ್ಯಕವಾಗಿ ಸಂಸ್ಕೃತಪದಗಳನ್ನು ತಂದು ತುರುಕುವುದರಿಂದ ಶೈಲಿ ಪೆಡಸಾಗುವುದರಲ್ಲಿ ಸಂದೇಹವಿಲ್ಲ. ಅವುಗಳನ್ನು ಮಿತವಾಗಿ ಅವುಗಳನ್ನು ಬಳಸುವಾಗಲೂ ಶ್ರುತಿಮಾಧುರ್ಯವೇ ಪರಮ ಪ್ರಮಾಣವೆನ್ನುವುದನ್ನು ಮರೆಯಬಾರದು. ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರು ಉದ್ದ ಕ್ಯೂ ಈ ಅಂಶವನ್ನು ಮರೆತಿಲ್ಲ. ' ಆದರೆ ಯುಧಿಷ್ಠಿರ! ಸೌಜನ್ಯ ಸೌಂದರ್ಯ ಸದ್ಬೋಧನೆಗಳು ಉರಿಯುವ ಎಣ್ಣೆಗೆ ನೀರು ಸುರಿದ ಹಾಗಾಯಿತು.' ' ನೀನು ವಿದ್ಯಾವಂತ ನಡತೆ ವಂತ ಗುಣವಂತ; ಇಂಥವನು ಅಸತ್ಕುಲ ಪ್ರಸೂತರೂ ದುರಾತ್ಮರೂ ಘಾತುಕರೂ ನಾಚಿಕೆ ಕೆಟ್ಟವರೂ ನಡೆಯುವಂತೆ ನಡೆಯಬಾರದು.' ಉದ್ದ ಕ್ಕೂ ಇಂಥ ವಾಕ್ಯ ಗಳೇ! ಇದರಿಂದ ಶೈಲಿ ಎಲ್ಲಿಯೂ ಮುಗ್ಗರಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಸಂಸ್ಕೃತ ಪದಗಳ ಪ್ರಯೋಗ, ಕೊರಳಿಗೆ ಬಡಿಗೆ ಕಟ್ಟ ಸಿಕೊಂಡ ಹಸುವಿನಂತಾಗಬಾರದು.

ಮಾತು ಮಾನವನಿಗೆ ಲಭಿಸಿರುವ ದೊಡ್ಡ ವರ. ಚೆನ್ನಾಗಿ ಮಾತಾಡುವವರೂ ಬರೆಯುವವರೂ ನಿಜವಾಗಿಯೂ ಪುಣ್ಯವಂತರು. ಆದರೆ ತಾನು ಭಾಷೆಯ ಮರ್ಜಿ ಯನ್ನರಿತು, ಅದನ್ನು ಹಿಸುಕಿ ಹಿಂಡಿ ಹಿಪ್ಪೆಮಾಡದೆ, ಸರಾಗವಾಗಿ ಸರಸವಾಗಿ ಬಳ ಸುವವನು ಇನ್ನೂ ಪುಣ್ಯವಂತ. ಆ ಪುಣ್ಯ ಕೇವಲ ಕೆಲವರಿಗೆ ಮಾತ್ರ ಮಿಾಸಲು. ಅಂಥವರ ಕೈಯಲ್ಲಿ ಮಾತು ಮೇಣವಾಗುತ್ತದೆ, ಹೇಗೆಂದರೆ ಹಾಗೆ ಒಲಿಯುತ್ತದೆ.

" ಮದುವೆಯೇನೊ ಆಯುತು; ಆಗ್ಗವಾಗಿಯೂ ಆಯುತು. ಯಾರಿಗೆ ಆಗ್ಗವಾಯಿತು? ಯಾರಿಗೆ ಆಯುತ್ತು ಅವರಿಗೆ ಅಯಿತು! ಅಗ್ಗವಾಗಿ ಮಾಡ ಬೇಕೆಂದಿದ್ದವರಿಗೆ ಮಾತ್ರ ಆಗಲಿಲ್ಲ. ಅವರಿಗೆ ಒಂದಕ್ಕೆ ಹತ್ತು ಶ್ರಮವಾಯಿತು. ಅನುಕೂಲ ವಿತರಣೆ ವಿಜೃಂಭಣೆ ಮಾತ್ರ ಹತ್ತಕ್ಕೆ ಒಂದಾಯಿತು. ಅಗ್ಗವಾಗಿ ನಡೆಯುತೆಂಬ ಸಮಾಧಾನವಿಲ್ಲ; ಖರ್ಚಾದರೂ ಚಿಂತೆಯಿಲ್ಲ, ಚೆನ್ನಾಗಿ ನಡೆಯುತೆಂಬ ಸಂತೋಷ ಮೊದಲೇ ಇಲ್ಲ. ಅಂತು ನಡೆಯುತು." (ಶ್ರೀಪತಿಯು ಕಥೆಗಳು.೧೧೧)

ಇದು ಕನ್ನಡದ ಜಾಯಮಾನಕ್ಕೆ ಒಗ್ಗಿದ ಶೈಲಿ. ಇದು ಒಂದು ಕಥೆಯ ಕೊನೆ. ಆ ಕಥೆಯ ಸಾರ ಈ ಒಂದೆರಡು ವಾಕ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗಿದೆ. 'ಗರಿಗಟ್ಟು' 'ಚಿಟಿಕಿ ಚಪ್ಪರ' ನೊದಲಾದ ಮನೆ ಬಳಕೆಯ ಮಾತುಗಳೂ, 'ಕೈಯಲ್ಲಿ ಹಾವು ಗಂಟಲ್ಲಿ ವಿಷ' 'ಬಾಯಲ್ಲಿ ಅಕ್ಕಿಕಾಳು ಹಾಕಿಕೊಂಡು ಕಾಲ ಕಳೆದರು' ಎಂಬ ಗಾದೆಗಳೂ, 'ಸಂಸಾರ-ನೊಸರಿನ' ಸಾಮ್ಯದಂಥ ಸಾಮ್ಯಗಳೂ, 'ಅಹಿಂಸೆ-ಅಪರಂಜಿ' ಯೇ ಮೊದಲಾದ ಉಚಿತವೂ ನೋಹಕವೂ ಆದ ಉಪಮಾ ರೂಪಕಾದಿಗಳೂ ಅವರ ಶೈಲಿಯ ಸೊಗಸನ್ನು ಹೆಚ್ಚಿಸಿವೆ. ಕಥಾಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಂತು ಅವು ಇನ್ನೂ ಚೆನ್ನು!

ಒಟ್ಟನಲ್ಲಿ ಶ್ರೀ ಎ. ಆರ್. ಕೃ. ಅವರ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ತೂಕವಿವೆ, ನಯವಿವೆ, ಬನಿಯಿವೆ, ಸೊಗಸಿವೆ, ಲಾವಣ್ಯವಿವೆ; ಅದು ಸುಲಭಗ್ರಾಹ್ಯವಾದುದು, ಹೃದಯ ಸಂಸ್ಪರ್ಶಿಯಾದುದು. ಅದರ ನಾಣ್ಯತೆಯಲ್ಲಿ ಸರ್ವರಿಗೂ ವಿಶ್ವಾಸವಿವೆ!

ದೇ. ಜ. ಗೌ

#### ಚರಿತ್ರೆಯ ಅಂತರಾರ್ಥ

ಚರಿತ್ರೆ ಆಯಾ ದೇಶಗಳಲ್ಲಿ ನಡೆದ ಮಹತ್ವದ ಸಂಗತಿಗಳನ್ನು ಕುರಿತ ನಿರೂಪಣೆ. ಸಂಕುಚಿತಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ರಾಜಕೀಯ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನೇ ಚರಿತ್ರೆಯೆನ್ನುವುದು ಸಂಪ್ರದಾಯವಾಗಿದ್ದರೂ ಒಂದು ಕಾಲದ ಆರ್ಥಿಕ, ಸಾಮಾಜಿಕ, ಧಾರ್ಮಿಕ ಸ್ಥಿತಿ ಗತ್ತಿ, ಸಾಹಿತ್ಯ, ಕಲೆ ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಈ ಸಂಗತಿಗಳನ್ನು ಚರಿತ್ರೆ ಒಳಗೊಂಡಿರ ಬೇಕೆಂಬ ತತ್ವ ಇತ್ತೀಚಿಗೆ ಅಂಗೀಕೃತವಾಗಿದೆ. ವಿಶಾಲಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಹೇಳುವುದಾದರೆ ವಿದ್ವಾಂಸರಿಂದ ಮಾನವನ ಬದುಕಿನ ಶಾಸ್ತ್ರೀಯ ವಿಮರ್ಶಿಯೇ ಇತಿಹಾಸವೆನ್ನ ಬಹುದು. ಮಾನವನ ವರ್ತನೆಯೇ ಚರಿತ್ರಕಾರನ ಕ್ಷೇತ್ರ ಮತ್ತು ಮಾನವನಿಗೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟ ಸರ್ವಸಂಗತಿಗಳೂ ಇತಿಹಾಸವ ಪರಿವಿಡಿಯಲ್ಲಿ ಸೇರುತ್ತವೆ.

ಏನಿರುತ್ತದೆ ಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ? ಇವನು ಅವನನ್ನು ಕೊಂದ, ಅವನು ಇವನ ಮೇಲೆ ದಂಗೆ ಎದ್ದ, ಇವನು ಹುಟ್ಟಿದ್ದು ಇಷ್ಟನೆಯ ಇಸವಿ, ಅವನು ಸತ್ತದ್ದು ಅಷ್ಟನೆಯ ಇಸರಿ, ಈ ದೊರೆ ಇಷ್ಟು ರಾಜ್ಯಗಳನ್ನು ಗೆದ್ದ, ಆ ದೊರೆಯ ರಾಜ್ಯ ಅಷ್ಟು ದೂರ ವ್ಯಾಪಿಸಿತ್ತು, ಈ ಕದನದಲ್ಲಿ ಇಷ್ಟು ಮಂದಿ ಮಡಿದರು, ಆ ಕದನದಲ್ಲಿ ಅಷ್ಟು ಮಂದಿ ಕೈಸೆರೆಯಾದರು, ಇಷ್ಟೆ ಅಲ್ಲವೆ ಚರಿತ್ರಿ! ಎಲ್ಲ ಕಲ್ಪನೆ, ಇದರಿಂದ ಯಾವ ಶುರುಷಾರ್ಥ ಎಂದು ತಾವು ಬುದ್ಧಿನಂತರೆಂದು ಅಂದುಕೊಳ್ಳುವವರು ಮಾತನಾಡು ವುದು ಸಹಜ. ಆದರೆ ಈ ಬಗೆಯ ಮನೋಭಾವ ಹೊಸದೇನೂ ಅಲ್ಲ. ಹದಿನೆಂಟ ನೆಯ ಶತಮಾನದಲ್ಲಿ ಬ್ರಿಟನ್ನನ್ನು ಆಳಿದ ರಾಜಕಾರಿಣಿ ಸರ್ ರಾಬರ್ಟ್ ವಾಲ್ಪ್ರೋಲ್ 'ಎಲ್ಲ ಇತಿಹಾಸವು ಸುಳ್ಳಿನ ಕಂತೆ' ಎಂದಿದ್ದಾನೆ. ಚರಿತ್ರೆಯ ಅಧ್ಯಾಪಕನ ಅವಶ್ಯಕತೆ ಬಿದ್ದಾಗ 'ಸುಳ್ಳುಗಾರನನ್ನು ಕರೆ ' ಎಂದನಂತೆ ಪ್ರಷ್ಯಾದೇಶವನ್ನು ಆಳಿದ ಪ್ರಖ್ಯಾತ ದೊರೆ ಫ್ರೆಡರಿಕ್ ದಿ ಗ್ರೇಟ್. 'ಚರಿತ್ರಿ ಕಟ್ಟು ಕತೆಯಲ್ಲದೆ ಮತ್ತೇನು' ಎಂದು ನೆಪೋಲಿಯನ್ ಬೋನೋಪಾರ್ಟಿ ಹೇಳಿದಾಗ ಈ ಬಗೆಯ ಮನೋಭಾವವನ್ನೇ ವ್ಯಕ್ತಪಡಿಸಿದನು. ಚರಿತ್ರೆಯ ಮೇಲಿನ ಈ ಜುಗುಪ್ಸೆಗೆ, ಕಹಿಮನೋಭಾವಕ್ಕೆ ಕಾರಣವೇನೆಂದು ಆಲೋಚಿಸಿದರೆ ಅದು ನಿಜವಾದ ಚರಿತ್ರೆಯ ಅಪೂರ್ಣಜ್ಞಾನ ವಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೆ ಚರಿತ್ರೆಗಳಲ್ಲಿನ ಉಲ್ಲೇಖನದೋಷವೂ ಕಾರಣವೆಂದು ಅರಿವಾಗದೆ ಇರದು.

ಹಾಗಾದರೆ ನೈಜ ಚರಿತ್ರೆಯ ಸ್ವರೂಪವೇನು ?

History ಎಂಬ ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಪದ ಗ್ರೀಕ್ ಭಾಷೆಯ Histor ಅಥವ Historia ಶಬ್ದದಿಂದ ಬಂದುದು. ಈ ಗ್ರೀಕ್ ಪದಗಳ ಮೂಲಾರ್ಥ ವಿಚಾರ, ಪರಾ ಮರ್ತಿ ಎಂದು. ಇತಿಹಾಸ ಎಂಬ ಸಂಸ್ಕೃತ ಶಬ್ದದ ಉತ್ಪತ್ತಿಯೂ ಇದೇ ಅರ್ಥ ವನ್ನು ಸೂಚಿಸುತ್ತದೆ. ಇತಿ, ಹ, ಆಸ, ಎಂದರೆ ಹೀಗೆ ನಡೆಯಿತು ಎಂದು ಅರ್ಥ. ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಚರಿತ್ರೆ ಯಾವುದೇ ಸಂಗತಿಯ ಯಥಾರ್ಥಜ್ಞಾನವೆನ್ನಬಹುದು. ಸತ್ಯಾನ್ವೇಷಣೆಯೇ ಅದರ ಗುರಿ.

ಚರಿತ್ರೆ ಶಾಸ್ತ್ರವೇ, ಇಲ್ಲವೆ ಕಲೆಯೇ ಎನ್ನುನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ವಾದ ವಿವಾದಗಳಿನ್ನೂ ಮುಗಿದಿಲ್ಲವಾದರೂ ಚರಿತ್ರೆ ಶಾಸ್ತ್ರವೂ ಹೌದು, ಕಲೆಯೂ ಹೌದು ಎನ್ನಬಹುದು. ಜೆ. ಬಿ. ಬ್ಯೂರಿ (J. B. Bury) ಪ್ರಸಿದ್ಧ ಆಂಗ್ಲ ಇತಿಹಾಸಕಾರ 'History is a science no less and no ಎಂದಿದ್ದಾನೆ. ಚರಿತ್ರೆಯ ಒಂದೊಂದು ಅಂಶವೂ ಬಲದಿಂದ ಪ್ರೇಷಿತವಾಗಿರಬೇಕಾದುದರಿಂದ ಅಂತಹ ಪ್ರಾಮಾಣಿಕವಾದ ಚಾರಿತ್ರಿಕ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಸಂಗ್ರಹಿಸಿ ಪರಿಷ್ಕರಿಸಿ ಒಂದು ನಾಡಿನ ಚಿತ್ರವನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸುವುದು ಚರಿತ್ರ ಕಾರನ ಕೆಲಸ. ವೈಜ್ಞಾನಿಕನಿಗೆ ಇರಬೇಕಾದ ಸತ್ಯಾನ್ವೇಷಣೆಯ ಆಕಾಂಕ್ಷೆ, ನಿರ್ದಾಕ್ಷಿಣ್ಯ ಬುದ್ಧಿ, ನಿಷ್ಪಕ್ಷಪಾತ ಮತ್ತು ಸ್ವತಂತ್ರ ದೃಷ್ಟಿ ಇತಿಹಾಸಕಾರನಲ್ಲಿಯೂ ಇರಬೇಕಾದುದು ಅತ್ಯಗತ್ಯ. ಅವನು ಉಪದೇಶಕನೂ ಅಲ್ಲ, ಪ್ರಚಾರಕನೂ ಅಲ್ಲ. ಅಸತ್ಯವನ್ನು ಸತ್ಯವೆಂದು ಭ್ರಮಿಸಲಾರ. ನೈಜ ಇತಿಹಾಸಕಾರ<sup>್</sup>ಸತ್ಯ**ಸೌಂದರ್ಯಗಳ** ಆರಾಧಕ. ಅಲ್ಲವೆ ಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ಸ್ವಕಲ್ಪನೆಗೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ನಡೆದ ಸಂಗತಿಗಳನ್ನು ನಡೆದಂತೆಯೇ ಹೇಳಬೇಕು. ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಮರೆಮಾಡುವುದು, ಅತಿರೇಕ ದೃಷ್ಟಿ ಯಿಂದ ಕುಗ್ಗಿಸಿ ಹೇಳುವುದು ಅಧವಾ ಹಿಗ್ಗಿಸಿ ಹೇಳುವುದು ಅಧವಾ ವಿಷಯ ಪ್ರತಿ ಪಾದನೆಯಲ್ಲಿ ರಾಗದ್ವೇಷಗಳಿಗೆ ಎಡೆಗೊಡುವುದು ಇತಿಹಾಸಕಾರನಿಗೆ ಧರ್ಮವಲ್ಲ. ರಸವತ್ತಾದ ನಿರೂಪಣೆಯಲ್ಲಿ ಸಾಹಿತ್ಯ ಶ್ರೀಷ್ಠ ಕಲೆಗಳಲ್ಲೊಂದೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಅನಾ ವಶ್ಯಕ. ಇತಿಹಾಸವನ್ನು ಸಾಹಿತ್ಯರೂಪದಲ್ಲಿ ಬರೆದರೆ ಓದುಗರಿಗೆ ಅದು ಪ್ರಿಯವಾಗಿ ರಸಾಸ್ವಾದನೆಗೆ ಅನುಕೂಲವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಶಾಸ್ತ್ರ ಮತ್ತು ಕಲೆಗಳ ಉತ್ತಮ ಲಕ್ಷಣಗಳನ್ನೊಳಗೊಂಡ ಚರಿತ್ರೆ ಉತ್ತಮ ಕೃತಿಯಾಗುವುದು. ಚರಿತ್ರೆಯಿಂದ ಸಾಧಿತವಾಗುವ ಪುರುಷಾರ್ಥವೇನು ?

ಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ಮನೋರಂಜನೆಗೆ ಮನೋವಿಕಾಸಕ್ಕೆ ಮತ್ತು ರಸಾನುಭವಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವುಂಟು. ವೇಲೆ ಹೇಳಿದಂತೆ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನು ಉತ್ತಮ ಸಾಹಿತ್ಯರೂಪದಲ್ಲಿ ಬರೆದರೆ ಚಿತ್ತಾ ಕರ್ಷಕವಾಗುವುದು. ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಮಹಾಕಾವ್ಯಗಳಾದ ರಾಮಾಯಣ ಮತ್ತು ಮಹಾಭಾರತಗಳು ಕಾವ್ಯರೂಪದಲ್ಲಿರುವ ಇತಿಹಾಸ. ಇವುಗಳಿಂದ ಲೋಕಾನು ಭವ ಮಾತ್ರವಲ್ಲದೆ ರಸಾನುಭವವೂ ಎಷ್ಟೋ ಆಗುತ್ತದೆ. ರೋಮ್ ಚಕ್ರಾಧಿ ಪತ್ಯದ ಅವನತಿಯನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸಿದ ಗಬ್ಬನ್ನನ ಗ್ರಂಥವನ್ನೋ, ಕಾರ್ಲೈಲನ ಫ್ರಾನ್ಸಿನ ಮಹಾಕ್ರಾಂತಿಯನ್ನೋ, ಮೆಕಾಲೆಯ ಪ್ರಬಂಧಗಳನ್ನೋ, ಪಂಡಿತ್ ಜವಹಿರಲಾಲರ ಆತ್ಮಕಥೆಯನ್ನೋ, ಭಾರತದರ್ಶನವನ್ನೋ ಓದಿದಾಗ ಮನೋರಂಜನೆಯಾಗುವು ದಲ್ಲದೆ ಹೊಸ ಜಗತ್ತೇ ನಮಗೆ ಗೋಚರವಾಗುವುದು: ಅಪೂರ್ವವಾದ ಅನುಭವ ವುಂಟಾಗುವುದು.

ಯಾನ ಶಾಸ್ತ್ರಾಭ್ಯಾಸವೂ ಕೇವಲ ಹೊಟ್ಟೆ ಬಟ್ಟಿಗಾಗಿಯೇ ಅ್ಲು. ಜ್ಞಾನಾರ್ಜನೆಯ ಅದರ ಅಂತಿಮ ಗುರಿ. ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಚರಿತ್ರೆಯ ಅಭ್ಯಾಸ ಸ್ತುತ್ಯ. ಪೃಥ್ಟಿಯ ಮೇಲೆ ಮಾನವನೆಂಬ ಜೀವಿ ಕಾಣಿಸಿಕೊಂಡಮೇಲೇನಾಯಿತು? ಸಮಾಜ ಮತ್ತು ಸರ್ಕಾರಗಳೇಕೆ ತಲೆದೊಂದಿದುವು? ಅವುಗಳ ಕಟ್ಟು ಕಟ್ಟಳೆಗಳೇನು? ಅವುಗಳು ಬದಲಾದುವೇ ಅಥವಾ ಹಾಗೆಯೆ ಉಳಿದವೇ? ಮನುಷ್ಯನಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟಿದ ಆಸೆಗಳೇನು? ಉದ್ದೇಶ ಆಶಯಗಳೆಂತು? ಒಂದು ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸುಗುಣವೆಂದು ಸಾಧಿಸಿದ್ದು ಮತ್ತೊಂದು ಕಾಲದಲ್ಲಿ ದುರ್ಗುಣವೆನಿಸಿತೆ? ಅಸತ್ಯ ಅನ್ಯಾಯಗಳನ್ನು ಸತ್ಯ, ನ್ಯಾಯವೆಂದು ಪೋಷಿಸಿದರೆ? ದುರಾಸೆಯಿಂದ ಮತಾಂಧತೆಯಿಂದ ಮೇಲು ಕೀಳೆಂಬ ಭಾವನೆಗಳಿಂದ ಹೀಗಾಗುವುವೆ? ಹೀಗೆ ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಮೇಲಿಂದ ಮೇಲೆ ಏಳುವ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳಿಗೆ ಚರಿತ್ರೆ ಉತ್ತರ ಕೊಟ್ಟು ಜ್ಞಾನದೀವಿಗೆಯಾಗಿವೆ. ಅವುಗಳ ಅರಿವು ನಮ್ಮ ಜ್ಞಾನದ ಮಟ್ಟ ವನ್ನು ಹೆಚ್ಚಿಸುವುದಲ್ಲದೆ ಲೋಕಾನುಭವವನ್ನೂ, ವಿವೇಕವನ್ನೂ ಮತ್ತು ತಾರತಮ್ಯ ಜ್ಞಾನವನ್ನೂ ತರುವುದು.

ಎಂದೋ ನಡೆದ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಇಂದು ಕಟ್ಟಕೊಂಡು ಫಲವೇನು? ಕಣ್ಮರೆ ಯಾದ ದೂರದ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ಮತ್ತು ವೈಭವದ ಸ್ಮರಣೆಯಲ್ಲಿ ಮಗ್ನರಾಗುವುದರಿಂದ ಪ್ರಗತಿ ಸಾಧಿಸಿದಂತಾಯಿತೇ? ಇದರಿಂದ ಗತಕಾಲದ ಗೋರಿಗಳಲ್ಲಿ ನಾವು ಸತ್ತ್ರ ಶವ ಗಳಂತಾಗುವುದಿಲ್ಲವೇ? ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳು ಚರಿತ್ರೆಯ ಪ್ರಯೋಜನವೇನೆಂದು ಕೇಳುವಾಗ ಹುಟ್ಟುವುದು ಸಹಜ. ಕಾಲ ಗತಪ್ರಾಯವಾದರೂ ಕಾಲಘಟನೆಗಳ ಮಹತ್ವ ಅಳಿ ಯುವುದಿಲ್ಲ. ಪ್ರಸ್ತು ತಕಾಲಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದಂತೆ ಗತಕಾಲದ ಇತಿಹಾಸದ ವುನರ್ದರ್ಶನ ಮಾಡಬೇಕು. ಸಹಸ್ರಾರು ವರ್ಷಗಳ ಪ್ರಬಲ ಅಸ್ತಿತ್ವ ಮತ್ತು ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯದ ಪ್ರಚಂಡ ಪ್ರಜ್ಞೆ, ಎಲ್ಲ ದೇಶಕ್ಕೂ ಅಗತ್ಯ. ಇದರಿಂದ ನಿಜವಾದ ದೇಶಾಭಿಮಾನ ಹುಟ್ಟುವುಲ್ಲದೆ ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಬೆಳವಣಿಗೆಗೆ ಇದು ಪ್ರಧಾನ ಪ್ರೇರಕವಾಗುವುದು. ನಮ್ಮ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಮತ್ತು ನಾಗರಿಕತೆ ಹಿಂದೆ ಅಷ್ಟು ಉನ್ನತ ಸ್ಥಿತಿಯಲ್ಲಿತ್ತು, ನಮ್ಮ ಪೂರ್ವಿಕರು ಇಂಥ ಮಹಾಕಾರ್ಯಗಳನ್ನು ಮಾಡಿದರು, ನಮ್ಮ ನಾಡಿನಾಡಿಗಳಲ್ಲಿ ಇಂತಿಂಥ ಮಹಾವೀರರ ರಕ್ತ ಹರಿಯುತ್ತಿದೆ. ನಮ್ಮ ನಾಡು ಪುಣ್ಯಪುರುಷರಿಂದ ಪಾವನವಾಗಿದೆ ಎಂದು ನಮ್ಮ ಚರಿತ್ರ ನಮ್ಮ ಗತವೈಭವನ್ನು ನೆನಪಿಗೆ ತಂದುಕೊಟ್ಟಾಗ ನಮ್ಮಲ್ಲಿರುವ ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಭಾವನೆಯು ಚೀತನಗೊಳ್ಳುವುದಲ್ಲದೆ ರಾಷ್ಟ್ರೋನ್ನತಿಯ ಕಾರ್ಯಕ್ಕೆ ನಮ್ಮನ್ನು ಹುರುಪುಗೊಳಿಸುತ್ತದೆ. ದಾಸ್ಯದಲ್ಲಿ ತೊಳಲುತ್ತಿದ್ದ ಭಾರತ ಎಚ್ಚರ ಗೊಂಡು ರಾಷ್ಟ್ರ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯದ ಹೋರಾಟಕ್ಕೆ ಪುಟವಿಕ್ಕಿದ ಆ ಶಕ್ತಿ ಭಾರತದ ಗತ ವೈಭವದ ಸ್ಮೃರಣಿಯಲ್ಲವೆ? ಹತ್ತೊಂಬತ್ತನೆಯ ಶತಮಾನದಲ್ಲಿ ಹರಿದು ಹಂಚಿ ಹೋಗಿದ್ದ ಇಟಲಿ ತನ್ನ ರಾಷ್ಟ್ರದ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಮತ್ತು ಐಕ್ಯಕ್ಕಾಗಿ ನಡೆಸಿದ ಹೋರಾ **ಟಕ್ಕೂ "ಇಂದಿನ ಏಷ್ಯಾ**ದ "ಜನಾಂಗಗಳ ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಆಂದೋಲನಗಳಿಗೂ ನವ ಚೀತನ ಒದಗಿಸಿದ ಶಕ್ತ್ತಿ ಅವುಗಳ ಪೂರ್ವ ಚರಿತ್ರಿಯ ಸ್ಮೃತಿಯೇ.

ಒಂದು ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಚರಿತ್ರೆ ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಬೇಕು. ಜಗತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಇಂದು ನಾನಾ ಹೋರಾಟಗಳು ಜರುಗುತ್ತಿವೆ. ಸಮಾಜ, ರಾಷ್ಟ್ರ ಮತ್ತು ಅಂತರರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಜೀವನ ದಲ್ಲಿ ನಾವು ಇಂದು ಹಲವಾರು ಸಮಸ್ಯೆಗಳನ್ನು ಎದುರಿಸಬೇಕಾಗಿದೆ. ಅವುಗಳ ಮೂಲ ಕಾರಣಗಳನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕಾದರೆ ನಾವು ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನು ಅಧ್ಯಯನ ಮಾಡಬೇಕು. ವರ್ತಮಾನ ಘಟನೆಗಳ ಬೇರುಗಳು ಭೂತಕಾಲದಲ್ಲಿ ಹುದುಗಿವೆ. ಅದನ್ನು ಅರ್ಥಮಾಡಿಕೊಳ್ಳದೆ ಹೋದಲ್ಲಿ ವರ್ತಮಾನ ಕಾಲದ ಅರಿವು, ಭವಿಷ್ಯತ್ತಿನ ಬೆಳಸು ಸಾಧ್ಯ ವಾಗಲಾರದು. ಮೆಕಾಲೆ ಹೀಗೆ ಬರೆದಿದ್ದಾ ಸೆ · Facts are the dress of history. No past event has any intrinsic importance. The knowledge of it is valuable only as it leads us to form just conclusions to the future.' (Edinburgh Review 1882) ಚರಿತ್ರೆ ಹಿಂದಿನ ಸಂಗತಿಗಳ ಯಥಾರ್ಥಜ್ಞಾನವನ್ನೂ ಮಾಡಿಕೊಡುವುದಲ್ಲ ದೆ ಇಂದಿನ ಸಮಸ್ಯೆಗಳನ್ನು ಬಗೆಹರಿ ಸಲು ದಾರಿತೋರಿಸಬಲ್ಲದು ಮತ್ತು ಮುಂದಿನ ಆಗುಹೋಗುಗಳನ್ನು ಸೂಚಿಸಬಲ್ಲದು.

ಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ನೀತಿಬೋಧೆಗೆ ಅವಕಾಶವಿದೆ. ಜನದ ನಡತೆಯನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸಿ ಅದು ನೀತಿಯ ಆದರ್ಶಗಳನ್ನು ಮುಂದಿಡುವುದು. ' ನೀತಿ ತತ್ವಗಳನ್ನು ಹುಡುಕು ವವನು ಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ಈಸಾಡಬೇಕು ' ಎಂದು ಒಬ್ಬ ಇತಿಹಾಸಕಾರ ಹೇಳಿದ್ದಾನೆ. ಬೊಲಿಂಗ್ ಬ್ರೋಕ್ ಎಂಬ ರಾಜಕಾರಿಣಿ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನು ತತ್ತ್ವ್ವಜ್ಞಾನಕ್ಕೆ ಹೋಲಿಸಿ ದ್ದಾನೆ. ಜರ್ಮನ್ ಚರಿತ್ರಕಾರ ಹಿಗೆಲ್ ಚರಿತ್ರಕಾರನನ್ನು ದಾರ್ಶನಿಕನೆಂದು ಕರೆದಿದ್ದಾನೆ. ಮತಸ್ಥಾಪಕರ, ದರ್ಶನವಾದಿಗಳ ರಾಜಮಹಾರಾಜರುಗಳ ಮತ್ತು ವೀರರ ಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ಅಡಗಿರುವ ನೀತಿಯ ಆದರ್ಶವನ್ನು ನಾವು ಮನಗಂಡರೆ ನಮ್ಮ ಜೀವನ ವಿಕಾಸಗೊಳ್ಳುವುದು. ಶ್ರೀರಾಮನ ಸತ್ಯಸಂಧತೆ, ಬುದ್ಧನ ದಯಾ ಪೂರಿತ ಕರುಣೆ, ಕ್ರಿಸ್ತನ ಕ್ಷಮಾಶೀಲತೆ ಅಶೋಕನ ಧರ್ಮ ಮತ್ತು ಅಹಿಂಸಾ ನಿಸ್ಠೆ, ಕಬೀರ್, ನಾನಕ್ ಮತ್ತು ರಮಾನಂದರ ಸರ್ವಧರ್ಮಸಮನ್ವಯದೃಷ್ಟಿ, ಶಿವಾಜಿಯ ರಾಷ್ಟ್ರಪ್ರೇಮ, ರಜಪೂತವೀರರ ಸ್ವದೇಶಪ್ರೇಮ ಮತ್ತು ಧೀರತ್ವ, ಅಲಿ ಕ್ಸಾಂಡರ್ ಮತ್ತು ನೆಪೋಲಿಯನ್ನರ ಶೌರ್ಯ ಮತ್ತು ಮುಂದಾಳುತನ, ಕೊಲಂಬಸಿನ ಸಾಹಸ ಪ್ರೇಮ, ಇವು ನಮ್ಮ ಯುವಕರಲ್ಲಿ ಮೂಡಿದರೆ ಅವರ ಜೀವನ ಭವ್ಯವಾಗು ವುದು.

ಚರಿತ್ರೆ ವ್ಯಕ್ತಿಯ ಆತ್ಮೋನ್ನತಿಗೆ ಹೇಗೆ ಸಾಧನವಾಗಬಲ್ಲುದೊ ಹಾಗೆಯೇ ಸಮಾಜ ಮತ್ತು ಜನಾಂಗಗಳ ಉದ್ಧಾರಕ್ಕೆ ನೆರವಾಗಬಲ್ಲದು. ಚರಿತ್ರೆ ಮಾನವನ ಅನಂತ ಅನುಭವಗಳ ಅಮೂಲ್ಯ ಜ್ಞಾನ ಭಂಡಾರ. ನಮ್ಮ ಸಾಮಾಜಿಕ ಮತ್ತು ರಾಜಕೀಯ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಮಾರ್ಗದರ್ಶನವನ್ನು ಕೊಡುವ ಅನೇಕ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳು, ಘಟನೆಗಳು ಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ಕೈಗಂಬಗಳಂತಿವೆ. ತನ್ನ ಅನುಭವಗಳ ಖನಿಯಿಂದ ಚರಿತ್ರೆ ಮಾನವನಿಗೆ ಎಚ್ಚರಿಕೆಯನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಿದೆ. ಆದರೆ 'ಜನಾಂಗಗಳೂ, ಸರಕಾರಗಳೂ ಚರಿತ್ರೆಯಿಂದ ಏನನ್ನೂ ಪಾಠ ಕಲಿತಿಲ್ಲ ' ಎಂದು ಹೆಗಲ್ ತತ್ತ್ವ ಜ್ಞಾನಿ ಅತಿನಿರಾಶೆಯಿಂದ ಮರುಗಿದ್ದರೆ ಅದು ಮಾನವನ ಇಂದಿನ ಚಿಂತಾ ಜನಕಸ್ಥಿ ತಿಯನ್ನು ಪ್ರತಿಬಿಂಬಿಸುತ್ತದೆ. ನಾಯಕತ್ವ ಹಾಗೂ ಪ್ರಭಾವಯುತ ಸ್ಥಾನಗಳನ್ನ ಲಂಕರಿಸಿರುವವರು ಚರಿತ್ರೆಯ ಎಚ್ಚರಿಕೆಗಳನ್ನು ನಿರ್ಲಕ್ಷಿಸದೆ ಅದರ ಪಾಠವನ್ನು ವಿವೇಚನೆಯಿಂದ ಅಭ್ಯಾಸಮಾಡಿ ಅನುಷ್ಠಾನಕ್ಕೆ ತಂದಲ್ಲಿ ಲೋಕ ದಲ್ಲಿ ಶಾಂತಿ ಸೌಹಾರ್ದಗಳು ನೆಲೆಗೊಳ್ಳುವವು. ಆಗ 'ಚರಿತ್ರೆಯಿಂದ ಮನುಷ್ಯನು ಎವೇಕಿಯಾಗುತ್ತಾನೆ' ಎಂಬ ಬೇಕನ್ನನ ನುಡಿ ಸಾರ್ಥಕವಾಗುತ್ತದೆ.

ಒಂದು ದೇಶದ ಚರಿತ್ರೆ ಅದರ ಹೃದಯವನ್ನ ರಿಯಲು ಸಾಧನ. ಗತಕಾಲದ ಸೂಕ್ಷ್ಮ ದರ್ಶನ ಅದರಿಂದ ದೊರೆಯುತ್ತದೆ. ಪ್ರಪಂಚದ ಇಂದಿನ ದುಃಸ್ಥಿ ತಿಗೆ ಜನಾಂಗ ಜನಾಂಗಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ಪರವಾಗಿ ಇರುವ ಅಜ್ಞಾನವೇ ಕಾರಣ. ಆದ್ದ ರಿಂದ ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬ ಪ್ರಹೆಯೂ ತನ್ನ ದೇಶದ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನೇ ಅಲ್ಲದೆ ಇತರ ದೇಶಗಳ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನು ಓದಿ ಅವುಗಳ ನೈಜ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಸ್ಥೂ ಲದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ವಿಶ್ವದ ಸಂಸ್ಥೃತಿ ಇತಿಹಾಸಗಳನ್ನ ರಿತು ಅದರ ಮಧ್ಯೆ ತನ್ನ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ನಿರ್ಧರಿಸಿಕೊಳ್ಳ ಬೇಕು. ಇದರಿಂದ ಪ್ರಪಂಚದ ಜನಾಂಗಳು ತಮ್ಮನ್ನು ತಾವು ಅರಿಯಲು ಸಹಾಯಕವಾಗುವುದಲ್ಲದೆ ಇಂದು ನೆಲೆಗೊಂಡಿರುವ ಪರಸ್ಪರ ಭೀತಿ, ದ್ವೇಷಾಸೂಯೆಗಳು ಮೇಲು ಕೇಳೆಂಬ ಭಾವನೆಗಳು ತೊಲಗಿ ವಿಶಾಲಮನೋಭಾವ, ಸಮರಸಭಾವನೆ ಹುಟ್ಟ ಪ್ರಪಂಚವನ್ನು ಸುಖಶಾಂತಿಗಳ ತಳಹದಿಯ ಮೇಲೆ ವ್ಯವಸ್ಥೆ ಗೊಳಿಸಲು ಸಾಧ್ಯ ವಾಗುವುದು. ಪ್ರಸಿದ್ಧ ಚರಿತ್ರಕಾರ ಜಿ. ಎಮ್. ಟ್ರಿ ವಿಲಿಯನ್ನಿನ ಈ ಮುಂದಿನ ವಾಕ್ಯ ಅರ್ಥ ಪೂರ್ಣ ವಾಗಿ ದೆ. 'The proper study of mankind is man and History is the key to the understanding of the peoples of the world'

ಸಾಮರಸ್ಯ, ಪ್ರಮಾಣದ ಔಚಿತ್ಯ, ಸಮಗ್ರವೂ ನಿಷ್ಪ್ರಕ್ಷ ಪಾತವೂ ಆದ ನಿರ್ಣಯ ಶಕ್ತಿ, ಸಮನ್ವಯದೃಷ್ಟಿ ಇವನ್ನು ಉಂಟುಮಾಡುವುದರಲ್ಲಿ ಇತರ ಯಾವ ಪರಿಶ್ರಮವೂ ಚರಿತ್ರೆಯ ಅಭ್ಯಾಸಕ್ಕೆ ಸಮತೂಗಲಾರದೆಂದರೆ ಅತಿಶಯೋಕ್ತಿಯಾಗಲಾರದು.

ಇಂದು ನಾವು ವಿಜ್ಞಾನಯುಗದಲ್ಲಿದ್ದೇವೆ. ನಮ್ಮ ನಾಗರಿಕತೆಯ ಬೆಳವಣಿಗೆ ವಿಜ್ಞಾನದ ಫಲ. ವಿಜ್ಞಾನ ಇಂದಿನ ಜೀವನಕ್ಕೆ ಹೆಚ್ಚು ಉಪಯೋಗವಾಗಿರ ಬಹುದು. ಆದರೆ ಇದರಿಂದ ಕಲಾಭ್ಯಾಸಗಳನ್ನು ಕಡೆಗಾಣುವಂತಿಲ್ಲ. ಬೌದ್ಧಿಕ ಪ್ರಗತಿಯುಷ್ಟೇ ಮಾನಸಿಕ ಮತ್ತು ನೈತಿಕ ಪ್ರಗತಿಯೂ ನಾಗರಿಕತೆಯ ಮುನ್ನಡೆಗೆ, ಸ್ಥಿ ರತೆಗೆ, ಸಾರ್ಥಕತೆಗೆ ಮುಖ್ಯವಾದದ್ದು. ನಮ್ಮ ಜ್ಞಾನ ಮಾತ್ರ ಬೆಳೆದು ನಮ್ಮ ವರ್ತನೆಯಲ್ಲಿ ಕ್ರೂರದೃಷ್ಟಿ, ಸಮತೂಕಗಳ ಅಭಾವ ತೋರಿದಲ್ಲಿ ಏನೂ ಪ್ರಯೋಜನ ವಿಲ್ಲ. ಇಂದು ವಿಜ್ಞಾನದ ಪ್ರಗತಿಯ ಪ್ರಮಾಣಕ್ಕನುಗುಣವಾಗಿ ನೈತಿಕ ಮತ್ತು ಆಧ್ಯಾತ್ಮಿಕ ಬೆಳವಣಿಗೆಗೆ ಸಾಧನವಾದ ಚರಿತ್ರೆ, ಸಾಹಿತ್ಯ ಮತ್ತು ಲಲಿತಕಲೆಗಳಲ್ಲಿ

ಹೆಚ್ಚಿನ ಆಸಕ್ತಿ ವಹಿಸಬೇಕಾದುದು ಅತ್ಯಗತ್ಯ. ಕಲಾವ್ಯಾಸಂಗಗಳನ್ನು ಅಲ್ಲಗಳಿದು ವಿಜ್ಞಾ ನಶಾಸ್ತ್ರಗಳಿಗೆ ಹೆಚ್ಚು ಮಾನ್ಯತೆ ಕೊಟ್ಟಲ್ಲಿ ಅದರಿಂದಾಗುವ ನೈತಿಕ ಮತ್ತು ಮಾನಸಿಕ ಅವನತಿ ವಿಪತ್ಕಾರಿಯಾದುದು. ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಇಂದಿನ ವ್ಯಾಸಂಗ ವ್ಯವಸ್ಥೆಯಲ್ಲಿ ಜ್ಞಾನದ ಎರಡು ಕಣ್ಣು ಗಳಂತಿರುವ ವಿಜ್ಞಾನ ಮತ್ತು ಕಲೆಗಳ ಹೊಂದಿಕೆ ಮತ್ತು ಸಮತೂಕವಿರಬೇಕಾದುದು ಅಗತ್ಯ. ಎರಡರ ಸುಮಧುರ ಸಮ್ಮಿಳ ನವೇ ಸಾರ್ಥಕವೂ ಮತ್ತು ಆನಂದಮಯವೂ ಆದ ತುಂಬು ಜೀವನದೆಡೆಗೆ ಒಯ್ಯ ಬಲ್ಲದು.

ಆದರೆ ಇಂದು ನಾವು ಶಾಲಾಕಾಲೇಜುಗಳಲ್ಲಿ ಓದುತ್ತಿರುವ ಚರಿತ್ರೆಯ ಪಠ್ಯ ಪುಸ್ತಕಗಳಿಂದ ಮೇಲಿನ ಪ್ರಯೋಜನ ಲಭಿಸುತ್ತದೆಯೇ ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ಏಳುತ್ತದೆ. ಅವು ಕೇವಲ ರಾಜಕೀಯ ಘಟನೆಗಳಿಂದ ತುಂಬಿದ, ದೃಷ್ಟಿ ದೋಷದಿಂದ ಕೂಡಿದ ಪರಕೀಯ ವಿದ್ವಾಂಸರ ಮೂಲಗ್ರಂಥಗಳ ಅನುವಾದವೋ ಇಲ್ಲವೆ ಭಾಷಾಂತರಗಳಾ ಗಿಯೋ ಬೇಸರ ಹುಟ್ಟಿಸುವುದರಲ್ಲಿ ಆಶ್ಚರ್ಯವೇನಿಲ್ಲ. ಇಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೆ ಅವು ನಡೆದ ಸಂಗತಿಗಳ ಯಧಾರ್ಥ ವಿವರಣೆಗಳಲ್ಲ. ರಾಜಕೀಯ ದುರುದ್ದೇಶದಿಂದಲೋ ಸ್ವಾಭಿ ಮಾನದಿಂದಲೋ ಬರೆದುವಾದುದರಿಂದ ಅವುಗಳಿಂದ ಪ್ರಯೋಜನಕ್ಕಿಂತ ಕೆಡುಕೇ ಹೆಚ್ಚು. ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಲಿಯೋನಾರ್ಡ್ ಹಕ್ಸ್ ಲಿ (Leonerd Huxley) 'Hisory is the curse of modern Eductaion' ಎಂದಿದ್ದಾರೆ. ಇದರಲ್ಲಿ ಉತ್ಪ್ರೇಕ್ಷೆಯಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಸತ್ಯಾನ್ವೇಷಣೆಯನ್ನೇ ಆಧಾರವಾಗುಳ್ಳ ನಿಷ್ಪಕ್ಷವಾತ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಬರೆದ ಚರಿತ್ರೆ ಆತ್ಮೋನ್ನತಿಗಲ್ಲದೆ ರಾಷ್ಟ್ರಪ್ರಗತಿಗೂ ವಿಶ್ವಶಾಂತಿಗೂ ಸಾಧನವಾಗಬಲ್ಲದೆಂಬುದರಲ್ಲಿ ಯಾವ ಸಂದೇಹವೂ ಇರದು.

ಡಿ. ಎಸ್. ಅಚ್ಚು ತರಾವ್

## ಸಾನೆಟ್ ಅಥವಾ ಅಷ್ಟಷಟ್ಪದಿ

O

" ಅಷ್ಟಷಟ್ಪದಿಯಲ್ಲಿ ಉಯ್ಯಾಲೆಯಾಡುತಿದೆ, ಕೌತುಕದ ಬಗೆ" ಎಂದು ಬೇಂದ್ರಿಯವರು ' ಉಯ್ಯಾಲೆ ' ಯ ಮೊದಲ ಕವಿತೆಯಾದ ' ಅಷ್ಟಷಟ್ಟದಿ ' ಯನ್ನಾ ರಂಭಿಸಿದಾರೆ. ಈ ಅಷ್ಟಪಟ್ಪದಿಯೆನ್ನುವುದು ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಹೊಸೆದು. ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಪ್ರಭಾವದಿಂದ ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಸರ್ವೋದಯವಾದ ಕಾಲದಲ್ಲಿ, ಆಚಾರ್ಯ ಬಿ. ಎಂ. ಶ್ರೀಯವರ ಆಸಕ್ತಿ, ಪ್ರಭಾವ, ಪ್ರೇರೀಪಣೆಗಳ ಫಲವಾಗಿ, ಕನ್ನಡಕವಿತೆ ಹೊಸಹಾದಿ ತುಳಿಯಿತು. ಕನ್ನಡದ ವಾಹಿನಿಗೆ ನೂರೆಂಟು ಬಗೆಯಿನ್ನೂ ಇದೆ, ಇನ್ನೂ ಎಲ್ಲೆಂದರೆ ಅಲ್ಲಿ, ಹೇಗೆಂದರೆ ಹಾಗೆ, ಉಳಿದ ಸಾಹಿತ್ಯಗಳಂತೆಯೇ ಹಾರ ಬಲ್ಲ ಚೈತನ್ಯ ವಿದೆಯೆಂದು ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಮನವರಿಕೆಯಾಗಿ ಹೊಸಬಗೆಯ ಸಾಹಿತ್ಯ ಸೃಷ್ಟಿ ಭಾವಗೀತೆಯ ಪರಂಪರೆ ಹೊಸದಾಗಿ ಹುಟ್ಟಿಕೊಂಡಿತು. **ಯಾ**ರಂಭವಾಯಿತು ಹಿಂದೆ ಭಾವಗೀತೆ ಆ ಹೆಸರಿನಿಂದ, ಆ ವಿಶಿಷ್ಟರೂಪದಿಂದ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಪಂಪನ ಮಹಾ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿಯೇ ಆಗಲಿ, ಹಿಂದಿನ ಕವಿಗಳ ಚಂಪೂಕಾವ್ಯಗಳಲ್ಲಿಯೇ ಆಗಲಿ, ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಭಾವಗೀತೆಗಳ ಗುಣವುಳ್ಳ ಭಾಗಗಳು ಬರುತ್ತವೆ. ಆದೆನೆ ಅವು ಹಿರಿಯದೊಂದರ ಭಾಗವಾಗಿ ಬರುತ್ತವೆಯೇ ಹೊರತು ಭಾವಗೀತೆಯ ರೂಪದಲ್ಲಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಭಾವಗೀತೆಯ ಪರಂಪರೆಯಲ್ಲಿ ಹಲವಾರು ರೂಪಗಳು ಬಂದುವು. ಅಂತಹುದರಲ್ಲಿ ಅಷ್ಟಷಟ್ಪದಿಯೂ ಒಂದು.

ಈ ಅಷ್ಟಪಟ್ಪದಿಯೆನ್ನುವುದು ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಕಾವ್ಯದ ಸಾನೆಟ್ (Sonnet) ಎಂಬು ದರ ಕನ್ನಡರೂಪ. ಹದಿನಾಲ್ಕು ಸಾಲಿನ ಈ ಕವಿತೆಯಲ್ಲಿ ಮೊದಲಿನ ಎಂಟು ಸಾಲು (ಅಷ್ಟ) ಒಂದು ಭಾಗ, ಕೊನೆಯ ಆರುಸಾಲು (ಪಟ್ಟದಿ) ಒಂದು ಭಾಗವೆಂದು ಮೊದಲು ಅದರ ರೂಪರೇಖೆಗಳಲ್ಲಿ ನಿರ್ಣಯವಾಗಿತ್ತು. ಅಂತೆಯೇ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಅದನ್ನು ಕರಸಿಕೊಂಡವರು ಅದಕ್ಕೆ ಅಷ್ಟಪಟ್ಪದಿಯೆಂಬ ಹೆಸರನ್ನು ಕೊಟ್ಟುದು. ಆದರೆ ಈ ಎಂಟು, ಆ ಆರು ಸಾಲುಗಳ ವಿಭಜನೆ ಕೂಡ ಎಲ್ಲಾ ಸಾನೆಟ್ಪುಗಳಿಗೆ ಅನ್ವ ಯಿಸುವುದಿಲ್ಲವಾದುದರಿಂದ ಅಷ್ಟಪಟ್ಪದಿಯೆನ್ನುವ ಹೆಸರು ಅಷ್ಟಾಗಿ ಒಪ್ಪುವ ಹೆಸರಲ್ಲ, ಸರಿಯಾದುದಲ್ಲವೆಂದು ನನಗೆ ತೋರುತ್ತದೆ. ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಸಾನೆಟ್ ರೂಪವನ್ನು ವಿವರಿಸುವ, ಪ್ರತಿಬಿಂಬಿಸುವ ಹೆಸರಲ್ಲ, ಅದು.

ಸಾನೆಟ್ಟು ಎಂಬುದನ್ನು ಕೆಲವರು ಸುನೀತವೆಂದು ಕರೆದುದೂ ಉಂಟು. ಆದರೆ ಸಾನೆಟ್ ಎಂಬ ಹೆಸರನ್ನು ಸುನೀತವೆಂದು ಮಾರ್ಪಡಿಸಿ ತದ್ದವಿಸುವ ಅವಶ್ಯಕತೆ ಯೇನೂ ಕಾಣಬರುವುದಿಲ್ಲ. ವಿಜ್ಞಾನದ ಎಷ್ಟೋ ಪದಗಳನ್ನು ಹಾಗೆಯೇ ಉಳಿಸಿ ಕೊಂಡಂತೆ ಇದನ್ನೂ ಉಳಿಸಿಕೊಳ್ಳಬಹುದು. ಅದರಿಂದೇನೂ ಅಪಾಯವಿಲ್ಲ. ಅಲ್ಲದೆ ಈ ಸಾನೆಟ್ ಪದ ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್ ಪದವಲ್ಲ. ಈ ಸಾನೆಟ್ ರೂಪ ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿಗೆ ಬಂದಾಗ ಇಟಾಲಿಯನ್ನಿ ನಿಂದ ಈ ಹೆಸರಿನೊಂದಿಗೇ ಬಂದಿತು. ಆದ್ದ ರಿಂದ ಸಾನೆಟ್ ಎಂಬ ಹೆಸರನ್ನೇ ನಾವು ಬಳಸಲು ಯಾವ ಅಡ್ಡಿ ಯೂ ಇಲ್ಲ.

ಈ ಸಾನೆಟ್ ಎಂಬುದು ಇಟಲಿಯಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟಿಬೆಳಿದ ಗೀತರೂಪ. ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೆ ಈ ಸಾನೆಟ್ ರೂಪ ಬಂದುದು ೧೬ ನೆಯ ಶತಮಾನದ ಮೂರು ನಾಲ್ಕ ನೆಯ ಶತಕದಲ್ಲಿ. ಆದರೆ ಇಟಲಿಯಲ್ಲಿ ಇದಕ್ಕೆ ಮುನ್ನೂರು ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದೆಯೇ ಈ ಸಾನೆಟ್ಟಿಗೆ ಒಂದು ನಿಯತರೂಪ ಬಂದಿತ್ತು. ನಮಗೀಗ ತಿಳಿದಿರುವ ಹದಿನಾಲ್ಕು ಸಾಲುಗಳ ರೂಪವನ್ನು ಈ ಕವನ ಪ್ರಕಾರಕ್ಕೆ ಕೊಟ್ಟು, ಅದನ್ನು ನೆಲೆ ನಿಲ್ಲಿಸಿದ ಕವಿ, ಗಿತಾನ್ ದಿ ಆರೆಸ್ಸ್ಗೊ (Guittone di Arezzo) ಸುಮಾರು ೧೨೩೫ ರಲ್ಲಿ ಜನಿ ಸಿದವನು. ಈತ ಚತುರ್ದಶಪದಿಯನ್ನಾಗಿ ಇದನ್ನು ನಿರ್ವೇಶಿಸಿ, ಅದಕ್ಕೆ ತನ್ನದೇ ಬಂಧವಿದೆ, ರೂಪವಿದೆಯೆಂದು ತೋರಿಸಿಕೊಟ್ಟ. ಅಂದರೆ ಈ ವೇಳೆಗೆ ಈ ಸಾನೆಟ್ ಪರಂಪ**ೆ ಹಲವಾರು ಪ್ರಯೋಗಗಳಲ್ಲಿ ಬಂದಿತ್ತು.** ಒಂದೆರಡು ಶತಮಾನಗಳ ಕಾಲ ವಾದರೂ ಅದು ಪ್ರಯೋಗದಲ್ಲಿದ್ದು ಕೊನೆಗೆ ಖಚಿತವಾದ ಈ ಕಲಾತ್ಮಕ ರೂಪ ತಾಳಿರ ಬೇಕು. ದಕ್ಷಿಣ ಫ್ರಾನ್ಸ್ ಮತ್ತು ಉತ್ತರ ಇಟಲಿಯ ಜಾನಪದ ಪ್ರೇಮಗೀತಗಳೇ ಈ ರೂಪಕ್ಕೆ ಮೂಲ. ಈ ಪ್ರೇಮಗೀತಗಳು ಹಾಡಿಕೆಗಾಗಿ ಕ್ಷಣಾವೇಶದಲ್ಲಿ ಕೂಡಿ ಸಲ್ಪಡುತ್ತಿದ್ದುವು. ಸಹಜವಾಗಿಯೇ ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಸಂಗೀತಕ್ಕೆ ಹೆಚ್ಚು ಪ್ರಾಮುಖ್ಯತೆ ಇರುತ್ತಿತ್ತು. ಅಲ್ಲದೆ ಯಾವುದೋ ಸಮಯ ಸ್ಫೂರ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಬರೆದುದರಿಂದ ಕಾವೈ ಲಕ್ಷ್ಮಣ ಅಲ್ಪವಾಗಿರುತ್ತಿತ್ತು. ಪ್ರೇಯಸಿಯನ್ನು ಹೊಗಳುವಲ್ಲಿ ಅತಿರೇಕ, ಉಪ ಯೋಗಿಸುವ ಉಪಮೆಗಳು ಅತಿಹಿಂಜಿದವುಗಳೂ, ಅಸಾಮಾನ್ಯ, ಅಸಹಜವಾಗಿಯೂ ಇರುತ್ತಿದ್ದವು. ಈ ಪ್ರೇಮಗೀತೆಗಳು ಹರಡಿದಂತೆ ಇಟಲಿಯ ನಗರರಾಜ್ಯಗಳ ಕವಿ ಗಳ ಕಣ್ಣು ಇದರ ಮೇಲೆ ಬಿತ್ತು. ಹನ್ನೆ ರಡು ಹದಿಮೂರನೆಯ ಶತಮಾನದ ಸಾ**ಮಾ** ಜಿಕ, ರಾಜಕೀಯ ವಾತಾವರಣದಿಂದ ಗಂಭೀರವಾಗಿ, ವಿಚಾರಪರರಾಗಿದ್ದ ಇಟ ಲಿಯ ಕವಿಗಳು ತಮ್ಮ ವಿಚಾರಗಳ ಪ್ರಕಾಶನಕ್ಕೆ ಈ ಹದಿನಾಲ್ಕು ಸಾಲು ಒಳ್ಳೆಯ ಸಾಧನವೆಂದು ಅರಿತರು. ಅವರ ಪ್ರೇಮಗೀತಗಳು ಗಾಂಭೀರ್ಯದಲ್ಲಿ, ಆಳದಲ್ಲಿ ಹಿಂದಿನವುಗಳಿಗಿಂತ ಹೆಚ್ಚು ತುಂಬಿಕೊಂಡಿದ್ದವು. ಅತಿರೇಕವೂ ಅಸಹಜತೆಯೂ ಇವರ ಈ ಕಾವ್ಯದಿಂದ ಹೊರತ್ಕಾಯಿತು. "ಸಹಜತೆ, ಗಹನ ವಿಚಾರಗಳು ಕೂಡಿ ಕೊಂಡು ಬಂದು ಈ ಕಾವ್ಯ ಮೈದುಂಬಿಕೊಂಡಿತು. ಇದು ದಿನಗಳೆದಂತೆ ಬೆಳೆದು ಆರೆಸ್ಸೊವಿನ ಕೈಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ತೀಕ್ಷ್ಣವಾದ, ಮೊನೆಯಾದ ಸಾಧನವಾಯಿತು. ಸ್ತ್ರಷ್ಟ್ರ ರೂಪರೇಖೆಗಳನ್ನು ಪಡೆಯಿತು.

ಆದರೆ ಈ ಸಾನೆಟ್ ರೂಪವನ್ನು ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ನಿಲ್ಲಿಸಿದ ಶ್ರೀಯಸ್ಸು ಫ್ಲಾರೆನ್ಸ್ ನಗರದ ಅಲಿಘೀರಿ ದಾಂತೆಯದು. (Dante Alighieri) ೧೨೬೫ ರಲ್ಲಿ ಜನಿಸಿದ ಈ ಕವಿಯ ಶ್ರೇಷ್ಠ ಕೃತಿ 'ಡಿವೈನ್ ಕಾಮಿಡಿ ' (Divine Comedy) ಎಂಬ ಮಹಾ

ಕಾವ್ಯ. ಆದರೆ ಆತನ ಹೊಸಬಾಳು, (Vita Nuova) ಅಷ್ಟೇ ಪ್ರಮುಖ ಕೃತಿ. ಈ ಎರಡು ಕೃತಿಗಳಿಗೂ ಸ್ಫೂರ್ತಿಯಾದವಳು ಬಿಯಾಟ್ರೀಸ್ (Beatrice). ಇದೊಂದು ವಿಚಿತ್ರ ಪ್ರೇಮ. ೧೨೬೪ ರಲ್ಲಿ ಎಂದರೆ ದಾಂತೆ ಒಂಭತ್ತು ವರ್ಷದವ ನಾಗಿದ್ದಾಗ, ಎಂಟು ವರ್ಷದ ಬಿಯಾಟ್ರೀಸಳನ್ನು ಅವಳ ತಂದೆಯ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಕಂಡ. ಆ ಚಿಲುವೆಯ ಸೌಂದರ್ಯದಲ್ಲಿ ಆತನ ಮನಸ್ಸು ಪಟ್ಟ ತೀವ್ರಾನಂದದಿಂದ, ಅವನಲ್ಲಿ ಹುದುಗಿದ್ದ ಪ್ರತಿಭೆ ಅರಳಿತು; ಆಕೆಯನ್ನು ದಾಂತೆ ಬಹಳಸಾರಿ ಕಾಣದಿದ್ದರೂ ಆಕೆ ಅವನ ಹೃದಯದಲ್ಲಿ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ನೆಲೆಯೂರಿ ನಿಂತಳು. ಆಕೆ ಕೊನೆಗೆ ಬೇರೊಬ್ಬ ನನ್ನು ಮದುವೆಯಾದಳು-೧೨೯೦ ರಲ್ಲಿ ತೀರಿಕೊಂಡಳು. ೧೨೯೨ ರಲ್ಲಿ ಎಂದಗೆ ಆಕೆ ತೀರಿಕೊಂಡ ಎರಡು ವರ್ಷದಲ್ಲಿ ದಾಂತೆ ತನ್ನ ಪ್ರೇಮದ ಪ್ರತೀಕವಾಗಿ ಗದ್ಯ ಪದ್ಯ ಮಿಶ್ರಿತವಾದ ಕೃತಿ 'ಹೊಸಬಾಳು ' ವನ್ನು ಬರೆದು ಮುಗಿಸಿದ್ದ. ಬಿಯಾಟ್ರೀಸಳಲ್ಲಿ ಅವರಿಗಿದ್ದ ಪ್ರೇಮ, ಆಕೆ ಸಾವಿನ ನಂತರ ಅವರಿಗೆ ಸ್ಫೂರ್ತಿಯಾಗಿ ದರ್ಶನ ಕೊಡುತ್ತಿ ದ್ದು ದೇ ಈ ಕೃತಿಯ ವಸ್ತು. ಈ ಕೃತಿಯ ಬಹುಭಾಗ ಸಾನೆಟ್ ರೂಪದ ಕವನ. ದಾಂತೆಯ ಕೃತಿಯಿಂದ ಸಾನೆಟ್ ರೂಪ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ನಿಂತಿತು. ಮುಂದಿನ ಪೀಳಿಗೆ ಗಳಿಗೆ ದತ್ತವಾಗಿ ಬಂತು. ದಾಂತೆಯ ಈ ಕೃತಿಯ ಬಹಳ ಸುಂದರವಾದ ಅನು ವಾದವನ್ನು ೧೯ ನೆಯ ಶತಮಾನದ ಅಂತ್ಯದಲ್ಲಿ ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಕವಿ ದಾಂತೆಗ್ರೇಬಿಯಲ್ ರೊಸೆಟ್ಟ 'The New Life' (ಹೊಸಬಾಳು) ಎಂಬ ಹೆಸರಿನಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಾಶ ಪಡಿಸಿದ. ಈ ಸಾನೆಟ್ ಪರಂಪರೆಯಿಂದ ನಮಗೆ ದಾಂತೆಯ ಮನಸ್ಸಿನ ಚಿತ್ರಣ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಸಿಗುತ್ತದೆ. ದಾಂತೆಗಿಂತ ಮೊದಲು ಸಾನೆಟ್ ಗಳನ್ನು ಬರೆದ ವೆರ್ನಾಕ್ಸಿಯಾ (Lodovico Della Vernaceia) ಗಿದೊ ಗ್ವಿನಿಸೆಲ್ಲಿ (Guido Guinicelli) ಜಕೊನ್ರೇ ಡ ಲೆಂಟೀನೊ (Jacopo Da Lentino) ಮುಂತಾದ ಕವಿಗಳ ಕೃತಿ ಗಳಲ್ಲಿಲ್ಲದ ಸೂಕ್ಷ್ಮ್ಮತೆ, ನವಿರು, ನಯ, ಭಾವಗಳನ್ನು ಪೂರ್ಣವಾಗಿ, ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಹೇಳುವ ಕೌಶಲ್ಯ ಇವು ದಾಂತೆಯ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಲ್ಲಿವೆ. ಸಾಣೆ ಹಿಡಿದು ಸಿದ್ಧಗೊಳಿಸಿ ದಂತಿವೆ ದಾಂತೆಯ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳು.

ದಾಂತೆಯ ಅನಂತರದ ದೊಡ್ಡ ಹೆಸರು ಫ್ರಾನ್ಸೆಸ್ಕೊ ಪೆಟ್ರಾರ್ಕ್. (Francesco Petrarch.) ಈತ ೧೩೦೪ ರಲ್ಲಿ ಫ್ಲಾರೆನ್ಸ್ ನಲ್ಲಿ ಜನಿಸಿದ. ರಾಜಕಾರಣದಿಂದ ದೇಶಭ್ರಷ್ಟನಾಗಿದ್ದ ಈತನ ತಂದೆಯೊಂದಿಗೆ ದಕ್ಷಿಣ ಫ್ರಾನ್ಸ್ ನಲ್ಲಿ ಉಳಿದುಕೊಂಡ. ಅಲ್ಲಿಯೇ ಆತ ತನ್ನ ಪ್ರೇಯಸಿಯನ್ನು ಕಂಡುದು. ಆಕೆ ಯಾರೆಂಬುದು ತಿಳಿಯದು. ಆದರೆ ಪೆಟ್ರಾರ್ಕ್ ಆಕೆಗೆ ಕೊಟ್ಟ ಹೆಸರು ಲಾರ (Laura) ಚಿರಸ್ಥಾಯಿಯಾಗಿ ಉಳಿದಿದೆ. ಆಕೆ ೧೩೪೭ ರಲ್ಲಿ ತೀರಿಕೊಂಡಳು. ಪೆಟ್ರಾರ್ಕ್ ಆಕೆಯ ಬಗ್ಗೆ ಬರೆದ ಕೃತಿಗಳು " ಬದುಕಿದಾಗಿನ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳು," " ಲಾರಳ ಸಾವಿನ ನಂತರದ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳು." ಆಕೆಯಲ್ಲಿ ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನಿಗೆ ಪ್ರೇಮವಿತ್ತು. ಆದರೆ ಆಕೆ ಅವನಿಗೆ ದಕ್ಕಲಿಲ್ಲ. ದಾಂತೆಯ ಪ್ರೇಮದಂತೆ ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನಿಗೆ ಪ್ರೇಮವಿತ್ತು. ಆದರೆ ಆಕೆ ಅವನಿಗೆ ದಕ್ಕಲಿಲ್ಲ. ದಾಂತೆಯ ಪ್ರೇಮದಂತೆ ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನಿಗೆ ಪ್ರೇಮವಿತ್ತು. ದಾಂತೆಗೆ ಬಿಯಾಟ್ರೇಸ್ ದೈವಿಕ

ಪ್ರೇಮಕ್ಕೊಂದು ಸ್ಫೂರ್ತಿಯಾಗಿದ್ದಳು, ಬಾಳಿಗೊಂದು ನಂಬಿಕೆಯಾಗಿದ್ದಳು. ಆದರೆ ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನಿಗೆ ಲಾರ ಹಾಗೆ ಸ್ಫೂರ್ತಿಯಾಗಲಿಲ್ಲ. ಅವನದು ಲೌಕಿಕ ಪ್ರೇಮ. ಬಯಕೆ, ಆಸೆ, ವಿರಹ, ಹಿಗ್ಗು, ಕಾಮದ ವಾಸನೆ, ಚಂಚಲತೆಗಳೆಲ್ಲ ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ ಕವಿತೆಯಲ್ಲಿ ಒಡಮೂಡಿವೆ. ಪೆಟ್ರಾರ್ಕ್ ಮಠದಲ್ಲಿ ಪಾದ್ರಿ, ಲಾರ ಮದುವೆಯಾದ ಗೃಹಿಣಿ. ಇದರಿಂದ ಅವರ ಸಂಬಂಧ ಎಂದಿಗೂ ಕುದುರುವಂತಿರಲಿಲ್ಲ. ಹೀಗಾಗಿ ಮನುಷ್ಟ್ರನಿಗೆ ಸಹಜವಾದ ಪ್ರೀತಿ, ಹೆಣ್ಣಿನ ಹಂಬಲ, ಪಡೆಯಲಾರದುದರ ದುಃಖ, ತನ್ನ ದೌರ್ಬಲ್ಯಕ್ಕಾಗಿ ತನ್ನನ್ನೇ ಹೀಯಾಳಿಸಿಕೊಳ್ಳುವ ರೊಚ್ಚು, ಮುಂತಾದ ಭಾವನೆ ಗಳಲ್ಲಿ ವೆಟ್ರಾರ್ಕನ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರತೀಕಗೊಂಡಿವೆ. ಈ ಭಾವಗಳು ಎಲ್ಲರ ಹೈದಯದಲ್ಲಿಯೂ ಪ್ರತಿಧ್ವನಿಗೊಳ್ಳುವಂತಹ ಸಹಜಭಾವಗಳು. ಆಕೆಯ ಸಾವಿನ ನಂತರ ಕೂಡ ಈ ರೀತಿಯ<sup>®</sup> ಭಾವ ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಇಣುಕುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಸಾ**ವಿನ** ನಂತರ ಬರೆದ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದು ದೈವಿಕ ಭಾವನೆ ಕಾಣಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಆಕೆ ಒಬ್ಬ ದೇವತೆಯೆನ್ನುವ ಭಾವನೆ ತಲೆದೋರುತ್ತದೆ. ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಸಿ ಕೊಂಡ ಭಾವನೆಗಳು, ವಿಚಾರಗಳು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಎಲ್ಲ ಜನರಿಗೂ ಸಹಜವಾ ಗಿಯೇ ಬರುವ ಭಾವನೆಗಳು. ಅಲ್ಲದೆ ದಾಂತೆಯಾದ ಮೇಲೆ ಇಟಾಲಿರ್ಯ ಭಾಷೆ ಬಹುಬೇಗನೆ ಬೆಳೆದಿತ್ತು. ತನ್ನ ಗೀತ ಪ್ರತಿಭೆಯನ್ನು ಪೆಟ್ರಾರ್ಕ್ ಬಹಳ ಕಲಾತ್ಮಕ ವಾಗಿ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಲ್ಲಿ ಹರಿಯಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಇದರಿಂದ ದಾಂತೆಗಿಂತಲೂ ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ ಪ್ರಭಾವ ಮುಂದಿನ ಕವಿಗಳ ಮೇಲೆ ಹೆಚ್ಚಾಯಿತೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ೧೩೭೪ ರಲ್ಲಿ ತೀರಿಕೊಂಡ ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ ಪ್ರಭಾವ ಎಷ್ಟು ತೀವ್ರವಾಗಿ, ಆಳವಾಗಿತ್ತಿಂದರೆ, ಈತ ಸತ್ತ ಹತ್ತುವರ್ಷದೊಳಗಾಗಿಯೇ ೧೩೮೪ ರಲ್ಲಿ ಛಾಸರ್ ಎಂಬ ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಕವಿ ತನ್ನ ಟ್ರಾಯಿಲಸ್ ಮತ್ತು ಕ್ರೆಸಿಡೆ (Troilus and Criseyde. Book I 400-420) ಯಲ್ಲಿ ಈತನ ಒಂದು ಸಾನೆಟ್ಟನ್ನು ೨೧ ಸಾಲಿನ ಗೀತವನ್ನಾಗಿ ಅನುವಾದಿಸಿ ಸೇರಿ ಸಿದ್ದ. ಯೂರೋಪಿನ ಎಲ್ಲ ಸಾನೆಟ್ ಸಾಹಿತ್ಯವೂ ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ ಪ್ರಭಾವದಿಂದಲೇ ಬೆಳೆದುದೆಂದು ಧಾರಾಳವಾಗಿ ಹೇಳಬಹುದು. ಇಂಗ್ಲೆಂಡಿನ ವಿದ್ವಾಂಸರು, ಕವಿಗಳು ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳನ್ನು ಮೂಲದಲ್ಲಿಯೇ ಓದಿರಬೇಕು. ಅದರ ಮೊದಲ ಅನು ವಾದ ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿನಲ್ಲಿ ಬಂದುದು ೧೬ ನೆಯ ಶತಮಾನದ ಆದಿಭಾಗದಲ್ಲಿ.

೧೫೫೭ ರಲ್ಲಿ ಇಂಗ್ಲೆಂಡಿನಲ್ಲಿ ರಿಚರ್ಡ್ ಟೋಟಲ್ (Richard Tottel) ಎಂಬಾತ ಹಲವಾರು ಕವಿಗಳ ಪದ್ಯಗಳನ್ನು ಸಂವಾದಿಸಿ ಹಾಡುಗಳು ಮತ್ತು ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳು (Songes and Sonnettes) ಎಂಬ ಹೆಸರಿನಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಟಿಸಿದ. ಈ ಪುಸ್ತಕದಲ್ಲಿ ಹಲವಾರು ಅಜ್ಞಾತ ಕವಿಗಳ ಹಾಡುಗಳ ಜತೆಗೆ ಇಂಗ್ಲೆಂಡಿನಲ್ಲಿ ಸಾನೆಟ್ ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸಿದ, ಇಟಲಿಯ ಸಾಹಿತ್ಯದಿಂದ ಇಂಗ್ಲೆಂಡಿಗೆ ಸಾನೆಟ್ ರೂಪವನ್ನು ಮನೆಯೊಪ್ಪಿಸಿ ತಂದ ಇಬ್ಬರು ಹಿರಿಯ ಬರಹಗಾರರು–ವೈಯಟ್ ಮತ್ತು ಸರ್ತ್ರಿ ಇವರ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳೂ ಮೊದಲಬಾರಿಗೆ ಪ್ರಕಟವಾದುವು. ಟೋಟಿಲನ

ಪುಸ್ತಕ ಬರುವ ವೇಳೆಗೆ ವೈಯಟ್ ಸತ್ತು ೧೫ ವರ್ಷವಾಗಿತ್ತು. ಸರ್ರೆ ತೀರಿಕೊಂಡಾ ಗಲೇ ೧೦ ವರ್ಷವಾಗಿತ್ತು. ಇವರಿಬ್ಬರೂ ರಾಜಕೀಯದಲ್ಲಿ ಸೇರಿದ್ದವರು. ಸರ್ ಥಾಮಸ್ ವೈಯಟ್ (Sir Thomas Wyatt) ತನ್ನ ೨೩ ನೆಯ ವರ್ಷದಲ್ಲಿ (೧೫೨೬ ರಲ್ಲಿ) ಫ್ರಾನ್ಸಿಗೂ, ೧೫೨೭ ರಲ್ಲಿ, ಎಂದರೆ ಮಾರನೆಯ ವರ್ಷವೇ ರೋಮಿನಲ್ಲಿ ಪೋಪಿನ ಸಭೆಗೂ ರಾಜಪ್ರತಿನಿಧಿಯಾಗಿ ಹೋಗಿದ್ದ. ಅನಂತರ ಇಟಲಿಯನ್ನೆ ಲ್ಲಾ ಸುತ್ತಾಡಿದ. ೧೫೩೩ ರತನಕ ಮತ್ತೆ ಫ್ರಾನ್ಸಿನಲ್ಲಿ ರಾಯಭಾರಿಯ ಕೆಲಸದಲ್ಲಿ ನಿರತ ನಾಗಿದ್ದ. ಈತನ ಮೇಲೆ ಇಟಲಿ ಮತ್ತು ಫ್ರಾನ್ಸಿನಲ್ಲಿ ರಾಯಭಾರಿಯ ಕೆಲಸದಲ್ಲಿ ನಿರತ ನಾಗಿದ್ದ. ಈತನ ಮೇಲೆ ಇಟಲಿ ಮತ್ತು ಫ್ರಾನ್ಸಿನ ಕವಿಗಳ ಪ್ರಭಾವ ಪ್ರಬಲವಾಗಿಯೇ ಇತ್ತು. ಫ್ರೆಂಚ್ ಕವಿ ಮೆಲ್ಲನ್ ದ ಸೇಂತ್-ಗೆಲಾಯ್ (Mellin de Saint-Gelais) ಈತನಿಗೆ ಕಾವ್ಯ ಪ್ರಚೋದಕನಾದವನು. ಎಂಟನೆಯ ಹೆನ್ರಿಯ ಆಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿ ವೈಯಟ್ ಒಬ್ಬ ಪ್ರಮುಖ ವ್ಯಕ್ತಿಯಾಗಿದ್ದ. ಹೆನ್ರಿಯ ಒಲವು ದ್ವೇಷಗಳಿಗನುಗುಣ ವಾಗಿ ವೈಯಟ್ಟನಿಗೂ ಎರು ಬೀಳುಗಳಾಯಿತು. ಸೆರೆಮನೆಯಲ್ಲಿ ಕೊಂಚಕಾಲ, ಅನಂತರ ಸ್ಪೇನಿನಲ್ಲಿ ರಾಯಭಾರಿ ಪದವಿ, ಮತ್ತೆ ಸೆರೆಮನೆ, ಹೀಗಿತ್ತು ಈತನ ಜೀವನ. ಈತ ತನ್ನ ೩೯ ನೆಯ ವರ್ಷದಲ್ಲಿಯೇ ತೀರಿಕೊಂಡ, ೧೫೪೨ ರಲ್ಲಿ—ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್ ಸಾಹಿ ತ್ಯಕ್ಕೆ ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ ಸಾನೆಟ್ಟ್ರಗಳನ್ನು ತಂದ ಕೀರ್ತಿ ವೈಯಟ್ಟನದು.

ವೈಯಟ್ಟನ ಸಮಕಾಲೀನನೇ ಸರ್ರೆ. ಹೋವರ್ಡ್, ಅರ್ಲ್ ಅಫ್ ಸರ್ರೆ (Howard, Earl of Surrey) ೧೫೧೭ ರಿಂದ ೧೫೪೭ ರವರೆಗೆ ಬದುಕಿದ್ದ ಕವಿ. ಈತನೂ ವೈಯಟ್ಟನಂತೆಯೇ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳನ್ನು ಬರೆದ. ಹೆನ್ರಿಯ ಆಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿದ್ದ ಸರ್ರೆಗೂ ಏರು ಬೀಳುಗಳಿದ್ದುವು. ವೈಯಟ್ಟನಂತೆಯೇ ಸೆರೆಮನೆಯಲ್ಲಿ ಕೆಲವು ದಿನ, ಅನಂತರ ಅರಮನೆಯ ಊಳಿಗ ಕೆಲವು ದಿನ ಈತನಿಗೂ ಲಭಿಸಿತು. ಸಾನೆಟ್ ಬರೆಯುವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಈತ ವೈಯಟ್ಟನ ಶಿಷ್ಯ. ಆದರೆ ಕಲೆಯಲ್ಲಿ ಈತ ತನ್ನ ಗುರುವನ್ನು ಮಿಾರಿಸಿದ. ವೈಯಟ್ಟಿನ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಿಗಿಂತ ಸರ್ರೆಯ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಲ್ಲಿ ನಯವಿದೆ. ಸಂಸ್ಕಾರವೂ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಈತನ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ದುಃಖ, ಕರುಣೆಗಳೇ ಪ್ರಧಾನ. ಇವನ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಲ್ಲಿ ವ್ಯಕ್ತಿಯ ಪ್ರೇಮದ ಜತೆಗೆ ನಿಸರ್ಗದ ಜಿಲುವು ಹಾಸುಹೊಕ್ಕಾಗಿ ಬಂದು ಮೆರುಗುಕೊಡುತ್ತದೆ. ವೈಯಟ್ ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ ಸಾನೆಟ್ ರೂಪವನ್ನು ಇಂಗ್ಲಿ ಸಿಗೆ ತಂದುಕೊಟ್ಟ. ಸರ್ರೆ ಅದನ್ನು ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್ ಕಾವ್ಯ ಪ್ರತಿಭೆಗೆ ಅಳವಡಿಸಿ ರೂಪಾಂತರಿಸಿದ. ಇವರಿಬ್ಬರೂ ಒಂದೊಂದು ಪದ್ಧತಿಯ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಿಗೆ ಮೂಲಪುರುಷರಾದರು.

2

ವೈಯಟ್ ಮತ್ತು ಸರ್ರೆ ಇವರಿಬ್ಬರೂ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಪದ್ಧತಿಯಲ್ಲಿ ಸಾನೆಟ್ಟು ಗಳನ್ನು ಬರೆದರು. ವೈಯಟ್ ಮೊದಲಿಂದ ಕೊನೆಯತನಕ ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನನ್ನೇ ಅನುಸರಿಸಿದುದರಿಂದ ಆತನ ಪದ್ಧತಿ ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ್ ಸಾನೆಟ್ ಎಂದು ಹೆಸರಾಗಿದೆ. ಸರ್ರೆ ಮಾತ್ರ ಅದನ್ನು ಮಾರ್ಪಡಿಸಿಕೊಂಡ. ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ್ ರೂಪದ ಗಡಸುತನ,

ಅತಿಬಿಗಿಯನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್ ಭಾಷೆಗೆ ಅನುಗುಣವಾದ ಹೊಸದೊಂದು ಪದ್ಧತಿ ಯನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸಿದ. ಈ ಸರ್ರಿಯ ಪದ್ಧತಿಯನ್ನನುಸರಿಸಿ ತನ್ನ ಅಮೋಘ ಸಾನೆಟ್ಟು ಗಳನ್ನು ಬರೆದವನು ಮಹಾಕವಿ ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರ್. ಅಂತೆಯೇ ಸರ್ರೆ ಸೃಜಿಸಿದ ಈ ರೂಪಕ್ಕೆ ಷೇಕ್ಸ್ ಪೀರಿಯನ್ ಸಾನೆಟ್ (Shakespearian Sonnet)ರೂಪ ವೆಂದು ಹೆಸರಾಗಿದೆ. ವೈಯಟ್ಟನದು ಆತನನುಸರಿಸಿದ ಗುರುವಿನ ಹೆಸರಿನಲ್ಲಿ ಪ್ರಸಿದ್ಧಿ ಯಾಯಿತು (Petrarchan). ಸರ್ರೆಯದು ಆತನನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿದ ಶಿಷ್ಯ ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರನ ಹೆಸರಿನಿಂದ ಪ್ರಸಿದ್ಧಿ ಯಾಯಿತು. ಈ ಎರಡು ಪದ್ಧತಿಗಳನ್ನು ವಿವೇ ಚಿಸಬೇಕಾದರೆ, ಅವುಗಳಿಗೆ ಇರುವ ಮುಖ್ಯ ವ್ಯತ್ಯಾಸಗಳನ್ನು ತಿಳಿಯುವುದು ಅವಶ್ಯಕ.

ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿನ ವಸ್ತ್ರು ಯಾವುದೋ ಒಂದು ಅನುಭವ, ಕತೆ ಅಥವಾ ವಿಚಾರ-ಇದು ಭಾವನಾಪೂರ್ಣವಾಗಿ, ಭಾವಾಂಶದಿಂದ ಪರಿವೃತವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಈ ಭಾವಾಂಶ, ಕಾವ್ಯದೊಳಗಿನ ಉದ್ವೇಗ ನಮಗೆ ಅದರ ಛಂದಸ್ಸಿ ನಿಂದಲೂ ಕಾಣಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಅದರ ವಿಚಾರಶೀಲತೆ ಅದರಲ್ಲಿ ಬರುವ ಪದಗಳಿಂದ ಕಾಣಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಈ ಪದಗಳಿಗೂ ಛಂದಸ್ಸಿಗೂ ಒಂದು ನಿಕಟವಾದ, ನೇರವಾದ ಸಂಬಂಧವಿದೆ. ಪದಗಳಲ್ಲಿ ಬರುವ ನಾದ (Sound)ಗಳಿಂದಲೂ ಛಂದಸ್ಸಿನ ಕೆಲಸವಾದ ಭಾವ ಪ್ರಕಾಶನಕ್ಕೆ ಸಹಾಯವೊದಗುತ್ತದೆ. ಕಾವ್ಯಕ್ಕೂ ಛಂದಸ್ಸಿಗೂ ಮೊದಲಿನಿಂದಲೂ ಗಂಟರುವುದು ಇದರಿಂದಲೇ. ಭಾವಾವೇಶ ಬಂದಾಗ ಆಡುವ ಮಾತಿಗೆ ಒಂದು ರೀತಿಯ ಲಯಬದ್ಧತೆ(Rhythm) ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಅತಿದುಃಖ, ಉದ್ವಿಗ್ನತೆ ಅಥವಾ ಸಂತೋಷವಾದಾಗ ಮೈ ಕುಲಕು, ನಡೆ, ಅಂಗಾಂಗ ವಿನ್ಯಾಸಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದು ಕ್ರಮಬದ್ಧತೆ ಬಂದು ಬಿಡುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನು ನಾವು ಲಯ (Rhythm) ವೆಂದು ಕರೆಯ ಬಹುದು. ಶ್ರೀ ತೀ. ನಂ. ಶ್ರೀಕಂಠಯ್ಯನವರು ಹೇಳಿರುವಂತೆ "ನಿಯತವಾದ ಕಾಲದ ಅಂತರದಲ್ಲಿ ತಾಳಗಳು ಆವರ್ತನೆಯಾಗುವುದಕ್ಕೆ ' ಲಯ ' ಎಂದು ಹೆಸರು. 'ಲಯ'ದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಇನ್ನಷ್ಟು ಹಿಗ್ಗಲಿಸಿ, ಸದೃಶಕ್ರಿಯೆಗಳ ಪರಂಪರೆಯಲ್ಲಿ ನಿಯಮಬದ್ಧತೆ ಗೋಚರವಾದಾಗಲ್ಲಿ ಅದು ನಿಷ್ಪನ್ನವಾಗುವುದೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ನೋಡಿದರೆ, ಮಾನವನ ಒಟ್ಟು ಜೀವನಕ್ಕೇ ಲಯವು ಮೂಲ ಸೂತ್ರ " (' ಸಂಭಾವನೆ 'ಯಲ್ಲಿ ಹೊಸ ಛಂದಸ್ಸಿನ ಲಯಗಳು-ಲೇಖನ; ವುಟ. arr) ಈ ಕ್ರಮಬದ್ಧತಾಳ ಕಾವ್ಯಕ್ಕೆ ಇದ್ದೇ ತೀರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಕಾವ್ಯಕ್ಕೆ ಲಯವೇ ಆಧಾರವೆಂದು ಬೇಕಾದರೂ ಹೇಳಬಹುದು. ಎಷ್ಟೋ ಬಾರಿ ಈ ಲಯ ದಿಂದ—ಸೈನ್ಯದಲ್ಲಿ ತುತೂರಿ ತಮಟಿ, ಕೊಂಬು ಕಹಳೆ–ನಗಾರಿಗಳಿಂದ ಉತ್ತ್ರೀಜಿಸುವ ರೋಷ, ಕೆಚ್ಚಿನಂತೆ— ಭಾವಾವೇಶ ಕೂಡ ಪ್ರಚೋದಿಸಬಹುದೆಂದಮೇಲೆ ಲಯದ ಪ್ರಾಮುಖ್ಯತೆ ಎಸ್ಟೆಂದು ನಾವು ತಿಳಿಯಬಹುದು.

ವೈಯಟ್ ಮತ್ತು ಸರ್ರಿ ಸಾನೆಟ್ಟನಲ್ಲಿ ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡುದು ಹತ್ತು ಉಚ್ಚಾರಾಂಶಗಳನ್ನುಳ್ಳ (Syllable) ಅಯಾಂಬಿಕ್ ಛಂದಸ್ಸನ್ನು. ಪೆಟ್ರಾರ್ಕ್ ಮತ್ತು ದಾಂತೆ ಇವರು ಬರೆದ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಲ್ಲಿ ಹನ್ನೊಂದು ಉಚ್ಚಾರಾಂಶಗಳರುತ್ತಿದ್ದುವು. ಆದರೆ ಇದು ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಕಾವ್ಯ ಪ್ರತಿಭೆಗೆ ಸರಿಹೋಗದೆಂದು ಮನಗಂಡ ವೈಯಟ್ ಹತ್ತು ಉಚ್ಚಾರಾಂಶದ ಪಾದಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿದ. ವೈಯಟ್ ಪೆಟ್ರಾರ್ಕಿನಿಂದ ಬರಿಯ ಸಾನೆಟ್ ರೂಪವನ್ನಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೆ, ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳ ವಸ್ತುಗಳನ್ನು ಎರವಲು ತಂದು ಬರೆದುದರಿಂದ ಅವನ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳು ಜೀವ ತುಂಬಿಕೊಂಡಂತೆ ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲ. ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಅಷ್ಟೇನೂ ಸಾರವಿಲ್ಲದೆ ಹೋಗಲು ಕಾರಣ ಈ ಎರವಲು ಭಾವಗಳು. ಆದರೂ ವೈಯಟ್ ಒಂದೆರಡು ಸುಮಾರಾದ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳನ್ನು ಬರೆದಿದಾನೆ. ಅಲ್ಲದೆ ಈತ ಹೊಸ ರೂಪವನ್ನು ಇಂಗ್ಲಿ ಸಿಗೆ ತಂದ ಕೀರ್ತಿ ಪಡೆದಿದಾನೆ.

ಈ ಹತ್ತು ಉಚ್ಚಾರಾಂಶಗಳ ಹದಿನಾಲ್ಕು ಸಾಲಿನ ಕವಿತೆಯೇ ಸಾನೆಟ್. ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನಲ್ಲಿ ಇದರಲ್ಲಿ ಎರಡು ಭಾಗಗಳಿರುತ್ತಿದ್ದುವು. ಮೊದಲನೆಯ ಎಂಟು ಒಂದು ಚರಣ (Stanza), ಎರಡನೆಯ ಆರು ಇನ್ನೊಂದು ಚರಣವಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ದೊಡ್ಡದೊಂದು ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಈ ಚರಣಗಳು ಬರುವುದು, ಒಂದು ಭಾವಾಂಶ ಆ ಭಾಗ ದಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗಿದೆ; ಅದಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟು ಕೂಡಿಕೊಂಡರೂ ಕೊಂಚ ಭಿನ್ನವಾದ, ರೂಪ ಬೇರೆಯಾದ ಭಾವಾಂಶ ಹಿಂದಿನ ಅಥವಾ ಮುಂದಿನ ಚರಣದಲ್ಲಿದೆ ಎಂದು ಸೂಚಿಸಲು. ಅಂದರೆ ಪ್ರತಿ ಚರಣವೂ [Stanza] ಕಾವ್ಯದ ಒಂದು ಭಾಗ, ಅದರಲ್ಲಿ ಒಂದು ಭಾವವೋ, ವಿಚಾರಾಂಶವೋ ಅಡಕವಾಗಿದೆ. ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ ಸಾನೆಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ, ದಾಂತೆಯ ಸಾನೆಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಈ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಎರಡು ಚರಣಗಳಿವೆಯೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ಮೊದಲ ಎಂಟು ಸಾಲು ಅಷ್ಟಪದಿ [octave], ಅನಂತರ ಬರುವ ಆರು ಸಾಲು [Sestet] ಪಟ್ಟದಿ. [ನಮ್ಮ ಪಟ್ಟದಿಗೂ ಇದಕ್ಕೂ ಯಾನ ಸಂಬಂಧವೂ ಇಲ್ಲ]. ಆದರೆ ಈ ಹದಿನಾಲ್ಕು ಸಾಲುಗಳೆಲ್ಲವೂ ಸೇರಿ ಒಂದೇ ಕವಿತೆಯಾಗಿ, ಒಂದೇ ವಿಚಾರವನ್ನು, ಒಂದೇ ಚಿಂತನವನ್ನು, ಒಂದೇ ಭಾವವನ್ನು ಒಳಗೊಂಡಿರಬೇಕು. ಅವುಗಳ ಮೂಡಿಕೆ ಒಂದೇ ಆಗಿರಬೇಕೆಂಬ ನಿಯಮವೂ ಇತ್ತು.

ಈ ಮೊದಲನೆಯ ಎಂಟು ಸಾಲಿಗೂ ಕೊನೆಯ ಆರು ಸಾಲಿಗೂ ನಡುವೆ ಕೊಂಚ ಬಿಡುವು [Pause] ಇದೆ. ಆದರೆ ವಿಚಾರ ಧಾರೆಯಲ್ಲಿ ನಿಕಟವಾದ ಸಂಬಂಧವಿದೆ. ಒಂದು ಉದಾಹರಣೆಯನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡರೆ ಈ ಮಾತು ವಿಶದವಾಗುತ್ತದೆ. ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಲ್ಲಾ ಅತ್ಯಂತ ಅಮೋಘವಾದ ರತ್ನ ಈ ಸಾನೆಟ್. ಜಾನ್ ಕೀಟ್ಸ್ ಬರೆದುದು. ಅದನ್ನು ಪೂರ್ತಿಯಾಗಿ ಓದಿದರೆ ಆಗ ನಮಗೆ ಈ ವಿಭಜನೆ ಸ್ಪಷ್ಟ ವಾಗುತ್ತದೆ.

> Bright Star! would I were steadfast as thou art— Not in lone splendour hung aloft the night,

And watching, with eternal lids apart,
Like Nature's patient sleepless Eremite,
The moving waters at their priestlike task
Of pure ablution round Earth's human shores,
Or gazing on the new soft-fallen mask
Of snow, upon the mountains and the moors:—

No, yet still steadfast, still unchangeable, Pillowed upon my fair Love's ripening breast, To feel forever its soft fall and swell, Awake forever in a sweet unrest; Still, still to hear her tender-taken breath, And so live ever,—or else swoon to death.

-John Keats. (1795-1821)

ಇಲ್ಲಿನ ಮೊದಲೆಂಟು ಸಾಲಿನಲ್ಲಿ ಮಿನುಗುವ ನಕ್ಷತ್ರವನ್ನು ಬಣ್ಣಿಸಿ, ಧಿನ್ನಂತೆ ನಾನೂ ದೃಢನಾಗಿದ್ದಿದ್ದರೆ ಎಂಬ ಭಾವನೆ ಬರುತ್ತದೆ. ಕೊನೆಯ ಸಾಲುಗಳಲ್ಲಿ ಉಹುಂ, ನಿನ್ನಂತಲ್ಲ, ಆದರೆ ದೃಢವಾಗಿ, ನನ್ನ ಪ್ರೇಯಸಿಯ ಎದೆಗೊರಗಿಕೊಂಡು, ಆಕೆ ಉಸಿರಾಡುವುದರ ನಸುಧ್ವನಿಯ ಏರಿಳಿತದಲ್ಲಿ ಹಾಯಾಗಿ ಎಂದೆಂದಿಗೂ ಅಚಲ ವಾಗಿರುವೆ—ಇಲ್ಲವೇ ಸಾವಿಗೆ ಸಾಗುವೆ ಎನ್ನುತ್ತಾನೆ ಕವಿ. ಮೊದಲೆಂಟು ಸಾಲಿನಲ್ಲಿ ನಕ್ಷತ್ರದ ಬಣ್ಣ ನೆ ಎರಡರಿಯದಂತಹುದು. ಅನಂತರ ಬರುವ ಆರು ಸಾಲಿಗೂ ಇದಕ್ಕೂ ಭಾವಕ್ಕೆ ಕೊಂಚ ಬಿಡುವು ದೊರೆತಿದೆ. ತಕ್ಷಣವೇ ತನ್ನ ಪ್ರಿಯೆಯ ಬಗ್ಗೆ ಮಾತು—ನಕ್ಷತ್ರದ ಅಚಲತೆಗೂ ತನ್ನ ಪ್ರೇಮೇಚ್ಛೆಯ ಅಚಲತೆಗೂ ಕೂಡಿಕೆ, ಇವು ಕಾಣಬರುತ್ತವೆ. ಹೀಗೆ ಮೊದಲೆಂಟು ಸಾಲಿಗೂ, ಕೊನೆಯ ಆರು ಸಾಲಿಗೂ ವಿಭಜನೆಯಾಗುವುದು ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ್ ಸಾನೆಟ್ಟನ ಪದ್ಧತಿ. ಈ ಒಂದು ಮಾತಿಗೆ ಮಾತ್ರ ಮೇಲಿನ ಕವಿತೆ ಉದಾಹರಣೆ. ಎಲ್ಲ ವಿಷಯಗಳಲ್ಲೂ ಇದು ಆ ಪದ್ಧತಿಗೆ ಸೇರಿದುದಲ್ಲ.

ಇದಲ್ಲದೆ ಈ ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ್ ಸಾನೆಟ್ಟನ ಮತ್ತೊಂದು ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ ಅದರ ಪ್ರಾಸ ರಚನೆ. ಸಾಲುಗಳ ಕೊನೆಯ ಉಚ್ಚಾರಾಂಶಗಳು ಒಂದೇ ಆದರೆ, ಅಥವಾ ಒಂದೇ ಬಗೆಯ ಉಚ್ಚಾರವುಳ್ಳವುಗಳಾದರೆ ಅದಕ್ಕೆ ಅಂತ್ಯಪ್ರಾಸವೆಂದು ಹೆಸರು. ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಮತ್ತು ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯ ಕಾವ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಆದಿಪ್ರಾಸವಿಲ್ಲ. ಸಾನೆಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಈ ಪ್ರಾಸರಚನೆ ಯಾವ ರೀತಿಯಿರುವುದೆಂದು ನೋಡೋಣ. ಪೆಟ್ರಾರ್ಕ್ ಮತ್ತು ದಾಂತೆ ಇವರ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳ ಪ್ರಾಸರಚನೆ ಕೇವಲ ಐದು ಪ್ರಾಸಗಳಿಂದ ಕೂಡಿತ್ತು. ಮೊದಲನೆಯ ಎಂಟು ಸಾಲಿನಲ್ಲಿ ಒಂದು, ನಾಲ್ಕು, ಐದು, ಎಂಟು ಈ ನಾಲ್ಕು ಸಾಲುಗಳಿಗೆ ಒಂದು ಪ್ರಾಸ. ಎರಡು, ಮೂರು, ಐದು, ಆರು—ಈ ನಾಲ್ಕು ಸಾಲಿನಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಂದು ಪ್ರಾಸವಿರುತ್ತಿತ್ತು. ಕೊನೆಯ ಆರು ಸಾಲಿನಲ್ಲಿ ಒಂಭತ್ತು, ಹನ್ನೆರಡು ಒಂದು ಪ್ರಾಸ, ಹತ್ತು, ಹದಿಮೂರಕ್ಕೆ ಮತ್ತೊಂದು ಪ್ರಾಸ, ಮತ್ತು ಹನ್ನೊಂದು, ಹದಿನಾಲ್ಕಕ್ಕೆ ಇನ್ನೊಂದು ಪ್ರಾಸವಿರುತ್ತಿತ್ತು. ಇದಕ್ಕೆ ದಾಂತೆಯದೇ ಒಂದು ಸಾನೆಟ್ಟನ್ನು ನಾವು ಉದಾಹರಣೆಯಾಗಿ ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ನೋಡಬಹುದು ದಾಂತೆ ತನ್ನ ಸ್ನೇಹಿತ ಸಿನೋ ದ ಪಿಸ್ತ್ರೇಯ [Cino da Pistoia] ನಿಗೆ ತಾನು ದೇಶಭ್ರಷ್ಟನಾಗಿದ್ದಾಗ ಬರೆದ ಸಾನೆಟ್ಟು ಇದು. ಇದನ್ನು ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಕವಿ ರೊಸೆಟ್ಟಿ [D. G. Rossetti 1828–82] ಅನುವಾದಿಸಿದಾನೆ.

## WRITTEN IN EXILE

| 1                                            | Because I find not whom to speak withal             | <b>ಸ</b> |  |  |  |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------------------|----------|--|--|--|
| 2                                            | Anent that lord whose I am as thou art,             | 8        |  |  |  |
| 3                                            | Behoves that in thine ear I tell some part,         | δ        |  |  |  |
| 4                                            | Of this whereof I gladly would say all              | ಸ        |  |  |  |
| 5                                            | And deem thou nothing else occasional               | ×        |  |  |  |
| 6                                            | Of my long silence while I kept apart,              | 8        |  |  |  |
| 7                                            | Except this place, so guilty at the heart           | 0        |  |  |  |
| 8                                            | That the right has not who will give it stall       | お        |  |  |  |
| 9                                            | Love comes not here to any woman's face,            | ಗ        |  |  |  |
| 10                                           | Nor any man here for his sake will sigh             | ಮ        |  |  |  |
| 11                                           | For unto such, 'thou fool!' were straighway said    | ಪ        |  |  |  |
| 12                                           | Ah! Master Cino, how the time turns base            | n        |  |  |  |
| 13                                           | And mocks at us, and on our rhymes say 'Fie'        | ಮ        |  |  |  |
| 14                                           | Since truth has been thus thinly harvested.         | ಪ        |  |  |  |
|                                              | ಇಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲ ಸಾಲಿನ ಪಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಸಗಳಿಗೆ 'ಸರಿಗಮ' ಸಂಕೇತ | ಗಳನ್ನು ಪ |  |  |  |
| ಯೋಗಿಸಿದರೆ ಆಗ ನಮಗೆ ಪ್ರಾಸವಿನ್ಯಾಸ ಅರಿವಾಗುತ್ತದೆ. |                                                     |          |  |  |  |
|                                              | ೧ ನೆಯ ಪಾದದ ಕೊನೆಯ ಉಚ್ಚಾರಾಂಶ 🛚 🗦 🕶 ಆಲ್                |          |  |  |  |
|                                              | <b>೪ ನೆಯ</b> ವಾದದ ಕೊನೆಯ ಉಚ್ಛಾರಾಂಶ <b>ಆಲ್</b>        |          |  |  |  |
|                                              | ೫ ನೆಯ ಪಾದದ ಕೊನೆಯ ಉಚ್ಚಾರಾಂಶ                          |          |  |  |  |
|                                              | ಲ ನೆಯ ಪಾದದ ಕೊನೆಯ ಉಚ್ಚಾರಾಂಶ <b>ಸ್ಟಾಲ್</b>            |          |  |  |  |
|                                              | u                                                   |          |  |  |  |

ಈ ನಾಲ್ಕು ಪಾದಗಳಿಗೂ ಕೊನೆಯ ಉಚ್ಚಾರಾಂಶ ಒಂದೇ ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ನಾಲ್ಕೂ ಏಕ ಪ್ರಾಸವನ್ನು ಪಡೆದಿವೆ. ಹಾಗೆಯೇ ೨ ನೆಯ ಸಾಲು ಆರ್ಟ್, ೩ ನೆಯ ಸಾಲು ಹಾರ್ಟ್, ೬ ನೆಯ ಸಾಲು ಅಪಾರ್ಟ್, ೭ ನೆಯ ಸಾಲು ಹಾರ್ಟ್—ಕೊನೆಯ ಉಚ್ಚಾರಾಂಶದಲ್ಲಿ ಏಕಪ್ರಾಸ ಹೊಂದಿವೆ. ಈ ಎಂಟು ಸಾಲುಗಳ ಪ್ರಾಸ

ಆದರೆ ಕೊನೆಯ ಆರು ಸಾಲುಗಳ ಪ್ರಾಸಗಳಲ್ಲಿ ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಸ್ವಲ್ಪ ಬದಲಾವಣೆಗಳು ಕಾಣಬಹುದು. ಇಲ್ಲಿ ನಾವು ತೆಗೆದುಕೊಂಡಿರುವ ಉದಾಹರಣೆಯಲ್ಲಿ ಕೊನೆಯ ಆರು ಸಾಲಿನ ಪ್ರಾಸವಿನ್ಯಾಸ ಈ ರೀತಿಯಿದೆ. ೯ನೆಯ ಸಾಲು ಫೇಸ್, ೧೨ನೆಯ ಸಾಲು ಬೇಸ್, ೧೦ ನೆಯ ಸಾಲು ಸೈ, ೧೩ನೆಯ ಸಾಲು ಫೈ, ಮತ್ತು ೧೧ ನೆಯ ಸಾಲು ಸೆಡ್, ೧೪ ನೆಯ ಸಾಲು ಹಾರ್ ವೆಸ್ ಟೆಡ್. ಹೀಗೆ ಇಲ್ಲಿ 'ಗ ಮ ಪ ಗ ಮ ಪ' ಈ ರೀತಿ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಇದು ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಲ್ಲಿ ಸಾಧಾರಣವಾಗಿ ಬರುವ ರೂಪ. ಕೆಲವು ವೇಳೆ ಅಲ್ಪಸ್ವಲ್ಪ ಬದಲಾವಣೆಯಾದರೂ ಆಗಬಹುದು. 'ಗ ಮ ಪ ಪ ಮ ಗ' ಅಥವಾ 'ಗ ಮ ಪ ಮ ಪ ಗ' ಇಲ್ಲವೇ 'ಗ ಮ ಗ ಮ ಗ ಮ' ರೀತಿ ಯಲ್ಲಾ ಗಲಿ ತೋರಬಹುದು. ಆದರೆ ಕೊನೆಯ ಎರಡು ಸಾಲುಗಳಿಗೆ ಪ್ರಾಸ ಬರು ವಂತೆ ಮಾತ್ರ ಆಗುವುದೇ ಇಲ್ಲ—ಆಗುವುದು ಬಹಳ ಅಪರೂಪ.

ವೈಯಟ್ ಈ ರೂಪವನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಮೊದಲೆಂಟು ಸಾಲನ್ನು ಬದ್ಧ ಪ್ರಾಸದಲ್ಲಿಯೇ ಬರೆದ. ಆದರೆ ಕೊನೆಯ ಆರು ಸಾಲುಗಳನ್ನು ಮಾತ್ರ ಬದಲಾಯಿಸಿ ಕೊಂಡು ಕೊನೆ ಎರಡು ಪಾದಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಪ್ರಾಸ ಬರುವಂತೆ ರೂಪಿಸಿಕೊಂಡ. ಇದು ವೈಯಟ್ ನ ಸೃಷ್ಟಿ. 'ಗ ಮ ಮ ಗ ಪ ಪ' ಎಂದೋ, 'ಗ ಮ ಗ ಮ ಪ ಪ' ಎಂಬ ರೂಪಾಂತರದಲ್ಲಿಯೋ ಕೊನೆಯ ಆರು ಪಾದಗಳ ಪ್ರಾಸ ತೋರಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿತ್ತು.

ಸರ್ರೆ ವೈಯಟ್ಟನಿಂದ ತೆಗೆದುಕೊಂಡುದು ಈ ಸಾನೆಟ್ ರೂಪದ ಜತೆಗೆ ಕೊನೆಯ ಎರಡು ಸಾಲುಗಳ ಪ್ರಾಸಪದ್ಧತಿಯನ್ನು ಕೂಡ. ಆದರೆ ವೈಯಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಕಾಣುವ ಎಂಟು, ಆರುಗಳ ಭೇದ ಸರ್ರೆಯಲ್ಲಿ ಮಾಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಅವನಲ್ಲಿ ಬರುವ ರೀತಿ ಮೂರು ಚೌಪದಿಗಳು ಜತೆಗೆ ಕೊನೆಯಲ್ಲೊಂದು ಪ್ರಾಸಬದ್ಧ ದ್ವಿಪದಿ. ಈ ಮೂರು ಚೌಪದಿಗಳಿಗೂ ತಮ್ಮದೇ ಪ್ರಾಸವಿನ್ಯಾಸವುಂಟು. ಈ ಬಗೆಯ ಪ್ರಾಸವಿನ್ಯಾಸವನ್ನುಟ್ಟುಕೊಂಡೇ ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರ್ ತನ್ನ ಶ್ರೇಷ್ಠ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳನ್ನು ಬರೆದುದು. ಇಲ್ಲಿ ಎಂಟನೆಯ ಸಾಲಿನೊಂದಿಗೆ ಬಿಡುವು ಬರುವುದೇ ಇಲ್ಲ. ಭಾವ, ಅರ್ಥ ಒಂದೇ ಉಸಿರಿಗೆ ಮುಂದೆ ಹರಿದುಕೊಂಡು ಹೋಗುತ್ತದೆ. ಕೊನೆ ಎರಡು ಪಾದದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಸ ದೊಂದಿಗೆ ಬಿಗಿಯಾಗಿ, ಬೀಗಿ ಹೇಳಬೇಕಾದುದನ್ನು ಒತ್ತಿ ಹೇಳಿ ಮುಗಿಸುತ್ತದೆ. ಸರ್ತೆಯ ಈ ರೂಪಕ್ಕೆ ಮೊದಲೇ ಹೇಳಿರುವಂತೆ ಷೇಕ್ಸ್ ಪೀರಿಯನ್ ಸಾನೆಟ್ ಎಂಬ

ಹೆಸರಾಗಿದೆ. ಅಂತೆಯೇ ಅದಕ್ಕೊಂದು ಉದಾಹರಣೆಯಾಗಿ ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರನದೇ ಒಂದು ಸಾನೆಟ್ಟನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಪ್ರಾಸವಿನ್ಯಾಸವನ್ನು ಗುರುತಿಸುವುದೊಳ್ಳಿಯದು. ಇಲ್ಲಿನ ಪ್ರಾಸಗಳ ಸಂಖ್ಯೆಯೂ ಹೆಚ್ಚು. ಪ್ರತಿ ಎರಡು ಪಾದಗಳಿಗೂ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಪ್ರಾಸ ಕಾಣಬರುತ್ತದೆ. ಹನ್ನೆ ರಡು ಪಾದಗಳಿಗೆ ಆರು ಪ್ರಾಸ, ಕೊನೆಯೆರಡು ಸಾಲಿಗೆ ಒಂದು—ಹೀಗೆ ಏಳು ಪ್ರಾಸಗಳು ಕಾಣಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತವೆ. ಇವುಗಳನ್ನು ನಾವು 'ಸರಿಗ ಮಪದ ನಿ' ಎಂಬ ಏಳು ಸಂಕೇತಗಳಿಂದ ಸೂಚಿಸಿದರೆ, ಪ್ರಾಸ ರಚನೆಯನ್ನು ಸುಲಭವಾಗಿ ತಿಳಿಯಬಹುದು. ಮೇಲೆ ಉದ್ಧರಿಸಿ ನಾವು ನೋಡಿದ ಕೀಟ್ಸನ ಸಾನೆಟ್ಟನ ಪ್ರಾಸದ ಮಾದರಿಯೂ ಇಂತಹುದೇ. ಈಗ ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರನ ಸಾನೆಟ್ಟನ ಪ್ರಾಸ ಮತ್ತು ರೀತಿಗಳನ್ನು ನೋಡೋಣ.

| 1  | The expense of spirit in a waste of shame          |    |
|----|----------------------------------------------------|----|
| 2  | Is lust in action; and, till action, lust          | 0  |
| 3  | Is perjured, murderous, bloody, full of blame      | ಸ  |
| 4  | Savage, extreme, rude, cruel, not to trust;        | 0  |
| 5  | Enjoyed no sooner but despised straight;           |    |
| 6  | Past reason hunted; and no sooner had,             | ಮ  |
| 7  | Past reason hated, as a swallowed bait,            | n  |
| 8  | On purpose laid to make the taker mad;             | ವು |
| 9  | Mad in pursuit, and in possession so;              | ಪ  |
| 10 | Had, having, and in quest to have, extreme;        | ದ  |
| 11 | A bliss in proof, and proved, a very woe;          | ಪ  |
| 12 | Before, a joy proposed, behind, a dream,           | ದ  |
| 13 | All this the world well knows; yet none knows well | ج  |
| 14 | To shun the heaven that leads men to this hell     | a  |
|    |                                                    |    |

ಇಲ್ಲಿಯ ಹದಿನಾಲ್ಕು ಸಾಲನ್ನು, ಅದರ ಪಕ್ಕದಲ್ಲಿರುವ ಪ್ರಾಸ ಸಂಕೇತಗಳನ್ನು ನೋಡಿದೊಡನೆಯೇ ನಮಗೆ ಪ್ರಾಸವಿನ್ಯಾಸದಲ್ಲಿ ಇದಕ್ಕೂ ಮೊದಲಿನ ಸಾನೆಟ್ಟಿಗೂ ಇರುವ ವ್ಯತ್ಯಾಸ ಗೊತ್ತಾಗುತ್ತದೆ. ಸರಿಸರಿ, ಗಮಗಮ, ಪದಪದ, ನಿನಿ ಇಲ್ಲಿಯ ರೀತಿ. ಇದರಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಸ ಬಂಧಿತವಾಗಿಲ್ಲ. ಆದ್ದ ರಿಂದ ಇದನ್ನು ಮುಕ್ತಪ್ರಾಸವೆಂದು (open rhyme) ಕರೆಯಬಹುದು. ಈ ಪ್ರಾಸದ ವಿನ್ಯಾಸದ ವ್ಯತ್ಯಾಸವೂ ಅಲ್ಲದೆ ಇದರಲ್ಲಿ ಅರ್ಥ, ಭಾವಗಳು ಕೂಡ ಎಂಟನೆಯ ಸಾಲಾದೊಡನೆಯೇ ನಿಲ್ಲದೆ ಮುಂದೆ ನಿರ್ಗಳವಾಗಿ ಹರಿದು ಹನ್ನೆ ರಡನೆಯ ಸಾಲಿನ ಮುಗಿವಿಗೆ ಒಂದು ಘಟ್ಟ ಮುಟ್ಟು ತ್ತವೆ. ಅನಂತರ ಹದಿಮೂರು ಹದಿನಾಲ್ಕನೆಯ ಸಾಲಿನಲ್ಲಿ ಅಚ್ಚು ಕಟ್ಟಾಗಿ, ಬಿಗಿ ಯಾಗಿ, ಬಹು ಕಿರಿದಾಗಿ, ಬಲವತ್ತರವಾಗಿ, ಪ್ರಾಸಬದ್ಧ ವಾಗಿ ವಿಚಾರಕ್ಕೊಂದು ಮೊನೆ ಸಿಗುತ್ತದೆ. ಮುಕ್ತಾಯವಾಗುತ್ತದೆ.

Q

**ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳೆಲ್ಲ ಸಾಧಾ**ರಣವಾಗಿ ಈ ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ಎರಡು ಸಂಪ್ರದಾಯಕ್ಕೆ ಸೇರಿದುವು. ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ ಸಾನೆಟ್ಟನ ಪದ್ಧತಿಯ ಬಿಗಿ ಕೊಂಚ ಹೆಚ್ಚು. ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರನ ಸಾನೆಟ್ಟನ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಸಡಿಲವಿದ್ದ ರೂ ಸವುರ [Elasticity] ಇದೆ. ಮುಂದೆ ಬಂದ ಕವಿಗಳಿಲ್ಲ — ಒಂದಿಬ್ಬರು ಹೊರತು — ಈ ಎರಡು ರೀತಿಗಳ ನೆರಳಿ ನಲ್ಲಿಯೇ ತಮ್ಮ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸಿದರು. ಸಾನೆಟ್ಟಿನ ಮುಂದಿನ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನು ವಿಶದವಾಗಿ ತಿಳಿಸುವುದು ನನ್ನ ಉದ್ದೇಶವೂ ಅಲ್ಲ. ಇಲ್ಲಿ ಅವಶ್ಯಕವೂ ಅಲ್ಲ. ಆದರೆ ಈ ಸಾನೆಟ್ಟು ಹೇಗೆ ಕವಿಯ ಎಲ್ಲ ರೀತಿಯ ಭಾವನೆಗಳಿಗೆ ಎಡೆಕೊಟ್ಟತೆಂಬುದನ್ನು ಸೂಚಿಸುವುದು ಅತ್ಯಂತ ಅಗತ್ಯ. ಬರಿಯ ಪ್ರೇಮ, ವಿರಹಗಳೇ ಇದರ ವಸ್ತುವಾಗಿದ್ದ ಕಾಲವೂ ಇತ್ತು. ಆದರೆ ಬರಿಯ ಪ್ರಣಯ ಪ್ರಸಂಗದಲ್ಲಿಯೇ ಸಾನೆಟ್ಟು ಉಳಿದು ಕೊಳ್ಳಲಿಲ್ಲ. ದಾಂತೆಯಲ್ಲಿ ಕೂಡ ಗೆಳೆಯರಿಗೆ ಪತ್ರ ಬರೆಯುವಲ್ಲಿ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳೂ, ತನ್ನ ದೇಶಭ್ರಷ್ಟತೆಯ ಬಗ್ಗೆ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳು ಇವೆ. ಸ್ರ್ರೆಯ ಅತ್ಯುತ್ತಮ ಸಾನೆಟ್ ತನ್ನ ಸ್ವಂತ ಪ್ರೇಮ, ವಿರಹದ ಚಿತ್ರವಲ್ಲ. ಸಾರ್ಡನಾಪಲಸ್ ನಗರದ ಚೆಲುವಿನ ಬಗ್ಗೆ ಬರೆದ ಪ್ರಕೃತಿ ಚಿತ್ರವೇ ಅವನ ಅತ್ಯುತ್ತಮ ಸಾನೆಟ್. ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರ್ ಪ್ರಣಯ, ಭಗ್ನ ಹೃದಯ, ಗೆಳೆತನದ ನೋಹ, ಕಾವು, ನಿರಾಸೆ, ತಿರಸ್ಕಾರ, ರೊಚ್ಚು, ಗಿಂಜಾಟ, ಗೀಳು—ಮುಂತಾದ ಎಲ್ಲ ರೀತಿಯ ಭಾವಗಳಿಗೂ ತನ್ನ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಲ್ಲಿ ಎಡೆಕೊಟ್ಟ. ಆದರೆ ಆ ಭಾವನೆಗಳನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸುವಲ್ಲಿ ಪ್ರಕೃತಿಯ ಚಿತ್ರಗಳನ್ನು ಕಣ್ಣಿ ಗೆ ಕಟ್ಟದಂತೆ ಚಿತ್ರಿಸಿದಾನೆ. ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರನ ಸಮಕಾಲೀನರಿಗೆ ಸುಮಾರು ೧೫೮೦ರಲ್ಲಿ ಈ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳನ್ನು ಬರೆಯುವ ಗೀಳು ಹತ್ತಿದಂತೆ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಆಗಿನ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಆಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿದ್ದ ವರೆಲ್ಲರೂ ಕವಿಯೆನ್ನಿ ಸಿಕೊಳ್ಳ ಬೇಕಾಗಿತ್ತು. ಕವಿಯೆನ್ನಿ ಸಿಕೊಳ್ಳ ಬೀಕಾದರೆ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳನ್ನು ಬರೆಯಲೇ ಬೀಕಾಗಿತ್ತು. ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳನ್ನು ಬರೆಯದೆ ಕವಿ ಕವಿಯೇ ಅಲ್ಲವೆನ್ನು ವ ಭಾವನೆಯಾಗಿತ್ತು. ಆದ್ದರಿಂದ ಆಗಿನ ಲೋಕಮತದಂತೆ ವೋಹದಂತೆ ಎಲ್ಲರೂ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳನ್ನು ಬರೆದರು. "ಕಲವರಂತೂ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಲ್ಲಿ ಕತೆಗಳನ್ನೇ ಹೆಣೆದರು. ಇಂತಹ ಸಾನೆಟ್ಕಾಟ [Sonnet Sequences] ಗಳು ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರನ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಬಹಳ ಹೆಚ್ಚು. ಇಂತಹ ಸಾನೆಟ್ಟ್ರುಗಳಿಗೆ ಸುಲಭವಸ್ತು — ಪ್ರೇಮ, ಗೆಳಿತನ. ಈ ವಿಚಾರಗಳ ಬಗ್ಗೆ ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರ್ ಕೂಡ ಒಂದು ಸಾನೆಟ್ ಕೂಟ ವನ್ನು ಬರೆದನೆಂದಮೇಲೆ ಆಗಿನ ಕಾಲದ ಸಾನೆಟ್ಟಿನ ಒಲವರ ಎಷ್ಟಿತ್ತೆಂದು ಊಹಿಸ ಬಹುದು. ಮತ್ತೆ ಮಿಲ್ಟನ್ ಕವಿ, ಜಾನ್ ಡನ್ [Donne] ಇದಕ್ಕೊಂದು ಗಹನ ವಿಚಾರಶೀಲತೆಯನ್ನು ತಂದುಕೊಟ್ಟರು. ಅಧ್ಯಾತ್ಮವಿಚಾರಗಳನ್ನು ಲೇವಡಿಯ ಧ್ವನಿ ಯಲ್ಲಿ ಡನ್ ತನ್ನ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಲ್ಲಿ ಮೂಡಿಸಿದೆ. ಅದನ್ನೇ ಚಿಂತನ ರೂಪದಲ್ಲಿ ಮಿಲ್ಟ್ರನ್ ತನ್ನ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಲ್ಲಿ ನಿರೂಪಿಸಿದ. ಅನಂತರ ಸುಮಾರು ಒಂದು ನೂರು

ವರ್ಷಕ್ಕಿಂತಲೂ ಹೆಚ್ಚು ಕಾಲ ಈ ಸಾನೆಟ್ ಅಜ್ಞಾತವಾಸಮಾಡಿ, ರೊಮ್ಯಾಂಟೆಕ್ ಕವಿಗಳು—ವರ್ಡ್ಸ್ವರ್ತ್, ಕೀಟ್ಸ್, ಷೆಲ್ಲಿ ಮುಂತಾದವರು ಬರೆಯುವ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಮತ್ತೆ ಪುನರ್ಜನ್ಮ ಪಡೆಯಿತು. ಅಲ್ಲಿಂದೀಚೆಗೆ ಸಾನೆಟ್ ಒಂದೇ ಸಮನಾಗಿ ಬೆಳೆಯುತ್ತಿದೆ.

ಸಾನೆಟ್ ಬೆಳೆದಂತೆ ಅದರ ವಸ್ತುವಿನ ಆಯ್ಕೆಗೆ ಕೂಡ ಈಗ ವಿಶಾಲಹಸರವಿದೆ. ಬರಿಯ ಪ್ರೇಮಗೀತೆಯೇ ಆಗಿದ್ದುದು, ಈಗ ಯಾವುದೊಂದು ವಸ್ತುವಿನ ಮೇಲೆ ಬೇಕಾದರೂ ಸಾನೆಟ್ ಬರೆಯಬಹುದಾಗಿದೆ. ಅಷ್ಟೊಂದು ಬೆಳೆದಿದೆ ಈ ಸಾನೆಟ್ ಸಾಹಿತ್ಯ. ಹದಿನಾಲ್ಕು ಸಾಲುಗಳ ಕಟ್ಟು, ಇದರಲ್ಲಿ ಒಂದೇ ಒಂದು ಚಿಂತನದ, ಭಾವದ ಮೂಡಿಕೆ [Impression] ಇರಬೇಕೆನ್ನುವ ನಿಯಮಗಳಿಗೆ ಒಗ್ಗಿದರೆ ಸಾಕು. ವಸ್ತು ಯಾವುದು ಬೇಕಾದರೂ ಆಗಬಹುದು. ಒಂದು ರಾಜ್ಯದ ನಿರ್ನಾಮ, ಒಬ್ಬ ನಾಯಕನ ದುರ್ಮರಣ, ಒಂದು ನಕ್ಷತ್ರದ ಚೆಲುವು, ಪ್ರೇಯಸಿಯ ಕಿವಿಯ ಓಲೆಯ ವಜ್ರದ ಹೊಳವು, ಮಗುವಿನ ಆಟ, ರಸ್ತೆಯೊಂದರ ಅವ್ಯವಸ್ಥೆ, ಪರಮಾತ್ಮನ ಸ್ವರೂಪ,—ಯಾವುದು ಬೇಕಾದರೂ ಇಲ್ಲಿ ವಸ್ತುವಾಗಬಹುದು. ಆದರೆ ಅದನ್ನು ಹೇಳುವ ರೀತಿ ಮಾತ್ರ ಚೆನ್ನಿ ರಬೇಕು. ರಾಸೆಟ್ಟ ತನ್ನದೊಂದು ಸಾನೆಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ "The sonnet is a moment's monument" [House of Life ಮೊದಲ ಸಾನೆಟ್] ಎಂದರೆ ಕ್ಷಣವೊಂದರ ಸ್ಮಾರಕವೆಂದು ಕರೆದಿದಾನೆ. ಎಂದರೆ ಒಂದು ಘಳಿಗೆಯಲ್ಲಿ ಮಿಂಚಿ ಮಾಯವಾಗುವ ಒಂದು ಭಾವನೆಯನ್ನು ಸಾನೆಟ್ ಸೆರೆ ಹಿಡಿಯುತ್ತದೆ. ಕಲಾತ್ಮಕವಾಗಿ ಪ್ರತಿಬಿಂಬಿಸುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳಬಹುದು.

ಕವಿಯ ಅನುಭವ ತೀವ್ರವಾಗಿರುತ್ತದೆ, ಕೂರಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಹೊರ ಜಗತ್ತಿನ ಸೌಂದರ್ಯ, ತನಗೆ ಅಧವಾ ಮತ್ತಾರಿಗೋ ಉಂಟಾದ ನೋವು ನಲವುಗಳು, ಒಂದು ಜನಾಂಗ ಅನುಭವಿಸುತ್ತಿರುವ ಕೋಟಲೆಗಳು ಇವುಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ಕಂಡ ಕವಿಯ ಮನಸ್ಸಿ ನಲ್ಲಿ ತೀವ್ರವಾದ ಪ್ರತಿಕ್ರಿಯೆಯಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಪ್ರತಿಕ್ರಿಯೆಯ ಕಾವೇ ಆವೇಶ, ಇಲ್ಲವೇ ಭಾವೋರ್ಡ್ವೇಗ. "ಪ್ರಪಂಚದ ಜೀವನದ ವಿಷಯಲೇಶದ ತೀಕ್ಷ್ಣ ವಾದ ಅನುಭವದ ದೆಸೆಯಿಂದ ಅವನ ಆತ್ಮ ತುಂಬಿದಾಗ ಕವಿ ತನ್ನ ಕಾವ್ಯವನ್ನು ನುಡಿಸ ಬೇಕಾಗುವುದು" ಎಂದು ಮಾಸ್ತಿಯವರು (ಸಾಹಿತ್ಯ, ಪುಟ ೧೦೦) ಹೇಳಿದಾರೆ. ಈ ಮಾತಿನಂತೆ ಕವಿಯ ಹೃದಯದಲ್ಲಿ ಭಾವ ಅಧಿಕವಾಗಿ ತುಂಬಿ ತಾನಾಗಿಯೇ ತುಳುಕುತ್ತದೆ. ಈ ತುಳುಕೇ ಕಾವ್ಯ. ಈ ಮಾತನ್ನೇ ವರ್ಡ್ಸ್ ವರ್ತ್ ಕವಿ ಕೂಡ "a spontaneous overflow of powerful emotions" ಎಂದು ಕರೆದಿರು ವುದು. ಆದರೆ ಈ ಭಾವನೆಯ ಉದ್ವೇಗಕ್ಕೊಂದು ತಡೆ, ಸಂಯಮ, ನಿಯಮ ಬೇಕು. ಅನುಭವದ ಅತಿ ಕಾವಿನಲ್ಲಿ ಮಾತು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಸಂಜ್ಞೆ ಸಂಕೇತಗಳು ಕೂಡ ಮರೆಯಾಗಿಬಿಡಬಹುದು. ಭಾವದ ಕಾವು ಕೊಂಚ ತಗ್ಗಿ ದಾಗಲೇ, ಅನುಭವವು ಸ್ತಿಮಿತಕ್ಕೆ ಬಂದಾಗಲೇ ಕಾವ್ಯ ನಿರ್ಮಾಣ ಸಾಧ್ಯೆ. ' Poetry takes its origin

from emotion recollected in tranquillity'ಎಂದು ವರ್ಡ್ಸ್ಸ್ ನರ್ತ್ ಹೇಳಿರು ವುದು ಈ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಯೇ. (English Critical Essays 19 th Century, Poetry and Poetic Diction. p. 26). ಅನುಭವ ತುಂಬಿದ ಸ್ಥಿತಿಯಲ್ಲಿ, ಭಾವೋದ್ವೇಗ ಅಳತೆ ಮಾರಿದಾಗ ಕಾವ್ಯಕೃತಿ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಅದು ಸಮಾಧಾನಕ್ಕೆ ಬಂದಾಗ ಮಾತ್ರ ಸಾಧ್ಯ. ಮಾಸ್ತಿಯವರ ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ಹೇಳುವುದಾದರೆ, " ಆವೇಶದ ಕೇಂದ್ರದಲ್ಲಿ ಮಾತಿಗೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ......ಅತಿ ಸಂತೋಷವಾದಾಗ ಯಾರೂ ಸಂತೋಷವನ್ನು ವರ್ಣಿಸತೊಡಗುವುದಿಲ್ಲ, ಅದನ್ನು ಅನುಭವಿಸುವರು .. ..ಸುಖ ಅಥವಾ ದುಃಖದ ವೇಗ ಕಡಿಮೆಯಾದ ಮೇಲೆ ಅದರ ಮಾತನ್ನು ಆಡುವರು. ಇದರಂತೆಯೇ ಕವಿಯ ಅನುಭವವೂ. ಕಾವ್ಯ ಬರಬೇಕಾದರೆ ಅನುಭವದ ವೇಗ ತಗ್ಗೆ ಬೇಕು.....ಹೀಗೆ ಕವಿಯ ಅನುಭವದ ಕೇಂದ್ರ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ನೆನವಿನಿಂದ ಅಲ್ಲದೆ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವಾಗಿ ರೂಪವನ್ನು ಹೊಂದುವುದಿಲ್ಲ. (ಸಾಹಿತ್ಯ. ಪುಟ, ೧೦೧–೧೦೨. ಒತ್ತು ನನ್ನದು.)

ಸಮಾಧಾನ ಚಿತ್ತದಲ್ಲಿ ನೆನೆದುಕೊಂಡ ಭಾವಗಳನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸಲು ಸಾನೆಟ್ ಅತ್ಯುತ್ತಮ ಸಾಧನ. ವಿಚಾರವರತೆ, ದೀರ್ಘ ಅನುಭವ, ತತ್ತ್ವವಿವೇಚನೆ, ಆಳ ವಾಗಿ ಅನುಭವಿಸಿದುದನ್ನು ಅರಗಿಸಿಕೊಂಡ ಮೇಲೆ ನೆನವಿನಲ್ಲಿ ಅದನ್ನು ತಂದು ಕೊಂಡರೆ, ಮತ್ತ್ರೆ ಆ ಅನುಭವದ ಗಳಿಗೆ ಆವೇಶ ಆವರ್ತನಗೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಅಂದಿನ ಬೆಂಕಿಯಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ, ಕಾವಿರುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಕಾವಿಗೆ ಬುದ್ಧಿಯ ಹೊದಿಕೆಯಿರುವುದ ರಿಂದ ಸುಡುಕಾವು ಅಲ್ಲದೆ, ಮೈ ಬೆಚ್ಚಗೆ ಮಾಡುವ ಕಾವಾಗುತ್ತದೆ. ಭಾವನೆಗೊಂದು ಬಿಗಿ, ಹಿಡಿತ, ಸಂಯಮವಿದ್ದು ಅರಿತು ಅರಿತು ಚಿತ್ರಿಸುವ ಕಲೆಗಾರಿಕೆ ಈ ಸಾನೆಟ್ಟು ಗಳಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧಿಯಾಗುತ್ತದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಅತ್ಯಂತ ಹೆಚ್ಚಿನ ಆವೇಗ ಸಲ್ಲದು. ಅಂತೆಯೇ ಷೆಲ್ಲಿಯ ಹಾರುರಾಗಗಳಿಗೆ, ಓಡುಭಾವಗಳಿಗೆ ಸಾನೆಟ್ ಉತ್ತಮ ಸಾಧನವಾಗಲಿಲ್ಲ. ಅತಿ ಹೆಚ್ಚಿನ ಉದ್ವೇಗ ಕಂಡರೆ ಸಾನೆಟ್ಟನ ಬಿಗಿ ತಪ್ಪಿ ಹೋಗುತ್ತದೆ. ಒಕ್ಕೂಟ, ಮೂಡಿಕೆ ಒಡೆದುಹೋಗುತ್ತದೆ. ಭಾವ ಬೆಂಕಿಯಾಗಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಕಾವು ತಗ್ಗಿ, ವಿಚಾರ, ಜಿಜ್ಞಾಸೆಯೊಡನೆ ಬೆರೆತಿರುವಾಗ, ಒಂದು ಪುಟ್ಟ ಘಟನೆ, ಸಣ್ಣ ದಾದ ಸುಂದರವಾದ ಹಿತಮಿತ ನಚನ, ಚೆಲುವಾದ ಹೊಗಳಿಕೆಯ ಮಾತು, ನಯವಾದ ತಾತ್ಸಾರ, ಸುಂದರವಾದ ಪ್ರಕೃತಿಯ ಚಿತ್ರಣ, ಒಂದು ಸಣ್ಣ ಮಿತಿಯ ವರ್ಣನೆ, ಒಂದು ಅತಿ ತೀವ್ರವಲ್ಲದ ಭಾವವೊಂದರ ಮೂಡಿಕೆ ಇವುಗಳಿಗೆ ಸಾನೆಟ್ಟನ ಪರಿಮತಿ ಬಹಳ ಸಮರ್ಪಕ, ಹಪ್ಪಳ ಸುಡಲು ಬೆಂಕಿ ಉರಿಯಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ, ಕೆಂಡವಿದ್ದರೆ ಸಾಕು. ಅಂತೆಯೇ ಅದರ ರುಚಿಯೂ ಅದಕ್ಕೆ. ಬೇರೆಯದರ ರುಚಿ ಅದಕ್ಕೆ ಬರಲಾ ರದು, ಆದರೆ ಅದರ ರುಚಿ ಕೂಡ ಬೇರೆಯದಕ್ಕೆಲ್ಲ. ಅತಿ ತೀವ್ರವಾದ ಉದ್ವೇಗದಲ್ಲಿ ಬರೆದ, ತೀವ್ರಭಾವಾವೇಶಗಳ ಕವಿತೆಗಳು ನಮಗೆ ಕೊಡುವ ರಸಾನುಭವ ಒಂದು ಬಗೆಯದು. ಸಮಾಧಾನಚಿತ್ತದಲ್ಲಿ ಕಾವಿಳಿದಾಗ ಬರೆದ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳು ಕೊಡುವ

ರಸಾನುಭವ ಮತ್ತೊಂದು ಬಗೆಯದು. ಆದರೆ ಎರಡೂ ಕಾವ್ಯ. ಎರಡರ ಕ್ರಿಯೆಯೂ ರಸಾನುಭವ. ಇಲ್ಲಿಯೂ ಭಾವಾವೇಶ ಇದೆ. ಆದರೆ ಇಲ್ಲಿ ಸಂಯಮ, ಬಿಗಿಯೂ ಇದೆ. ಕವಿಗೆ ತಾನೇನು ಹೇಳಲು ಹೊರಟಿದೇನೆಂಬುದರ ಅರಿವು, ಇಷ್ಟೇ ಪರಿಮಿತಿ ಯಲ್ಲಿ ಅದನ್ನು ಹೇಳಬೇಕೆಂಬ ನಿಯಮವೂ ತಿಳಿದು, ಕೊಂಚ ಕಾವಿನ ಆವೇಗ ಬಂದಾಗ ಈ ಸಾನೆಟ್ಟು ಬಹುಸುಂದರ ಕೃತಿಯಾಗುತ್ತದೆ. ದೊಡ್ಡ ದೊಡ್ಡ ಕಾವ್ಯ ದಲ್ಲಿ ಆವೇಶ ಮುಂದೆ ದೂಕಿಕೊಂಡು, ಹಾರಿಸಿಕೊಂಡು ಹೋಗುತ್ತದೆ ಆದರೆ ಇಲ್ಲಿ ಅದು ಸೆರೆಹಿಡಿಯಲ್ಪಡುತ್ತದೆ. ಇದು ಕುಸುರಿಯ ಕೆಲಸ, ಅದು ದೊಡ್ಡ ಕೆಲಸ. ಇಲ್ಲಿ ನಯಗಾರಿಕೆ, ನುಣುಪು ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಬೇಕು. ಮುಗ್ಗು ರಿಸಿಯೇನೆಂಬ ಎಚ್ಚರಿಕೆಯೂ ಬೇಕು. ದೊಡ್ಡ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಾ ದರೆ ಮತ್ತೆ ಸವರಿಸಿಕೊಂಡು ಹೋಗಬಹುದು. ಆದ್ದ ರಿಂದ ಸಾನೆಟ್ ಸಣ್ಣ ದಾದರೂ ಕಲೆಗಾರಿಕೆ ಕಷ್ಟವಾದುದು. ಅಕ್ಕಿಯ ಕಾಳನ ಮೇಲೆಯೋ, ಸಣ್ಣ ದಂತದ ಮೇಲೆಯೋ ಕೊರೆಯುವ ಕೆಲಸದಂತೆ ನಾಜೂಕು, ಮೊನೆಗಣ್ಣು ಇದಕ್ಕೆ ಅವಶ್ಯಕ. ಕೊಂಚ ಪವಣು ತಪ್ಪಿದರೆ ಎಲ್ಲವೂ ಕೆಡಬಹುದು. ಭಾವನೆ ಕೊಂಚ ಏರಿದರೂ ಕಷ್ಟ, ಕಡಿಮೆಯಾದರೂ ಕಷ್ಟ. ಕಾವೇರಿ ಉರಿದರೆ ಸುಡುತ್ತದೆ. ಬೆಂಕಿ ಆರಿದರೆ ಬೂದಿಯಾಗಿ ಹಾಯಿ ಬೆಚ್ಚನೆಯ ಸುಖ ಕೂಡ ತಪ್ಪುತ್ತದೆ. ಈ ಎರಡೂ ತುದಿಗಳಿಗೆ ಬೀಳದಂತೆ ಸಮರಸವನ್ನು ಸಾಧಿಸಬೇಕು ಸಾನೆಟ್ ಸಾಹಿತ್ಯ.

ల్గ

ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿಯೂ ಅತ್ಪ್ರಷಟ್ಪದಿಯೆಂಬ ಹೆಸರಿನಲ್ಲಿ ಈ ಸಾನೆಟ್ ಬಳಕೆಗೆ ಬಂತು. ಆಚಾರ್ಯ ಶ್ರೀಯವರ ಆಸ್ಥೆಯಿಂದ, ಶ್ರದ್ಧೆಯಿಂದ, ನೇರವಾದ ಮತ್ತು ಪರೋಕ್ಷವಾದ ಪ್ರಭಾವದಿಂದ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಪ್ರಭಾವ ಬಂತು. ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿರುವ ಬಗೆ ಬಗೆಯ ಸಾಹಿತ್ಯ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಬರುತ್ತಿದ್ದ ನವೇದೆಯದ ಕಾಲ ಅದು. ಕಾದಂಬರಿ, ಸಣ್ಣ ಕತೆಗಳು ಬಂದುವು. ಅಂತೆಯೇ ಕಾವ್ಯರೂಪಗಳೂ ಬರಲು ನೆಲ ಹಸನಾಗಬೇಕಾಗಿತ್ತು. ಆಚಾರ್ಯ ಶ್ರೀಯವರು ತಮ್ಮ ಶಿಷ್ಯ ವರ್ಗಕ್ಕೆ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದ ವಾಠ ಪ್ರವಚನಗಳಿಂದ, ಅವರೇ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ತಂದ ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಗೀತೆಗಳಿಂದ ಈ ಕೆಲಸ ಆಯಿತು. ಅವರು ಅಂದು ಹಾಕಿದ ಮೊಳಕೆ ಇಂದು ವಿಶಾಲವಾಗಿ ಬೆಳಸಾಗಿದೆ. ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಬಂದ ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಕಾವ್ಯರೂಪಗಳಲ್ಲಿ ಸಾನೆಟ್ ಸಾಹಿತ್ಯವೂ ಒಂದು. ಇಲ್ಲಿ ಒಂದು ಅಚ್ಚರಿಯ ಸಂಗತಿಯೆಂದರೆ ಹಲವಾರು ಬಗೆಯ ಗೀತಗಳನ್ನು ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ತಂದ ಶ್ರೀಯವರು ಒಂದು ಸಾನೆಟ್ಟನ್ನಾದರೂ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ತರದುದು. ೧೯೨೬ ರಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಟವಾದ ಈ 'ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಗೀತಗಳು' ಬಿಡಿ ಬಿಡಿಯಾಗಿ ಆಗಲೇ ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಬಂದಿದ್ದುವು. ಅದರಲ್ಲಿ ಸರಳರಗಳೆ (Blak Verse) ಯಾಗಲಿ, ಸಾನೆಟ್ ರೂಪವಾಗಲಿ ಇಲ್ಲದಿರುವುದು ಬಹಳ ಆಶ್ಚರ್ಯ. ಅದೇ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿನಿಂದ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಅನುವಾದಿಸಿದ ಹಟ್ಟೆಯಂಗಡಿ ನಾರಾಯಣರಾಯರ ಕೃತಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಈ ಸಾನೆಟ್ ಕಾಣದುದು ವಿಸ್ಥಯದ ಸಂಗತಿ. ಗೀತ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಸಾನೆಟ್ಟಿಗೆ ಒಂದು

ಉತ್ತಮ ಸ್ಥಾನವಿದ್ದೂ, ಅದು ಶ್ರೀಯವರ ಕಣ್ಣಿ ಗಾಗಲಿ, ನಾರಾಯಣರಾಯರ ಕಣ್ಣಿ ಗಾಗಲಿ ಬೀಳದುದು ಆಶ್ಚರ್ಯವೇ ಸರಿ. ಆದರೂ ಇವರ ಪ್ರಭಾವದಿಂದ ಉಂಟಾದ ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್ ಸಾಹಿತ್ಯ ದಲ್ಲಿನ ಆಸಕ್ತಿ ಕಾವ್ಯಪ್ರಕಾರದಲ್ಲಿಯೂ ನವೋದಯ ವಾಗಲು ನೆರವಾಯಿತು. ಈ ಕಾಲದ ಕವಿಗಳೂ ಮುಂದಿನ ಪೀಳಿಗೆಗಳವರೂ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಹೊಸ ತೊಡವು ತೊಡಿಸಿ ನಲಿಯಲು ಸಿದ್ಧರಾದರು. ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವಾಗಿ ಅಲ್ಲದಿದ್ದ ರೂ ಪರೋಕ್ಷವಾಗಿಯಾದರೂ ಸಾನೆಟ್ ರೂಪ ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೆ ಬಂದುದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ ಶ್ರೀಯವರ 'ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್ ಗೀತಗಳು ' ಎಂದು ಹೇಳಬಹುದು.

ಈ ಸಾನೆಟ್ ರೂಪವನ್ನು ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಬಹಳ ಜನ ಕವಿಗಳು ಉಪಯೋಗಿಸಿ ದ್ದಾರೆ. ಹಲವರು ಇದಕ್ಕೆ ಸುನೀತವೆಂದೂ ಸೊನೆಟ್ಟವೆಂದೂ, ಅಷ್ಟಷಟ್ಪದಿಯೆಂದೂ ಹೆಸರು ಕೊಟ್ಟದಾರೆ. ಆದರೆ ಈ ಹೆಸರು ಸೂಕ್ತವಲ್ಲವೆಂದು ಈಗಾಗಲೆ ಹೇಳಿದೇನೆ. ಮುಖ್ಯ ಕವಿಗಳಾದ ಬೇಂದ್ರೆ, ಕುವೆಂಪು, ಪು. ತಿ. ನ, ಮಾಸ್ತ್ರಿ ಮುಂತಾದವರೆಲ್ಲರೂ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳನ್ನು ಬರೆದಿದಾರೆ. ಅವರು ಬರೆದಿರುವುದರಲ್ಲಿ ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ ಪದ್ಧತಿಯವೂ ಇವೆ, ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರನ ಸೂತ್ರವನ್ನನುಸರಿಸಿದುವೂ ಇವೆ. ಕೆಲವರು ಇದರ ಹದಿನಾಲ್ಕು ಸಾಲುಗಳನ್ನು ಎಂಟು ಪಾದ್ ಮತ್ತು ಆರು ಪಾದದ ಬೇರೆ ಚರಣ (Stanza) ಗಳ ನ್ನಾಗಿ ವಿಂಗಡಿಸಿಕೊಂಡುದೂ ಉಂಟು, ಆ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಬರೆದಿರುವುದೂ ಉಂಟು. ಆದರೆ ಅದೇ ಕವಿಗಳೇ ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರನ ಸೂತ್ರದಂತೆ ಮಧ್ಯದಲ್ಲಿ ವಿಭಜನೆಯೇ ಇಲ್ಲದೆ ಹದಿನಾಲ್ಕು ಸಾಲುಗಳಿಗೂ ಒಂದೇ ಓಟವಿರುವಂತಹ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳನ್ನು ರಚಿಸಿದಾರೆ. ಹೀಗಾಗಿ ಒಂದೇ ರೀತಿಯನ್ನು ಒಂದೇ ಬಗೆಯನ್ನು, ಒಂದೇ ಸೂತ್ರವ ನ್ನನುಸರಿಸುವ ಹೆಸರಾದ ' ಅಷ್ಟಪಟ್ಟದಿ 'ಯೆಂಬ ಹೆಸರನ್ನು, ಈ ಎರಡು ಬಗೆಯದಕ್ಕೆ ಹಿಂಟಸುವುದು ಸರಿಯಲ್ಲ. ಎಷ್ಟೋ ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್ ಪದಗಳನ್ನು ಆರಿಸಿಕೊಂಡು ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಮನೆ ತುಂಬಿಸಿಕೊಂಡಂತೆ ಸಾನೆಟ್ ಪದವನ್ನೂ ಕರೆಸಿಕೊಳ್ಳೋಣ. ದಕ್ಷಿಣ ಫ್ರಾನ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟ, ಇಟಲಿಯಲ್ಲಿ ಬಾಲ್ಯ ಕಳೆದು, ಇಂಗ್ಲೆಂಡಿಗೆ ವಲಸೆ ಬಂದು, ಅಲ್ಲಿ ಯೌವನಕ್ಕೆ ಬಂದು ಪ್ರಗಲ್ಭೆಯಾದ 'ಸಾನೆಟ್' ಹೆಣ್ಣ ನ್ನೇ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಮನೆ ತುಂಬಿಸಿಕೊಂಡಾಗ, ಬರಿಯ ಒಂದು ಹೆಸರಿಗಾಗಿ ಒದ್ದಾಡುವುದು, ಹಿಂದೇಟು ಹಾಕು ವುದು ಸರಿಯಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸಾನೆಟ್ ಎಂಬ ಹೆಸರೇ ಸೂಕ್ತವೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ.

ಕನ್ನಡದ ಕವಿಗಳಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲರೂ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳನ್ನು ಬರೆದಿರುವರೆಂದೇ ಹೇಳ ಬಹುದು. ಹದಿನಾಲ್ಕು ಸಾಲಿನ ಈ ಕವಿತೆಯಲ್ಲಿ ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿನಲ್ಲಿ ಹತ್ತು ಉಚ್ಚಾರಾಂಶ ಗಳು, ಐದು ಗಣಗಳಲ್ಲಿರುವ ಪಾದಗಳೇ ಬಳಕೆಯಲ್ಲಿದ್ದು ವು. ಎಷ್ಟೋ ಬಾರಿ ಒತ್ತು ಹಗುರಗಳನ್ನು ಬಿಡುವುದು, ಬದಲಾಯಿಸುವುದರ ಮೂಲಕ ಹಲವಾರು ಬಗೆಯ ಲಯ ವಿನ್ಯಾಸಗಳನ್ನು ನಾವು ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಲ್ಲಿ, ಸರಳರಗಳೇ Blank Verse) ಯಲ್ಲಿ ಕಾಣಬಹುದು. ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರನ ಕೆಲವು ನಾಟಕದ ಸರಳರಗಳೆ, ವರ್ಡ್ಸ್ ವರ್ತನ ಪ್ರೆಲ್ಯೂ ಡ್ (Prelude), ಅಥವಾ ರೂಪರ್ಟ್ ಬ್ರೂಕ್ (Rupert Brooke), ಆಡೆನ್ (Auden) ಮುಂತಾದ ಕವಿಗಳ ಕವಿತೆಗಳಲ್ಲಿ ಇಂತಲ್ಲಿಯೇ ತಾಳ ಬೀಳುತ್ತದೆ, ಇಲ್ಲಿಯೇ ಗಣ ವಿಭಜನೆಯಾಗುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಆಡುಮಾತಿಗೆ ಹತ್ತಿರ ಹತ್ತಿರ ಬಂದು, ಆಡುಮಾತಿನ ಲಯದ ವಿನ್ಯಾಸ, ಪಲುಕು (Modulation) ಕವಿತೆಗೂ ಬಂದುಬಿಟ್ಟಿದೆ. ಆದರೆ ಇದಕ್ಕೆ ಹತ್ತು ಉಚ್ಚಾರಾಂಶ, ಒತ್ತು ಹಗುರಗಳ ಲಯದ ಹಂದರ ಇದ್ದೇ ಇದೆ. ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಅದಕ್ಕೆ ಸಮನಾದ ಒಂದು ಛಂದಸ್ಸು ಬೇಕಾಗಿತ್ತು. ಅದನ್ನು ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಮೊತ್ತಮೊದಲು ತಂದ ಶ್ರೀಯಸ್ಸು ಕೀರ್ತಿ ಮಾಸ್ತಿಯವರದು. ಸರಳರಗಳೆಯನ್ನು ರೂಪಿಸಿ ಉಪಯೋಗಿಸಿದ ಮೊದಲಿಗರು ಅವರು. ಇದರ ಲಕ್ಷಣ ಬಹಳ ಸುಲಭ. ಪ್ರತಿಸಾದದಲ್ಲಿಯೂ ಇಪ್ಪತ್ತು ಮಾತ್ರೆಗಳಿರುತ್ತವೆ. ಇವುಗಳು ಯಾವ ಗಣಗಳಿಂದ ಬೇಕಾದರೂ ಕೂಡಿರಬಹುದು. ಉದಾಹರಣೆಗೆ ಈ ಕೆಲವು ಸಾಲುಗಳನ್ನು ನೋಡೋಣ.

ನಮ್ಮ ಸೀಮೆಯ ಕೆಲವು ಊರ ಹೆಸರಿನ ಅರ್ಥ ಬಹು ರಮ್ಯವಾಗಿ ಬಹು ಭಾವಗರ್ಭಿತವಾಗಿ ರಸವುಷ್ಟವಾಗಿಹವು.

(ಮಾಸ್ತ. ಆರುಣ: ೩೦ ನೆಯ ಖೆಟ)

ಇದು ಸರಳರಗಳೆಯಲ್ಲಿದೆ. ಇದರ ಛಂದಸ್ಸನ್ನು ವಿಂಗಡಿಸಿದರೆ ಈ ರೀತಿ ಯಾಗುತ್ತದೆ.

ಇಲ್ಲಿ ೫ ಮಾತ್ರೆಯ ಗಣಗಳಿರುವುದು ಓದುವಾಗ ತೋರುತ್ತದೆ. ಆಗ ಇದನ್ನು ಒಡೆಯುವುದು ವಿಚಿತ್ರವಾಗಿ, ಪದಗಳನ್ನು ಕೊಯ್ಯ ಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಮೊದಲಿನ ಸಾಲಿನಲ್ಲಿ ಈ ಕಷ್ಟ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. 2+4+2+4+4 ಈ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಅದನ್ನು ವಿಂಗಡಿಸಬಹುದು.

ನಮ್ಮ | ಸೀಮೆಯ | ಕೆಲವು | ಊರ | ಹೆಸರಿನ | ಅರ್ಥ | ಇಲ್ಲಿ ಪದಗಳನ್ನು, ಅಕ್ಷರಗಳನ್ನು ಒಡೆಯುವ ಅವಶ್ಯ ಕತೆಯೊದಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಎರಡನೆಯ ಸಾಲಿನಲ್ಲಿ ಈ ರೀತಿ ವಿಂಗಡಿಸುವುದೂ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಪದಗಳಿರುವಂತೆ ನೋಡಿದರೆ ೨+೬+೨ +೧೦ ಇರುವಂತೆ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಈ ಪಾದದ ಉತ್ತರಾರ್ಧ 'ಭಾವಗರ್ಭಿತವಾಗಿ 'ಸುಲಭವಾಗಿ ವಿಂಗಡಿತವಾಗುತ್ತದೆ—

4 4

ಭಾವ | ಗರ್ಭಿತ | ವಾಗಿ ಎಂದು ೩+೪+೩ ಮಾತ್ರೆಗಳನ್ನಾಗಿ ನಿಂಗಡಿಸಿ ದರೂ ತಪ್ಪಾಗದು. ಆದರೆ ಇದೇ ಪಾದದ ಪೂವಾರ್ಧ ' ಬಹು ರಮ್ಯವಾಗಿ ಬಹು' ವನ್ನು ಹೀಗೆ ವಿಂಗಡಿಸುವುದು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಓದುವಾಗ ಅದು ೫+೫ ಆಗಿ ತೋರು ತ್ತದೆ. ಆಗ ಅದು " ಬಹುರಮ್ಯ | ವಾಗಿ ಬಹು " ವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದರೂ ಇಲ್ಲಿ ೨+೬+೨ ರಂತೆ ಓದಿಕೊಂಡರೆ ಲಯದ ವೈವಿಧ್ಯ ಕಾಣ ಬರುತ್ತದೆ ಇದು ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಹೊಸದಾಗಿ ಬಂದ ಛಂದಸ್ಸು. ಕಾಲಕ್ಕೆ ತಕ್ಕಂತೆ, ಅವಶ್ಯ ಕತೆಗೆ ಸರಿಯಾಗಿ ರಸಾನುಭವಕ್ಕೆ ಕುಂದು ಬರದಂತೆ ಲಯ ವಿನ್ಯಾಸವನ್ನು ಏರ್ಪಡಿಸುವುದು ಕವಿಯ ಕರ್ತವ್ಯ. ಭಾಷೆಯ, ಕಾವ್ಯದ ಬೆಳಸಿಗೆ ಇದು ಅತ್ಯವಶ್ಯಕ. ಹೊಸ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ, ಹೊಸ ಛಂದಸ್ಸು ಬಂದಿದೆ. ಹೊಸ ಲಯಗಳನ್ನು ಬಳಕೆಗೆ ತಂದುಕೊಂಡಿದಾರೆ. ಇದರಿಂದ ಭಾಷೆಗೆ ಲಾಭವೇ ಹೊರತು ಕೊರಗುವಂತಹುದೇನೂ ಇಲ್ಲ. [ಆಸಕ್ತಿ ಯುಳ್ಳವರು ತೀ. ನಂ. ಶ್ರೀ. ಯವರ ' ಹೊಸ ಛಂದಸ್ಸಿನ ಲಯಗಳು' ಎಂಬ ಲೇಖನವನ್ನು 'ಸಂಭಾವನೆ'ಯಲ್ಲಿ ಓದಬಹುದು. ಪುಟಗಳು ೩೯೮ರಿಂದಳಂಗು] ಲಯ ವೈವಿಧ್ಯ, ಪಲುಕು (modulation) ಈ ಸರಳರಗಳೆಯಲ್ಲಿ ಬೇಕು ಬೇಕಾದಂತೆ ತೋರಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ.

ಸರಳ ರಗಳೆಯ ಪಾದವೇ ಸಾನೆಟ್ಟಿನ ಪಾದ ಕೂಡ. ಇಲ್ಲಿಯೂ ಇಪ್ಪತ್ತು ಮಾತ್ರೆಗಳಾಗುವಷ್ಟು ಮಾತ್ರ ಉಚ್ಚಾರಾಂಶಗಳು ಪ್ರತಿ ಪಾದದಲ್ಲಿಯೂ ಇರುತ್ತವೆ. ಗಣಗಳು ಭಿನ್ನವಾಗಬಹುದು. ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಲಯಗಳಿರಬಹುದು. ಅದರೆ ಪ್ರತಿ ಪಾದದಲ್ಲಿಯೂ ಇಪ್ಪತ್ತು ಮಾತ್ರೆಗಳಿರುತ್ತವೆ. ಒಂದು ಸಮಯದ ಒಂದೇ ಒಂದು ಭಾವವು ಈ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಚೆನ್ನಾಗಿ ರೂಪುಗೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಎಂಟು ಪಾದದ ಗುಂಪಿರುವ, ಮತ್ತು ಆರು ಪಾದದ ಗುಂಪಿರುವ ಒಂದೆರಡು ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ನೋಡೋಣ. ಇಲ್ಲಿ ಎಂಟು ಪಾದಗಳ ಪ್ರಾಸದ ಕಟ್ಟು, ಆರು ಪಾದಗಳ ಪ್ರಾಸದ ಕಟ್ಟು ಬೇರೆ ಬೇರೆ. ಮೊದಲ ಎಂಟು ಪಾದದಲ್ಲಿ ಒಂದು ವಿಷಯ ವಿವರವಾಗುತ್ತದೆ. ಅನಂತರ ಬರುವ ಆರು ಸಾಲಿನಲ್ಲಿ ಈ ಮೊದಲು ಬಂದ ವಿಷಯದಿಂದ ಉದಿಸುವ ಮತ್ತೊಂದು ವಿಷಯವೋ ಭಾವವೋ ಚಿತ್ರಿತವಾಗುತ್ತದೆ. ಉದಾಹರಣೆಗಾಗಿ ಒಂದೆರಡು ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳನ್ನು ನೋಡಬಹುದು. ಇಲ್ಲಿನ ಛಂದಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಇಪ್ಪತ್ತು ಮಾತ್ರೆಗಳ ಗಣ ಚೆನ್ನಾಗಿ ಕಾಣುವುದು. ಲಯ ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಬದಲಾಯಿಸಿದರೂ ಹಂದರವನ್ನು ತೀರಾ ಬಿಟ್ಟು ಹೋಗುವುದಿಲ್ಲ. ಪ್ರಾಸದ ಕಟ್ಟು ಕೂಡ ಚೆನ್ನಾಗಿ ಕಾಣಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ.

## ಪಂಪನಿಗೆ

- 1 ಶ್ರೀಲಲಿತ-ಮಾಧುರ್ಯ-ಸೌಂದರ್ಯ-ಗಾಂಭೀರ್ಯ 🗕 🛪
- 2 ದೆಸಕದಿಂದೆಸಗಿ ಕಾವ್ಯ ಪ್ರೌಢಿಯಲಿ ಮೆರೆದು \_\_\_\_ಂ
- 3 ನಿನ್ನ ಸಾಸಿರಕರದ ಕರ ಚಿಲುವಿನಲಿ ಬರೆದು \_\_\_\_ ಆ

| _  |                                     | _        |
|----|-------------------------------------|----------|
| 4  | ಕನ್ನಡದ ಸವಿನುಡಿಯ ಬಾನ ಬೆಳಗುವ ಸೂರ್ಯ    |          |
| 5  | ಈಗಳೂ ನಡೆದಿಹುದು ಕವಿಯೆ ನಡೆಸಿದ ಕಾರ್ಯ   | *        |
| 6  | ನಿನ್ನ ನವರಸದ ತವನಿಧಿ ಜಲಧಿಯೊಲು ಮೊರೆದು  | 0        |
| 7  | ಸುಮನಸರ ಸೌಮನಸ್ಯದ ಸುಮನಗಳ ಕರೆದು        | 0        |
| 8  | ಇಂದಿಗೂ ಮೊಳಗುತಿದೆ ದಿವ್ಯದುಂದುಭಿ ತೂರ್ಯ | <b>ಸ</b> |
| 9  | ಪಸರಿಸಿದ ಮಸಳಿಸಿದ ಮತ್ತ್ರೆ ಪಸರಿಸಲಿರುವ  | ಗ        |
| 10 | ನಿನ್ನ ಪುಟನಹಸಾಜಮಾದ ಪುಲಗಿರಿಯ ತಿರುಳು-  | ಮ        |
| 11 | ಗನ್ನಡಕೆ ದೆಸೆದೆಸೆಯ ದೇಸಿಗನ್ನಡ ಬರುವ    | ಗ        |
| 12 | ಒಸಗೆ ಬೀರಲಿ ಅಚ್ಚಕೆಚ್ಚು ಕನ್ನಡ ಹುರುಳು  | ಮ        |
| 13 | ಇಹ-ಪರ-ಮಹಾನುಭಾವ ವ್ಯಂಜನೆಗೆ ಸಾಕು       | ಪ        |
| 14 | ಕನ್ನಡವು ಕನ್ನಡವ ಕನ್ನಡಿಸುತಿರಬೇಕು.     | ಪ        |

\_\_ ಬೇಂದ್ರೆ. ಗಂಗಾವತರಣ್ಣ ಪುಟ್ನ೯

ಈ ಸಾನೆಟ್ಟನಲ್ಲಿ ನಾವು ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ ಪದ್ಧತಿಯ ಅನುಸರಣೆಯನ್ನು ಚೆನ್ನಾಗಿ ಕಾಣಬಹುದು. ಕೊನೆಯ ಅಕ್ಷರಗಳ ಪ್ರಾಸವೇ ಇಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಸ. ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಎರಡಕ್ಷ್ಮರ ಗಳು ಬರುವುದೂ ಉಂಟು. ಈ ಪ್ರಾಸದ ಕಟ್ಟನ್ನು ನೋಡಿದರೆ ಮೊದಲೆಂಟು ಪಾದಗಳದು ಸರಿರಿಸ, ಸರಿರಿಸ ಎಂದಾಗುತ್ತದೆ. ಇದು ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ್ ರೂಪದ ಬದ್ದ ಪ್ರಾಸ (Enclosed Rhyme). ಇನ್ನುಳಿದ ಆರು ಪಾದಗಳ ಪ್ರಾಸ ಗಮಗಮಪಪ ಎಂದಾಗುತ್ತದೆ. ಇಂತಹ ಪ್ರಾಸದ ಕಟ್ಟು ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ್ ಸಾನೆಟ್ ರೂಪದಲ್ಲಿ ಉಂಟಿಂದು ನಾವು ನೋಡಿದೇವೆ. ಇಲ್ಲಿ ಪಂಪನ ಹಿರಿಮೆಯನ್ನು ಸಾರುವುದು, ಪಂಪ ನಿಗೆ ಕವಿಯೊಡ್ಡುವ ಭಕ್ತಿಯ ಕಾಣಿಕೆ ಮುಖ್ಯ. ಮೊದಲೆಂಟು ಪಾದದಲ್ಲಿ ಒಂದು ವಿಷಯ ನಿರೂಪಣೆಯಾಗಿ ಭಾವಕ್ಕೊಂದು ಬಿಡುವು ಸಿಗುತ್ತದೆ. ಅನಂತರದ ಆರು ವಾದದಲ್ಲಿ ಅದಕ್ಕೆ ಸೇರಿದಂತಹ ವಿಚಾರಲಹರಿ ಮೂಡಿ ಬರುತ್ತದೆ. ಈ ರೀತಿಯ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳು ಮಾಸ್ತಿ, ಬೇಂದ್ರೆ, ಪುಟ್ಟಪ್ಪ ಮತ್ತಿತರ ಕವಿಗಳಲ್ಲಿ ಬೇಕೆನಿಸುವಷ್ಟು ಸಿಗುತ್ತವೆ. ಅಲ್ಲದೆ ಇಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಸದ ಕಟ್ಟನಲ್ಲಿ ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಸಣ್ಣ ಪುಟ್ಟ ವ್ಯತ್ಯಾಸಗಳೂ ಕಾಣಿಸಿಕೊಂಡು, ಸಾನೆಟ್ಟನ ವೈವಿಧ್ಯ ಹೆಚ್ಚುತ್ತದೆ. ಬೇಂದ್ರೆಯವರ 'ಸಂಭಾವನೆ ' ಸಾನೆಟ್ಟನಲ್ಲಿ ಆಚಾರ್ಯ ಬಿ.ಎಂ.ಶ್ರೀ. ಯವರಿಗೊಟ್ಟಿಸಿದ ಸಂಭಾವನೆಯ ಬಗ್ಗೆ ಸೊಗಸಾದ ಭಾವನಾ ಚಿತ್ರವಿದೆ. ಇಲ್ಲಿನದು ಅಷ್ಟ-ಷಟ್ಪದಿಯ ರೂಪ-ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ್ ಇಲ್ಲಿಯ ಪ್ರಾಸದ ಕಟ್ಟು ಸ್ವಲ್ಪ ಬದಲಾಯಿಸಿದಂತೆ ಈ ರೀತಿ ರೀತಿಯದು. ಕಾಣುತ್ತದೆ.

ನೊದಲೆಂಟು ಪಾದ: ಸರಿರಿಸ ಗಮಮಗ. ಕೊನೆಯ ಆರು ಪಾದ: ಪದನಿನಿಪದ.

ಬೇಂದ್ರೆಯವರ ' ತಾಜಮಹಾಲ ' ಸಾನೆಟ್ಟನಲ್ಲಿ (ಗಂಗಾವತರಣ. ಪುಟ ೨೩)

ಪ್ರಾಸದ ಕಟ್ಟನ ಇನ್ನೊಂದು ರೂಪ ಕಾಣಬಹುದು.

ಮೊದಲೆಂಟು ಪಾದ: ಸರಿರಿಸ ಸರಿರಿಸ.

ಕೊನೆಯ ಆರು ಪಾದ: ಗಮಪಪಗಮ

ಹೀಗೆಯೇ ಪುಟ್ಟಪ್ಪನವರ ಒಂದು ಸಾನೆಟ್ಟನಲ್ಲಿ ಬರುವ ಪ್ರಾಸದ ಕಟ್ಟನ್ನು ನೋಡಬಹುದು. ಬೇಂದ್ರೆಯವರ 'ಸಂಪನಿಗೆ' ಸಾನೆಟ್ಟನ ಪ್ರಾಸದ ಕಟ್ಟನ್ನೇ 'ವರ್ಣಶಿಲ್ಪಿ'ಯಲ್ಲಿ ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. (ನವಿಲು. ಪುಟ ೭೨) ಇಲ್ಲಿಯೂ ಬದ್ಧ ಪ್ರಾಸವೇ ಇದೆ. ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೆಂಬ ಸಾನೆಟ್ಟನಲ್ಲಿ (ನವಿಲು. ಪುಟ ೭೩) ಪುಟ್ಟಪ್ಪ ನವರು ಪೂರ್ತಾ ಪೆಟ್ರಾರ್ಕನ ರೂಪವನ್ನೇ ಬಳಸಿಕೊಂಡಿದಾರೆ. ಆದರೆ ಪ್ರಾಸಗಳನ್ನು ಬದಲಾಯಿಸಿಕೊಂಡು ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಬಗೆಯ ಕಟ್ಟನ್ನು ಪಯೋಗಿಸಿರುವುದಕ್ಕೆ 'ಪಾಂಚ ಜನ್ಯ'ದಿಂದ ಒಂದು ಉದಾಹರಣೆಯನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳಬಹುದು.

## ಭರತ ಮಾತೆಗೆ

| 1  | ನಿನ್ನ ಸುಲಿಗೆಯ ಕತೆಯನೋದುತಿರೆಯಿರೆ ಕಣ್ಣು        | ぉ             |                  |
|----|---------------------------------------------|---------------|------------------|
| 2  | ಹನಿ ತುಂಬಿ ಮಂಜಾಗುವುದು ; ದೈನ್ಯದಲಿ ನೊಂದು       | 0             |                  |
| 3  | ನರಳುವುದು ಬಗೆ; ಕುದಿಯುವುದು ನಿತ್ತರೆದೆ ಬೆಂದು    | 0             |                  |
| 4  | ಬಿಸುಸುಯ್ಯುವುದು ; ಕೋಪದುದ್ರೇಕದಲಿ ಮಣ್ಣು –      | ಸ             |                  |
| 5  | ಗೂಡುತೆ ಮನಶ್ಯಾಂತಿ, ಸೈರಣೆ ಸಮತೆಗೆಟ್ಟು          | ಗ             |                  |
| 6  | ನೂರಾರು ವಿಷಸರ್ಪಗಳು ಎದೆಯ ಹುತ್ತದಲಿ             | ಮ             |                  |
| 7  | ಹೆಡೆಯೆತ್ತಿ ನಿಲ್ಲುವುವು ಬುಸುಗುಡುತೆ ! ಚಿತ್ತದಲಿ | ನು            |                  |
| 8  | ವಿಪ್ಲವದ ನಿಲಯಕ್ಕೆ ಹಗೆತನದ ನೆಲಗಟ್ಟು            | ಗ             |                  |
| 9  | ಮೂಡುವುದು! ಹಸಿದ ಹೆಬ್ಬುಲಿಯಂತೆ ನಾಳದಲಿ          | ಮ             | (ಪ)              |
| 10 | ನೆತ್ತರೌಡನು ಕಚ್ಚುವುದು! ವಿಲಯ ಕಾಲದಲಿ           | ನು            | (z)              |
| 11 | ದಳ್ಳುರಿ ನೆಗೆಯುವಂತೆ ಹೊಟ್ಟಿಯ ಸಿಡಿಲಸಿಟ್ಟು      | n             | ( <sup>ದ</sup> ) |
| 12 | ಬೆಂಕಿವೆಟ್ಟಾಗುತ್ತೆ ಪಗೆಯ ಹುಣ್ಣ ನೆ ಸುಟ್ಟು      | <u> </u>      | ( <sup>z</sup> ) |
| 13 | ನೊಣೆಯಲುರಿ ಕಾರುವುದು!—ಮನ್ನಿಸಮ್ಮಾ; ಸಿಲ್ಟಿ      | <b>— 8</b>    |                  |
| 14 | ಮಮತೆಯಲಿ ಒಮ್ಮೊಮ್ಮೆ ಕವಿಯಾಗುವನು ಕಲ್ಕಿ          | <del> 8</del> |                  |
|    | — (ಪಾಂಚ ಜನೄ. ಶು                             | ಟ ೪೨)         |                  |
|    | المار مار مارد مارد مارد مارد مارد مارد ما  |               | سه               |

ಈ ಸಾನೆಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಪುಟ್ಟಪ್ಪನವರು ಬಳಸಿರುವ ಪ್ರಾಸದ ಕಟ್ಟು ಬಹಳ ವಿಚಿತ್ರವಾಗಿದೆ. ಇದು ವೆಟ್ರಾರ್ಕನ ಪದ್ಧತಿಯಂತೆ ಎಂಟು ಪಾದ, ಆರು ಪಾದಗಳಾಗಿ ವಿಂಗಡಣೆಗೆ ಸಿಕ್ಕುವುದಿಲ್ಲ. ಭಾವನೆ, ವಿಚಾರ ಒಂದೇ ಸಮನಾಗಿ ಒಂದೇ ಓಟದಲ್ಲಿ ಮುನ್ನ ಡೆಯುತ್ತದೆ. ಆದ್ದ ರಿಂದ ಕೊನೆತನಕ ಬಿಡುವಿಲ್ಲದೆ ಹರಿಯುವ ಇದು ಷೇಕ್ಸ್ ಪೀರಿಯನ್ ರೀತಿಯದೆನ್ನಬಹುದು. ಆದರೆ ಪ್ರಾಸದ ಕಟ್ಟು ಮಾತ್ರ ಹಿಂದೆ ಯಾವುದ ರಲ್ಲೂ ಕಾಣದ ವಿಚಿತ್ರವಾಗಿದೆ. ಒಟ್ಟು ಪ್ರಾಸದ ಕಟ್ಟು ಹೀಗೆ ಬರುತ್ತದೆ.

'ಸರಿರಿಸಗಮಮಗ ಮಮಗಗನಿನಿ.' ಇದು ಸ್ಪೆನ್ಸರನ (Spenser) ಸಾನೆಟ್ಟ್ರಗಳ ಪ್ರಾಸಕ್ಕೆ ಹತ್ತಿರ ಬರುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಒಂಭತ್ತನೆಯ ಪಾದದಿಂದ ಬೇರೆಯಾಗಿ ಪ್ರಾಸ ವನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡರೆ ಆಗ ಪ್ರಾಸದ ಕಟ್ಟು 'ಸರಿರಿಸ ಗಮಮಗ ಪಪದದನಿನಿ 'ಎಂಬ ರೂಪವಡೆಯುತ್ತದೆ. ಇದು ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರನಲ್ಲಿ ಸಾಮಾನ್ಯ. ಸಾಧಾರಣವಾಗಿ ಈ ಎರಡು ರೀತಿಗಳಲ್ಲೂ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಿವೆ. ಆದರೆ ಇನ್ನೆ ರಡು ಹೊಸ ರೀತಿ ಗಳೂ ಇದೆ. ಪು. ತಿ. ನರಸಿಂಹಾಚಾರ್ಯರು ಮೂರು ಚೌಪದಿಗಳು ಮತ್ತು ಒಂದು ದ್ವಿಪದಿಯನ್ನಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಸಾನೆಟ್ ರಚಿಸಿದಾರೆ. ಆದರೆ ಇಲ್ಲಿನ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯವೆಂದರೆ ಈ ಮೂರು ಚೌಪದಿಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಸವಿಲ್ಲ. ದ್ವಿಪದಿಯಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಪ್ರಾಸವಿದೆ. 'ರಸಸರಸ್ವತಿ 'ಯಲ್ಲಿ ಬರುವ "ಪುಣ್ಯಕ್ಷೇತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡು ಬರುವ ಜೀವಕಾಮ ವನ್ನು ಕುರಿತು" (ಪುಟ ೩೫), 'ಹಣತೆ 'ಯಲ್ಲಿ ಬರುವ 'ಗಾನ' (ಪುಟ ೮೧) ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಅಪ್ಪಿತಪ್ಪಿ ಅಲ್ಲೊಂದು ಇಲ್ಲೊಂದು ಪ್ರಾಸ ಇಣುಕಿದಂತೆ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಸಾಧಾರಣವಾಗಿ ಮೂರು ಪ್ರಾಸರಹಿತ ಚೌಪದಿಗಳ ಜತೆಗೆ ಕೊನೆಯಲ್ಲೊಂದು ಪ್ರಾಸಬದ್ಧ ದ್ವಿಪದಿಯಿರುವುದು ಹೊಸರೂಪ. ಇದಕ್ಕೊಂದು ಉದಾಹರಣೆಯನ್ನು ಕೊಡಬಹುದು. 'ರಸಸರಸ್ವತಿ 'ಯಲ್ಲಿ ಬರುವ 'ಮಳೆ ' ಇಂತಹ ಒಂದು ಸಾನೆಟ್ಟು.

ಅದಿಗೊ ದೆಸೆಕೂಡುವೆಡೆ ತಿರೆಗೂಡುತಿದೆ ಮುಗಿಲು ಹೆಬ್ಬಿದರ ಮೆಳೆಯ ಚೆಲುವನು ತೋರಿ, ಬಿಳಲೂರಿ ಹಬ್ಬಿರುವ ಮಹಾವಟವೃಕ್ಷದೊಲು ಹಸರಿಸುತ ಇದೆಕೊ ಎನುತಿದೆ ನನಗೆ ಮೈಬಿಡದ ಮಿಂಚಿನೊಳು. ಕಾರೊಡಲ ಬಣ್ಣ ದೊಳು ತನ್ನ ಪನ್ನತಿಕೆಯನು ಮೆರೆದ ಗುಡುಗಿನೊಳು ಗಿರಿಮೈತ್ರಿಯೊಳು ಸರ್ವಾರ್ತಿ—ಹರಕ್ಷೀರ ಧಾರೆಯೊಳು ಹಿಂದೆ ತಾ ಹಿಡಿದಿಟ್ಟ ನೂರಾರು ಕವಿ ಮುದಗಳೈಸಿರಿಯ ತೆರುವಂತೆ! ಸಧಿಯಕೈದಿತು ಮಳೆ, ನೆನೆನೆನೆದುದೆನ್ನ ಮೈ. ಕುಳಿತೆಡೆಯೆ ಕುಳಿತಿಹೆನು ಚಿರಕಾಲದಭಿಲಹಿತ ಸಲುವ ತೆರ. ಅರಿತರಾರೀಮೇಘವಾವ ಪಾ—ವನನದೀತೀರ್ಥವನು ತಂದಿಹುದೊ, ವೇಂಗಡದ ಮಲೆಮುಟ್ಟ ಬಂದಿಹುದೊ ಸೇಚನದೊಳೆನ್ನ ಹರಸೆ ಕರುಣೆಯೊಳು ನಿಂತೆಡೆಯೆ ಅವಭೃತಸ್ನಾತನೆನಿಸೆ? —(ರಸಸರಸ್ವತಿ. ಫಟ ನಿತಿ)

ಇದೇ ರೀತಿಯಲ್ಲಿರುವ ಇತರ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳೂ ಪು.ತಿ.ನ. ರವರಲ್ಲಿ ಕಂಡು ಬರುತ್ತವೆ. ಇಲ್ಲಿ ಮೊದಲು ಮೂರು ಚೌಪದಿಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಪ್ರಾಸವಿಲ್ಲವೆನ್ನುವುದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿದೆ. ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ದ್ವಿಪದಿಗೆ ಮಾತ್ರ ಪ್ರಾಸದ ರಕ್ಷೆಯಿದೆ. ಇಲ್ಲಿಯ ಪ್ರಕೃತಿ ಚಿತ್ರಣ ಸೊಗಸಾಗಿದೆ, ಸುಂದರವಾಗಿದೆ. ಹದಿನಾಲ್ಕು ಸಾಲಿನಲ್ಲಿ ಆ ಭಾವ ಅಡಕ ವಾಗಿದೆಯೆಂಬುದೊಂದೇ ಕಾರಣದಿಂದ ಇದನ್ನು ನಾವು ಸಾನೆಟ್ಟಿನ ಜಾತಿಗೆ ಸೇರಿಸಿ ಕೊಳ್ಳಬಹುದು. ಡಿ. ವಿ. ಗುಂಡಪ್ಪನವರು ಹದಿನಾರು ಸಾಲುಗಳ ಸೀಸ ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ (ವಸಂತ ಕುಸುಮಾಂಜಲಿಯಲ್ಲಿ) ಇದೇ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ನಡೆಸಿದರೆ, ಅಲ್ಲಿಗೂ ಇಲ್ಲಿಗೂ ಎರಡು ಸಾಲು ಮಾತ್ರ ವ್ಯತ್ಯಾಸವೆನ್ನು ವಂತೆ ತೋರುತ್ತದೆ. ಪ್ರಾಸ ಬಿಟ್ಟುದುದರಿಂದ ಪು. ತಿ. ನ ರವರ ಈ ಸಾನೆಟ್ಟಿಗೆ ಏನೋ ಕೊರೆಯಿದ್ದಂತೆ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಬೇಂದ್ರೆ ಯವರು ತಮ್ಮ 'ಉಯ್ಯಾಲೆ' ಯಲ್ಲಿರುವ ಬಹಳ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಸವನ್ನು ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ತೊರೆದೇ ಬಿಟ್ಟವಾರೆ. 'ಗುಮ್ಮ' ಅಂತಹುದೊಂದು ಸಾನೆಟ್ಟು. ಆದರೆ ಇಲ್ಲಿ ಅಷ್ಟ-ಷಟ್ಪದಿಯ ವಿಭಜನೆಯನ್ನ ನುಸರಿಸಿದಾರೆ. ಇದರಿಂದ ಭಾವದ ಬಿಗಿಬರು ತ್ತದೆ. ಒಂದೇ ಮೂಡಿಕೆ ಬರುತ್ತದೆ. ಮಾಸ್ತಿಯವರಲ್ಲಿ ವೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರ್, ವೆಟ್ರಾರ್ಕ್ ಎರಡು ಬಗೆಯ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳೂ ಉಂಟು ವಿಷಯ ವೈವಿಧ್ಯವಂತೂ ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಿಗಿಂತ ಮಿಗಿಲಾಗಿದೆ.

ಈ ಹಿರಿಯ ಕವಿಗಳೇ ಅಲ್ಲದೆ ಉಳಿದ ಎಷ್ಟೋ ಕವಿಗಳು ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳನ್ನು ಯಶಸ್ವಿಯಾಗಿ ಬರೆದಿದಾರೆ. ಆ ಕವಿಗಳನ್ನು ಹೆಸರಿಸುವ ಅಗತ್ಯವಿಲ್ಲ. ಕೆಲವರು ಬರಿಯ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳನ್ನು ಮಾತ್ರವೇ ಸುಂದರವಾಗಿ ಹೆಣೆದ ಕವಿಗಳೂ ಇದ್ದಾರೆ. ಆದರೆ ಇಷ್ಟನ್ನು ಮಾತ್ರ ಧಾರಾಳವಾಗಿ ಹೇಳಬಹುದು. ಸಾನೆಟ್ ರೂಪ ನಮಗೆ ಹೊಸದು. ಅದರ ರೀತಿ ಹೊಸದು. ಛಂದಸ್ಸು ಹೊಸದು. ಹದಿನಾಲ್ಕು ವಾದದ ಈ ಸಾನೆಟ್ಟುಗಳಲ್ಲಿ ಹಲವಾರು ಬಗೆಯ ಪ್ರಾಸಗಳುಂಟು. ಹಲವಾರು ಬಗೆಯ ಲಯ ವಿನ್ಯಾಸಗಳೂ ಉಂಟು. ಕೆಲವಾರು ಬಾರಿ ಪ್ರಾಸಗಳನ್ನು ತೊರೆದು, ಕೆಲಸಾರಿ ಪ್ರಾಸ ಗಳನ್ನು ರೂಪಿಸಿಕೊಂಡು ಮಾರ್ಪಡಿಸಿಕೊಂಡು ಕನ್ನಡದ ಪ್ರತಿಭೆಗೆ ಅದನ್ನು ಒಗ್ಗಿಸಿ ಕೊಂಡಿದಾರೆ ನಮ್ಮ ಕವಿಗಳು. ಯಾವುದನ್ನಾದರೂ ಅರಗಿಸಿಕೊಂಡು ತನ್ನದಾಗಿಸಿ ಕೊಳ್ಳುವ ಪ್ರತಿಭೆ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಉಂಟು. ಹೊಸವಸ್ತು ಹೊಸ ರೂಪಗಳನ್ನು, ಹೊಸ ಲಯಗಳನ್ನು ಹೊಂದಿಸಿಕೊಂಡು ತನ್ನದಾಗಿಸಿಕೊಳ್ಳುವ ಪ್ರತಿಭೆ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಉಂಟು. ಹೊಸ ರೂಪಗಳನ್ನು, ಹೊಸಲಯಗಳನ್ನು ಹೊಂದಿಸಿಕೊಳ್ಳುವುದು, ಅಳವಡಿಸಿ ಕೊಳ್ಳುವುದು ತನ್ನ ಮಿತಿಗೆ ಮಾರಿದುದಲ್ಲವೆಂದು ಕನ್ನಡ ತೋರಿಕೊಟ್ಟದೆ. ಸಾನೆಟ್ ರೂಪ ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿನಿಂದ ಬಂದುದೆಂದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಅದು ನಿಕೃಷ್ಟವೂ ಅಲ್ಲ, ಅಥವಾ ನಾವು ಮುಟ್ಟ ಲಾರದ ಅಸಾಧ್ಯೆ ಸಿದ್ಧಿಯೂ ಅಲ್ಲ. ನಮ್ಮ ನುಡಿಗಟ್ಟಿನ ಹಿಡಿತಕ್ಕೆ, ಸವಿಗೆ ಅದು ಸಿಕ್ಕಿ ನವಿರುಗೊಂಡಿದೆ, ರೂಪಾಂತರಿಸುತ್ತಿದೆಯೆಂಬುದು ನಿರ್ವವಾದ ವಾದ ಮಾತು. ಇಂಗ್ಲೀಷಿನಿಂದ ಇದು ಬಂತು. ಇನ್ನೂ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ರೂಪಗಳೂ ಬರಲಿ. ಕನ್ನಡದ ತೊಡವು ಶೃಂಗಾರ ಹೆಚ್ಚಲಿ. ' ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿನ ಮೂಲಕ ಸಾಕ್ಷಾತ್ತಾ ಗಿಯೋ ಪರಂಪರೆಯಿಂದಲೋ ಗಳಿಸುವುದು ಸಾಧ್ಯವಾಗಿರುವಾಗ, ಅದಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶ

ವಿರುವಾಗ ಗಳಿಸೋಣ, ಎಂದು ಪೂಜ್ಯ ಎ. ಆರ್. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಹೈದರಾಬಾದಿ ನಲ್ಲಿ ನಡೆದ ೨೬ ನೆಯ ಸಾಹಿತ್ಯ ಸಮ್ಮೇಲನದ ಅಧ್ಯಕ್ಷ ಸ್ಥಾನದಿಂದ ನುಡಿದುದನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ನೆನೆದುಕೊಳ್ಳಬಹುದು. (ಭಾಷಣಗಳು ಮತ್ತು ಲೇಖನಗಳು. ಸಂಪುಟ ೧. ಪುಟ. ೨೫) ಹೀಗೆ ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿನಿಂದ ಬಂದ ಸಾನೆಟ್ ರೂಪ ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ನೆಲೆಯೂರಿದೆ. ನಮ್ಮ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಓಡಿಯಾಡುವ, ನಮ್ಮ ತೊಡುಗೆ ತೊಡುವ ಮನೆಯ ಸೊಸೆಯಾಗಿದೆ ಅದು ಮನೆಗೊಂದು ಲಕ್ಷ್ಮಣ. ಮನಸ್ಸಿಗೊಂದು ತಂಪು.

ಎಸ್. ಅನಂತನಾರಾಯಣ.

## ಕರ್ಣಾಟಕದ ಶಾಸನಗಳು

· ಚಕ್ರಾರಪಂಕ್ತಿರಿವ ಗಚ್ಛತಿ ಭಾಗ್ಯಪಂಕ್ತಿ ៖ <sup>,</sup> ಎಂಬ ವಾಕ್ಯದ ಅರ್ಥ, ವ್ಯಕ್ತಿಗೆ ಹೇಗೋ ಹಾಗೆಯೇ ದೇಶಕ್ಕೂ ಬಹುಮಟ್ಟಿಗೆ ಅನ್ವಯಿಸುತ್ತದೆ. ಈ ವಾಕ್ಯದ ಬೇರೊಂದು ಮುಖವನ್ನೇ 'History repeats itself' ಎಂಬ ಇಂಗ್ಲೀಷ್ ವಾಕ್ಯ ವಿಶ**ದೀಕರಿಸುತ್ತ**ದೆ. ಆದುದರಿಂದಲೇ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಪ್ರಗತಿಪರವಾದ ದೇಶ**ವಾ** ತನ್ನ ಸ್ರಾಚೀನ ಇತಿಹಾಸವನ್ನು ಶಾಸ್ತ್ರೀಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಅಭ್ಯಾಸಮಾಡಿ ಅದರ ಬುನಾದಿಯವೇಲೆ ತನ್ನ ಭವಿಷ್ಯವನ್ನು ನಿಷ್ಕರ್ಷಿಸಬೇಕಾಗಿದೆ. \_ಪ್ರಾಚೀನ ಇತಿಹಾಸ ರಚನೆಗೆ ಎಲ್ಲಾ ದೇಶದಲ್ಲಿಯೂ ಅಸಂಖ್ಯಾತವಾದ ಸಾಧನಗಳಿರುತ್ತವೆ. ವ್ರಾಚೀನ ವಸ್ತುಗಳು, ವಾಸ್ತುಶಿಲ್ಪ, ತಕ್ಷವಿದ್ಯೆ, ಸಾಹಿತ್ಯ, ನಾಣ್ಯ, ಪುರಾಣ, ದಂತಕತೆಗಳು, ಸಮಕಾಲದ ನೆರೆಹೊರೆನಾಡಿನ ಚರಿತ್ರೆ, \_ಪರದೇಶದ ಪ್ರವಾಸಿಗಳ ಅನುಭವ ಲೇಖನ ಗಳು, ಆರಮನೆ ಗುರುಮನೆಗಳ ಪಟ್ಟಾವಳಿ, ನಿರೂಪಗಳು, ಭೂಶೋಧನೆಯಿಂದ ದೊರೆತ ಅವಶೇಷಗಳು ಮೊದಲಾದುವು ಅಂತಹ ಸಾಧನಗಳು. ಇವುಗಳೆಲ್ಲಕ್ಕೆಂತಲೂ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವೂ ಸತ್ಯಾಂಶಗಳನ್ನೊಳಗೊಂಡದೂ ಆದ ಸಾಧನವೆಂದರೆ ಶಾಸನಗಳು (Epigraphs). ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಉಕ್ತವಾದ ವಿಷಯಗಳು ಬಹು ಅಮೂಲ್ಯವಾದುವು. ಆಯಾಕಾಲಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧ ಪಟ್ಟ ವಿಷಯಗಳು ಆಗ ಜೀವಂತರಾಗಿರುವ ವ್ಯಕ್ತಿ ಗಳಿಂದಲೇ ಸಾಕ್ಸಾತ್ತಾಗಿ ಉಲ್ಲೇಖಿಸಲ್ಪಟ್ಟರುವುವು. ಶಾಸನಗಳು ಶಿಲಾಪಟ್ಟಕೆಗಳಲ್ಲಿ, ತಾಮ್ರಫಲಕಗಳಲ್ಲಿ, ಹುಟ್ಟು ಬಂಡೆಗಳಮೇಲೆ, ನೆಟ್ಟ ಕಲ್ಲುಗಳಮೇಲೆ, ವಸ್ತು ವಾಹನ ಗಳಮೇಲೆ, ಆಯುಧಗಳ ಮೇಲೆ, ವಿಗ್ರಹಗಳ ಪಾದಪೀರಗಳಲ್ಲಿ, ಶರೀರದ ಹಿಂಭಾಗ ದಲ್ಲಿ, ದೇವಸೇವೋಪಕರಣದ್ರನ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಕೆತ್ತಲ್ಪಟ್ಟರುತ್ತವೆ. ಇವುಗಳೆಲ್ಲವನ್ನೂ ಸಂಗ್ರಹಿಸಿ ವಿಭಜನೆಮಾಡಿ ಕ್ರಮವಾಗಿ ಅಭ್ಯಾಸಮಾಡಿದರೆ ದೇಶದ ಆರ್ಧಿಕ ಧಾರ್ಮಿಕ ಚಲನವಲನಗಳು, ಭಾಷೆಯ ಬೆಳವಣಿಗೆ, ಪ್ರಾಂತ ಭೇದ, ಸಾಹಿತ್ಯ ಸ್ವರೂಪ, ಲಿಪಿಯ ಮಾರ್ಪಾಟು, ಕಲಾಭಿವೃದ್ಧಿ, ಭೌಗೋಳಿಕ ವ್ಯತ್ಯಾಸಗಳು, ರಾಜಕೀಯ ವ್ಯವಸ್ಥೆ ಮೊದಲಾದುವುಗಳನ್ನೊಳಗೊಂಡ ಅವಿಚ್ಛಿನ್ನವಾದ ಸಮಗ್ರ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನು ರಚಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗುವುದು. ಆದುದರಿಂದ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ದೇಶದ ಶಾಸನಸಾಹಿತ್ಯದ ಕೂಲಂಕಷವಾದ ಅಭ್ಯಾಸವು ಅದರ ಶ್ರೀಯಸ್ಸಿನ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಬಹು ಆವಶ್ಯಕ ವಾದುವು.

ಕರ್ಣಾಟಕದಲ್ಲಿ ಇಂತಹ ಕೆಲಸವು ಪ್ರಾರಂಭವಾದುದು ಕಳೆದ ಶತಮಾನದ ಅಂತ್ಯ ಭಾಗದಲ್ಲಿ; ಅದರಲ್ಲೂ ವಿದೇಶೀಯರಿಂದ. ಮೊತ್ತ ಮೊದಲು ಈ ಕೆಲಸಕ್ಕೆ ಕೈ ಹಾಕಿದವನೆಂದರೆ ಸರ್ ವಾಲ್ಟರ್ ಎಲಿಯಟ್. ಈತನು ಸುಮಾರು ೫೯೫ ಶಿಲ್ಮಾ ಶಾಸನಗಳನ್ನೂ ಕೆಲವು ತಾಮ್ರ ಫಲಕಗಳನ್ನೂ ಶೇಖರಿಸಿ, ಅಭ್ಯಾಸ ಮಾಡಿ ಅದರ

ಫಲಿತಾಂಶವನ್ನು ರಾಯಲ್ ಏಷ್ಯಾಟಕ್ ಸೊಸೈಟಯ ಪತ್ರಿಕೆಯಲ್ಲಿ 'ಹಿಂದೂ ಶಾಸನಗಳು' ಎಂಬ ಶೀರೋನಾಮೆಯಿಂದ ಪ್ರಕಟಿಸಿದನು. ಈ ಶಾಸನಗಳೇ ಮುಂದೆ · ಕರ್ಣಾಟಕದ ಶಾಸನಗಳು ' ಎಂಬ ಹೆಸರಿನಿಂದ ಎರಡು ಸಂಪುಟಗಳಾಗಿ ಹೊರ ಬಿದ್ದವು. ಚಿತ್ರದುರ್ಗ, ಬೆಳಗಾಂ, ಹರಿಹರ ಮೊದಲಾದೆಡೆಗಳಲ್ಲಿ ಮೇಜರ್ ಡಿಕ್ಸನ್ನಿ ನಿಂದ ಶೀಖರವಾದ ಸುಮಾರು ೧೫೦ ಶಿಲಾಶಾಸನಗಳ ಭಾವಚಿತ್ರ ಸಂಗ್ರಹವನ್ನು ಮೈಸೂರು ಸರ್ಕಾರವು ೧೮೬೫ರಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಾಶಪಡಿಸಿತು. ಧಾರವಾಡ, ಬೆಳಗಾಂ, ಕಾಲಾದ್ಗಿ ಉತ್ತರ ಕನ್ನಡ ಪ್ರದೇಶಗಳಲ್ಲಿ ಶೇಖರವಾದ ಸುಮಾರು ೬೪ ಶಾಸನಗಳ ಪ್ರತಿಯನ್ನು ಮಿ. ಹೋಪ್ ಎಂಬುವನು 'ಧಾರಾವಾಡ ಮತ್ತು ಮೈಸೂರು ಶಾಸನಗಳು' ಎಂಬ ಹೆಸರಿನಲ್ಲಿ ಪ್ರಸಿದ್ಧಿ ಪಡಿಸಿದನು. ಡಾ. ವೆಗು, ಕರ್ನಲ್ ಪಿಗ್ಸ್, ಮೊದಲಾದ ವರು ಶೇಖರಿಸಿದ್ದ ಅನೇಕ ಶಾಸನಗಳನ್ನು ಡಾ. ಫ್ಲೀಟ್ ೧೮೭೮ ರಲ್ಲಿ 'ಬೊಂಬಾಯಿ ಮದ್ರಾಸ್ ಮೈಸೂರು ಪ್ರಾಂತಗಳ ಪಾಳಿ ಸಂಸ್ಕೃತ ಮತ್ತು ಹಳಗನ್ನಡ ಶಾಸನಗಳು? ಎಂಬ ಹೆಸರಿನಿಂದ ಇಂಡಿಯಾ ಆಫೀಸ್ ಮೂಲಕ ಒಂದು ಸಂಪುಟವಾಗಿ ಪ್ರಕಟ ಸಿದನು. ಈ ಮಧ್ಯೆ ಸರ್ ವಾಲ್ಟರ್ ಎಲಿಯಟ್, ಪ್ರೊ. ಡಾರ್ಸ, ಮಿ. ಬಾಲ ಗಂಗಾಧರಶಾಸ್ತ್ರಿ, ಸರ್. ಜೆ. ಎಲ್. ಜೇಕಬ್ ಮೊದಲಾದವರು ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಕೆಲವು ಶಾಸನಗಳನ್ನು ಸಂಗ್ರಹಿಸಿ ಪ್ರಕಟಸಿದ್ದರು. ಆದರೆ ಈ ಶಾಖೆಯಲ್ಲಿ ಶಾಸ್ತ್ರೀಯವಾದ ಕೆಲಸವು ಪ್ರಾರಂಭವಾದುದು ೧೮೭೦ರಲ್ಲಿ ಬರ್ಗೆಸ್ ' ಇಂಡಿರ್ಯ ಆಂಟಕ್ವೆರಿ ' ಪತ್ರಿಕೆ ಯನ್ನು ಪ್ರಾರಂಭಿಸಿದ ಮೇಲೆಯೇ. ಆ ಪತ್ರಿಕೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಬರ್ಗೆಸ್ಸಿನ ಶಾಸನಗಳ ವರದಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಬೊಂಬಾಯಿ ಶಾಖೆಯ 'ರಾಯಲ್ ಏಷ್ಯಾಟಕ್ ಸೊಸೈಟ, ಪತ್ರಿಕೆ ಯಲ್ಲಿಯೂ ಡಾ. ಬ್ಹ್ರೂಲರ್, ಪ್ರೊ. ಎಗ್ಲಿಂಗ್, ರೆ. ಕಿಟಲ್, ಮಿ. ಫಾಕ್ಸ್, ಆರ್. ಜಿ. ಭಂಡಾರಕರ್, ಪಂಡಿತ್ ಭಗವಾನ್ಲಾಲ್ ಇಂದ್ರಜಿ, ಎಸ್. ವಿ. ಪಂಡಿತ್, ಕೆ. ಟಿ. ಟಿಲಿಂಗ್, ಡಾ. ಸ್ಲ್ರೀಟ್ ಮೊದಲಾದವರು ಅನೇಕ ಶಾಸನಗಳನ್ನು ಸಂಗ್ರಹಿಸಿ ಶೋಧಿಸಿ ಭಾಷಾಂತರಿಸಿ ಪಡಿಯಚ್ಚುಗಳ ಜೊತೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಾಶಿಸಿದರು. ೧೮೭೯ರಲ್ಲಿ ಮಿ. ರೈಸ್ ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದವುಗಳಲ್ಲಿ ಮೈಸೂರಿಗೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟ ಶಾಸನಗಳ ಭಾಷಾಂತರವನ್ನು 'ಮೈಸೂರು ಶಾಸನಗಳು' ಎಂಬ ಹೆಸರಿನಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಾಶಪಡಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಶತಮಾನದ ಆಧಿಭಾಗದಲ್ಲಿ ಮಿ. ರೈಸರೇ ' ಎಪಿಗ್ರಾಫಿಯಾ ಕರ್ಣಾಟಕ ' ಎಂಬ ಶಾಸನ ಸಂಗ್ರಹಗಳ ಸಂಪುಟವನ್ನು ಪ್ರಾರಂಭಿಸಿದರು. ರಾವ್ ಬಹದ್ದೂ ರ್ ಆರ್. ನರಸಿಂಹಾಚಾರ್, ಡಾ. ಶಾಮಶಾಸ್ತ್ರಿ, ಡಾ. ಎಂ. ಎಚ್. ಕೃಷ್ಣ ಮೊದಲಾದವರು ಆ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮುಂದುವರಿಸಿ ಈ ಸಂಪುಟಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಮತ್ತು ಮೈಸೂರು ಶಾಸನದ ಇಲಾಖೆಯ ವರದಿಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಇದುವರೆಗೆ ಸುಮಾರು ೨೦೦೦ ಶಾಸನ ಗಳನ್ನು ಶೇಖರಿಸಿ, ಶೋಧಿಸಿ, ಭಾಷಾಂತರಿಸಿ, ವಿಮರ್ಶಿಸಿ, ಕೆಲವು ಪಡಿಯಚ್ಚು. ಗಳೊಡನೆ ಪ್ರಕಟಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಮದ್ರಾಸ್ ಪ್ರಾಂತದ ಕನ್ನಡ ಶಾಸನಗಳನ್ನು ಕ. ಮೆಕೆನ್ಸಿ, ರಾವ್ ಬಹದ್ದೂರ್ ಎಚ್. ಕೃಷ್ಣಶಾಸ್ತ್ರಿ, ಸಿ. ಆರ್. ಕೃಷ್ಣಮಾಚಾರಿ

ಎಂ. ಲಕ್ಷ್ಟ್ರೀನಾರಾಯಣರಾವ್ ಮೊದಲಾದವರು ಇಂಡಿಯಾ ಸರ್ಕಾರದ ನೇತೃತ್ವದಲ್ಲಿ ಶೇಖರ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಈಚೆಗೆ ಬೊಂಬಾಯಿ ಪ್ರಾಂತದ ಶಾಸನಗಳ ಎರಡು ಸಂಪುಟಗಳು ಹೊರಬಿದ್ದವೆ. ನಾ. ಭಾ. ಮದ್ರಾಸ್ ಪ್ರಾಂತದ ಶಾಸನಗಳ ಎರಡು ಸಂಪುಟಗಳೂ ಹೊರಬಿದ್ದವೆ. ನಾ. ಭಾ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಯವರೂ ರಾಘವೇಂದ್ರರಾವ್ ಚಾಕಲಬ್ಬಿಯವರೂ ಕೊಪ್ಪಳದ ಅನೇಕ ಶಾಸನಗಳನ್ನು ಪ್ರಕಾಶ ಪಡಿಸಿದ್ದಾರೆ. ನೈಸಾಂ ಸರ್ಕಾರದ ಶಾಸನಗಳು ಪ್ರಕಾಶವಾ ಗಿರುವುದುಂಟು. ಕೆ. ಜಿ. ಕುಂದಣಗಾರ್ ಅವರು ಕೊಲ್ಲಾ ಪುರದ ಶಾಸನಗಳನ್ನು ಸಂಗ್ರಹಿಸಿ ಪ್ರಕಾಶಪಡಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಇತ್ತೀಚೆಗೆ ಧಾರವಾಡದ ಸಂಶೋಧನ ಶಾಖೆಯ ಆರ್. ಎಸ್. ಪಂಚಮುಖಯವರಿಂದ ವಿಶೇಷ ಕೆಲಸ ನಡೆದು ಈಗ ಸುಮಾರು ಆಗ್. ಎಸ್. ಪಂಚಮುಖಯವರಿಂದ ವಿಶೇಷ ಕೆಲಸ ನಡೆದು ಈಗ ಸುಮಾರು ಆಗಾಗಿ ಬೆಳೆದ ಈ ಶಾಸನಸಾಹಿತ್ಯದ ವಿಸ್ತಾರ, ವೈವಿಧ್ಯ, ಸ್ಟರೂಪ, ಪ್ರಯೋಜನ, ಪ್ರಾಮುಖ್ಯತೆ, ಭವಿಷ್ಯ ಮೊದಲಾದುವುಗಳ ಸ್ಥೂಲ ಪರಿಚಯ ಮಾಡಿ ಕೊಡುವುದೇ ಈ ಲೇಖನದ ಮುಖ್ಯ ಉದ್ದೇಶ.

\ tರ್ಣಾಟಕದ ಶಾಸನಗಳು ದಕ್ಷಿಣದಲ್ಲಿ ತಂಜಾವೂರಿನಿಂದ ಉತ್ತರದ ಸೋಲಾ ಪುರದವರೆಗೂ ಪೂರ್ವದಲ್ಲಿ ದಕ್ಷಿಣ ಆರ್ಕಾಟನಿಂದ ಪಶ್ಚಿಮದ ಕೊಡಗಿನವರೆಗೂ ಹೆರಡಿವೆ. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೆ ವಿಂಧ್ಯಪರ್ವತದವರೆಗಿರುವ ಇತರ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಕರ್ಣಾಟಕದ ವಿಷಯ ಪ್ರಾಸಂಗಿಕವಾಗಿ ಉಕ್ತವಾಗಿರುವುದುಂಟು.

ಹಿಂದೆಯೇ ತಿಳಿಸಿರುವಂತೆ ಶಾಸನಗಳು ಹುಟ್ಟು ಬಂಡೆ, ನೆಟ್ಟ ಕಲ್ಲುಗಳು, ನುಣು ಪಾಗಿ ಕೆಲಸಮಾಡಿದ ಸ್ತಂಭಗಳು, ದೇವಾಲಯದ ಗೋಡೆ, ನೆಲ, ಅಸ್ತಿ ಭಾರ ಮತ್ತು ತೊಲೆ, ಬೋದಿಗೆಗಳು, ಪರ್ವತದ ತಪ್ಪಲು ಮತ್ತು ಮೆಟ್ಟಲುಗಳು, ಕೋಟೆಯ ಗೋಡೆ ಮತ್ತು ಬಾಗಿಲುವಾಡ ಮೊದಲಾದುವುಗಳ ಮೇಲೆ ಕೆತ್ತಲ್ಪಟ್ಟಿರುತ್ತವೆ. ಕಾಲದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಪರಮ ಪ್ರಾಚೀನವಾದುವು ಮೊಳಕಾಲ್ಮುರು ತಾಲ್ಲೋಕಿನಲ್ಲಿರುವ ಮೂರು ಅಶೋಕನ ಶಾಸನಗಳು. ಇವು ಹುಟ್ಟುಗಲ್ಲಿನಮೇಲೆ ಅಡ್ಡ ಲಾಗಿ ಕೆತ್ತಲ್ಪಟ್ಟಿ ರುತ್ತವೆ. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮಗಿರಿಯ ಶಾಸನವೇ ಎಲ್ಲ ವಿಧದಲ್ಲಿಯೂ ಸಂಪುರ್ಣವಾಗಿ ರುವುದು. ಶಿವಮೊಗ್ಗ ಜಿಲ್ಲೆ ಯ ಹಿಕಾರಿಪುರ ತಾಲ್ಲೋಕಿಗೆ ಸೇರಿದ ಮಳವಳ್ಳಿಯಲ್ಲಿ ರುವ ಶಾತಕರ್ಣಿಯ ಶಾಸನವೂ ಸ್ತಂಭದ ಮೇಲೆಯೇ ಇದೆ. ಗಂಗರ ಶಾಸನಗಳೆಲ್ಲಾ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ತಾಮ್ರ ಫಲಕಗಳಲ್ಲಿ ಕೊರೆಯಲ್ಪಟ್ಟಿರುತ್ತವೆ.—ಆವಣಿ, ಸಿರಿಗುಂದ ತಲಕಾಡು ಮೊದಲಾದೆಡೆಗಳಲ್ಲಿ ಅವರ ಶಿಲಾ ಶಾಸನಗಳೂ ಇವೆ. ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟರ ಶಾಸನಗಳು ಬಹು ಸುಂದರವಾಗಿ ಕೆಲಸಮಾಡಿರುವ ಕಲ್ಲುಗಳಮೇಲೆ ತಮ್ಮದೇ ಆದ ವೈಖರಿಯಿಂದ ಕೆತ್ತಲ್ಪಟ್ಟಿವೆ. ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಅವರ ಚಿಹ್ನವಾದ ನೇಗಿಲನ ಗುರುತು

ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡು ಬರುತ್ತವೆ. ಜೋಳರ ಶಾಸನಗಳು ಇತರ ಶಾಸನಗಳಂತೆ ಪ್ರತ್ಯೇಕ ವಾದ ಕಲ್ಲುಬಂಡೆಗಳ ಮೇಲೆ ಸಿಕ್ಕುವುದು ಅಪೂರ್ವ. ದೇವಾಲಯದ ಗೋಡೆ, ನೆಲ, ಅಡಿಪಾಯ, ತೊಲೆಗಲ್ಲು, ಬೋದಿಗೆಗಳಲ್ಲಿ ದೊರೆಯುತ್ತವೆ. ಅನೇಕ ಸಲ ಒಂದೇ ಸಾಲಿ ನಲ್ಲಿ ದೇವಾಲಯದ ಸುತ್ತಲೂ ಹೋಗುವುದೂ ಉಂಟು. ಹೊಯ್ಸ್ಗಳರ ಶಾಸನಗಳು ವಿಶೇಷ ಆಕರ್ಷವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಇವುಗಳ ಮೇಲುಭಾಗವು ಬಹು ನುಣವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ತಲೆಯ ಕಡೆ ಕೆತ್ತನೆಯ ಕೆಲಸಗಳಿರುತ್ತವೆ. ಅಕ್ಷರಗಳು ಗುಂಡಾ ಗಿಯೂ ಸಣ್ಣಗೂ ಮಧ್ಯೆ ಬೇರೆ ಯಾವ ಅಕ್ಷರವನ್ನು ಸೇರಿಸುವುದಕ್ಕಾಗದಷ್ಟು ಒತ್ತಾಗಿಯೂ ಇರುತ್ತವೆ. ಇವು ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾಗಿ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟ ಸ್ಥಳಗಳಲ್ಲಿಯೇ ಸ್ಥಾಪಿಸಲ್ಪಟ್ಟರುತ್ತವೆ. ಬೇಲೂರು, ಸೋಮನಾಥವುರದ ದೇವಾಲಯದ ಶಾಸನ ಗಳೂ ಶ್ರವಣಬೆಳಗೊಳದ ಕೆಲವು ಶಿಲಾ ಶಾಸನಗಳೂ ಇವಕ್ಕೆ ಉತ್ತಮ ಉದಾಹರಣೆ ಗಳು. ವಿಜಯನಗರಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟ ಶಿಲಾ ಶಾಸನಗಳೂ ತಾಮ್ರ ಶಾಸನಗಳೂ ಹೇರಳವಾಗಿವೆ. ಇವಲ್ಲದೆ ಸಣ್ಣ ಸಣ್ಣ ವಾಳೆಯಗಾರರ, ಒಡೆಯರ, ನಾಯಕರ, ಅನೇಕ ಶಾಸನಗಳು ನೇರವಾಗಿ ನೆಟ್ಟರುವ ಬಿಡಿಕಲ್ಪುಗಳ ಮೇಲೆ ಸಿಕ್ಕುತ್ತವೆ. ಬೆಟ್ಟಗಳ ಮೆಟ್ಟಲುಗಳಲ್ಲಿಯೂ ವಿಗ್ರಹಗಳ ಪೀಠದಲ್ಲಿಯೂ ನಾಮ ನಿರ್ದೇಶಕವಾದ ಅನೇಕ ಒಂದು ಸಾಲಿನ ಶಾಸನಗಳು ಅಸಂಖ್ಯಾತವಾಗಿರುತ್ತವೆ.

ಅಶೋಕನ ಶಾಸನಗಳು ಬ್ರಾಹ್ಮೀಲಿಪಿಯಲ್ಲಿವೆ. ಅಲ್ಲಿಂದ ಮುಂದೆ ಆ ಲಿಪಿಯೇ ಕಾಲಾನುಗುಣವಾಗಿ ಸೌಲಭ್ಯ ಮತ್ತು ಸೌಂದರ್ಯದ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಹೊಸ ರೇಖೆಗಳನ್ನೂ ಹೊಸ ಆಕಾರಗಳನ್ನೂ ಪಡೆದು ದಕ್ಷಿಣ ಭಾರತದ ನಾನಾ ಲಿಪಿಗಳಾಗಿ ರೂಪುಗೊಂಡಿವೆ. ಮಳವಳ್ಳಿಯ ಶಾತಕರ್ಣಿಯ ಶಾಸನದಲ್ಲಿಯೇ ಕನ್ನಡ ಲಿಪಿಯ ಮೂಲ ರೂಪವನ್ನು ಕಂಡರೂ ಕನ್ನಡದ ಮೊತ್ತ ಮೊದಲನೆಯ ಸಂಪೂರ್ಣ ರೂಪವನ್ನು ನಾವು ಕಾಣುವುದು ಹಲ್ಮಡಿಯ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ. ಇದರ ಕಾಲ ಸು. ಕ್ರಿ. ಶ. ೪೫೦. ಅಂದಿನಿಂದ ಕನ್ನಡ ಲಿಪಿಯು ವಿವಿಧ ಮಾರ್ಪಾಟನ್ನು ಹೊಂದಿ ೧೫೦೦ವರ್ಷದ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಈಗಿನ ಹೊಸಗನ್ನಡ ಲಿಪಿಯ ರೂಪವನ್ನು ತಾಳಿದೆ. ಕರ್ಣಾಟಕದ ಶಾಸನಗಳೆಲ್ಲ ಯಾವ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿಯೇ ಇರಲಿ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಕನ್ನಡ ಲಿಪಿಯಲ್ಲಿಯೇ ಇರುತ್ತವೆ. ಅಪೂರ್ವವಾಗಿ ತಮಿಳು ತೆಲುಗು ಭಾಷೆಯ ಶಾಸನಗಳು ಆಯಾ ಲಿಪಿಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಸಂಸ್ಥ ತಶಾಸನಗಳು ನಂದಿನಾಗರಿ ಮತ್ತು ದೇವನಾಗರಿ ಲಿಪಿಗಳಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡ ಶಾಸನಗಳು ನಾಗರೀ ಲಿಪಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಇರುವುದುಂಟು. ಮಹಮ್ಮದೀಯರ ಶಾಸನಗಳು ಮಾತ್ರ ಉರ್ದುಲಿಪಿಯಲ್ಲಿ ಅರಬ್ಬಿ ಮತ್ತು ಪರ್ಷಿಯಾ ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿ ರುತ್ತವೆ.

ಭಾಷೆಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಶಾಸನಗಳನ್ನು ಪ್ರಾಕೃತ, ಸಂಸ್ಕೃತ, ಕನ್ನಡ, ಮಿಶ್ರ ಭಾಷೆಯವುಗಳೆಂದು ವಿಭಾಗಿಸಬಹುದು. ಅತೋಕನ ಶಾಸನಗಳೂ ಶಾತವಾಹನರ ಶಾಸನಗಳೂ ಕದಂಬರ ಹಲವು ಶಾಸನಗಳೂ ಪ್ರಾಕೃತದಲ್ಲಿವೆ. ಕದಂಬ,

ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟ, ಗಂಗ, ಭಾದಾಮಿ ಮತ್ತು ಕಲ್ಯಾಣಿ ಚಾಲುಕ್ಯ, ಅಳುವ, ನೊಳಂಬ, ಯಾದವ, ಹೊಯ್ಸಳ, ವಿಜಯನಗರ, ಮೈಸೂರು ಮತ್ತು ಇತರ ವಾಳೆಯಗಾರರ ಶಾಸನಗಳು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಶುದ್ಧ ಸಂಸ್ಥ್ರತದಲ್ಲಿಯೂ, ಶುದ್ಧ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿಯೂ, ಮಿಶ್ರ ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಇವೆ. ಅಪೂರ್ವವಾಗಿ ಅಲ್ಲೊಂದು ಇಲ್ಲೊಂದು ಮರಾಠಿ, ಗುಜರಾತಿ, ಬರ್ಮಾ ಭಾಷೆಯ ಶಾಸನಗಳೂ ಇರುವುದುಂಟು. ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಎಲ್ಲಾ ಕಡೆಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಎಲ್ಲಾ ಭಾಷೆಯ ಶಾಸನಗಳೂ ಸಿಕ್ಕಿದರೂ ಕೋಲಾರ, ಬೆಂಗಳೂರು, ಬಳ್ಳಾರಿ, ರಾಯಚೂರು ಜಿಲ್ಲೆಗಳಲ್ಲಿ ತೆಲುಗು ಭಾಷೆಯ ಶಾಸನಗಳೂ ಕೋಲಾರ, ಬೆಂಗಳೂರು, ಮೈಸೂರು ಜಿಲ್ಲೆಗಳಲ್ಲಿ ತಮಿಳು ಭಾಷೆಯ ಶಾಸನಗಳೂ ಹೇರಳವಾಗಿವೆ.

ಐತಿಹಾಸಿಕ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಶಾಸನಗಳಿಗೆ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಮಾನ್ಯತೆಯುಂಟಾಗು ವುದು ಆದರಲ್ಲಿ ಉಕ್ತವಾಗಿರುವ ಕಾಲ ನಿರೂಪಣೆಯಿಂದ. ಕೆಲವಲ್ಲಿ ಕಾಲವು ನಿರೂಪಿತವಾಗಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಹಲವಲ್ಲಿ ಸ್ಪಷ್ಟವಾದ ಕಾಲದ ಉಲ್ಲೇಖವಿದೆ. ಹೀಗೆ ಮಾಡುವುದರಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಶಾಸನಗಳು ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಮಾನಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸು ತ್ತವೆ. ಅಶೋಕನ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಬೌದ್ಧಶಕೆ ಉಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಇದು ಬುದ್ಧ ್ಲಿ ನಿರ್ವಾಣದಿಂದ ಪ್ರಾರಂಭವಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಕಾಲವು ಖಚಿತವಾಗಿ ನಿಷ್ಕೃಷ್ಟವಾಗಿಲ್ಲ. ಕೆಲವರು ಕ್ರಿ. ಪೂ. ೪೮೭ ಎಂದೂ ಮತ್ತೆ ಕೆಲವರು ಕ್ರಿ. ಪೂ. ೫೪೪ ಎಂದೂ ಅಭಿ ಪ್ರಾಯಪಡುತ್ತಾರೆ. ಅನೇಕ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಕಲಿಯುಗಾದಿ ವರ್ಷಗಳು ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟವೆ. ಕಲಿಯುಗದ ಆದಿ ಕ್ರಿ.ಪೂ. ೩೧೦೨ ಎಂದು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಪಂಡಿತರಿಂದ ಅಂಗೀಕೃತ ವಾಗಿದೆ. ಅನೇಕ ಇತರ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಶಾಲಿವಾಹನ ಶಕೆ ಉಪಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಇದರ ಆದಿ ಕ್ರಿ. ಶ. ೭೮. ಇದಕ್ಕೆ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಶಕ ವರ್ಷ ಎಂದೇ ರೂಢಿಯ ಪ್ರಯೋಗ. ಚಾಲುಕ್ಯರ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಲ್ಲಾ ಚಾಳುಕ್ಯ ವಿಕ್ರಮ ಶಕೆಯ ಪ್ರಯೋಗ ವಿದೆ. (ಎ. ಕ. vii. ೭೦, ೭೭, ೮೭, ೯೦, ೯೮ ಇತ್ಯಾದಿ). ಇದು ಆರನೆಯ ಚಾಳುಕ್ಯ ವಿಕ್ರಮನಿಂದ ಕ್ರಿ. ಶ. ೯೯೮ ನೆಯ ರಾಕ್ಷ್ಮಸ ಸಂವತ್ಸರದಲ್ಲಿ ಅಂದರೆ ಅವನ ರಾಜ್ಯಭಾರದ ಪ್ರಥಮ ವರ್ಷದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾರಂಭವಾಯಿತು. ಕೆಲವು ಜೈನ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಮಹಾವೀರ ಶಕೆಯ ಪ್ರಸ್ತಾಪವಿವೆ. ಇದೂ ಬೌದ್ಧ ಶಕೆಯಷ್ಟೇ ಅನಿರ್ದಿಷ್ಟ. ಕ್ರಿ.ಪೂ. ಐದನೆಯ ಶತಮಾನದ ಆದಿಯಿರಬಹುದು. ಮಹಮ್ಮದಿಯರ ಶಾಸನವೆಲ್ಲ ಹಿಜರೀ ಶಕೆಯನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತವೆ. ಹಲವು ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಮೇಲ್ಕಂಡ ಶಕ ವರ್ಷಗಳ ಜೊತೆಯಲ್ಲಿ ಮಾಸ, ತಿಥಿ, ವಾರ, ನಕ್ಷತ್ರ ಮೊದಲಾದುವೂ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ನಿರ್ದೇಶಿತ ವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಅವುಗಳ ಸರಿಯಾದ ಕಾಲವನ್ನೂ ಅದರಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವ ವಿಷಯಗಳ ಸತ್ಯಾಂಶವನ್ನೂ ಕಂಡು ಹಿಡಿಯಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಕಾರ್ಯಕ್ಕೆ ದಿ. ಸ್ವಾಮಿ ಕಣ್ಣು ಪಿಳ್ಳೆಯವರ ೨೦೦೦ ವರ್ಷಗಳ ಪಂಚಾಂಗವು ಬಹು ಪ್ರಯೋಜನಕಾರಿ ಯಾಗಿದೆ.

ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಉಕ್ತವಾದ ವಿಷಯಗಳು ಶಾಶ್ವತವಾಗಿ ಉಳಿಯಬೇಕೆಂಬುದು ಶಾಸನಕಾರರ ಉದ್ದೇಶ. ಆದುದರಿಂದ ಅವುಗಳ ಪ್ರಕಟನಕ್ಕೆ ದೀರ್ಘ ಕಾಲ ಉಳಿಯ ಬಹುದಾದ ಪದಾರ್ಥಗಳನ್ನೇ ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾರೆ. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಧಾನವಾದುದು ಶಿಲೆ. ಇದು ಶೀಘ್ರವಾಗಿ ನಶಿಸಿಹೋಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅಲ್ಲದೆ ಸುಲಭವಾಗಿ ಬೇರೊಂದೆಡೆಗೆ ಕೊಂಡೊಯ್ಯ ಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹತ್ತಾರು ಜನಗಳಿಗೆ ತಿಳಿಯುವಂತೆ ಸಾರ್ವಜನಿಕ ಪ್ರದೇಶಗಳಲ್ಲಿರಬಹುದು. ರಹಸ್ಯವಾಗಿ ನಿರ್ಮಿಸುವುದೂ ಕಷ್ಟ. ಈ ಕಾರಣಗಳಿಂದ ಶಿಲಾಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಉಕ್ತವಾದ ವಿಷಯಗಳು ಹೆಚ್ಚು ಪರಿಗ್ರಾಹೈ. ಕರ್ಣಾಟಕದಲ್ಲಿ ಶಿಲಾಶಾಸನಗಳೇ ವಿಶೇಷ; ಇವುಗಳಿಗೆ ಶಿಲಾಲಿಪ್ತ, ಶಿಲಾಲೇಖನ ಎಂಬ ಇತರ ಹೆಸರುಗಳೂ ಉಂಟು. ಇವುಗಳು ಎರಡು ಅಂಗುಲದಿಂದ ಒಂಭತ್ತು ಅಡಿವರಗಿನ ಪ್ರಮಾಣದಲ್ಲಿವೆ. ಸಿದ್ದಾ ಪುರದಲ್ಲಿರುವ ಅಶೋಕನ ಶಾಸನವೇ ಎಲ್ಲದಕ್ಕಿಂತ ದೊಡ್ಡ ದೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ಶಿಲಾಶಾಸನಗಳು ಎಲ್ಲಿಲ್ಲಿಯೂ ಸಿಕ್ಕುತ್ತವೆ. ದೇವಾ ಲಯದ ಒಳಗೆ, ಹೊರಗೆ, ಅಡಿಸಾಯದಲ್ಲಿ, ಸ್ತಂಭದಮೇಲೆ, ಚಾವಡಿಯ ಮುಂದೆ, ಬಸದಿಯ ಹಿಂದೆ, ಕೆರೆಯ ಕೋಡಿಯಲ್ಲಿ, ಬೆಟ್ಟದ ಕಿಬ್ಬಿಯಲ್ಲಿ, ಗುಹೆಯ ಒಳಭಾಗ ದಲ್ಲಿ, ಹೊಲದ ಮಧ್ಯದಲ್ಲಿ, ವಿಗ್ರಹಗಳ ಪೀಠ ಮತ್ತು ಶಿಖರಗಳಲ್ಲಿ—ಎಲ್ಲೆಲ್ಲಿಯೂ ಸಿಕ್ಕುತ್ತವೆ.ಅನೇಕ ಸನ್ನಿ ವೇಶಗಳಲ್ಲಿ ಶಾಸನಗಳಿಗೆ ಆಧಾರವಾಗಿದ್ದ ಭಾಗವು ನಾಶವಾ ದುದರ ಫಲವಾಗಿ ಭೂಮಿಯ ಒಳಗಡೆ ಹೂತುಹೋಗಿರುವುದೂ ಉಂಟು. ಆದುದ ರಿಂದಲಿ ಇತ್ತೀಚೆಗೆ ನಡೆದ ಅನೇಕ ಭೂಶೋಧನೆಯಲ್ಲಿ ಶಿಲಾಶಾಸನಗಳೂ ಉಪಲಬ್ಧ ವಾಗಿರುವುದು.

ಶಾಸನಗಳ ಪ್ರಕಟನಕ್ಕೆ ಉಪಯೋಗಿಸುವ ಇತರ ಸಾಧನವೆಂದರೆ ಲೋಹಗಳು. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಚಿನ್ನ ಬೆಳ್ಳಿಯ ಪದಾರ್ಥಗಳ ಮೇಲಿರುವ ಶಾಸನಗಳು ಅಲ್ಪ ಸಂಖ್ಯಾಕ ವಾದುವು. ಇವೆಲ್ಲಾ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಜ್ಞಾ ಪಕಾರ್ಧವಾದುವು ಮಾತ್ರ. ತಿರುಪತಿ, ಮೇಲುಕೋಟೆ, ನಂಜನಗೂಡು, ಶಿವಗಂಗೆ, ಮೊದಲಾದ ಕಡೆಯಲ್ಲಿರುವ ದೇವಾಲಯ ಗಳಿಗೆ ಅನೇಕ ಭಕ್ತಾದಿಗಳು ಸಮರ್ಪಿಸಿರುವ ದೇವಸೇವೋಪಕರಣ ದ್ರವ್ಯಗಳು ಅಂದರೆ ಛತ್ರಿ, ಚಾಮರ, ದೀವಟಗೆ, ಗಂಟೆ, ವಾಹನ ಮೊದಲಾದುವುಗಳ ಮೇಲೆ ಇಂತಹ ಶಾಸನಗಳರುತ್ತವೆ. ಕೆಲವು ಸಲ ಇವುಗಳಿಂದಲೂ ಅಮೂಲ್ಯವಾದ ಐತಿ ಹಾಸಿಕ ಪ್ರಯೋಜನವಾಗುವುದುಂಟು. ಲೋಹ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಧಾನವಾದುವು ತಾಮ್ರ ಶಾಸನಗಳು. ತಾಮ್ರಫಲಕಗಳಲ್ಲಿ ಶಾಸನಗಳು ಶಿಲೆಯ ಮೇಲೆ ಹೇಗೊ ಹಾಗೆಯೆ ಕೆತ್ತಲ್ಪಟ್ಟಿರುತ್ತವೆ. ಆವಶ್ಯಕತೆಗನುಗುಣವಾಗಿ ತಾಮ್ರ ಫಲಕಗಳು ಒಂದ ರಿಂದ ಹದಿನಾರು ಫಲಕದವರೆಗಿರುತ್ತವೆ. ಶಾಸನವು ಹಲಗೆಯ ಒಂದು ಅಧವಾ ಎರಡು ಪಕ್ಕಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಇರುವುದುಂಟು. ಒಂದಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚು ಹಲಗೆಯಿದ್ದ ರೆಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಅವು ಒಂದು ಬಳೆಯಿಂದ ಸೇರಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿರುತ್ತವೆ. ಆ ಬಳೆಯ ಮುಖ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ಶಾಸನಕಾರರ ಲಾಂಛನದಿಂದ ಕೂಡಿದ ಮುದ್ರೆಯಿರುತ್ತದೆ. ತಾಮ್ರ

ಶಾಸನಗಳ ಆಕಾರವು ಭಿನ್ನ ಭಿನ್ನವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ೨ $"\times "$  ದಿಂದ ೮ $"\times "$ ದ ವರೆಗೂ ಉಂಟು. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಉಕ್ತ್ರವಾಗಿರುವ ವಿಷಯವು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಸಾರ್ವತ್ರಿಕವಾದುದಲ್ಲ. ವೈಯಕ್ತಿಕವಾದುದೇ ಹೆಚ್ಚು. ಆದುದರಿಂದ ಇವುಗಳಿಲ್ಲ ವ್ಯಕ್ತಿಗತವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಇವುಗಳನ್ನು ಸುಲಭವಾಗಿ ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಬಹುದು. ಆದುದರಿಂದ ಇವುಗಳನ್ನು ಶಿಲಾಶಾಸನಗಳಷ್ಟು ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ನಂಬಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಇವುಗಳನ್ನು ಬಹುಮಟ್ಟಿಗೆ ಪರೀಕ್ಷಿಸಿ ಗ್ರಹಿಸಬೇಕು. (ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಗಂಗ ರಾಜರಿಂದ ದತ್ತವೆಂಬುದಾಗಿ ಉಕ್ಕವಾಗಿರುವ, ಡಾ॥ ಪ್ಲೀಟರಿಂದ ಕೃತಕವೆಂಬುದಾಗಿ ನಿಷ್ಟ್ರಷ್ಟವಾಗಿರುವ ತಾಮ್ರ ಶಾಸನಗಳ ರಾಶಿಯನ್ನು ಜ್ಞಾ ಪಕಕ್ಕೆ ತಂದುಕೊಳ್ಳ ಬಹುದು.) ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ವಶದಲ್ಲಿ ಇರತಕ್ಕವೇ ಅಲ್ಲದೆ ತಾಮ್ರ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಹಲವು ಭೂಮಿಯಲ್ಲಿಯೂ, ಹಾಳು ಬಾವಿಯಲ್ಲಿಯೂ, ಗೋಡೆಗಳ ಮಧ್ಯದಲ್ಲಿಯೂ, ತಳ ಪಾಯದ ಕೆಳಗೂ, ನೆಲ ಮಾಳಿಗೆಗಳಲ್ಲೂ ದೊರೆತಿವೆ. ಸ್ವಭಾವವಾಗಿ ಇವು ಕೈಯಿಂದ ಕೈಗೆ ಬದಲಾವಣೆಯಾಗತಕ್ಕ ವಾದುದರಿಂದ ಕಾಲಾನುಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಸೂಚಿತ ವಾಗಿರುವ ಸ್ಥಳಗಳಿಗೂ ಅವು ಸಿಕ್ಕತಕ್ಕ ಸ್ಥಳಗಳಿಗೂ ಅರ್ಧಾರ್ಥ ಸಂಬಂಧವಿರು ವುದಿಲ್ಲ. ಉದಾಹರಣೆಗೆ ಚಾಲುಕ್ಯ ಇಮ್ಮಡಿ ಕೀರ್ತಿವರ್ಮನ ಒಕ್ಕಲೇರಿ ತಾನ್ರು ಶಾಸನವನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳಬಹುದು. ಇದು ಸೋಲಾವುರದ ಜಿಲ್ಲೆಗೆ ಸೇರಿದ ಭೀಮಾ ನದಿಯ ದಡದಲ್ಲಿರುವ ಒಂದು ಹಳ್ಳಿಗೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟುದು. ಆದರೆ ವಾಸ್ತ್ರವವಾಗಿ ಆದು ಸಿಕ್ಕಿದುದು ಕೋಲಾರ ಜಿಲ್ಲೆಯ ಒಕ್ಕಲೇರಿ ಗ್ರಾಮದಲ್ಲಿ. ಶಿಲಾಶಾಸನಗಳಂತೆ ಇವು ಸಿಕ್ಕಿದೆ ಸ್ಥಳದ ಆಧಾರದ ಮೇಲೆ ಅದರಲ್ಲಿ ನಮೂದಿಸಿರುವ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ಕಾರ್ಯ ಕ್ಷೇತ್ರಗಳನ್ನಾಗಲಿ, ಅದರಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವ ಸನ್ನಿವೇಶ ನಿರ್ದೇಶಗಳನ್ನಾಗಲಿ ಸುಲಭವಾಗಿ ಮಾಡಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ. 🗸

ತಾಮ್ರಶಾಸನಗಳ ವಿಷಯವನ್ನು ಮುಗಿಸುವ ಮೊದಲು ಅವುಗಳ ಬಳಿಯ ತಲೆಯಲ್ಲಿರುವ ಮುದ್ರೆಗಳ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಒಂದೆರಡು ಸೂಚನೆ ಕೊಡುವುದು ಅನವಶ್ಯಕ ವಾಗಲಾರದು. ಮುದ್ರೆಗಳು ಅಧಿಕೃತ ಪ್ರಕಟಣೆಗಳೆಂಬ ಭಾವವನ್ನುಂಟುಮಾಡುತ್ತವೆ. ರಾಜಾಜ್ಞೆ ಗಳನ್ನು ದೃಢೀಕರಿಸುತ್ತವೆ. ಕದಂಬ ಮತ್ತು ಸಂತಾನರದು ಸಿಂಹ ಮುದ್ರೆ. ಗಂಗರದು ಗಜಮುದ್ರೆ. ಚಾಲುಕ್ಯರದು ವರಾಹ ಮುದ್ರೆ. ಹೊಯಸಳರದು ಶಾರ್ದೂಲ ಮುದ್ರೆ. ವಿಜಯನಗರದ್ದು ಭೂವರಾಹ ಮುದ್ರೆ. ಇಮ್ಮಡಿ ಹರಿಹರನ ಶಾಸನವೊಂದರಲ್ಲಿ ಚಂದ್ರ ಸೂರ್ಯರ ಮಧ್ಯೆ ಕತ್ತಿಯೊಂದು ಇಡಲ್ಪಟ್ಟು ಕೆಳಗೆ ಆತನ ಹಸ್ತಾಕ್ಷರವೂ ಇದೆ. ಅನೇಕ ಮುದ್ರೆಗಳಲ್ಲಿ ಲಾಂಛನದ ಜೊತೆಯಲ್ಲಿ ದಾತೃವಿನ ಹಸ್ತಾಕ್ಷರಗಳಾದ ಶ್ರೀ ಮೃಗೇಶವರ್ಮ, ಶ್ರೀ ಮಾರಸಿಂಹ, ಶ್ರೀ ವೀರ ಹರಿಹರರಾಯ, ಶ್ರೀ ವಿರೂಪಾಕ್ಷ, ಶ್ರೀ ಸದಾಶಿವ, ಶ್ರೀ ವೆಂಕಟೇಶ, ಶ್ರೀ ತ್ರಿಯಂಬಕ, ಶ್ರೀ ಚಿಕ್ಕ ದೇವರಾಜ ಎಂಬ ನಾಮಾಂಕಿತಗಳೂ ಇರುತ್ತವೆ.

ಆಯುಧಗಳ ಮೇಲಿರುವ ಲೇಖಗಳೂ ತಾಮ್ರ ಶಾಸನಗಳಂತೆಯೇ ಬಹು ಉಸ

ಯುಕ್ತವಾಗಿವೆ. ಮೈಸೂರು ಅರಮನೆಯ ಆಯುಧೆಶಾಲೆಯಲ್ಲಿರುವ ಆಯುಧೆಗಳ ಮೇಲೆ ಅವುಗಳ ಹೆಸರು, ಯಾರಿಗೆ ಕೊಟ್ಟಮ್ದ, ಯಾರು ಕೊಟ್ಟವರು, ಕೊಟ್ಟ ಕಾರೀಖು, ಮೊದಲಾದ ವಿವರಗಳೆಲ್ಲ ಸಿಕ್ಕುತ್ತವೆ. ಆಲಿ ಆದಿಲ್ ಸಹ, ಹೈದರ್, ಟಪ್ಪು, ರಣಧೀರ ಕಂಠೀರವ ನರಸರಾಜ ಒಡೆಯರ್ ಮೊದಲಾದವರ ಸ್ವಂತ ಆಯುಧ ಗಳೂ, ವೆಲ್ಲೆಸ್ಲಿ, ವಿಕ್ಟೋರಿಯಾ ಮೊದಲಾದವರಿಂದ ಮೈಸೂರರಸರಿಗೆ ಬಹುಮಾನ ವಾಗಿ ಬಂದ ಆಯುಧಸಾಮಾಗ್ರಿಗಳೂ ಪೂರ್ಣ ವಿವರಗಳಿಂದ ಆಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕುತ್ತವೆ. ಅಲ್ಲಿಯೇ ಒಂದು ಜೊತೆ ಆನೆಯ ಕೊಂಬಿನ ಮೇಲೆ ಅದು ನಂಜುಂಡನೆಂಬ ಆನೆಯ ದೆಂದೂ, ಅದರ ತೂಕ ಮೂರು ಮಣ ಅಯ್ದು ಸೇರೆಂದೂ, ಅದು ೧೮೭೮ನೆಯ ಭೆಬ್ರುವರಿ ೧೯ರ ದಿನ ಅಲ್ಲಿಗೆ ಸೇರಿತೆಂದೂ ಕೆತ್ತಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ.

ಇತ್ತೀಚೆಗೆ ಮೈಸೂರೊಡೆಯರ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಕಡತಗಳೂ ಕೈಬರೆಹದ ನಿರೂಪ ಗಳೂ ಶಾಸನಗಳ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮಾಡಿವೆ. ಇವು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಅವಸರದ ಚಾವಡಿಯಿಂದ ಸಾದರಾಗುತ್ತಿದ್ದವು. ಮುಮ್ಮುಡಿ ಕೃಷ್ಣ ರಾಜ ಒಡೆಯರ ಇಂತಹ ಅನೇಕ ಕಡತಗಳೂ ಶೃಂಗೇರಿ ಮಠದ ಕೆಲವು ಕಡತಗಳೂ ಐತಿಹಾಸಿಕ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಬಹು ಮುಖ್ಯವಾದುವು.

ಶಾಸನಗಳ ರಚನಾಕ್ರಮ ಅವಶ್ಯ ತಿಳಿಯತಕ್ಕದ್ದು. ಶಾಸನಗಳನ್ನು ಹಾಕಿಸು ವವನು ಒಬ್ಬ ಅಧಿಕಾರಿ. ರಾಜನಾಗಬಹುದು, ಮಂತ್ರಿಯಾಗಬಹುದು, ಸೇನಾಪತಿ ಯಾಗಬಹುದು,—ಒಂದು ಸಂಸ್ಥೆ ಯಾಗಬಹುದು, ಒಂದು ವ್ಯಕ್ತಿಯಾಗಬಹುದು. ಆದನ್ನು ಸರಿಯಾದ ವಾಚಕದಲ್ಲಿ — ವದ್ಯವಾಗಬಹುದು, ಗದ್ಯವಾಗಬಹುದು— ರಚಿಸಬೇಕು. ರಚಿಸುವವನು ಕವಿ. ಅದನ್ನು ಅವನೇ ಆಗಲಿ ಬೇರೆಯವನಾಗಲಿ ಕಲ್ಲಿನ ಮೇಲಾಗಲಿ ಲೋಹದ ಮೇಲಾಗಲಿ ಬರೆಯಬೇಕು. ಅವನು ಲಿಪಿಕಾರ. ಅದನ್ನು ಕಲ್ಕುಟಗನೋ ಕಂಚುಗಾರನೋ ಕೊರೆಯಬೇಕು. ಅವನು ಕಂಡರಿಸು ವವನು. ಆದುದರಿಂದ ಒಂದೊಂದು ಶಾಸನದ ರಚನೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಹಲವಾರು ಜನರ ಕೈವಾಡವಿರುತ್ತದೆ. ವೈಯಕ್ತಿಕವಾದ ದಾನವಾದರೆ ಪ್ರತಿಗ್ರಹಿಯ ಹೆಸರೂ ವಿವರಗಳೊಡನೆ/ ಇರುತ್ತದೆ. ಅನೇಕ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಸಾಕ್ಷ್ಮಿಗಳ ಹೆಸರೂ ಉಕ್ತ ವಾಗಿರುತ್ತದೆ.У (ಎ.ಕ.ಶಿ. ೧೧೯. ಎ.ಕ. ಕಡೂರು, ತರೀ. ೪೫., ಕ.ಶಾ.ನಂ.೨). ೧೫೮೯ ನೆಯ ವರ್ಷದ ವೆಂಕಟಪತಿಯ ತಾಮ್ರ ಶಾಸನವನ್ನು ರಚಿಸಿದವನು ಕೃಷ್ಣ ಕವಿಕಾಮ ಕೋಟಯ ಮೊಮ್ಮಗನಾದ ಸಭಾಪತಿ. ಅದನ್ನು ಕಂಡರಿಸಿದವನು ಗಂಗಪ್ಪ ಯ್ಯನ ಪಾತ್ರನಾದ ವೀರಣ್ಣ ಮಹಾಚಾರ್ಯ. ಇಮ್ಮಡಿ ಬಲ್ಲಾಳನ ಹಂಚಿಯ ಶಾಸನವನ್ನು ರಚಿಸಿದವನು ಸುಕವಿವಸಂತ ಮರಳರಸ. ಕಂಡರಿಸಿದವನು ಸೇವಣೋಜ. ಅನೇಕ ರಾಜರ ಆಸ್ಥಾನಗಳಲ್ಲಿ ಶಾಸನ ಕವಿಗಳೂ ಕಂಡರಿಸುವ ವಿಶ್ವಕರ್ಮಾ ಚಾರ್ಯರೂ ವಂಶಪಾರಂಪರ್ಯವಾಗಿದ್ದು ರಾಜರುಗಳಿಂದ ದತ್ತಿಯನ್ನೂ ಪಡೆಯು ತ್ತಿದ್ದಂತೆ ಕಂಡು ಬರುತ್ತದೆ. ವಿಜಯನಗರದ ರಾಜರ ಆಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿ ಸಭಾಪತ್ರಿ

ವಂಶದವರು ಉದ್ದ ಕ್ಕೂ ಶಾಸನ ಕವಿಗಳಾಗಿದ್ದು ಅನೇಕ ದಾನಗಳನ್ನು ಪಡೆದಿದ್ದಾರೆ. ಒಂದನೆಯ ರಾಚಮಲ್ಲನ ಮನ್ನೆಯ ತಾಮ್ರ ಶಾಸನವನ್ನು ಕಂಡರಿಸಿದ ವಿಶ್ವಕರ್ಮಗೋತ್ರದ ಮಧುರೊವಜನು ಒಂದು ಖಂಡುಗದ ಉತ್ತಮ ಜಮೀನನ್ನು ಪಡೆದಿದ್ದಾನೆ. ಕರ್ಣಾಟಕದ ಶಾಸನಗಳ ಪರಾಮರ್ಶದಿಂದ ಸುಮಾರು ಸಾವಿರಾರು ಒವಜರ ಪರಿಚಯ ವಾಗುತ್ತದೆ. ಅವರ ಅದ್ಭುತವಾದ ಬಿರುದುಗಳು ಅವರ ಆಶ್ಚರ್ಯಕರವಾದ ಶಿಲ್ಪು ವಿದ್ಯಾಪ್ರೌಢಿಮೆಯನ್ನು ಪ್ರಕಟಿಸುತ್ತವೆ.

ಶಾಸನಗಳು ನಾನಾ ಜಾತಿಗೆ ಸೇರಿದುವು. ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಧಾನವಾದುವು ರಾಜ್ಯ ನಿರೂಪಗಳು. ರಾಜಕೀಯ, ಧಾರ್ಮಿಕ ಮತ್ತು ಆರ್ಥಿಕ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಜನ ಸಾಮಾನ್ಯರು ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳಬೇಕಾದ ವಿಷಯಗಳು. ಅಶೋಕನ ಶಾಸನಗಳೇ ಇವಕ್ಕೆ ಶ್ರೇಷ್ಠ ನಿರ್ದರ್ಶನಗಳು.

ದೇವಾಲಯಗಳಿಗೆ—ದೇವರ ಅಂಗಭೋಗ ರಂಗಭೋಗ ಪಡಿತರ ದೀಪಾ ರಾಧನೆಗೆ, ನಿತ್ಯ ನೈಮಿತ್ತಿಕ ಉತ್ಸವಾದಿಗಳಿಗೆ,—ದೇವ ಸೇವೆಯಲ್ಲಿ ನಿರತರಾದ ಕೈಂಕರ್ಯ ಪರರಿಗೆ, ದೇವಾಲಯಗಳ ಜೀರ್ಣೋದ್ಘಾರಕ್ಕೆ ದತ್ತಿಗಳನ್ನು ಬಿಟ್ಟರುವು ದನ್ನು ಸಾರ್ವಜನಿಕರ ತಿಳುವಳಿಕೆಗಾಗಿ ಪ್ರಕಟಸುವುವು ಮತ್ತೆ ಕೆಲವು. ಬೇಲೂರು, ಸೋಮನಾಧಪುರದ (ಎ.ಕ.ತಿ.ನ.ಪು೯೨) ಶಾಸನಗಳು ಈ ಜಾತಿಯವು. ಇವು ಬಹು ಸಂಖ್ಯಾಕವಾದುವು.

ವಿದ್ವಾಂಸರಿಗೆ, ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿಗಳಿಗೆ ಅಶನ ವಸನಗಳನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸುವ ದಾನಶಾಸನ ಗಳು ಇನ್ನು ಕೆಲವು. (ಮಾರಸಿಂಹನ ಕೂಡ್ಲೂ ರು ಶಾಸನ. ಮೈ ಶಾ. ವ ೧೯೨೧ ಪು. ೪೧) ಬೆಳುಗೊಳದ ಜನಾರ್ದನಸ್ವಾಮಿ ದೇವಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿರುವ ಒಂದನೆಯ ವೆಂಕಟಪತಿರಾಯನ ಶಾಸನಗಳು (ಮೈ. ಶಾ. ವ. ೧೯೧೨—೧೧೨) ತಿರುಮಕೂಡ್ಲು ನರಶಿಪುರದ ದಳವಾಯಿ ಅಗ್ರಹಾರದ ಶಾಸನ (ಎ. ಕ. ೩. ತಿ. ನ. ಪು. ೬೫) ಈ ಜಾತಿಯವು.

ರಾಜ ರಾಜರುಗಳಿಗೆ, ರಾಜ ಪ್ರಜೆಗಳಿಗೆ, ಪ್ರಜೆ ಪ್ರಜೆಗಳಿಗೆ, ಭಿನ್ನ ಧಾರ್ಮಿಕ ಪಕ್ಷದವರಿಗೆ ಉಂಟಾದ ವೈಮನಸ್ಯ, ಕಲಹ, ಘರ್ಷಣೆ, ಅವುಗಳ ಪರಿಹಾರ ಮೊದ ಲಾದುವನ್ನೊ ಳಗೊಂಡವು ಬೇರೆ ಕೆಲವು. ಶ್ರವಣಬೆಳುಗೊಳದಲ್ಲಿ ಶ್ರಮಣರಿಗೂ ಬ್ರಾಹ್ಮಣರಿಗೂ ಆದ ಜಗಳವನ್ನು ಹರಿಹರನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಿದ ವಿಷಯವನ್ನು ಶ್ರ. ಬೆ. ೩೪೪ (೧೭೯)ನೆಯ ಶಾಸನವು ತಿಳಿಸುವುದು. ೧೯೩೬ನೆಯ ವರ್ಷದ ಮ.ಶಾ. ವರದಿಯ ೧೮ ಮತ್ತು ೩೬ನೆಯ ಶಾಸನಗಳೂ ಇಂತಹವೇ.

ವೀರಗಲ್ಲುಗಳು:—ಕರ್ಣಾಟಕದ ಶಾಸನ ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ಇವುಗಳೇ ಬಹು ಭಾಗವನ್ನು ಆಕ್ರಮಿಸಿವೆ. ಕನ್ನಡನಾಡಿನ ವೀರ ಯುಗದಲ್ಲಿ ಪರಾಕ್ರಮಶಾಲಿಗಳಾದ ಯೋಧರನೇಕರು ಸ್ವಾಮಿ ಭಕ್ತಿಗಾಗಿ, ಸಮಾಜ ಸೇವೆಗಾಗಿ, ಶಿಷ್ಟರಕ್ಷಣಕ್ಕಾಗಿ, ದುಷ್ಟ ಶಿಕ್ಷಣಕ್ಕಾಗಿ ಕಾದಿ ಮೂಡಿದಿದ್ದಾರೆ. ಅವರ ಜ್ಞಾಪಕಾರ್ಥವಾಗಿ ರಾಜರುಗಳು, ಊರಿನವರು ಅಥವಾ ಕಾದಿ ಮಡಿದವರ ಬಂಧುಗಳು ಶಾಸನಗಳನ್ನು ಹಾಕಿಸಿರುತ್ತಾರೆ. ಇವೇ ವೀರಗಲ್ಲುಗಳು ' ಬಾಸೆ ಬೋವನ ಮಗ ಹಲೆಯ ತುಂಬಳಲು ತುಱುವ ಹಟ್ಟ್ರೆಯ ಕಾದಿ ತಾಂ ತುಱುವಂ ಮಗುಳ್ಚಿ ತಾಂ ಬಿಟ್ದಲ್ಲಿ ದೇವ ಕನ್ನಿಕೆಯರು ದೇವ ಲೋಕಕ್ಕುಯ್ದರು.' 'ಶ್ರೀ ನೀರ್ಗುಂದ ಗಾವುಂಡ ತಪಸಿಯ ಪೋರಿಲ್ ಇಭದೆ ಕಾದಿ ಸತ್ತೊಡೆ ಆತಂಗೆ ಕಲ್ಲ ಸಿರಿಸಿದ' ' ಮಾರೆಯ ಗಂಗವೆಗ್ಗೆ ಡೆ ವೀರ ಇರಿದು ಹೆಂಡಿರುಡೆ ವುರ್ಚುವಲ್ಲಿ ಕೆಲಬರ್ ಕೊಂದು ಸುರಲೋಕ ಪ್ರಾಪ್ತನಾದನ್.' ' ತಮ್ಮ ಗವುಂಡನು ಪುಲಿಯನಿಱಿದು ಸತ್ತೊಡೆ ಗಂಗಪೆರ್ಮಾಡಿ ಮೆಚ್ಚುಗೊಟ್ಟುದು ' 'ರಾಚಗವುಂಡನ ಮಗ ಕಳ್ಳರ ಕೂಡೆ ಕಾದಿ ಸತ್ತು ಸುರಲೋಕಗತನಾದ. 'ಬಮ್ಮಣ ಹೆಗ್ಗಡೆ ಸ್ವಾಮಿ ಕಾರ್ಯಕ್ಕೆ ಬಂದು ಮಳಲಿಯ ಸಿಂಗಜ್ಜನ ಕೂಡೆ ಕಾದಿಯಳಿಯಲು ದುಗ್ಗ ವೆಗ್ಗೆ ಡಿಗೆ ಬಿಟ್ಟ ಭೂಮಿ ' ' ಮಸರೆಯಲಿ ಗಉಡನ ಮಕ್ಕಳು ಕಾಳ ಬೊಮ್ಮ ಸೋಮ ದಾಯಾದಿತನದಿಂ ಕಂನವನಿಕ್ಕೆಯಿಱಿಯೆ ತಂಮ ಮಕ್ಕಳು ಹೆಂಡಿರ ಕೂಡೆ ಹುಯ್ಯಿಲ ನೆಬ್ಬಿಸಿ....ಕೊಂದು ತಾನುಂ ಶಿವಸಾದದೊಳ್ಳೆಕ್ಯ ನಾದಂ.' ' ಪಡೆಯೆಡೆ ಬೊಪ್ಪುಂ ತಂನ ಕುದುರೆ ನೆಲವೂರಿ ವಿಟ್ಟಿ, ನೆಕ್ಕಟಿ ಬಂದನೆಯ ಮಸದೆಯೊಡೆಯ ಸೂಱಿಗೊಂಡ **ವುಯ್ಯಲ** ಕೇಳ್ದು ಕಲಿ ನಿಲ್ಲದೆ ಪರಿದು ತಾಗಿದ ಹಂಚಿಯರ್ಜುನನಾಗಳು ಮಲಿದರಿ ಮಲ್ಲ ಯುದ್ಧ ದಲು ಬಾಗುಲಿಗರಗೌಡ ಮಯ ತಳುದಿಱಾದು ಬಿದ್ದ ಮಲ್ಲಯ್ಯಂ ನಲಿ ನಲಿದುಯಿದಚ್ಚ ರಸಿಯರಾಗಲು .. ಸುರಲೋಕಕ್ಕೆ ಸಾರಿದಂ.' ' ಮಾಲ್ಯ ನಾಡು ಮುವತಱ ಮೂಲಸ್ತಾನ ಹಳೆಯಬೀಡಿನ ಕಲೆ ದೇವರ ಸ್ತಾನಿಕ ವೀರ ರಾಮಯ್ಯನ ಮಗೆ ಕಲಯ್ಯನು ಆ ಕಲದೇವರ ಹಳಸಿಗಲೂರ ನಿಧಾಯವ ಅರಕಾರಕ್ಕೆ ಧರ್ಮವ ಕೆಡಿಸಿ ಕಾರು ಸೂರೆಗೊಂಬಲ್ಲಿ ಆ ಕಲ್ಲಯನು ಕೆಲಸಮಾಡಿಕೊಂಡು ದೇವಲೋಕ ಪ್ರಾಪ್ತ ನಾಗಿ ಧರ್ಮವನುದ್ಧರಿಸಿದನು — ಅದಕೆ ನಟ್ಟ, ಕಂಬ '— ಈ ಕೆಲವು ವಾಕ್ಯಗಳು **ಎ**ೀರಗಲ್ಲುಗಳ ವೈವಿಧ್ಯವನ್ನೂ ವಿವಿಧ ಮುಖಗಳನ್ನೂ ಪರಿಚಯ ಮಾಡಿ ಕೊಡುವುವು.

ಕೀಟ್ಗುಂಟೆ, ಗರುಡಗಲ್ಲುಗಳು ಇನ್ನೊಂದು ತೆರದ ವೀರಗಲ್ಲುಗಳು. ಸ್ವಾಮಿ ಯಾದವನು ಸತ್ತಾಗ ಅವನ ಪರಿವಾರದವರು ಅವಧಿಗೆ ನೆರವಾಗಿ ಕಾಳಗ ಮಾಡಿ ಯಾಗಲಿ ಮಾಡದೆಯಾಗಲಿ ಪ್ರಾಣವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಸ್ವಾಮಿ ಭಕ್ತಿಯನ್ನು ಪ್ರದರ್ಶನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದರು. ತಿ. ನರಶೀಪುರದ ತಾಲ್ಲೋಕಿನ ದೊಡ್ಡ ಹುಂಡಿಯ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಗಂಗರಾಜ ನೀತಿಮಾರ್ಗನು ಇಹಲೋಕನನ್ನು ತ್ಯಜಿಸಿದಾಗ ಅವನ ಸೇವಕನು ತನ್ನ ಮನೆಗಾರ್ತಿಯೊಂದಿಗೆ ಪ್ರಾಣ ಬಿಟ್ಟನೆಂದು ಉಕ್ತವಾಗಿದೆ. ದಾವಣಗೆರೆಯ ಶಾಸನ ವೊಂದರಲ್ಲಿ ಚಂಡಿಯರಸನೆಂಬ ಗಂಗರಾಜನು ಸತ್ತನೆಂದೂ ಅವನ ಸೇವಕರ ಲ್ಲೊಬ್ಬನು ಕೀಟ್ಗುಂಟೆಯಾದನೆಂದೂ ತಿಳಿದು ಬರುತ್ತದೆ. ಅರಕಲುಗೂಡು ತಾಲ್ಲೋಕಿನ ಎರಡು ಶಾಸನಗಳಿಂದ ಗಂಗರಸ ರಾಚಮಲ್ಲನು ಸತ್ತಾಗ ಸ್ವಾಮಿ ಭಕ್ತರಿಬ್ಬರು ಅಗ್ನಪ್ರವೇಶ ಮಾಡಿದರೆಂದು ಗೊತ್ತಾಗುತ್ತದೆ. ಕೃಷ್ಣರಾಜವೇಟೆ ತಾಲ್ಲೋಕಿನ ಅಗ್ರಹಾರ ಬಾಚಳ್ಳಿಯ ವೀರಗಲ್ಲುಗಳಿಂದ ಹೊಯ್ಸಳರ ಭೃತ್ಯರಾಗಿದ್ದ

ಪರಿವಾರದವರು ವಂಶಪಾರಂಪರ್ಯವಾಗಿ ವಿನಯಾದಿತ್ಯನಿಂದ ಹಿಡಿದು ಮುಮ್ಮಡಿ ನರಸಿಂಹನವರೆಗೆ ಸ್ವಾಮಿಗಳ ಜೊತೆಯಲ್ಲಿ—ಇಡೀ ಸಂಸಾರವೇ—ಪ್ರಾಣತ್ಯಾಗ ಮಾಡಿದುದು ಉಕ್ತ ವಾಗಿದೆ. (ಎ.ಕ. ೪—ಕೃ.ಪೇ. ೧೦) ಹೊಯ್ಸಳನಾರ ಸಿಂಹನು ಕಾಲವಾದಾಗ ರಾಜಪುತ್ರ ಲಕ್ಷ್ಮ್ಮನೂ ಅವನ ಪಡೆಯ ಸಾವಿರ ಮಂದಿ ಯೋಧರೂ ಗರುಡನನ್ನಾ ಲಂಗಿಸಿ ವೀರಸ್ವರ್ಗವನ್ನು ಸೇರಿದರು. ಈ ವಿಷಯವು ಹೋಯ್ಸ್ಗಳೇಶ್ವರ ದೇವಾಲಯದ ಬಳಿ ಇರುವ ಕಂಬದ ಮೇಲೆ ಬರೆಯಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ (ಎ.ಕ.ಹಾ.ಬೇ ೧೧೨).

ಮಹಾಸತೀ ಕಲ್ಲು ಅಥವಾ ಮಾಸ್ತಿ ಕಲ್ಲುಗಳೂ ವೀರಗಲ್ಲಿನ ಜಾತಿಗೇ ಸೇರಿ ದುವು. ಪತಿಭಕ್ತಿ ಪರಾಯಣಿಯರಾದವರಿಗೆ ಸತಿಯೆಂದು ಹೆಸರು. ಈ ಮಹಾ ಸತಿಯರು ಪತಿ ಸ್ವರ್ಗಸ್ಥ ನಾದರೆ ಪತಿಯೊಡನೆಯೇ ತಾವೂ ಸಹಗಮನ ಮಾಡುವ ಪದ್ಧತಿಯು ಬಹಳ ಕಾಲದಿಂದಲೂ ಕರ್ಣಾಟಕದಲ್ಲಿ ರೂಢಿಯಲ್ಲಿದೆ. ಇದು ಮಹಾ ಪವಿತ್ರಕಾರ್ಯವೆಂದು ಪರಿಗಣಿತವಾಗಿರುವುದಲ್ಲದೆ ಸತೀಪೂಜೆಯೂ ಪುಣ್ಯ ಕರವೆಂದು ಅಂಗೀಕೃತವಾಗಿ ಅನೇಕ ಮಹಾಸತಿಗಳ ಗುಡಿಗಳೂ ನಿರ್ಮಿತವಾಗಿವೆ. ವೀರರ ಸ್ಥಾರಕಗಳು ವೀರಗಲ್ಲುಗಳಾದರೆ ಮಹಾಸತಿಯರ ಸ್ಮಾರಕಗಳು ಮಾಸ್ತೀಕಲ್ಲುಗಳು. ವೀರಗಲ್ಲುಗಳ ಹಾಗೆಯೇ ಇದರಲ್ಲಿಯೂ ಕೆತ್ತನೆಯ ಶಿಲ್ಪ ಗಳಿರುತ್ತವೆ. ವೀರ ಗಲ್ಲಿನಲ್ಲಿ ವೀರಪುರುಷರ ಸಂಬಂಧವಾದ ಚಿತ್ರಗಳಿದ್ದರೆ ಮಾಸ್ತಿಕಲ್ಲುಗಳಲ್ಲಿ ಮಹಾಸತಿಗೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟ ಶಿಲ್ಪಗಳಿರುತ್ತವೆ. ಈ ಕಲ್ಲುಗಳಿಗೆ 'ಸಹಾನುಭೂತಿಕಲ್ಲು' 'ಮದವಳಿಗೆ ಕಲ್ಲು' 'ತೋಳ್ಕೈಗಲ್ಲು' ಎಂದೂ ಹೆಸರುಂಟು. ಹೊಸಪೇಟೆ ಯಲ್ಲಿರುವ ನಂದಾರಾಮ ತೋಪಿನಲ್ಲಿಯೂ ಸಾಗರ ತಾಲ್ಲೋಕು ಮಾಲಂದೂರಿನಲ್ಲಿ ರುವ ಮಾಸ್ತಿ ಹಕ್ಕಲಿನಲ್ಲಿಯೂ ಕಿಕ್ಕೇರಿಯ ಹತ್ತಿ ರವಿರುವ ಅಂಕನಹಳ್ಳಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಇಂತಹ ಅನೇಕ ಮಾಸ್ತಿ ಕಲ್ಲುಗಳಿವೆ.

ಸಲ್ಲೇಖನಶಿಲೆಯೆಂಬುದು ಮತ್ತೊಂದು ಜಾತಿಯ ಶಾಸನಗಳು. ಜೈನರು ಅವಸಾನ ಕಾಲ ಸಮೀಪಿಸಿತೆಂದು ತೋರಿದಾಗ ಯಾವುದಾದರೊಂದು ಪವಿತ್ರಕ್ಷೇತ್ರಕ್ಕೆ ಹೋಗಿ ನಿರಶನವ್ರತದಿಂದ ಈ ಶರೀರವನ್ನು ಕೊನೆಗಾಣಿಸುತ್ತಾರೆ. ಇಂತಹವರ ಸ್ಮಾರಕವಾಗಿ ಶಾಸನವನ್ನು ಹಾಕಿಸುವುದು ಪದ್ಧತಿ. ಈ ಕಲ್ಲುಗಳಲ್ಲಿ ಸಲ್ಲೇಖನ ವ್ರತವನ್ನು ಕೈಕೊಂಡು ಅಳಿದವರ ಜೀವನ ಚರಿತ್ರೆ ಸಂಕ್ಷೇಪವಾಗಿ ಉಕ್ತವಾಗಿರುವುದುಂಟು. ಶ್ರವಣಬೆಳುಗೊಳದಲ್ಲಿ ಇಂತಹ ಅನೇಕ ಕಲ್ಲುಗಳಿರುತ್ತವೆ. ಹೆಚ್ಚು ಕಡಿಮೆ ಇದೇ ಜಾತಿಗೆ ಸೇರಿದುವು ನಿಸದಿ ಕಲ್ಲುಗಳು.

ಮತ್ತೆ ಕೆಲವು ವಿಜಯಸ್ತಂಭಗಳು. ಷಿಕಾರಿಪುರದ ತಾಲ್ಲೋಕಿನಲ್ಲಿರುವ ಶಾತ ಕರ್ಣಿಯ ಮಳವಳ್ಳಿ ಶಾಸನವೂ, ಕದಂಬರ ತಾಳಗುಂದದ ಶಾಸನವೂ ಈ ವರ್ಗಕ್ಕೆ ಸೇರಿದವು.

ಬೇರೆ ಕೆಲವು ಶಾಸನಗಳು ವ್ಯಕ್ತಿಗಳು ದೇಶಕ್ಕೂ ಸಮಾಜಕ್ಕೂ ಸಲ್ಲಿಸಿದ ಸೇವೆಗೆ

ಪ್ರತಿಯಾಗಿ ಪಡೆದ ದೃತ್ತಿಗಳು. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಕೆರೆಯ ಕೊಡಿಗೆ ಅಥವಾ ಕೆರೆಯ ಭಂಡಿ ಮುಖ್ಯವಾದುವು. ಕೆರೆಗಳ ಸ್ಥಾಪನೆ ಮತ್ತು ರಕ್ಷಣೆಗೆ ಪ್ರೋತ್ಸಾಹ ಮಾಡುವುದು ಇವುಗಳ ಉದ್ದೇಶ. ಹಳೀ ಬೂದನೂರು ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಸಾವರಾಶಿ ಭಟ್ಟಾರಕನು ಒಂದು ಕೆರೆಯನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸಿದುದಕ್ಕಾಗಿ ದತ್ತಿಯನ್ನು ಪಡೆದಿದ್ದಾನೆ. ಓತೀಕೆರೆ ಈಶ್ವರ ದೇವಾಲಯದ ಸಮೀಪದಲ್ಲಿರುವ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ (ಎ.ಕ. ತುಮ, ಚಿಕ್ಕ. ೧೭) ಹಿರೀಕೆರೆಗೆ ಕಲ್ಲುತೂಬು ಕಟ್ಟ,ಸಿದುದಕ್ಕಾಗಿ ಶಾನುಭೋಗನಿಗೆ ಭೂಮಿಯನ್ನು ಕೊಟ್ಟರುವುದು ಉಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಬೆಂಗಳೂರು ಜಿಲ್ಲೆಯ ಕಲ್ಕೆರೆ ಗ್ರಾಮದ ಕೊಂಡಿಯಪ್ಪನು ಕೆರೆಯ ಕಾಮೆಗಾರಿ ಮಾಡಿಸಿದುದಕ್ಕಾಗಿ ಕೆರೆ ಕೊಡಿಗೆಯನ್ನು ಪಡೆದಿದ್ದಾನೆ. ಮುಮ್ಮಡಿ ಕೆಂಪೇಗೌಡನು ಚಟ್ಟಲದಾಸ ಬೋಯಿಯೆಂಬುವನು ೧೬ ಕೋಣಗಳನ್ನಿಟ್ಟುಕೊಂಡು **ಪ್ರತಿ ದಿನವೂ ಸೂರ್ರ್ಯೋದಯದಿಂ**ದ ಸೂರ್ರ್ಯಾಸ್ತ್ರಮಯದವರೆಗೆ ಕೋಣನೊಂದಕ್ಕೆ ೧೨ ಮೂಟೆಯಂತೆ ಕೆರೆಯಲ್ಲಿ ತುಂಬಿರುವ ಮೆಕ್ಕಲು ಮಣ್ಣನ್ನು ತೆಗೆದು ಹಾಕುವುದ ಕ್ಕಾಗಿ ಒಂದು ಕೆರೆಯ ಭಂಡಿಯನ್ನು ಬಿಟ್ಟದ್ದಾನೆ (ಎ.ಕ.ಮಾಗಡಿ, ೩೦-೫). ಸಿಂಪಣ ನಾಯಕನು ತನ್ನ ತಂದೆಗೆ ಧರ್ಮವಾಗಬೇಕೆಂದು ಅಗರದ ಕೆರೆಗೆ ಭಂಡಿನಡೆಯುವುದ ಕ್ಕಾಗಿ ಹೊಲವನ್ನು ಬಿಟ್ಟ ದ್ದಾನೆ (ಎ.ಕ.೪,ಬೆಂಗ. ೮೫). ಇವಲ್ಲದೆ ನಗರಪಾಲನ ಮಾಡಿದುದಕ್ಕಾಗಿ, ಗ್ರಾಮವನ್ನು ಪಟ್ಟಣವನ್ನಾಗಿ ಮಾರ್ಪಡಿಸಿದುದಕ್ಕಾಗಿ, ಸಂತಿ ಕೂಡಿಸಿದುದಕ್ಕಾಗಿ, ದೋಣಿ ನಡೆಸಿದುದಕ್ಕಾಗಿ, ರೋಗ ನಿವಾರಣೆ ಮಾಡಿದುದಕ್ಕಾಗಿ ದಿಬ್ಬಗಳನ್ನು ಪ್ರದರ್ಶಿಸಿದುದಕ್ಕಾಗಿ ಪೂಜೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ, ಪುರಾಣ ಪಠಣಕ್ಕಾಗಿ, ಸ್ತೋತ್ರ ಪಾರಾಯಣಕ್ಕಾಗಿ ಅನೇಕ ಕೊಡಿಗೆಗಳು ಕೊಡಲ್ಪಟ್ಟವೆ.

ಜನಗಳಿಗೆ ನೀತಿಪ್ರಸಾರ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿಯೇ ಹುಟ್ಟಿರುವ ಶಾಸನಗಳು ಕೆಲವು. ಉತ್ತರ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಶಾಸನವೊಂದರಲ್ಲಿ (ಕ. ಶಾ. ಕಾಲಚೂರ್ಯ. ೮) ಈ ಕೆಳಗಿನ ಶ್ಲೋಕವು ಪ್ರಕಟವಾಗಿದೆ.

"ವರಂ ತೇಜಸ್ವಿ ನೋ ಮೃತ್ಮು ನ ತು ಮಾನಾವಖಂಡನಂ ಮೃತ್ಮು ಸ್ತತ್ಷ ಣೆಕೋ ದುಃಖಂ ಮಾನಭಂಗಂ ದಿನೇ ದಿನೇ॥"

ಅಶೋಕನ ಶಾಸನಗಳು ಬೌದ್ಧ ಮತ ತತ್ವಗಳಾದ ಅಹಿಂಸಾಸ್ತ್ರೇಯಸತ್ಯ ಗಳನ್ನು ಪಾಲಿಸಬೇಕೆಂದು ಘೋಷಿಸುತ್ತವೆ. ನೆಲಮಂಗಲದ ತಾಲ್ಲೋಕಿನ ಕುದುರೆ ಗುಂಡಿನ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಸೋಮವಾರದ ದಿನ ಏರನ್ನು ಕಟ್ಟಕೂಡದೆಂದು ನಿಷೇಧಿಸಿದೆ. ಮತ್ತೆ ಅನೇಕವು ಸದಾಚಾರ, ಧರ್ಮಬೋಧನೆ, ಮತ್ತು ಸತ್ಸಂಪ್ರದಾಯಗಳಿಗೆ ಸೇರಿದ ಹಲವು ನೀತಿಗಳನ್ನು ಪ್ರಕಟಸುತ್ತವೆ.

ಲೇಖನವಿದ್ದೂ ಇಲ್ಲವೆಯೂ ಇರುವ ವಾಮನ ಮುದ್ರೆಯ ಕಲ್ಲು ಮತ್ತು ಚಕ್ರ ಮುದ್ರೆಯಕಲ್ಲು (ತಿರುವಾಟಿ ಕ್ಯಲ್) ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಪ್ರಾಚೀನ ನಿವೇಶನಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಸಿಕ್ಕುತ್ತವೆ. ಇವು ಗ್ರಾಮ ನಗರ ದೇಶಗಳ ಎಲ್ಲೆ ಗಳನ್ನು ಗುರ್ತಿಸುವ ಗಡಿಗಲ್ಲುಗಳು. ಇವುಗಳಲ್ಲದೆ ಇತರ ಹಲವಾರು ವಿಷಯಗಳನ್ನೊಳಗೊಂಡ ಶಾಸನಗಳು ಅಸಂಖ್ಯಾ ಕವಾಗಿವೆ. ಅವುಗಳನ್ನು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ನಿರ್ದೇಶಿಸುವುದು ಅಸಾಧ್ಯ. ದೇವಾಲಯ ನಿರ್ಮಾಣ— ಜೀರ್ಣೋದ್ಧಾರ, ಮೂರ್ತಿಗಳ ಪ್ರತಿಷ್ಠೆ, ವಾಪೀಕೂಪ ತಟಾಕಗಳ ರಚನೆ, ಧರ್ಮಶಾಲೆಯ ಸ್ಥಾ ಪನೆ, ಬೃಂದಾವನ ಪ್ರತಿಷ್ಠೆ, ಶಿಲಾರಥದಾನ, ಸುಂಕಗಳ ರಿಯಾಯಿತಿ, ಸ್ಥ ಲವೃತ್ತಿ, ಶಾಸನಗಳ ಪುನರ್ವ್ಯವಸ್ಥೆ, ಸ್ತಂಭ, ದ್ವಾರ, ಗೋಪುರ, ಮಂಟಪಗಳ ಜೀರ್ಣೋದ್ಧಾರ, ಗ್ರಾಮಾಧಿಕಾರಿಗಳಿಗೆ ಬಿಟ್ಟಿರುವ ರಿಯಾಯತಿಗಳು, ಗೋಸಾಸದಾನ, ಕಾವಲ್ ಕಟ್ಟು, ಮಹಾಜನರ ವ್ಯವಸ್ಥೆ, ಸಂಸ್ಥಾ ಪತ್ರ, ದೇಶಾಚಾರ ಪ್ರಕಟನ, ಹಬ್ಬಹರಿದಿನಗಳ ವಿವರಣೆ, ಮಹಾಪುರುಷರ ಆಗಮನ ನಿರ್ದೇಶ ಮೊದಲಾದ ವಿಷಯಗಳು ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಸೂಚಿತವಾಗಿರುವ ಹಲವು ವಿಷಯಗಳು.

ರಚನಾ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಶಾಸನವನ್ನು ನಾಲ್ಕು ಭಾಗವಾಗಿ ವಿಭಾಗಿಸಬಹುದು. ಮೊದಲನೆಯದು ಇಷ್ಟದೇವತಾ ಪ್ರಾರ್ಥನೆ. ಇದು ಅವರವರ ಸಮಯಾಚಾರಗಳಿ ಗನುಗುಣವಾಗಿರುತ್ತವೆ.

ಶ್ರೀಮತ್ಪರಮ ಗಂಭೀರ ಸ್ವಾದ್ವಾದಾಮೋಘಲಾಂಛನಂ। ಜೀಯಾತ್ತೈಲೋಕನಾಥಸ್ಕ ಶಾಸನಂ ಜಿನ ಶಾಸನಂ॥ ಎಂಬುದು ಜೈನರ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿಯೂ.

ನಮಸ್ತುಂಗ ಶಿರಶ್ಚುಂಬಿ ಚಂದ್ರ ಚಾನುರ ಚಾರವೇ । ತ್ರೈಲೋಕ್ಕ ನಗರಾರಂಭ ಮೂಲಸ್ತಂಭಾಯ ಶಂಭವೇ #

ಎಂಬುದು ಶೈವರ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಜಯತ್ಕಾ ವಿಷ್ಕೃತಂ ವಿಷ್ಣೋ: ವಾರಾಹಂ ಶೋಭಿತಾರ್ಣವಂ । ದಕ್ಷಿಣೋನ್ನತ ದಂಷ್ಟ್ರಾಗ್ರ ವಿಶ್ರಾಂತ ಭುವನಂ ವರ್ಶಃ॥

ಎಂಬುದು ವೈಷ್ಣವರ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಧ್ಯಾನ ಶ್ಲೋಕಗಳಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಆದರೆ ಈ ನಿಯಮ ಎಲ್ಲ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಉಂಟೆಂದು ಭಾವಿಸಬಾರದು. ಅನೇಕ ಗಳಲ್ಲಿ ಈ ಶ್ಲೋಕಗಳಿಲ್ಲದಿರುವುದೂ ಉಂಟು. ಶ್ಲೋಕಗಳಿರಲಿ ಇಲ್ಲದಿರಲಿ 'ಶ್ರೀ' 'ಸ್ವಸ್ತಿಶ್ರೀ' 'ನಮಸ್ಸಿದ್ಧೇಭ್ಯಃ' 'ಶುಭಮಸ್ತು' 'ಶ್ರೀಮತೇ ರಾಮಾನುಜಾಯ ನಮಃ' 'ಶ್ರೀ ಗಣಾಧಿಪತಯೇ ನಮಃ' 'ಭದ್ರಮಸ್ತು ಜಿನಶಾಸನಸ್ಯ 'ಮೊದಲಾದ ಮಾತುಗಳಿರುವುದೂ ಉಂಟು. ಇವುಗಳ ಜೊತೆಗೆ

ಭವ್ರಮಸ್ತು ಜಿನಶಾಸನಾಯ ಸಂಪದ್ಮತಾಂ ಪ್ರತಿವಿಧಾನ ಹೇತವೇ ৷
ಅನ್ಮವಾದಿ ಮದ ಹಸ್ತಿ ಮಸ್ತಕ ಸ್ಫೋಟನಾಯ ಘಟನೇ ಪಟೀಯಸೇ ॥
ಭವ್ರಂ ಭೂಯಾತ್ ಜಿನೇಂಪ್ರಾಹಾಂ ಶಾಸನಾಯಾಘನಾಶಿನೇ ৷
ಕುತೀರ್ಥಧ್ವಾಂತಸಂಘಾತಪ್ರಭಿನ್ನ ಘನಭಾನವೇ ||
ಜಗತ್ತಿತಯ ನಾಥಾಯ ನಮೋ ಜನ್ಮ ಪ್ರಮಾಧಿನೇ ৷
ನಯ ಪ್ರಮಾಣ ವಾಗ್ರತ್ನಿ ಧ್ವಸ್ತಧ್ವಾನ್ತಾಯ ಶಾಂತಯೇ ॥

ಎಂಬುವು ಜೈನ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿಯೂ

ಹರೇರ್ಲೀ ಶಾವೆರಾಹಸ್ಯ ದಂಷ್ಟ್ರಾ ದಂಡಸ್ಸ ಶಾತುವಃ । ಹೇಮಾದ್ರಿ ಕಲಶಾಯತ್ರ ಫಾತ್ರೀ ಛತ್ರಶ್ಕ್ರಿಯಂ ದವೌ ॥ ನಮಸ್ತೆಸ್ತ್ರೈ ವರಾಹಾಯ ಲೀಲಾಯೋದ್ಧ ರತೇ ಮಹೀಂ । ಖುರಮಧ್ಯ ಗತೋಯತ್ರ ಮೇರುಃ ಕಣಕಹಾಯತೇ ॥ ಶ್ರೀಮತ್ರೈ ಲೋಕ್ಯ ಪೂಜ್ಮಾಯ ಸರ್ವಕರ್ಮ ಸುಸಾಕ್ಷಿಷೇ | ಫಲವಾಯ ನಮೇ ನಿತ್ಮಂ ಕೇಶವಾಯ ಶಿವಾಯಚ ॥

ಎಂಬುವು ವೈದಿಕರ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಆದಿತ್ಲೋಕಗಳಾಗಿರುತ್ತವೆ.

ಶಾಸನದ ಎರಡನೆಯ ಭಾಗವು ಬಹು ಮುಖ್ಯವಾದುದು. ಈ ಭಾಗದಲ್ಲಿಯೇ ಶಾಸನ ಬರೆದಕಾಲ, ಆಗ ಆಳುತ್ತಿದ್ದ ರಾಜ, ಸಾಮಂತ, ಮಹಾಪ್ರಧಾನ, ದಂಡ ನಾಯಕ, ರಾಜಗುರು ಮೊದಲಾದವರ ವಿಷಯಗಳು ಉಕ್ತ ವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಇಲ್ಲಿಯೇ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟವರ ವಂಶಾವಳಿ, ಬಿರುದಾವಳಿ, ಶೌರ್ಯ ಪ್ರತಾಪಗಳು ಯಧೋಚಿತ ವಾಗಿ ವರ್ಣಿತವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಅನೇಕ ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ಅವರವರ ಅಧೀನದಲ್ಲಿರುವ ರಾಜ್ಯಗಳ ವಿಸ್ತಾರ ಮತ್ತು ಎಲ್ಲೆಗಳು ನಿರೂಪಿತವಾಗಿರುತ್ತವೆ ದಾನಶಾಸನಗಳಾ ದರೆ ದಾತೃ ಪ್ರತಿಗೃಹೀತರುಗಳ ಯೋಗ್ಯತೆ ಸಂಬಂಧ ಮೊದಲಾದುವುಗಳ ವಿವರಗಳಿ ರುತ್ತವೆ. ವೀರಗಲ್ಲು ಮಾಸ್ತಿ ಕಲ್ಲುಗಳಾದರೆ ವೀರರ ಮಹಾಸತಿಗಳ ಶೌರ್ಯ ಸ್ಥೈರ್ಯ ಪರಾಕ್ರಮ, ಪಾತಿವ್ರತ್ಯಾದಿ ಗುಣಗಳ ಉಲ್ಲೇಖವಿರುತ್ತದೆ. ಈ ಭಾಗವೇ ಐತಿ ಹಾಸಿಕ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಬಹು ಗಣ್ಯವಾದುದು. ಈ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ಉಕ್ತ ವಾಗಿರುವ ಬಿರುದಾವಳಿಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾಗಿ ಸಂಗ್ರಹಿಸಿದರೆ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಇತಿಹಾಸವು ಬಹುಸುಪುಷ್ಟವಾಗುವುದಲ್ಲದೆ ಈಗಿನ ಎಷ್ಟೋ ಸಮಸ್ಯೆಗಳು ಪರಿಹಾರವಾಗುವುವು. ಈ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ಉಕ್ತ ವಾಗಿರುವ ಪ್ರಾಚೀನ ಸ್ಥಳಗಳ ವಿವರಗಳನ್ನು ಸಂಗ್ರಹಿಸಿದರೆ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಇತಿಹಾಸವು ಒಹುಸುಪುಷ್ಟವಾಗುವುದಲ್ಲದೆ ಈಗಿನ ಎಷ್ಟೋ ಸಮಸ್ಯೆಗಳು ಪರಿಹಾರವಾಗುವುವು. ಈ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ಉಕ್ತ ವಾಗಿರುವ ಪ್ರಾಚೀನ ಸ್ಥಳಗಳ ವಿವರಗಳನ್ನು ಸಂಗ್ರಹಿಸಿದರೆ ಕರ್ಣಾಕದ ಪ್ರಾಚೀನ ವೈಭವದ ಕೈಗನ್ನಡಿಯಾಗುತ್ತದೆ.

ಶಾಸನದ ಮೂರನೆಯ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ಶಾಸನದ ಉದ್ದೇಶವು ವಿವರಗಳ ಸಹಿತ ವಾಗಿ ನಿರೂಪಿತವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಅವುಗಳ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಮೇಲೆ ಶಾಸನಗಳ ವೈವಿಧ್ಯ ವನ್ನು ತಿಳಿಸುವ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ವಿಶದಪಡಿಸಿದೆ.

ಕಡೆಯದಾದ ನಾಲ್ಕನೆಯ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ಶಾಸನೋಕ್ತವಾದ ಧರ್ಮರಕ್ಷ್ಮಣೆಗೆ ಸಾಧಕವಾದ ಮುಂದಿನ ಶ್ಲೋಕಗಳೂ ಮಾತುಗಳೂ ಬರುತ್ತವೆ. ಬಹುಭರ್ವಸುಧಾದತ್ತಾ ರಾಜಭಃ ಸಗರಾದಿಧಃ।

ಬಹುಭಾರ್ವಸುಥಾದತ್ತಾ ರಾಜಭಃ ಸಗರಾದಭಃ। ಯುಸ್ಮ ಯುಸ್ಮ ಯದಾಭೂಮೀ ಕಸ್ಮ ಕಸ್ಮ ಕಥಾ ಫಲಂ॥ ಸ್ವದತ್ತಾದ್ವಿಗುಣಂ ಪುಣ್ಮಂ ಪರದತ್ತಾನುಪಾಲನಂ। ಪರದತ್ತಾಪಹಾರೀಣ ಸ್ವದತ್ತಂ ನಸ್ಸಲಂ ಭವೇತ್॥

ಸಾಮಾನ್ಮೋಯಂ ಧರ್ಮಸೀತುರ್ನೃ ಪಾಹಾಂ ಕಾಲೇ ಕಾಲೇ ಪಾಲನೀಯೋ ಭವದ್ಭಿः। ಸರ್ವಾನೇತಾಸ್ ಭಾವಿನಃ ಪಾರ್ಥಿವೇಂದ್ರ್ರಾ ಭೂಯೋ ಭೂಯೋ ಯಾಚಕೇ

ರಾಮಚಂದ್ರಃ ||

ಹಾನವಾಲನಯೋರ್ಮಧೈ ಜಾನಾತ್ ಶ್ರೇಯೋನುಪಾಲನಂ। ದಾನಾತ್ಸ್ವರ್ಗಮವಾಪ್ನೋತಿ ಪಾಲನಾದಚ್ಯು ತಂಪದಂ 🛭 ಏಕೈವ ಭಗಿನೀ ಲೋಕೇ ಸರ್ವೇಷಾಮೇವ ಭೂಘುಜಾಂ। ನ ಭೋಜ್ಮಾ ನಕರಗ್ರಾಹ್ಮಾ ವಿಪ್ರದತ್ತಾಂ ವಸುಂಧರಾಂ⊪ ಮದ್ವಂಶಜಾ ಪರ ಮಹೀಪತಿ ವಂಶಜಾ ವಾಯೇ ಭೂಮಿಸಾ; ಸತತಮುಜ್ಜ ಲಥರ್ಮ

ಚಿತ್ತಾ: 1

ವುದ್ದರ್ಮನೇವ ಸತತಂ ಪರಿಪಾಲಯಂತಿ ತತ್ಪಾದಪದ್ಮಯುಗಳಂ ಶಿರಸಾ ವಹಾಮಿ 🏾 ಸ್ವದತ್ತಾ ಶುತ್ರಿಕಾ ಧಾತ್ರೀ ಪಿತೃದತ್ತಾ ಸಹೋದರೀ। ಅನ್ನದತ್ತಾತು ಮಾತಾಸ್ಕಾತ್ ದತ್ತಾಂ ಭೂಮಿಂ ಪರಿತೃಜೇತ್ 🏾 ಸ್ವದತ್ತಂ ಪರದತ್ತಂ ವಾ ಯೋ ಹರೇತ ವಸುಂಧರಾಂ। ಷಷ್ಠಿ ರ್ವರ್ಷಸಹಸ್ರಾಣಿ ವಿಷ್ಣಾಯಾಂ ಜಾಯ ಕೇಕ್ರಿಮೀ 🏾 ಆದಿತ್ಮ ಚಂದ್ರಾವನಿಲೋನಲಶ್ಟ್ರದ್ಮೌರ್ಭಾಮಿರಾಫೋ ಹೃದಯಂ ಯಮಶ್ಟ್ರ| ಅಹಶ್ವ ರಾತ್ರಿಶ್ವ ಉಭೀಚ ಸಂಧ್ಯೇ ಧರ್ಮಶ್ವ ಜಾನಾತಿ ನರಸ್ಕೆ ವೃತ್ತಂ ॥ ಪ್ರಿಯದಿಂದಿಂತಿದನೆಯ್ದೆ ಕಾವ ಪುರುಷರ್ಗಾಯುಂ ಮಹಾಶ್ಗೀಯುಮ ಕ್ಕೆಯುದಂ ಕಾಯದೆ ಕೊಲ್ವ ಪಾಪಿಗೆ ಕುರುಕ್ಷೇತ್ರೋರ್ನಿಯೊಳ್ ಜಾರಣಾ ಸಿಯೊಳಂ ಕೋಟವುುನೀಂದ್ರರಂ ಕವಿಲಿಯಂ ವೇದಾಢ್ಯರಂ ಕೊಂದೊಂ ದಯರಂ ಸಾರ್ಗುಮಿದೆಂದು ಸಾರಿದವುವೀ ಶೈಳಾಕ್ಷರಂ ಸತತಂ ॥

ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ತ್ಲೋಕಗಳೇ ಅಲ್ಲದೆ ದಾನಪಾಲನದ ಮೇಲ್ಮೆಯನ್ನೂ ಅದರ ನಾಶದಿಂದಾಗುವ ಘೋರತೆಯನ್ನೂ ಅನೇಕ ರೀತಿಯ ಮಾತುಗಳು ಭಿನ್ನ ಭಿನ್ನವಾಗಿ ವರ್ಣಿಸುತ್ತ್ರವೆ.

'ಇಂತೀ ಧರ್ಮವನಾವನೊರ್ಬಂ ಪರಿಪಾಲಿಸಿದಂಗೆ ಸಾವಿರಕವಿಲೆಯಂ ಕೋಡುಂ ಕೊಳಗಮಂ ವೊನ್ನಲು ಕಟ್ಟ ಗಂಗೆಯ ತಡಿಯಲು ಸಾಸಿರ್ವರ್ ಪಾರ್ವರ್ಗೆ ದಾನಂಗೆಯ್ದು ಕೊಟ್ಟ ಫಲಂ. ಈ ಧರ್ಮವನಾವನೊರ್ವನಳಿದಂ ಸಾಸಿರಕಪಿಲೆಯಂ ಗಂಗೆಯ ತಡಿಯಲು ಸ್ವಹಸ್ತದಿಂ ಕೊಂದ ಪಾತಕನಕ್ಕುಂ ' ' ಇದಾನೞಿದೋನ್ನಂಚ ಮಹಾಪಾತಕನಕ್ಕೊಂ, ' ಇದನಪಹರಿಸಿದವಂಗೆ ಕಾಶಿಯೊಳ್ಮಾಡಿದ ಗೋವಧ ಸುರಾ ಪಾನ ಇವು ಮೊದಲಾದ ಪಾತಕಗಳಪ್ಪುವು.' 'ಈ ಧರ್ಮಕ್ಕೆ ಕಂಟಕರಾದವರು ಉಪೇಕ್ಷಿಸಿದವರು ತಮ್ಮ ತಾಯಿ ತಂಗಿಯ ಕೆಡಿಸಿದವರು. ಶ್ವಾನೆಗಾರ್ಧಬನ ಭಕ್ಷಿ ಸಿದವರು, ಅಗ್ರಹಾರವ ಅಳಿದವರು, ಮಹಾ ತಟಾಕವನೊಡೆದ ಪಾತಕ, ಹಡೆದ ತಂದೆಯ, ಹಿರಿಯರ, ಶಿಶುಗಳ, ಗೋವುಗಳ ಗಂಗೆಯ ತಡಿಯಲಿ ಕೊಂದವರು':---ಇತ್ಯಾದಿ ವಿಧವಿಧ ಪುಣ್ಯಪಾಪಗಳ ಉಲ್ಲೇಖಗಳು ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಶಾಸನದಲ್ಲಿಯೂ ಒಂದಲ್ಲ ಒಂದು ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಉಕ್ತವಾಗಿರುತ್ತವೆ.

ಅನೇಕ ಶಾಸನಗಳ ಕಡೆಯ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ಶಾಸನವನ್ನು ರಚಿಸಿದ ಕವಿಯ, ಬರೆದ

ಲಿಪಿಕಾರನ, ಕಂಡರಿಸಿದ ಒವಜ ಅಥವಾ ರೂವಾರಿಯ ಹೆಸರುಗಳು ವಿವರಗಳೊಡನೆ ಕೆತ್ತಲ್ಪಟ್ಟರುತ್ತವೆ. ಹಿಕಾರಿಪುರದ ಎರಡು ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಬರುವ ಎನುತ ಮಧುರೋಕ್ತಿಯಂ ತ ನ್ನತಿಶಯ ವಜೋವಿಭೂತಿಗಿದುವೆ ಯಶಶ್ಶಾ ಸನಮಾದುದೆಂಬಿನಂ ಶಾ ಸನಮನಿದು ಬರೆದನಾಶುಕವಿನಿಟಲಾಕ್ಷಂ ॥ ಕವಿನುತಮೆನಲೊರೆದತಿಪಟು ಕವಿ ಸಾರಸ್ವತಮಹೋದೆಯನ ಕಿಂಕರನೀ

ನವನಾಗಿರೆ ಮಲ್ಲಿಕಾರ್ಜು ನಾರ್ಮಂ ಬರೆದಂ |

ಎಂಬ ಎರಡು ಪದ್ಯಗಳೂ, ಶ್ರವಣಬೆಳುಗೊಳೆದ ಶಾಸನವೊಂದರಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕುವ
ಪೊಡವಿಗೆ ಸಂದ ಗೊಮ್ಮ ಟಜಿನೇಂದ್ರ ಗುಣಸ್ತವನಕ್ಕೆ ಕ
ನ್ನಡಕವಿ ಬೊಪ್ಪನೆಂದೆನಿಪ ಬೊಪ್ಪಣಪಂಡಿತನೊಲ್ದು ಪೇಲ್ಡ್ಮವಂ (
ಕಡೆಯಿಸಿದಂ ಬಲಂ ಕವಡೆಮಯ್ಮನ ದೇವಣನಟ್ತಿಯಿಂದೆ ಜಾ
ಗಡೆಗೆಯ ರುದ್ರನಾದರದೆ ಮಾಡಿಸಿದಂ ವಿಳಸತ್ಪತ್ರತಿಷ್ಠೆಯಂ |

ಶಿವಧರ್ಮಶಾಸನವನಭಿ

ಎಂಬ ಪದ್ಯವೂ, 'ಶ್ರೀಮಚ್ಚಾರುಕೀರ್ತಿ ದೇವರ ಗುಡ್ಡ ಲೇಖಕ ಬೋಕಿಮಯ್ಯ ಬರೆದ, ಬಿರುದ ರೂವಾರಿಮುಖತಿಳಕ ಗಂಗಾಚಾರಿಯ ತಮ್ಮ ಕಾವಾಚಾರಿ ಕಂಡರಿಸಿದ ' 'ಶ್ರೀಮನ್ಮಲಧಾರಿ ದೇವರಗುಡ್ಡಂ ಬಿರುದ ಲೇಖಕ ಮದನಮಹೇಶ್ವರಂ ಮಲ್ಲಿನಾಥಂ ಬರೆದಂ, ಬಿರುದ ರೂವಾರಿ ಮುಖತಿಳಕಂ ಗಂಗಾಚಾರಿ ಕಂಡರಿಸಿದಂ '—ಈ ಮೊದ ಲಾದ ವಾಕ್ಯಗಳೂ ಕೆಲವು ಉದಾಹರಣೆಗಳು.

ಶಾಸನೆಗಳಿಂದಾಗುವ ಪ್ರಯೋಜನ ಬಹು ಮುಖವಾದುದು. ಮೊದಲು ಶಾಸನೆ ಗಳು ಪ್ರಾಚೀನ ಇತಿಹಾಸವನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸಲು ಸಾಧಕವಾದ ಅನೇಕ ವಿಷಯಗಳ ನ್ನೊದಗಿಸುವುವು. ಅವುಗಳ ಆಧಾರದಿಂದಲೇ ಈಗ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಕ್ರಿ. ಪೂ. ಮೂರು ನಾಲ್ಕನೆಯ ಶತಮಾನದಿಂದ ಆಧುನಿಕ ಕಾಲದವರೆಗಿನ ಚರಿತ್ರೆಯು ಸೃಷ್ಟಿಯಾಗುತ್ತಿರುವುದು. ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಬಹುಭಾಗವು ದಾನ ಶಾಸನಗಳೇ ಆಗಿರುವುದರಿಂದ ದಾತೃಪ್ರಗೃಹೀತೃಗಳ ವಂಶಾವಳಿ, ಅಧಿಕಾರ, ಗುಣಮಾಲೆ ಮೊದಲಾದುವು ಉಕ್ತವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಅವರ ಆಶ್ರಯದಾತರ, ಮಂತ್ರಿಗಳ, ಸಾಮಂತರ, ಸೇನಾಧಿಪತಿಗಳ, ಧರ್ಮಗುರುಗಳ ಸಂಪೂರ್ಣ ವಿವರಗಳು ದೊರೆಯುತ್ತವೆ. ಆಯಾ ಕಾಲದ ರಾಜ ಕೀಯ ತತ್ವಗಳ ಅರಿವುಂಟಾಗಿ ರಾಜ್ಯಾಡಳಿತದ ಸ್ವರೂಪವು ಮನದಟ್ಟಾಗುತ್ತದೆ. ಜನರ ಆಚಾರ ವ್ಯವಹಾರಗಳು, ಧ್ಯೇಯಸಾಧನೆ, ಆಶಿ ಆತಂಕಗಳು, ಹಬ್ಬ ಹರಿದಿನ ಗಳು, ಸಮಾಜ ನಿಯಮಗಳು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವಾಗಿಯೂ ಪರೋಕ್ಷವಾಗಿಯೂ ಸೂಚಿತ ವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಸಾಂಸ್ಥತಿಕ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನು ರಚಿಸಲು ಬೇಕಾಗುವ ಸಮಸ್ತ ಸಾಧನ

ಗಳೂ ಸಿಕ್ಕುತ್ತವೆ. ಬೌದ್ಧ, ಜೈನ, ಶೈವ, ವೀರಶೈವ, ಲಕುಲೀಶ ಪಾಶುಪತ, ಕಾಶ್ಮೀರ ಶೈವ, ಕಾಳಾಮುಖ, ವೈಷ್ಣವ, ಶ್ರೀ ವೈಷ್ಣವ, ದಾಸ ಪಂಥಗಳಿಗೆ ಸಂಬಂಧ ಪಟ್ಟ ಅನೇಕ ಆಚಾರ್ಯರ ವಿಷಯಗಳು ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಉಕ್ತವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಧಾರ್ಮಕ ಚರಿತ್ರೆಯ ರಚನೆಗೆ ಅವುಗಳು ಬಹುಮಟ್ಟಿಗೆ ಸಹಾಯ ವಾಗುತ್ತವೆ. ಆರ್ಥಿಕ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಅವುಗಳಿಂದಾಗುವ ಪ್ರಯೋಜನ ಅಪಾರ. ಆಯಾ ಕಾಲಗಳ ವ್ಯಾಪಾರ ಸ್ಥಿತಿ, ಅವುಗಳ ವಿಸ್ತಾರ, ನಾಣ್ಯಗಳು—ಅವುಗಳ ವೈವಿಧ್ಯ, ಆಕಾರ, ತೂಕ, ಬೆಲೆ, ರಚನೆ, ಮುದ್ರೆ, ಮುದ್ರಿಸಿದ ಅಧಿಕಾರಿ, ಟಂಕಸಾಲೆ, ಸುಂಕಗಳು ಮತ್ತು ಅವುಗಳ ರಿಯಾಯಿತಿ, ಸಂತೆಗಳು, ಬೆಳಸುಗಳು, ಅವು ಬೆಳೆ ಯುವ ಭೂಮಿ, ಅವುಗಳ ವಿಧಾನ ಕ್ರಮ ಮತ್ತು ಅಳತೆ, ಧಾನ್ಯಗಳ ಪರಿವರ್ತನ ಕ್ರಮ ಮತ್ತು ಅವುಗಳ ಅಳತೆಯ ಸಾಧನಗಳು ಮೊದಲಾದುವುಗಳ ವಿವರಗಳು ಸಿಕ್ಯುತ್ತವೆ. ಇನ್ಮುಡಿ ಕೃಷ್ಣ ರಾಜ ಒಡೆಯರ ಅವಸರದ ಚಾವಡಿಯಿಂದ ಹೊರಟ ಸನ್ನದು ಒಂದರಲ್ಲಿ ಮುಂದಿನ ಹಲವು ಸುಂಕಗಳು ಉಕ್ತವಾಗಿವೆ:—ಹೊಲಗದ್ದಿ, ತೋಟ ತೊಡಕೆ, ಅಣೆ ಅಚ್ಚು ಕಟ್ಟು, ಹಳ್ಳಿ ಹಿರಿಯೂರು, ಸೊಪ್ಪಿನ ತೋಟ, ತಿಪ್ಪೆಯ ಹಳ್ಳ, ಮಗ್ಗಮನೆ, ಆರವಾಸಿ, ಪೊಮ್ಮು, ಜಾತಿ, ಗೂಟ, ಸಮಯಾಚಾರ, ಹೆತ್ತಿ, ಗಂಧ, ಬಿಟ್ಟ ಗಾಣಿಕೆ, ನಾಮಗಾಣಿಕೆ, ಬೀಡಿಗೆ, ಪುರವರ್ಗ, ಸೇನಾಯಿ, ಗುರುಕಾಣಿಕೆ, ಮಕ್ಕಳು, ಮಗ್ಗಲು, ಲೋಹ, ನಾಣ್ಯ ಮೊದಲಾದುವು. ಇಂತಹದರ ಅರಿವು ಅರ್ಥ ಶಾಸ್ತ್ರಕ್ಕೆ ಎಷ್ಟು ವಿಶೇಷವಾದುದೆಂದು ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾಗಿ ಹೇಳಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಕರ್ಣಾಟಕದ ವಾಸ್ತುಶಿಲ್ಪ, ತಕ್ಷವಿದ್ಯೆ, ಮೂರ್ತಿ ಶಿಲ್ಪ್ರ, ಸಂಗೀತ ಮೊದಲಾದುವುಗಳ ಉಗಮ, ವೈ ಎಧ್ಯೆ, ರೀತಿ, ಸ್ಥಾಪನೆ, ಜೀರ್ಣೊದ್ಧಾರ–ಎಲ್ಲದರ ವಿವರಗಳೂ ಶಾಸನಗಳಿಂದ ಲಭ್ಯ ವಾಗುತ್ತದೆ. ಕರ್ಣಾಟಕದ ಕಲಾಭಿಜ್ಞರಾದ ರೂವಾರಿಗಳು, ಒವಜರು, ಶಿಲ್ಪಿಗಳು, ಸಂಗೀತಗಾರರು ಇವರುಗಳ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನು ಬರಿಯಲು ಕರ್ಣಾಟಕದ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕುವಷ್ಟು ಸಾಧನ್ಗೆ ಸೌಲಭ್ಯ ಪ್ರಪಂಚದ ಮತ್ತಾವೆಡೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಸಿಕ್ಕುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ಬೇಲೂರು, ಹಳೆಯಬೀಡು, ಸೋಮನಾಥವುರ, ನುಗ್ಗೆಯಹಳ್ಳಿ, ಅರಸೀಕೆರೆ, ತುರವೇಕೆರೆ, ನಂದೀದುರ್ಗ, ಶಿವಗಂಗೆ, ಮೇಲ್ಕೋಟಿ ಮೊದಲಾದಿಡೆ ಗಳಲ್ಲಿ ಅಲ್ಲಿಯ ಕಲಾಕೃತಿಗೆ ಕಾರಣರಾದ ಶಿಲ್ಪಿಗಳ ಹೆಸರು, ಯೋಗ್ಯತೆ, ಬಿರುದು, ವಂಶ ಮುಂತಾದ ವಿವರಗಳೆಲ್ಲ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟ ಸ್ಥಳಗಳಲ್ಲಿಯೇ ಸೂಚಿತವಾಗಿವೆ. ಅಲ್ಲದೆ ಒಬ್ಬೊಬ್ಬ ಕಲಾಭಿಜ್ಞನ ವೈಯಕ್ತಿಕ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನು ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾಗಿ ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಲು ಸೌಕರ್ಯವಿದೆ. ಮಲ್ಲಿತವ್ಕೊನೊಬ್ಬನ ಎಂಬತ್ತೈದು ವರ್ಷದ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಶಾಸನಗಳ ಆಧಾರದಿಂದ ನಿಷ್ಕರ್ಷಿಸಬಹುದಾಗಿದೆ.

ಸ್ಥಳೀಯ ಇತಿಹಾಸಗಳನ್ನು ಬರೆಯಲು ಶಾಸನಗಳು ಬಹು ಉಪಯುಕ್ತವಾಗಿವೆ. ಕರ್ಣಾಟಕದಲ್ಲಿ ಈಗ ನಾಮಾವಶೀಷವಾಗಿರುವ ಒಂದೊಂದು ಹಳ್ಳಿ, ಊರು, ಗ್ರಾಮ, ನಗರ, ನೀವೇಶನಗಳು ತಮ್ಮದೇ ಆದ ಒಂದು ಸ್ಫೂರ್ತಿದಾಯಕ ಚರಿತ್ರೆ ಯನ್ನು ಹೊಂದಿವೆ. ಅವುಗಳ ಸಂಪೂರ್ಣ ಉಲ್ಲೇಖ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಪ್ರಾಚೀನ ವೈಭವವನ್ನು ಬೆಳಕಿಗೆ ತರುವುದರಲ್ಲಿ ಸಂದೇಹವಿಲ್ಲ. ಅವುಗಳನ್ನು ಸಂಗ್ರಹಿಸಲು ಪ್ರಧಾನಸಾಧನ ಶಾಸನಗಳು.

ಇವೆಲ್ಲಕ್ಕೆಂತಲೂ ಭಾಷಾ ಸಾಹಿತ್ಯ ಚರಿತ್ರೆಗಳಲ್ಲಿ ಶಾಸನಗಳಿಗೆ ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾದ ಸ್ಥಾನವಿದೆ. ಭಾಷೆಯ ಆದಿರೂಪದಿಂದ ಇಲ್ಲಿಯವರೆಗಿನ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನು ರಚಿಸುವುದು ಶಾಸನಾಧಾರಗಳಿಂದ ಮಾತ್ರ ಸಾಧ್ಯ. ಪೂರ್ವದ ಹಳಗನ್ನಡ, ಹಳಗನ್ನಡ, ನಡು ಗನ್ನಡ, ಹೊಸಗನ್ನಡ ಭಾಷೆಗಳ ಸ್ವರೂಪ, ಬೆಳವಣಿಗೆ, ಮಾರ್ಪಾಟು ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಅವಿಚ್ಛಿನ್ನವಾಗಿ ಪ್ರದರ್ಶಿತವಾಗಿವೆ. ಕೆಲವು ಶಾಸನಗಳು ಪ್ರಾಂತ ಭೇದಗಳ ವೈವಿಧ್ಯ ವನ್ನೂ ಹೊರಗೆಡಹುತ್ತವೆ. ಸಾಹಿತ್ಯ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕದಿರುವ ಅನೇಕ ಶಬ್ದಗಳು ಇಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕುತ್ತವೆ. ಕೆಲವು ಶಬ್ದಗಳು ಭಿನ್ನಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಉಪಯುಕ್ತವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಮತ್ತೆ ಕೆಲವು ಸ್ಪಷ್ಟಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಪೂರಕಗಳಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಕನ್ನಡ ಕೋಶವನ್ನು ಸಿದ್ಧ ಪಡಿಸುವಾಗ ಇವುಗಳ ಪ್ರಯೋಜನ ವಿಶೇಷವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ವಾಳ್ಗಚ್ಚು, ಭಟಾರಿ, ಹೊಡಕೆ, ಸಂವರಣೆ, ಸಮುದ್ಧರಣ, ಜೊವ್ವಲಿಗೆ, ಮೂವಿಟ್ಟ, ಮೇಲಕ್ಕ, ಬಿತ್ತುವಟ್ಟ, ಪತ್ತೊಂದಿ, ಮೊದಲಾದ ಶಬ್ದಗಳೂ ವಿವಿಧ ಅಳತೆಗಳಿಗೆ ಸಂಬಂದಪಟ್ಟ ನಳಿ, ಕುಳಿ, ಧಾರ, ಧರಣ, ಸಿದ್ದೆ, ಸೆಡೆ, ಸಿನ್ನೆ, ಸಿವನೆ, ಹಾಡ, ಮೊದಲಾದುವೂ ಈ ಜಾತಿಗೆ ಸೇರಿದುವು. ಸಾಹಿತ್ಯ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣಲಾಗದ ಅನೇಕ ಅಪೂರ್ವ ಛಂದಸ್ಸು ಗಳನ್ನೂ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣಬಹುದು. ಅಲ್ಲದೆ ಅಚ್ಚಗನ್ನಡ ಛಂದಸ್ಸುಗಳಾದ ತ್ರಿಪದಿ, ಸಾಂಗತ್ಯ, ಅಕ್ಕರ ಮೊದಲಾದುವುಗಳ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನೂ ಮಾರ್ಪಟನ್ನೂ ಶಾಸನ ಗಳಿಂದ ನಿರ್ಧರಿಸಬಹುದು.-

ಸಾಹಿತ್ಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಅನೇಕ ಶಾಸನಗಳು ಪುಟ್ಟ ಕಾವ್ಯಗಳಂತೆಯೇ ಇವೆ. ಕವಿಚರಿತೆ ಕಾರಂದ ಸಂಗ್ರಹೀತವಾದ ' ಶಾಸನ ಪದ್ಯ ಮಂಜರಿ 'ಯಲ್ಲಿ ಇಂತಹವು ಗಳನೇಕವನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು. ಅನೇಕ ಅಜ್ಞಾತ ಕವಿಗಳ ಮತ್ತು ಗ್ರಂಥಗಳ ಪರಚಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲಿ. ಪರಿಚಿತರಾದವರ ವಿಷಯವಾಗಿ ಹೆಚ್ಚು ಅಂಶಗಳು ಬೆಳಕಿಗೆ ಬರುವುದೂ ಉಂಟು. ಅನೇಕರ ಅನಿರ್ದಿಷ್ಟವಾದ ಕಾಲವು ಅವುಗಳ ಸಹಾಯದಿಂದ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗುವುದು. ಸಾಹಿತ್ಯ ಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ಕಂಡು ಬರುವ ಹೊಸಮಾರ್ಗ ಚಳುವಳಿ ವೈವಿಧ್ಯ ಮೊದಲಾದುವು ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಬಿಂಬಿತವಾಗಿರುವುವು. ಆದುದರಿಂದ ಶಾಸ್ತ್ರೀಯವಾದ ಸಾಹಿತ್ಯ ಚರಿತ್ರೆಗೆ ಶಾಸನಾಭ್ಯಾಸ ಅನಿವಾರ್ಯ.

ದಕ್ಷ್ಮಿಣ ಭಾರತದ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಲಿಪಿಗಳ ಬಿಳವಣಿಗೆಯನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸಲು ಕರ್ಣಾ ಟಕದ ಶಾಸನಗಳು ಬಹು ಮಟ್ಟಿಗೆ ಸಹಾಯಕವಾಗುವುವು. ವಾಸ್ತ್ರವವಾಗಿ ದಕ್ಷ್ಮಿಣ ಭಾರತದ ಲಿಪಿಗಳಿಗೆಲ್ಲ ಅಶೋಕನ ಶಾಸನಗಳೇ ಮೂಲ. ಕನ್ನಡ ಲಿಪಿಶಾಸ್ತ್ರದ ಚರಿತ್ರೆಗೆ ಬೇರೊಂದು ಸಾಧನವಾದ ಕೈ ಬರಹದ ಪ್ರತಿಗಳು ೧೪ ನೆಯ ಶತಮಾನ ದಿಂದ ಹಿಂದಕ್ಕೆ ಸಿಕ್ಕದಿರುವುದರಿಂದ ಅದಕ್ಕಿಂತ ಹಿಂದಿನ ಇತಿಹಾಸವನ್ನು ಗುರುತಿ ಸಲು ಶಾಸನಗಳಿಗೇ ಮರೆ ಹೋಗಬೇಕು. ಅಲ್ಲಿಂದ ಮುಂದಕ್ಕೂ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಶತಮಾನಗಳ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಪಾದಗಳಲ್ಲಿ ಅನುಸ್ಯೂತವಾಗಿ ರಚಿತವಾಗಿರುವ ಕೈ ಬರ ಹದ ಗ್ರಂಥಗಳೂ ಉಪಲಬ್ಭವಲ್ಲದುದರಿಂದ ಆ ಕಾಲದ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನು ಸಂಪೂರ್ಣಗೊಳಿಸುವುದಕ್ಕೂ ಶಾಸನಗಳೇ ಪೂರಕ.

ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ಶಾಸನ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಭವಿಷ್ಯವನ್ನು ಕುರಿತು ಒಂದೆರಡು ಮಾತು ಗಳನ್ನಾಡುವುದು ಅಸಂಬದ್ಧ ವಾಗಲಾರದು. ಈ ಕ್ಷೇತ್ರದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಚೀನ ವಿದ್ವಾಂಸ ರಿಂದ ಅನೋಘವಾದ ಕೆಲಸ ನಡದಿದೆ. ಅದಕ್ಕೆ ಅವರೊಬ್ಬೊಬ್ಬರೂ ವಂದನೀಯರು. ಆದರೆ ಇನ್ನೂ ಆಗಬೇಕಾಗಿರುವ ಕೆಲಸ ಅಪಾರ. ರವೀಂದ್ರ ನಾಥಬಾಕೂರರ ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ಹೇಳುವುದಾದರೆ ಇದುವರೆಗೆ ಆಗಿರುವ ಕೆಲಸ ಬೆರಣಿ ಆಯುವ ಕೆಲಸ ಮಾತ್ರ. ಇನ್ನು ಆದರ ಸಹಾಯದಿಂದ ಒಲೆಹಚ್ಚಿ ಅಡಿಗೆ ಮಾಡಿ ರಸಕವಳವನ್ನು ತಿಂದು ಪುಷ್ಟಿಯನ್ನು ಪಡೆಯಬೇಕಾಗಿದೆ. ಇದುವರೆಗೆ ಪಂಡಿತರು ಸಂಗ್ರಹಿಸಿರುವುವೇ ಅಲ್ಲದೆ ಪ್ರತಿ ವರ್ಷವೂ ಹೊಸ ಹೊಸ ಶಾಸನಗಳು ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕ್ಯುತ್ತಲೇ ಇರುತ್ತವೆ. ಸಂಗ್ರಹ ಕಾರ್ಯ ನೈಜಾಂ ಕರ್ಣಾಟಕದಲ್ಲಿ ಬಹು ತ್ವರಿತವಾಗಿ ನಡೆಯಬೇಕು. ಸ್ಥೂಲವಾದ ಒಂದು ಪರಾಮರ್ಶದಿಂದ ಅಲ್ಲಿಯೇ ಸುಮಾರು ೫೦೦೦ಕ್ಕಿಂತ **ಕಡಿಮೆಯಿ**ಲ್ಲದಷ್ಟು ಹೊಸ ಶಾಸನಗಳು ಸಿಕ್ಕುವ ಭರವಸೆ ಇದೆ. ಈಗಾಗಲೇ ಅಲ್ಲಿಯ ತಿಳಿಯದ ಜನ ಅನೇಕ ಶಾಸನಗಳನ್ನು ಒಡೆದು ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಕಾರ್ಯಗಳಿಗೆ ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಿರು ವುದು ಅನೇಕರ ಅನುಭವಕ್ಕೆ ಬಂದಿದೆ. ಇವುಗಳ ಸಂಗ್ರಹ, ಸಂಪಾದನೆ, ಅನುವಾದ ಮತ್ತು ವಿಮರ್ಶಿಯಾಗದಿದ್ದರೆ ಚಾಳುಕ್ಯ ಮತ್ತು ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟರ ಚಂತ್ರೆಯು ಅಪೂರ್ಣವಾಗಿಯೇ ಉಳಿಯುವುದು. ಸ್ವತಂತ್ರ ಭಾರತದ ಕೇಂದ್ರ ಸರ್ಕಾರವಾಗಲಿ ಪ್ರಾಂತೀಯ ಪ್ರಜಾಸರ್ಕಾರವಾಗಲಿ ಈ ವಿಷಯಕ್ಕೆ ಪ್ರಪ್ರಥಮ ಪ್ರಾಮುಖ್ಯತೆ ಯನ್ನು ಕೊಟ್ಟು ಕೆಲಸ ಮಾಡಬೇಕು. ಉಳಿದ ಭಾಗಗಳಲ್ಲಿ ಶೇಖರವಾಗಿರುವ ಶಾಸನ ಗಳಲ್ಲಿ ಕೆಲವುಗಳ ಮೂಲ, ಮತ್ತೆ ಕೆಲವುಗಳ ಅನುವಾದ, ಬೇರೆ ಕೆಲವುದರ ಪಟ್ಟ ಇನ್ನು ಕೆಲವುದರ ವಿಮರ್ತೆ ಪ್ರಕಟವಾಗಿದೆ. ಮೈಸೂರು ಶಾಸನದ ಇಲಾಖೆಯಿಂದ ಪ್ರಕಟವಾದ ಎಪಿಗ್ರಾಫಿಯಾ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಶಾಸನಗಳು ಪ್ರದೇಶಾನುಗುಣವಾಗಿ ಹೋಡಿಸಲ್ಪಟ್ಟವೆ. ಅದೇ ಇಲಾಖೆಯ ಆದಿವರ್ಷಗಳ ವರದಿಗಳಲ್ಲಿ ಮೊದಲು ಬರಿಯ ವಿಮರ್ಶೆಗಳೂ ಮುಂದಕ್ಕೆ ಮೂಲ ಮತ್ತು ಅನುವಾದಗಳೂ ಇತ್ತೀಚೆಗೆ ಮೂಲ, ಅನುವಾದ ವಿಮರ್ಶೆಗಳೂ, ವಂಶಾನುಗುಣವಾದ ಪಟ್ಟಗಳೊಡನೆ ಪ್ರಕಟತವಾಗಿವೆ. ಭಾರತ ಸರ್ಕಾರದ ನೇತೃತ್ವದಲ್ಲಿ ಮದ್ರಾಸ್ಥ್ ಶಾಸನದ ಇಲಾಖೆಯಿಂದ ಪ್ರತಿ ವರ್ಷವೂ ಶೇಖರವಾದ ಶಾಸನಗಳ ಪಟ್ಟ ಪ್ರಕಟವಾಗುತ್ತಿದ್ದು ಇತ್ತೀಚೆಗೆ ವಂಶಾನು ಗುಣವಾದ ಶಾಸನಸಂಗ್ರಹಗಳ ಸಂಪುಟಗಳು ಹೊರಬೀಳುತ್ತವೆ. ಡಾ. ಶಾಮಶಾಸ್ತ್ರಿ ಗಳು ಸಂಪಾದಿಸಿರುವ ಬೊಂಬಾಯಿ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಶಾಸನಗಳೂ ಪ್ರ**ದೇಶಾನುಗುಣ** ವಾದುವು. ಶ್ರೀರ್ಮಾ ಆರ್.ಎಸ್. ಪಂಚಮುಖಿಯವರು ಯಾವುದೋ ಒಂದು

ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಶೇಖರವಾದುವನ್ನು ವಂಶಾನುಗುಣವಾಗಿ ಪ್ರಕಟಸಿದ್ದಾರೆ. ಇವುಗಳಿಗೆಲ್ಲ ಒಂದು ಏಕರೂಪತೆಯನ್ನು ತರಬೇಕು. ಕರ್ಣಾಟಕದ ಎಲ್ಲ ಶಾಸನಗಳನ್ನೂ ಅಕೋ ಕನ ಕಾಲದಿಂದ ಇಲ್ಲಿಯವರೆಗೆ—ಕಾಲಾನುಗುಣವಾಗಿ ಜೋಡಿಸಬೇಕು. ಈ ಕಾರ್ಯವು ಯಾರಿಂದಲೂ ತೃಪ್ತಿಕರವಾಗಿ ನಡೆದಿಲ್ಲ. ೧೯೦೬ರಲ್ಲಿ ಮಿ. ಕೀಲ್ಹಾರನ್ ಅವರು ದಕ್ಷಿಣ ಭಾರತದ ಅಲ್ಲಿಯವರೆಗೆ ದೊರೆತ ಶಾಸನಗಳನ್ನು ಜೋಡಿಸಿದ್ದರು. ೧೯೩೬ರಲ್ಲಿ ಡಾ. ಎಸ್. ಕೃಷ್ಣ ಸ್ವಾಮಯ್ಯಂಗಾರ್ಯರು ಕೀಲ್ಹಾರನ್ನರ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮುಂದು ವರಿಸಿ ತಮ್ಮ ಕಾಲದವರೆಗಿನ ಪಟ್ಟಿಯನ್ನು ಸಿದ್ಧಪಡಿಸಿದರು. (ಇವುಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಕಾಲ ನಿರ್ದಿಷ್ಟವಲ್ಲದ ಅನೇಕ ಶಾಸನೆಗಳು ಸೇರಿಲ್ಲ). ಅಲ್ಲಿಂದ ಮುಂದಕ್ಕೆ ಆ ಕಾರ್ಯ ವನ್ನು ಯಾರೂ ಮುಂದುವರಿಸಿಲ್ಲ. (ಡಾ. ಎ. ಎ೯. ನರಸಿಂಹಯ್ಯ, ಮಿ. ಗೈ ಯವ ರಂತಹ ಒಬ್ಬಿಬ್ಬರು ಕೆಲವು ಶತಮಾನಗಳಿಗೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟ, ಕನ್ನಡ ಶಾಸನಗಳನ್ನು ತನ್ನು ವ್ಯಾಸಂಗಕ್ಕೆ ಜೋಡಿಸಿಕೊಂಡಿರುವುದುಂಟು) ಈಗ ಶಾಸನಗಳ ಶಾಸ್ತ್ರೀಯ ಅಭ್ಯಾಸ ನಡೆಯಬೇಕು. ಕರ್ಣಾಟಕದ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಶಾಖೆಗಳಲ್ಲಿ ಸಂಗ್ರಹೀತವಾದ ಎಲ್ಲ ಶಾಸನಗಳೂ ಕಾಲಾನುಗುಣವಾಗಿ ಜೋಡಿಸಲ್ಪಡಬೇಕು. ಆ ಮೇಲೆ ಆವಶ್ಯಕ ಬಂದಹಾಗೆಲ್ಲ ಭಾಷಾನುಗುಣವಾಗಿ, ವಂಶಾನುಗುಣವಾಗಿ, ವೇಶಾನುಗುಣ ವಾಗ್ಸ್ ವಿಷಯಾನುಗುಣವಾಗಿ ಅವುಗಳನ್ನು ವಿಭಾಗಿಸಬೇಕು. ಅವುಗಳ ಆಧಾರದ ವೀಲಿ ಭಿನ್ನ ಭಿನ್ನ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಪಟ್ಟಿಯ ರೂಪದಲ್ಲಿ (Tabular form) ಸಿದ್ಧ ಪಡಿಸಿಕೊಂಡು ಅವುಗಳನ್ನು ಒಟ್ಟುಗೂಡಿಸಿ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಸರ್ವತೋಮುಖವಾದ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡಬೇಕು. ಈ ಕೆಲಸವನ್ನು ಕಾರ್ಯಗತವನ್ನಾಗಿ ಮಾಡುವುದು ಸೂಚಿಸುವಷ್ಟು ಸುಲಭವೇನೂ ಅಲ್ಲ. ಸುಮಾರು ಮೂವತ್ತು ಸಾವಿರ ಶಾಸನಗಳನ್ನು ವಿವಿಧ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಜೋಡಿಸಿ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ರೀತಿಯಿಂದ ವಿಷಯ ಸಂಗ್ರಹಣ ಮಾಡಬೇಕಾದರೆ ಸುಮಾರು ನೂರಾರು ವಿದ್ವಾಂಸರು ಹತ್ತಾರು ವರ್ಷ ಗಳ ಕಾಲ ಶ್ರಮಿಸಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನು ಯಾವ ಒಂದು ಸಂಸ್ಥೆಯೂ ಪ್ರತ್ಯೇಕ ವಾಗಿ ನಡೆಸಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಕರ್ಣಾಟಕದ ವಿವಿಧ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾನಿಲಯಗಳಿಗೆ ಸೇರಿದ ಪ್ರೌಢಶಾಲೆಗಳಲ್ಲಿ ಉಚ್ಚವ್ಯಾಸಂಗದ ವಿಷಯವನ್ನಾಗಿ ಇವುಗಳನ್ನು ಸೇರಿಸು ವುದೊಂದೇ ಈ ಕಾರ್ಯ ಸಾಧನೆಗೆ ಸುಲಭವಾದ ಉಪಾಯ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾನಿಲಯದ ಕನ್ನಡ, ಸಂಸ್ಕೃತ, ಇತಿಹಾಸ, ತತ್ತ್ವಶಾಸ್ತ್ರ, ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರ, ಇಂಡಾಲಜಿ ಶಾಖೆಯ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳು ತಮ್ಮ ಆನರ್ಸ್, ಎಂ.ಎ., ಮತ್ತು ಡಾಕ್ಟರೀಟ್ ಪ್ರಶಸ್ತಿಗಳ ವ್ಯಾಸಂ ಗಕ್ಕೆ ಈ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಆರಿಸಿಕ್ಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಸರ್ಕಾರದವರು ಇವುಗಳ ವ್ಯಾಸಂಗಕ್ಕೆ ಪ್ರತ್ಯೇಕ ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿವೇತನಗಳನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸಬೇಕು. ಪ್ರೌಢಶಾಲೆಗಳ ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿ ಮತ್ತು ಉಪಾಧ್ಯಾಯ ವರ್ಗಕ್ಕೂ ಶಾಸನದ ಇಲಾಖೆಗೂ ನಿಕಟ ಸಂಬಂಧವಿರಬೇಕು. (ಈ ಸಂಬಂಧದಲ್ಲಿ ನೈುಸೂರು ಶಾಸನದ ಇಲಾಖೆಯು ಹಿಂದಿನಂತೆ ತಕ್ಷಣ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾ ನಿಲಯದ ಆವರಣಕ್ಕೆ ವರ್ಗಾಯಿಸಲ್ಪಡಬೇಕೆಂಬುದನ್ನು ಜ್ಞಾಪಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು)

ಶಾಸನ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ನುರಿತ ಅಧ್ಯಾಪಕರಿಗೂ ಅಭ್ಯಾಸ ಮಾಡಿದ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳಿಗೂ ಮುಂದಿನ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಸರಿಯಾದ ಮನ್ನಣೆ ದೊರೆಯಬೇಕು. ಅವರು ಮಾಡಿದ ಸಂಶೋಧನೆಗಳು ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾನಿಲಯದ ಗ್ರಂಥಮಾಲೆಗಳಲ್ಲಿ ಆಗಾಗ ಪ್ರಕಟವಾಗಿ ಜನಸಾಮಾನ್ಯರನ್ನು ಮುಟ್ಟುವಂತಾಗಬೇಕು.

ಸ್ವತಂತ್ರ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಇತ್ತೀಚೆಗೆ ಅನುಸರಿಸುತ್ತಿರುವ ಕೇಂದ್ರೀಕರಣ ನೀತಿ ಯಿಂದ ಇತರ ಶಾಖೆಗಳಂತೆಯೇ ಶಾಸನ ಶಾಖೆಗೂ ಸ್ವಲ್ಪ ಮಟ್ಟಿಗೆ ಧಕ್ಕೆಯುಂಟಾ ಗಿದೆ. ಅಖಿಲ ಭಾರತದ ಪ್ರಾಚ್ಯ ವೈಭವವೆಲ್ಲವೂ ಕೇಂದ್ರಕ್ಕೆ ಘನತೆಯನ್ನೂ ಗೌರವ ವನ್ನೂ ತರುತ್ತದೆಂಬುದರಲ್ಲಿ ಸಂದೇಹವಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಆ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರದೇಶಗಳಿಗೆ ಅನ್ಯಾಯವಾಗಬಾರದು ಪ್ರಾಚೀನ ಕಲಾಕೃತಿಗಳೆಲ್ಲವನ್ನೂ ಕೇಂದ್ರ ಸರ್ಕಾರದವರು ವಹಿಸಿಕೊಂಡು ಶಾಸನ ಸಂಶೋಧನ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಪ್ರದೇಶಗಳಲ್ಲಿ ಕೇಂದ್ರದ ಉಪ ಶಾಖೆಗಳಾಗಿ ನಡಸುವುದು ಖಂಡಿತವಾಗಿ ಅವುಗಳ ಪ್ರಗತಿಗೆ ಕುಂದನ್ನು ಂಟುಮಾಡು ತ್ತದೆ. ಅನೇಕ ಸಲ ಕೇಂದ್ರಾಧಿಕಾರಿಗೆ ಪ್ರಾದೇಶಿಕ ವಿಷಯವಾಗಿ ಪಾಂಡಿತ್ಯವಾಗಲಿ ಅಭಿಮಾನವಾಗಲಿ ಇರುತ್ತದೆಂದು ನಂಬುವುದಕ್ಕಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಬೃಹದ್ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಲಘುಶಾಖೆಗಳ ಪ್ರಗತಿ ಕುಂಠಿತವಾಗುತ್ತದೆ. ಕೇಂದ್ರವು ಆಡಳಿತಾಧಿಕಾರವನ್ನು ವಹಿಸಿಕೊಂಡರೂ ಪ್ರಾದೇಶಿಕ ಶಾಖೆಗಳನ್ನು ಸ್ವತಂತ್ರ ಉಪಶಾಖೆಗಳನ್ನಾಗಿ ಉಳಿಸಿ ಆಯಾ ಪ್ರಾದೇಶಿಕ ಪಂಡಿತರ ನೇತೃತ್ವದಲ್ಲಿಯೇ ನಡಸಿಕೊಂಡು ಬರುವುದು ಶ್ರೇಯಸ್ಥರ.

ಆದುವರಿಂದ ಮೇಲೆ ಸೂಚಿಸಿರುವಂತೆ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳ, ವಿದ್ವಾಂಸರ, ಸರ್ಕಾರದ ಗಮನ ಆ ಸಾಹಿತ್ಯ ರಾಶಿಯ ಕಡೆ ಹರಿಯಲಿ. ಅವರ ಸಂಶೋಧನೆಯ ಫಲ ಜನ ಸಾಮಾನ್ಯರಿಗುಂಟಾಗಲಿ. ಕರ್ಣಾಟಕದ ಪ್ರಾಚ್ಯವೈಭವರವಿ ಸ್ವತಂತ್ರ ಭಾರತದ ಗಗನಾಂಗಣದಲ್ಲಿ ಚಿರಸ್ದಾಯಿಯಾಗಿ ನಿಲ್ಲಲಿ.

ఓం తక్వత్

ರ್ವ. ಅನಂತರಂಗಾಚಾರ್.

### ಪ್ರಮಾಣ ಕೋಶಗಳು

- ೧ ಎಪಿಗ್ರಾಫಿಯಾ ಕರ್ಣಾಟಕಾ ಸಂಪುಟಗಳು.
- ೨ ವೈಸೂರು ಶಾಸನದ ಇಲಾಖೆಯ ವರದಿಗಳು.
- ೩ ಮದ್ರಾಸ್ ಶಾಸನದ ಇಲಾಖೆಯ ವರದಿಗಳು.
- ೪ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಶಾಸನಗಳು....ಶ್ರೀ. ಆರ್. ಎಸ್. ಸಂಚಮುಖಯವರಿಂದ.
- ೫ ಬೊಂಬಾಯಿ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಶಾಸನಗಳು.
- L Dynasties of the Kanarese Districts.—Fleet.
- 2 Mysore Gazetteer-Sri, Hayavadana Rao,

#### ಲೇಖನಗಳು

- ೧ ವೀರಗಲ್ಲುಗಳು ಮತ್ತು ಮಾಸ್ತ್ರಿ ಕಲ್ಲುಗಳು
  - ಶ್ರೀ. ತಿ. ತಿ. ಶರ್ಮ (ಸಂಭಾವನೆ)
- ೨ ಕನ್ನಡನಾಡಿನ ಶಾಸನಗಳು ಮತ್ತು ಕನ್ನಡ ಭಾಷಾ ಸಾಹಿತ್ಯ :
  - ಶ್ರೀ ತಿ. ತಿ. ಶರ್ಮ\_(ಸಮರ್ಪಣೆ)
- ೩ ಶಾಸನಗಳ ಪರಿಭಾಷೆ
- ಶ್ರೀ. ಆರ್. ರಾಮರಾವ್, (ಸಂಭಾವನೆ)

## ಸಾಹಿತ್ಯದ ಸ್ವರೂಪ ಮತ್ತು ವಿಮರ್ಶೆ

ಕೆಲವೊಂದು ವೇಳೆ ಸಾಹಿತಿಗೆ ಮನ್ನಣೆ ಸಿಕ್ಕಿರದಿದ್ದರೂ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಸಾಹಿ ತ್ಯಕ್ಕೆ ಮಾತ್ರ ಸರ್ವಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಮನ್ನಣಿ ಸಿಕ್ಕಿದೆ. ಅಚ್ಚಿನ ಸೌಕರ್ಯಗಳಿಲ್ಲದ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ನಿರ್ಮಿತವಾದ ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ನಮ್ಮ ಪೂರ್ವಜರು ಮುಖಪರಂಪರೆಯಿಂದಾ ಗಲಿ, ತಾಡವಾಲಿಗಳ ಮೂಲಕವಾಗಲಿ ತಲಿತಲಾಂತರಗಳಿಗೆ ತಲುಪಿಸಿದ್ದೇ ಈ ಮಾತಿಗೆ ಸಾಕ್ಷಿ. ಸಾವಿರಾರು ವರ್ಷಗಳ ಪೂರ್ವದಲ್ಲಿ ರಚಿತವಾದ ಭಾರತವನ್ನು ನಮ್ಮ ಜನ ಐದನೆಯ ವೇದವೆಂದು ಪೂಜಿಸುತ್ತಿದೆ. ರಾಮಾಯಣವು ಸಾಹಿತ್ಯವೂ ಹೌದು, ಧರ್ಮಗ್ರಂಥವೂ ಹೌದು. ಕಾಳಿದಾಸ ಭವಭೂತಿಗಳು ಯಾವಕಾಲ ದಲ್ಲಿಯೂ ಸುಸಂಸ್ಕೃತವಾದ ಅಭಿರುಚಿಗೆ ಆಪ್ತಬಂಧುಗಳು. ಆಯಾಕಾಲಕ್ಕೆ ಆಯಾಸಾಹಿತಿಗಳಿಗೆ ಯಾವ ರೀತಿಯ ಮನ್ನಣೆ ಸಿಕ್ಕಿ ತೆಂಬುದು ತಿಳಿಯಲಾಗದ ವಿಷಯ. ಆದರೆ ಅವರ ಕೃತಿಗಳು ಮಾತ್ರ ಕಾಲವುರುಷನ ಕೈತಪ್ಪಿಸಿ ಶತಮಾನ ಗಳನ್ನು ಮೆಟ್ಟಿನಿಂತದ್ದು ಒಂದು ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಜನತೆಯ ಸುಸಂಸ್ಕೃತವಾದ ರಸಾಭಿ ಜ್ಞ ತೆಗೆ ನಿದರ್ಶನವಾಗಬಹುದು. ಇನ್ನೊಂದು ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಇಂಥ ಮಹತ್ತರ ಕೃತಿಗಳು ಕಾಲಾತೀತವಾಗಿ ನಿಲ್ಲಬೇಕಾದರೆ ತಲಿತಲಾಂತರಗಳ ಮನಸ್ಸನ್ನೂ ಸೆರೆ ಹಿಡಿದು ಸೂರೆಗೊಳ್ಳಬಲ್ಲ ಯಾವುದೋ ಒಂದು ಅಂತಃಶಕ್ತಿಯಿಂದ ಕೂಡಿದವುಗಳಾ ಗಿರಬೇಕು. ಸಾಹಿತ್ಯ ಬದುಕಬೇಕಾದರೆ ಅದರ ಭಕ್ತರಲ್ಲಿ ಶ್ರೀಷ್ಠವಾದ ರಸಾಭಿಜ್ಞ ತೆ ಬೀಕೆಂಬುದು ನಿಜವಾದರೂ ಸಾಹಿತ್ಯವೇ ಶಕ್ತಿಯುತವಾಗಿರದಿದ್ದರೆ ಕೇವಲ ರಸಾಭಿ ಜ್ಞ್ಯತೆ ಏನನ್ನೂ ಮಾಡಲಾರದು.  $\overset{\circ}{\operatorname{ed}}$ ದ್ದ ರಿಂದ, ಎಲ್ಲ ದೇಶಗಳಲ್ಲಿಯೂ, ಎಲ್ಲ ಕಾಲ ದಲ್ಲಿಯೂ ನಿರ್ಮಿಸಲ್ಪಟ್ಟರಬಹುದಾದ ಮಹೋನ್ನತ ಸಾಹಿತ್ಯ ಎಲ್ಲ ದೇಶಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಎಲ್ಲ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ರಸಿಕಜ್ಞ ರನ್ನು ಸೆರೆಹಿಡಿಯಬಲ್ಲ ಶಕ್ತಿಯಿಂದ ಕೂಡಿರಬೇಕು. ಗ್ರೀಸ್ ದೇಶದ ಮಹಾಕಾವ್ಯವಾದ ಹೋಮರನ 'ಇಲಿಯಡ್ಡ'ನ್ನು, ಶೇಕ್ಸಪಿಯರನ ನಾಟಕಗಳನ್ನು, ಮಿಲ್ಟನ್ ಕವಿಯ 'ಪ್ಯಾರಾಡಾಯಿಸ್ ಲಾಸ್ಟ್ ' ಮಹಾಕಾವ್ಯವನ್ನು ನಾವು ದೇಶಕಾಲಗಳ ಯಾವ ಕಟ್ಟುಗಳನ್ನು ಮನ್ನಿಸದೆ ಓದಿ ಅನಂದಪಡುತ್ತೇವೆ. ವ್ಲರ್ಜಲ್ ರೋಮದವನೆಂದಾಗಲಿ, ಗಯಟಿ ಜರ್ಮನಿಯವನೆಂದಾಗಲಿ, ಇವರಬ್ಬರೂ ನಮ್ಮಿಂದ ದೂರವಾಗಿ ಯಾವುದೋ ಒಂದು ಕಾಲದಲ್ಲಿ ತಮ್ಮ ಕೃತಿಗಳನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸಿದ ರೆಂದಾಗಲಿ, ನಾವು ಅವರಿಗೆ ಮನ್ನಣೆಯನ್ನು ಸಲ್ಲಿಸದಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಅಲ್ಲಮ, ಬಸವಣ್ಣ, ಲಕ್ಷ್ಮೀಶ, ಕುಮಾರವ್ಯಾಸರ ಕೃತಿಗಳನ್ನು ಓದಿ ಆನಂದಪಡುತ್ತಿ ರುವರು ಅವರ ಕಾಲ ಯಾವುದು, ಅವರ ದೇಶ ಯಾವುದು, ಅವರ ಮತಸಂಥಗಳು ಯಾವವು ಎಂಬ ಪ್ರತ್ನೆಗಳನ್ನು ಎತ್ತುವುದಿಲ್ಲ, ಎತ್ತಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಅವರವರ ಕೃತಿಗಳ ಸತ್ವಕ್ಕೆ, ಶಕ್ತಿಗೆ, ಈ ಯಾವ ಅಂಶಗಳ ನೇರವಾದ ಸಂಬಂಧೆವೂ ಇಲ್ಲ. ಆ ಶಕ್ತಿ ಸತ್ವಗಳಿಗೆ ನಾವು ತಲೆಬಾಗಿದಾಗ ಈ ಯಾವ ಅಂಶಗಳೂ ನಮ್ಮ ಗಮನಕ್ಕೆ ಬರುವು ದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದ ರಿಂದ ಮಹೋನ್ನ ತವಾದ ಸಾಹಿತ್ಯ ಕಾಲದೇಶ ಮತಸಂಥಗಳನ್ನು ಮೀರಿ ಮರೆಯಿಸಿ, ತನ್ನ ಪ್ರಭಾವವನ್ನು ಬೀರುವಂಥದಾಗಿರುತ್ತದೆ ಎಂಬುದು ನಿರ್ವಿವಾದ.

ಇಂಥ ಪ್ರಭಾವ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಯಾವ ಗುಣಗಳ ಮೂಲಕ ಸಾಹಿತ್ಯ ಸಾಧಿಸಿರಬಹುದೆಂಬುದು ವಿಚಾರಾರ್ಹ ವಿಷಯವಾಗಿದೆ. ಯಾವ ಘಟಕಗಳು ಸೇರಿಕೊಂಡು ಬರವಣಿಗೆಯನ್ನು ವೇದಸಮಾನವಾಗಿ ಮಾಡಬಲ್ಲವೆಂಬ ವಿಷಯ ಯೋಚನೆಗೆ ಯೋಗ್ಯವಿಷಯ. ಈ ವಿಷಯ ವಿವರಣೆಯೇ ವಿಮರ್ಶೆಯ ಸ್ಥೂ ಲವಾದ ಕರ್ತವ್ಯ. ಕಳಿದ ಕೆಲವು ಶತಮಾನಗಳಲ್ಲಿ ವಿಜ್ಞಾನ ಮುಂತಾದವುಗಳ ಪರಿಣಾಮ ವಾಗಿ ಮಾನವ ಜೀವನದ ಬಾಹ್ಯಸ್ವರೂಪ ಎಷ್ಟೋ ಪರಿಯಿಂದ ಬದಲಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಮಾನವನ ಆಂತರಿಕ ಜೀವನ ಬದಲಾಗಿದೆಯೇ ಎಂಬುದು ವಿವರಗಳಲ್ಲಿ ವಿವಾದಾ ಸ್ತ್ರದವಾಗಿದ್ದರೂ ಸ್ಥೂಲವಾಗಿ ಯಾವ ವಾದಕ್ಕೂ ಆಸ್ಪ್ರದವಿಲ್ಲ. ಮನುಷ್ಯನ ಜೀವನ ಕ್ರಮ ಬದಲಾಗಿದ್ದರೂ ಆತನ ಸ್ವಭಾವ ಬದಲಾಗಿಲ್ಲ. ಮಾನವ ಪ್ರಾಣಿ ಹೆಚ್ಚು ಕಡಿಮೆ ಮಾನವ ಪ್ರಾಣಿಯಾಗಿಯೇ ಉಳಿದಿದ್ದಾನೆ. ಆರ್ಧಿಕ, ರಾಜಕೀಯ, ಸಾಮಾಜಿಕ, ಧಾರ್ಮಕ, ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಪರ್ಯಾಲೋಚಿಸುವ ಆತನ ಬಗೆಗಳು ಬದಲಾವಣೆ ಹೊಂದಿದ್ದ ರೂ ಆತನಲ್ಲಿಯ ಮಾನವ ಸಹಜವಾದ ಶಕ್ತಿ ದೌರ್ಬಲ್ಯ ಗಳು, ನೋವುನಲಿವುಗಳು, ಆತೆ ಆಕಾಂಕ್ಷೆಗಳು, ಎಂದಿನಂತೆಯೇ ಇವೆ. ಮನುಷ್ಯ ಚೆಲುವನ್ನು ಕಂಡಾಗ ಆನಂದವನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತಾನೆ. ಎಂದಿನಂತೆಯೇ ನೋವಿಗೆ ಅಳುಕುತ್ತಾನೆ. ಶಕ್ತಿಯಿಂದ ಗಭೀರನಾಗಿ ಉನ್ಮತ್ತನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಸೋಲಿನಿಂದ ಸಣ್ಣವನಾಗಿ ಕೃಪಣನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಎಂದಿನಂತೆಯೇ ಜೀವನವನ್ನು ಕೆಲವೊಂದು ವೇಳೆ ಭೈರ್ಯ ದಿಂದಾದರೆ ಕೆಲವೊಂದು ವೇಳೆ ಕಾತರತೆಯಿಂದ ಎದುರಿಸುತ್ತಾನೆ. ಸಾವಿನಿದುರು ಚಿಂತಾಗ್ರಸ್ತ್ರನಾಗಿ ಮುಂದುಗಾಣದವನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಯಾವ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಮನುಷ್ಯ ಸ್ವರ್ಗಕ್ಕಾಗಿ ಆಸೆ ಪಟ್ಟ್ರದ್ದಾನೆ ; ನರಕಕ್ಕೆ ಹೆದರಿದ್ದಾನೆ. ಸುತ್ತಲಿನ ನಾಗರಿ ಕತೆಯ ಅಸ್ಪಷ್ಟವಾದ ಪ್ರಭಾವಗಳಿಗೆ ಸರಿಯಾಗಿ ಜೀವನದ ವಿವಿಧರಂಗಗಳಲ್ಲಿ ಯಾವುದು ಸರಿ, ಯಾವುದು ಸರಿಯಲ್ಲವೆಂಬ ವಿವೇಕಕ್ಕೆ ಎಡೆ ಕೊಟ್ಟದ್ದಾನೆ.

ಉತ್ತಮಸಾಹಿತ್ಯ ಜೀವನಕ್ಕೆ ಯಾವಾಗಲೂ ಅನಿವಾರ್ಯವಾಗಿದ್ದ ಈ ಚಿರಂತನ ಅಂಶಗಳನ್ನು ಕುರಿತದ್ದೇ ಆಗಿರುತ್ತದೆ. ಅನಾದಿ ಕಾಲದಿಂದಲೂ ಮಾನವ ಜೀವನ ಮಾನವನಿಗೊಂದು ಸಮಸ್ಯೆಯಾಗಿದ್ದ ರಿಂದಲೇ ಸಾಹಿತ್ಯನಿರ್ಮಿತಿಗೆ ನಿತ್ಯ ಸಂದರ್ಭವಾಗಿದೆ. ನಿಸರ್ಗದ ಭವ್ಯ ಭೀಕರತೆಯನ್ನು, ಉಷಃಕಾಲದ ಸೊಬಗನ್ನು ನೋಡಿ ಸೃಷ್ಟಿಯ ಸೋಜಿಗದೆದುರು ಬೆರಗಾಗಿ ನಿಂತು ಋಕ್ಕುಗಳನ್ನು ಹಾಡಿದ ಮಾನವನ ಚೀತನ ಇಂದಿಗೂ ಶ್ರಾವಣದ ಸೊಬಗನ್ನು ನೋಡಿ ಆನಂದಪಟ್ಟು, ಭಾವ ಗೀತವನ್ನು ಹಾಡುತ್ತದೆ. ಅದರಂತೆಯೇ ವಿಚಾರಪರನಾದ ಮಾನವನಿಗೆ ಯಾವ

ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಪ್ರಪಂಚದ ಉದ್ದಿ ಶ್ಯವೇನು, ಜೀವನ ಇತ್ಯರ್ಥ ಯಾವುದು, ಬದುಕು ಸಾವುಗಳ ಕೊನೆ ಯಾವುದು ಮೊದಲಾದ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳನ್ನು ಎದುರಿಸಬೇಕಾಗಿದೆ. ಸತ್ಯದ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕೆಂದು ಹಾತೊರೆದು ಹುಡುಕುವ ಮನಸ್ಸು ಅನುಭವವನ್ನು ಅಳೆದು ಅದನ್ನು ಕುರಿತು ಆಳವಾಗಿ ಯೋಚಿಸಿದೆ. ಸುಖವಾಗಿರಬೇಕೆಂಬ ಬಯಕೆಯೂ ಅನಿವಾರ್ಯ. ತನ್ನ ಕಲ್ಯಾಣವನ್ನು ಸಾಧಿಸಿ ಲೋಕವು ಯಾವಾಗಲೂ ಮಂಗಲ ವಾದುದನ್ನೇ ಅರಸಿ ಅದನ್ನೇ ಸಾಧಿಸಲಿಂಬ ಬಯಕೆ ಬಗೆಬಗೆಯಾಗಿ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಒಡಮೂಡಿ ನಿಂತಿದೆ. ಹೀಗೆ ಮಹೋನ್ನತವಾದ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಮಾನವ ಹೃದಯದ ಅನುಭವದ ವೈವಿಧ್ಯದಂತೆ ಅದರ ಆಳವೂ, ಅನ್ವೇಷಣಬುದ್ಧಿಯೂ, ಆ ಅನ್ವೇಷಣೆ ಯಲ್ಲಿ ದೊರಕಿದ ಸತ್ಯ ಶಿವ ಸುಂದರಗಳ ದರ್ಶನವೂ ಅಡಕವಾಗಿದ್ದ ರಿಂದಲೇ ಶತ ಮಾನಗಳಾಚಿ ನಿರ್ಮಿತವಾಗಿದ್ದರೂ ಅದಕ್ಕೆ ಎಂದಿಗೂ ಒಂದು ಅರ್ಥ ಒದಗುತ್ತದೆ. ಆಧುನಿಕ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯ ವಿಜ್ಞಾನದ ಚಮತ್ತೃತಿಗಳನ್ನು ನೋಡಿ ಮಾನವನ ಅದ್ಭುತ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ನಾವು ಎಷ್ಟುಸಲ ಕೊಂಡಾಡಿರಲಕ್ಕಿಲ್ಲ? ಇಂಥದೇ ಒಂದು ಭಾವನೆ ಯಿಂದ ಪ್ರೇರಿತವಾಗಿಯೇ ಶೀಕ್ಷ್ಮಪಿಯರನು What a piece of work is a man! ಎನ್ನ ಲಿಲ್ಲವೆ? ಆದರೆ ಅದೇ ಕವಿಯು ಇನ್ನೊಂದು ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ, ಬೇಗೊಂದು ಮನಃ ಸ್ಥಿ ತಿಯಲ್ಲಿ ' ಬದುಕಿದೊಂದು ಬಾಲಕನು ಪೇಳ್ದ, ಸದ್ದು ಗದ್ದ ಲ ತುಂಬಿ ಅರ್ಥಮೇ ನಿರದ ಕಥೆ ' ಎನ್ನಲಿಲ್ಲವೆ ? ಬದುಕಿನ ಚಿಲುವನ್ನು ನೂರ್ಮಡಿಯಾಗಿಸಿ ತೋರಿಸುವ ಕಾಳಿದಾಸನೂ ' ಮರಣಂ ಪ್ರಕೃತಿಃ ವಿಕೃತಿರ್ಜೀವಿತಂ' ಎಂದೆ. ಜೀವನದ ಸತ್ಯವನ್ನು ತಿಳಿಯಹೋಗಿ ಕೊನೆಗಾಣದ ಸಂಶಯವೇ ಸತ್ಯವೇ ಎಂದು ಸಂಕಟಪಟ್ಟವರೂ ಇದ್ದಾರೆ. ಹೀಗೆ ಸತ್ಯಶಿವ ಸುಂದರಗಳ ವಿವಿಧ ಸ್ವರೂಪಗಳನ್ನು, ವಿಶ್ವವ್ಯಾಪಿಯಾದ ಬಗೆಗಳನ್ನು ಸಾಹಿತ್ಯ ಚಿತ್ರಿಸುತ್ತಿರುವುದರಿಂದಲೇ ಅದಕ್ಕೆ ಸರ್ವಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಮನ್ನಣೆ ಸಿಕ್ಕಿದೆ. ಮಾನವನ ಅಂತರಂಗದಲ್ಲಿಯ ಅಳುಕ್ಕು ಬಿಡಿಸಲಾಗದ ಒಗಟಿ ಗಳು, ಮಾನವನ ಮನಸ್ಸಿನ ಮೇಲೆ ಮಾಡಿದ ಪರಿಣಾಮಗಳೇ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೆ ತಳಪಾಯ ವಾಗಿ ನಿಂತಿದೆ. ಚೆಲುವಿಗಾಗಿ ಹಂಬಲಿಸಿ ಅದನ್ನು ನೋಡಿದಾಗ ನಲಿಯುವ ಹೈದಯ ಮರುಕ್ಷಣದಲ್ಲಿಯೇ ಆ ಚೆಲುವು ಇಲ್ಲದಾಗಿದ್ದು ದನ್ನು ನೋಡಿದಾಗಿನ ನಿರಾಶೆ; ಬದುಕಿನಲ್ಲಿ ದಿಟವನ್ನು ಕಂಡುಹಿಡಿದೆನೆಂದ ಕ್ಷಣವೇ ಆ ದಿಟವೇ ನೂರು ಮುಖವಾಗಿದ್ದು ದನ್ನು ತಿಳಿದು ಸತ್ಯದ ಅರಿವು ಸಾಧ್ಯವೇ ಎಂದು ಕೇಳಿಕೊಳ್ಳಬೇಕಾದ ತಾತ್ವಿಕ ಕಳವಳ ; ಕಲ್ಯಾಣದ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಅನುಸರಿಸುತ್ತಿದ್ದೇನೆಂಬ ವಿಶ್ವಾಸದಲ್ಲಿ ನಡೆದಾಗಲೂ ಆ ಮಾರ್ಗದಲ್ಲಿಯೇ ಆಕಲ್ಯಾಣ, ಅನ್ಯಾಯಗಳು ತಲೆದೋರಿ ನಿಂತು ದನ್ನು ನೋಡಿದಾಗಿನ ಮನಸ್ಸಿನ ತೊಡಕು; ಇಂಥವೇ ಸಾವಿರಾರು ಸಂದರ್ಭಗಳನ್ನು ಕುರಿತು ಏರ್ಪಟ್ಟ ಅನುಭವನಿರೂಪಣೆಯೇ ಸಾಹಿತ್ಯವಾದ್ದ ರಿಂದ ಅದಕ್ಕೆ ಸ್ಥಲಕಾಲ ಗಳ, ಜಾತಿ ಮತಪಂಥಗಳ ನಿರ್ಬಂಧ ಉಳಿಯುವುದಿಲ್ಲ. ಅನುಭವಿಸುವ ಹೃದ ಯವೇ ನಿರ್ಮಿತಿಗೆ ಅಡಿಗಲ್ಲಾಗಿ ಆಸ್ವಾದನೆಗೆ ಮುಖ್ಯಸಾಧನವಾಗುತ್ತದೆ.

ವಿಶ್ವವ್ಯಾಪಿಯಾದ, ಉದಾತ್ತ್ರವಾದ, ಬಹುಮುಖವಾದ ಜೀವನದ ದರ್ಶನವೇ ಸಾಹಿತ್ಯ. ಅಥವಾ ಇಂಥ ದರ್ಶನವನ್ನು ಒದಗಿಸುವುದೇ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಮುಖ್ಯ ಉದ್ದೇಶವೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ಎಲ್ಲ ಸಾಹಿತ್ಯವೂ ಉದ್ದಿಷ್ಟ ಪೂರ್ಣವಾಗಿರು ತ್ತದೆಯೆ, ಅಥವಾ ಯಾವಾಗಲೂ 'ಪ್ರಯೋಜನ' ಕಾರಿಯೆ ಆಗಿರುತ್ತದೆಯೆ ಎಂದು ಕೇಳಿಕೊಳ್ಳುವುದಕ್ಕಿಂತ ಒಂದಿಲ್ಲೊಂದು ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಅರ್ಥಪೂರ್ಣವಾಗಿ ದೆಯೆ ಎಂದು ಕೇಳಿಕೊಳ್ಳುವುದು ಹೆಚ್ಚು ಸಮಂಜಸವಾದೀತು. ಸಾಹಿತ್ಯದ ಅರ್ಥ ಪೂರ್ಣತೆಯೇ ಅದರ ಉದ್ದಿಷ್ಟ, ಧ್ಯೇಯ, ಪ್ರಯೋಜನ. ಅಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿದ್ದು ದರ ಆಸಾಮಾನ್ಯ ತೆಯಿಂಥದು, ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿದ್ದು ದರಲ್ಲಿಯೂ ಸಾಮಾನ್ಯ ಮನುಷ್ಯನ ದೃಷ್ಟಿಗೆ ಗೋಚರವಾಗದ ಅಂಶಗಳಿರಬಹುದು ಎಂಬುದನ್ನು ಕವಿ ತೋರಿಸಿಕೊಡು ತ್ತಾನೆ. ಅನುಭವವನ್ನು ಅರ್ಥದ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ನೋಡದ ಹೊರತು ಅದಕ್ಕೆ ಬೆಲೆ ಬಾರದು. ತನ್ನ ದೇ ಆಗಲಿ, ಇನ್ನೊ ಬ್ಬ ರದೇ ಇರಲಿ, ಹತ್ತು ಅನುಭವಗಳನ್ನು ಸಂಕ ಲನ—ಸಮವಾಯ ದೃಷ್ಟಿಗಳಿಂದ ನೋಡುವುದು ಮನುಷ್ಯನ ಬುದ್ಧಿಯ ಲಕ್ಷಣ— ಬುದ್ಧಿಯ ಉಪಯೋಗ. ಹಿಂದಿನ ಅನುಭವವನ್ನು ಇಂದಿನದರೊಡನೆ ಜೋಡಿಸಿ, ಹೋಲಿಸಿ, ಬೆಲೆಕಟ್ಟ ಅದರಿಂದ ಏನಾದರೊಂದು ಅರ್ಧವನ್ನು ಗ್ರಹಿಸದಿದ್ದರೆ ಮನುಷ್ಯ ನಿಗೂ ಪ್ರಾಣಿಪಕ್ಷಿ, ಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೂ ಇದ್ದ ವ್ಯತ್ಯಾಸವೇನು? ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಮನುಷ್ಯ ಯಾವಾಗಲೂ ಹೊಸ ಅನುಭವಗಳನ್ನು ಅವೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನಲ್ಲದೆ, ಆ ಅನುಭವಗಳಲ್ಲಿ ಹುದುಗಿಕೊಂಡಿರಬಹುದಾದ ಸಾಮ್ಯವೈಷಮ್ಯಗಳನ್ನು, ಆ ಸಾಮ್ಯವೈಷಮ್ಯಗಳಾಚೆ ನಿಂತಿರಬಹುದಾದ ಅರ್ಥಸೂಚನೆಯನ್ನು ತತ್ವವನ್ನು ತಿಳಿಯಬಯಸುತ್ತಾನೆ. ಅನು ಭವಗಳ ಸಮುದಾಯಕ್ಕೆ ಬುದ್ತಿಯ ಮೂಲಕ ಒಂದು ಸಂಯೋಜಿತ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಕೊಟ್ಟು ಬದುಕಿನ ಬಗೆಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ತತ್ವಜ್ಞಾನವನ್ನು ಬೆಳಸಲೆಸಗುತ್ತಾನೆ. ಅನು ಭವದ ಮುಖಾಂತರವಾಗಿ ಬದುಕಿನ ತಿರುಳನ್ನು ತಿಳಿಯಲು ಹನಣಿಸುತ್ತಾನೆ. ಈ ಆನ್ವೇಷಣೆಯಲ್ಲಿ ಸತ್ಯವಾದದ್ದು ಯಾವುದು ಸತ್ಯವಲ್ಲದ್ದು ಯಾವುದು, ಸುಂದರವಾ ದದ್ದು ಯಾವುದು, ಸುಂದರವಲ್ಲದ್ದು ಯಾವುದು ಎಂಬ ವಿವೇಕವು ಆಳವಾಗುತ್ತ ನಡೆದ ಹಾಗೆ ಮಾನವ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಮಂಗಳಕರವಾದದ್ದು ಯಾವುದು ಅಲ್ಲದ್ದು ಯಾವುದು ಎಂಬುದರ ತಿಳಿವು ಬೆಳೆಯುತ್ತದೆ; ಜೀವನ ಕ್ರಮ ಸುಸಂಸ್ಥೃತವಾಗುತ್ತದೆ. ನೋಡುವ ನೋಟ ತಿಳಿಯಾಗುತ್ತದೆ. ಪ್ರಪಂಚದ ವಿಸ್ತಾರವನ್ನು ವೈಚಿತ್ರ್ಯವನ್ನು ತಿಳಿಯಬಲ್ಲದಾಗುತ್ತದೆ. ಸಾಮಾನ್ಯ ಮನುಷ್ಯನೆದುರಿನ ಪ್ರಪಂಚವನ್ನೇ ಅಸಾಮಾನ್ಯ ವಾದ, ಅರ್ಥಪೂರ್ಣವಾದ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ನೋಡುವಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದ ರಿಂದಲೇ ಸಾಹಿತ್ಯದ ದೃಷ್ಟಿ ತಿಳಿವಿನ ದೃಷ್ಟಿ, ಸ್ವರ್ಗ ಮರ್ತ್ಯ ಪಾತಾಳಗಳನ್ನು ಸಮಗ್ರವಾಗಿ ತೋರಿಸುವ ದಿವ್ಯದೃಷ್ಟಿ, ಚೆಲುವನ್ನು ತೋರಿಸುವ ರಸದೃಷ್ಟಿ. ಮಾನವಮಾನವರ ನಡುವೆ ಬಾಂಧವ್ಯವನ್ನು ಬೆಳೆಯಿಸುವ ಸಮದೃಷ್ಟಿ.

ಹುಟ್ಟದ ಜೀವ ಅನಿವಾರ್ಯವಾಗಿ ಬದುಕಬಹುದು-ಬದುಕುತ್ತದೆ. ಅಲ್ಲದೆ

ಬದುಕಬೇಕೆಂಬ ಹಂಬಲ ಜೀವಕೋಟಗೆಲ್ಲವೂ ಸಾಮಾನ್ಯವಾದದ್ದಲ್ಲದೆ, ಜನ್ಮಸಿದ್ಧ ವಾದದ್ದು. ಆದರೆ ಮಾನವನೆನಿಸಿಕೊಂಡವ ಸಾಯಲಾರದ್ದಕ್ಕೆ ಬದುಕಿದ್ದೇನೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಅದು ಅವನಲ್ಲಿಯ ಮಾನವತೆಯ ಸತ್ಯಕ್ಕೆ ಅವಮಾನೆ. ಹೀಗೆನ್ನು ವವರು ಯಾರಾದರೂ ಇದ್ದರೂ ಅವರು ನಿಯಮವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸುವ ಅಪವಾದಗಳಂತೆಯೇ ಇರಬಹುದು. ಬಾಳಬೇಕು, ಸುಖವಾಗಿ ಬಾಳಬೇಕು, ಒಳ್ಳೆಯವೆನಿಸಿಕೊಂಡು ಖಾಳಬೇಕು ಎನ್ನುವ ಆತೆಗಳು ಸಾಮಾನ್ಯವಾದವುಗಳು. ಆದರೆ ಬದುಕಿನ ಸ್ವರೂಪ ವನ್ನು ತಿಳಿದುಕೊಂಡು ಬಾಳಬೇಕು, ಅಣುರೇಣುತೃಣಕಾಷ್ಠ್ರಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಚಲಿಸಿ ಚೀತನಗೊಳಿಸುತ್ತಿರುವ ನಿಸರ್ಗದ ಜೀವಶಕ್ತಿಯ ಅಂಶಭಾಗಿಯಾದ ತಾನು ಅದೇ ಶಕ್ತಿಯ ಲಕ್ಷಾನುಲಕ್ಷ ಅವತಾರ ಆವಿರ್ಭಾವಗಳೊಡನೆ ಸಮರಸನಾಗಿ ಹಿರಿಯಾಗಿ ಬಾಳಬೇಕು ಎಂಬ ಅಭಿಲಾಷೆ ಮಾತ್ರ ಸುಸಂಸ್ಕೃತರಿಗೆಯೇ ಸೇರಿದ್ದು. ಈ ತೆರೆದ ಉಚ್ಛ್ರಾಯ ಜೀವನವೇ ಸಾಹಿತ್ಯ ವ್ಯಾಸಂಗದ ಗುರಿ. ಉಲ್ಲಾಸದ ಉಚ್ಛತಿಖರ ವನ್ನೂ ಶೋಕದ ಪಾತಾಳವನ್ನೂ ಕಣ್ಣಿ ದುರು ತೋರಿಸುವ ಶೀಕ್ಸೆ ಪಿಯರನ ಕಾವ್ಯ ಪ್ರತಿಭೆಯ ಅಂಕ್ಷಿತದಲ್ಲಿ ನಮ್ಮ ಮನಸ್ಸು ಇದ್ದಾಗ, ಅದರ ಅನುಭವದ ಯೋಗ್ಯತೆ ಎಂಥದು, ಅದನ್ನ ಮಹತ್ವವೆಂಥದು ಎಂಬುದನ್ನು ನಾವು ನೆನೆಯಬಹುದು. ಸೀತೆ ಶಕುಂತಲಿಯರೊಡಿನೆ ಕಳವಳಪಡುವಾಗ, ವಚನಕಾರರ, ದಾಸರ ಅನುಭವದ ರಸ ತರಂಗಿಣಿಯಲ್ಲಿ ಓಲಾಡುತ್ತಿರುವಾಗ ನಮ್ಮ್ರಮನಸ್ಸಿನ ಹದ, ಸಂವೇದನೆಯ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ ಬೇರೆಯಾಗಿಯೇ ಇರುತ್ತವಲ್ಲದೆ ದಿನಬಳಕೆಯ ಜೀವನದ ಮಟ್ಟದಿಂದ ದೂರವಾಗಿ ಉನ್ನತಾವಸ್ಥೆ ಯಲ್ಲಿರುತ್ತವೆ. ಹಿರಿಯಾದ ಸಾಹಿತ್ಯ ಮನಸ್ಸಿನ ಈ ಉನ್ನತಾವಸ್ಥೆ ಯನ್ನೂ ತೋರಿಸುವಂಥದು. ಜೀವನವನ್ನು ನಮ್ಮ ನಮ್ಮ ಶಕ್ತಿ, ಯೋಗ್ಯತೆ, ಸಂಸ್ಥೃತಿಗಳಿಗನುಗುಣವಾಗಿ ನೂರು ಮಟ್ಟಗಳಲ್ಲಿ ನಡೆಯಿಸಿಕೊಂಡು ಹೋಗಬಹುದು. ಹೇಗೋ ಹೊಟ್ಟಿ ಹೊರೆದುಕೊಂಡು ಮರಣ ಬಂದಾಗ ಕಾಲವಶನಾಗಬಲ್ಲ ಮಾನವ ಬದುಕಿದ್ದಾಗ ತಿಳವಿನ ದಾರಿಯಲ್ಲಿ, ಉದಾತ್ತಧ್ಯೇಯಮಾರ್ಗದಲ್ಲಿ ನಡೆದು, ಸಾವನ್ನು ಧೈರ್ಯದಿಂದ ಎದುರಿಸಬಹುದು. ಒಂದು ಜೀವಮಾನದಲ್ಲಿಯೇ ಹತ್ತು ಜೀವಮಾನಗಳ ಅನುಭವವನ್ನು ಪಡೆಯಬಹುದು. ಈ ತೆರದ ಸಾಧನೆಗೆ ಸಾಹಿತ್ಯ ಒಂದು ಹಿರಿಯಾದ ಸಾಧನವಾಗಬಹುದು. ಇಲ್ಲಿ ಜ್ಞಾನವಿದೆ, ವಿಜ್ಞಾನವಿದೆ. ತತ್ವದ ತಿರುಳಿದೆ, ಚರಿತ್ರೆಯ ವಿಚಿತ್ರವಿದೆ. ಮಾನವ ಕೋಟಯ ಅನುಭವವನ್ನು ಅಳವಡಿಸಿಕೊಂಡೇ ಸಾಹಿತ್ಯ ನಿರ್ಮಿತಿಯಾಗುತ್ತಿದ್ದಾಗ ಅದರ ಅಂತರಂಗದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲವೂ ಆಡಕವಾಗಿದೆ. ಎಲ್ಲದರ ಸಮನ್ವಯವನ್ನು ಅದು ಸಾಧಿಸಿ ಮಾನವ ಕೋಟಯ ಸಂಸ್ಥೃತಿಯ ಸಂಕೇತವಾಗಬಹುದು. ಆದಕ್ಕೆಂತಲೇ ಸ್ಕ್ಲೈಗೆಲ್ ಎಂಬ ಜರ್ಮನ್ ವಿಮರ್ಶಕ ಸಾಹಿತ್ಯವೆಂದರೆ ಒಂದು ಜನಾಂಗದ ಬೌದ್ಧಿಕ ಜೀವನದ ಸಾರಸರ್ವಸ್ವ ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ನ್ನ

ಸಾಹಿತ್ಯದ ಮಹತ್ವವನ್ನು ಮತ್ತು ಅದರ ಉಪಯುಕ್ತತೆಯನ್ನು ಕುರಿತು ಹೇಳಿದ

ಮೇಲಿನ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಲಲಿತ-ಕಲೆಗಳಲ್ಲಿ ಯಾವುದಕ್ಕೂ ಅನ್ವಯಿಸಬಹುದು. ಸಾಹಿತ್ಯವೇ ಆಗಲಿ, ಶಿಲ್ಪವೇ ಆಗಲಿ ಚಿತ್ರಕಲೆಯೇ ಆಗಲಿ, ಯಾವ ಕಲೆಯಾದರೂ ಜೀವನದ ಭವ್ಯತೆಯನ್ನು, ಅದರ ಅಗಾಧಸ್ವರೂಪವನ್ನು ತಿಳಿದು ತಿಳಿಯಿಸಬೇಕೆಂಬ ಆಶೆಯ ತಳಹೆದಿಯ ಮೇಲೆ ನಿಂತಿರುತ್ತದೆ. ವಿಶಿಷ್ಟ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳು ತಮಗೆ ಸಹಜ ವೆನಿಸಿದ ವಾಹಕವನ್ನಾ ರಿಸಿಕೊಂಡು ತಮ್ಮ ಜೀವನ ದರ್ಶನವನ್ನು ಆ ವಾಹಕದ ಮೂಲಕವಾಗಿ ಮೂರ್ತಗೊಳಿಸುತ್ತಾರೆ. ಲೇಖಕನಾದವ ಭಾಷೆಯನ್ನು, ಶಿಲ್ಪಿಯಾದವ ಕಲ್ಲನ್ನು, ಸಂಗೀತಕಾರ ನಾದವನ್ನು, ಚಿತ್ರಕಾರ ವರ್ಣಗಳನ್ನು ಬಳಸಿ ತಮ್ಮ ತಮ್ಮ ಕೆಲಸಕ್ಕೆ ತೊಡಗುತ್ತಾರೆ. ಎಲ್ಲರ ಸಾಧನಗಳು ಬೇರೆಯಾದರೂ ಗುರಿ ಒಂದೇ. ಜೀವನ ವನ್ನು ಆಳವಾಗಿ ಅನುಭವಿಸಿ, ಆ ಅನುಭವದ ಆಳವನ್ನು ಅದರ ಫಲವನ್ನು ಇನ್ನೊಬ್ಬ ರಿಗೆ ಅರುಹುವದೇ ಆ ಗುರಿ. ಆದ್ದ ರಿಂದ ಕಲಾವಿದನು ತನ್ನ ನಿರ್ಮಿತಿಯ ಮೂಲಕ ತನ್ನ ಬಾಳನ್ನಲ್ಲದೆ ಇತರರ ಬಾಳನ್ನು ಬೆಳಗುವ ಪುಣ್ಯಶಾಲಿಯಾಗುತ್ತಾನೆ. ಅಂತೆಯೇ ಸಾಹಿತ್ಯ ಸಂಗೀತಾದಿ ಕಲಾವಿಹೀನನು ಸಾಕ್ಷಾತ್ ಪಶುವೆಂಬ ಮಾತು ರೂಢಿಯಲ್ಲಿದೆ.

ಇದರಿಂದ ಸಾಹಿತ್ಯ ಮುಂತಾದ ಲಲಿತ ಕಲೆಗಳ ವ್ಯಾಸಂಗ ಎಷ್ಟು ಮಹತ್ವ ದ್ದೆಂಬುದನ್ನು ನಾವು ಗುರುತಿಸಬಹುದು. ಯಾವ ಕಲೆಯೂ ಅಷ್ಟೇ. ಸಾಹಿತ್ಯ ಭಾಷೆಯ ಮುಖಾಂತರ ತನ್ನ ಗುರಿಯನ್ನು ಸಾಧಿಸುತ್ತದೆ. ಶಬ್ದದ ಅಂತಃಶಕ್ತಿಯ ಅದ್ಭುತವನ್ನು ನಾವು ಅಲ್ಲಿ ಕಾಣಬಹುದು. ಈ ಶಕ್ತಿ ದೈವಿಕ ಶಕ್ತಿ ಎನ್ನುವವರ ಮತ ಹಾಗಿರಲಿ ಆ ಶಕ್ತಿ ಏನಿದ್ದರೂ ಎಂಥದಿದ್ದರೂ ಅದರ ಮೂಲಕ ಹೃದಯ ಗಳಲ್ಲಿಯ ಸುಪ್ತ ಭಾವನೆಗಳು ಬೆಳಕಿಗೆ ಬರಬಹುದು. ಮಾನವನ ಆಂತರ್ಯದಲ್ಲಿ ಹುದುಗಿಕೊಂಡ ಜೀವನದ ಬಗೆಯಲ್ಲಿಯ ನೋವು ನಲಿವುಗಳು ರೂಪತಾಳಬಹುದು. ಅನುಭವ ಶಬ್ದರೂಪದಲ್ಲಿ ಅರ್ಥಪೂರ್ಣವಾಗಬಹುದು. ಆಂಗ್ಲ ವಿಮರ್ಶಕನೊಬ್ಬನು ಹೇಳುವಂತೆ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಪ್ರಭಾವದಿಂದ ಮಾನವರಲ್ಲಿ ಐಕ್ಯಭಾವ ಉಂಟಾಗಬಲ್ಲ ದಾದರೆ, ಒಂದು ರಾಷ್ಟ್ರದ ಜೀವನವೇ ಒಮ್ಮುಖವಾಗಿ ಸಾಗಬಹುದಾದರೆ, ಸಾಹಿತ್ಯ ಒಂದು ಜನಜೀವನದ ಪ್ರತೀಕವಾಗಿ ನಿಲ್ಲಬಹುದಾದರೆ, ಭೂತ ಭವಿಷ್ಯಗಳು, ಪೂರ್ವ ಪತ್ಚಿಮಗಳು ಒಂದಾಗಿ ಒಂದನ್ನೊಂದು ಅರಿಯುವಂತಾದರೆ, ಆ ಸಾಹಿತ್ಯದ ನಿರ್ಮಾತೃಗಳು ಮಾನವ ಕುಲದ ಆಧಾರಸ್ತಂಭರು, ಪ್ರವಾದಿಗಳು. ಅಂಥ ಸಾಹಿತ್ಯದ ವ್ಯಾಸಂಗ ಸಣ್ಣ ಪುಟ್ಟ ಕೆಲಸವಲ್ಲ. ಜೀವನ ಹಿರಿದಾಗಬೇಕು, ಮಾನವನಿಗೆ ಸಾಧ್ಯವಿದ್ದ ಪೂರ್ಣತೆಯನ್ನು ಪಡೆಯಬೇಕೆಂಬ ಹಂಬಲವಿದ್ದವರಿಗೆ ಸಾಹಿತ್ಯ ಕೈದೀವಿಗೆಯಾದೀತು.

ಉತ್ತಮ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಉತ್ತಮತೆಯನ್ನು, ಅದರ ಘನತೆಯನ್ನು, ಅದರ ಮಹತ್ವ ಮತ್ತು ಉಪಯುಕ್ತತೆಯನ್ನು ತಿಳಿಹೇಳುವುದೇ ವಿಮರ್ಶಿಯ ಮುಖ್ಯವಾದ ಉದ್ದೇಶ. ಎಲ್ಲ ಸಾಹಿತ್ಯಾಭಿಲಾಷಿಗಳೂ ಒಂದೇ ಯೋಗ್ಯತೆಯವರಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಅಲ್ಲದೆ ಎಲ್ಲ ಸಾಹಿತಿಗಳೂ ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಸಹಜವಾಗಿ ಅರ್ಥವಾಗಬಹುದಾದ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಬರೆಯುವು ದಿಲ್ಲ. ಇದು ಕೇವಲ ಅನುಸರಿಸಿದ ರೀತಿ ಅಥವಾ ಪ್ರತಿಪಾದಿಸಿದ ವಿಷಯದ ಪ್ರಶ್ನೆ ಯಾಗಿರದೆ ಸಾಹಿತ್ಯ ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ರೂಢವಾಗಿದ್ದ ಸಂಪ್ರದಾಯದ ತೊಡಕಾಗಿರ ಬಹುದು. ಅಲ್ಲದೆ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಯಾವಾಗಲೂ ಉದ್ದಿಷ್ಟವು ಸೂಚಿತವಾಗಿರುವುದ ರಿಂದ ಬುದ್ಧಿ ಚುರುಕಾಗಿರದವನಿಗೆ ಅದು ಹೊಳೆಯದೆ ಹೋಗಬಹುದು. ಪ್ರಯೋಗಿ ಸಲ್ಪಟ್ಟ ವಾಹಕವೂ ಕೆಲವೊಂದು ವೇಳೆ ತೊಡಕುಗಳನ್ನುಂಟು ಮಾಡಬಹುದು ---ಭಾಷೆ ಸರಳವಾಗಿರಬಹುದು, ಕ್ಲಿಷ್ಟವಾಗಿರಬಹುದು. ಭಾಷೆಯ ವಿಶಿಷ್ಟ ಪ್ರಯೋಗದ ಮೂಲಕ ಓದುಗನ ಮನಸ್ಸಿನ ಮೇಲೆ ಬೇರೆ ಬೇರೆಯಾದ ಪರಿಣಾಮಗಳನ್ನು ಉಂಟು ಮಾಡುವ ಧೋರಣೆಯನ್ನು ಲೇಖಕ ಇಟ್ಟುಕೊಂಡಿರಬಹುದು. ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿ ಯೊಬ್ಬನ ಅಭಿರುಚಿಯೂ ಭಿನ್ನವಾಗಿರುವುದರಿಂದ, ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಎಲ್ಲಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಎಲ್ಲ ತೆರದ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಸೌಂದರ್ಯವನ್ನು ಸವಿಯುವುದು ಅಸಾಧ್ಯವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಲೋಕ ಮತ್ತು ಲೇಖಕನ ನಡುವೆ ವಿಮರ್ಶಕ ಬಂದು ನಿಂತು ಸಹಾಯಕಾರಿಯಾಗು ತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಷಯ, ರೀತಿ, ಅರ್ಧ, ಇವುಗಳ ವಿವಿಧ ಬಗೆಗಳನ್ನು, ಇವೆ ್ತಾರು ಏಕಜೀವವಾಗಿ ಹೆಣೆದುಕೊಂಡು ನಿಂತ ಬಗೆಯನ್ನು ಆ ಹೆಣಿಕೆಯಲ್ಲಿ ನೆಲೆ ನಿಂತಿರಬಹುದಾದ ಸೌಂದರ್ಯವನ್ನು, ವಿವರವಾಗಿ ಬಿಡಿಸಿ ವಿವರಿಸಿ ತೋರಿಸುವುದೇ ವಿಮರ್ಶಕನ ಕೆಲಸ. ಆತ ಹೆಚ್ಚಿನ ಹೊಣೆಯನ್ನು ಹೊತ್ತು, ಬೇರೆಯೊಂದು ಮಟ್ಟ ದಲ್ಲಿ ನಿಂತು ಲೇಖಕನ ಕಾರ್ಯನಿರ್ವಹಣವನ್ನು ಕುರಿತು ಚರ್ಚಿಸಬಹುದು ಅದಕ್ಕೂ ಮುಂದಕ್ಕೆ ಸಾಗಿ ಕೃತಿಯ ಮತ್ತು ಅದರ ವಿಷಯದ ಯೋಗ್ಯಾಯೋಗ್ಯತೆಯನ್ನು ಚರ್ಚಿಸಬಹುದು, ತನ್ನ ಅಭಿಮತನನ್ನು ವ್ಯಕ್ತಮಾಡಬಹುದು. ಸರಿಸಮಾನವಾದ ಇತರ ಕೃತಿಗಳೊಡನೆ ಹೋಲಿಸಿ ತೂಗಿನೋಡಬಹುದು. ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ನಿರ್ಣಯವನ್ನು ಹೇಳಬಹುದು. ಆದರೆ ಯಾವುದನ್ನು ಮಾಡಿದರೂ ಆತ ತನ್ನ ಆದ್ಯ ಕರ್ತವ್ಯವಾದ ಕೃತಿಯ ಕೂಲಂಕಷವಾದ ಅಭ್ಯಾಸವನ್ನಾಗಲಿ, ಆ ಅಭ್ಯಾಸಕ್ಕೆ ಅಗತ್ಯವಾದ ನಯ ಾದ ವಿಭಜನೆಯನ್ನಾಗಲಿ, ಇವೆರಡಕ್ಕೂ ಅನಿವಾರ್ಯವಾದ ಸಹಾನುಭೂತಿಪರವಾದ ದೃಷ್ಟಿಯನ್ನಾಗಲಿ ಬದಿಗಿರಿಸಿ ತನ್ನ ಕಿಲಸವನ್ನು ಸಮರ್ಥವಾದ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಮಾಡಲಾರ.

ಸಾಹಿತ್ಯದ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಕೃತಿಯನ್ನೂ ನಾವು ಸ್ಥೂಲವಾಗಿ ಮೂರು ದೃಷ್ಟಿ ಗಳಿಂದ ನೋಡಬಹುದು. ಮೊದಲನೆಯದ್ದಾಗಿ, ಅದೊಂದು ಸಂಪೂರ್ಣವಾದ ಕೃತಿ; ಕೆಲವೊಂದು ವಿಷಯವನ್ನು ವಿಶಿಷ್ಟವಾದ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ನಿರೂಪಿಸಿದ ಕೃತಿ ಎಂಬ ದೃಷ್ಟಿ. ಎರಡನೆಯದಾಗಿ, ಆ ಕೃತಿ ಕೇವಲ ಕೃತಿಯಾಗಿರದೆ ಅದನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸಿದವನ ಮನಸ್ಸಿನ ಅಥವಾ ಚೇತನದ ಒಂದು ಚಿತ್ರ ಎಂಬ ದೃಷ್ಟಿ. ಮೂರನೆಯದಾಗಿ ಯಾವ ಮಾನವ ಸಮಾಜದ ಮಧ್ಯದಲ್ಲಿ ಆ ಕೃತಿ ರೂಪತಾಳಿ, ಬದುಕೆ ತನ್ನ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಸಾಧಿಸಬೇಕಾಗಿದೆಯೊ ಆ ಸಮಾಜದ ವೃಷ್ಟಿ. ಮೊದಲನೆಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ನಡೆಸಿದ ವಿವರಣೆಯಲ್ಲಿ ಕೃತಿಯ ಅಂಗಾಂಗಗಳ ಗುಣ ದೋಷ ವಿಮರ್ಶೆ ನಡೆಯ ಬಹುದು. ಎರಡನೆಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಆ ಕೃತಿಯ ನಿರ್ಮಾಣವಾಗುತ್ತಿದ್ದಾಗ

ನಿರ್ಮಾತೃವಿನ ಅಂತರಂಗದಲ್ಲಿ ನಡೆದ ಏರುಪೇರುಗಳ ವಿವರಣೆ ಸಾಧ್ಯವಾಗಬಹುದು ಮೂರನೆಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಕೃತಿಯ ಒಟ್ಟು ಪರಿಣಾಮ, ಅದರ ಉಪಯುಕ್ತತೆ, ಯೋಗ್ಯತೆ, ಸ್ಥಾನಮಾನಗಳ, ಚರ್ಚೆ ನಡೆಯಬಹುದು. ಈ ಮೂರೂ ದೃಷ್ಟಿಗಳನ್ನು ಅಳವಡಿಸಿಕೊಂಡ ದೃಷ್ಟಿಯೇ ಸಮಗ್ರವಾದ ವಿಮರ್ಶದೃಷ್ಟಿ ಇಂಥ ವಿಮರ್ಶೆ ಅಪರೂಪವಾದರೂ ಆದರ್ಶದ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಯಾವಾಗಲೂ ಬೇಕಾದುದು. ಆದುದ ರಿಂದ ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ಈ ಮೂರೂ ದೃಷ್ಟಿಗಳಿಂದ ನೋಡಲು ಯತ್ನಿಸುವುದೇ ವಿಮರ್ಶೆಯ ಉದ್ದೇಶ.

ಈ ಮೂರೂ ದೃಷ್ಟಿಗಳ ತುಲನಾತ್ಮಕ ಮಹತ್ವವನ್ನು ಅವುಗಳಿಗಿದ್ದ ತಾತ್ವಿಕ ತಳಹದಿಯನ್ನು ತಿಳಿಯುವುದಗತ್ಯವಾಗಿದೆ. ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸುವವನ ಶಕ್ತಿ ಸಾಮರ್ಥ್ಯಗಳು ನಿರ್ಮಿತವಾದ ಕೃತಿಯೊಂದನ್ನು ಓದಿ ಅನಂದ ಪಡುವವನ ಶಕ್ತಿ ಸಾಮರ್ಥ್ಯಗಳಿಗಿಂತ ಬೇರೆಯಾಗಿರುತ್ತವಲ್ಲದೆ ವಿಶಿಷ್ಟಸ್ವರೂಪದ್ದಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಬರೆ ಯುವವರ ಸಂಖ್ಯೆ ಓದುವವರ ಸಂಖ್ಯೆಗಿಂತ ಸಣ್ಣ ದಾಗಿರುತ್ತದೆಂಬುದೇ ಇದಕ್ಕೆ ಸಾಕ್ಷಿ. ಲೇಖಕ ಮತ್ತು ವಾಚಕ ಇಬ್ಬರನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಕೃತಿಯೊಂದನ್ನು ವಿಮರ್ಶಿಸು ವವನ ದೃಷ್ಟಿಯೂ, ಆತನ ಶಕ್ತಿಸಾಮರ್ಥ್ಯಗಳೂ ಇವರಿಬ್ಬರ ಶಕ್ತಿಸಾಮರ್ಥ್ಯ ಗಳಿಂದಲೂ ಬೇರೆಯಾಗಿದ್ದು ವಿಶಿಷ್ಟಸ್ವರೂಪವುಳ್ಳವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಎಲ್ಲ ಲೇಖಕರೂ ಎಲ್ಲ ವಾಚಕರೂ, ಒಳ್ಳೆಯ ವಿಮರ್ಶಕರಾಗಲಾರರೆಂಬುದೇ ಇದಕ್ಕೆ ನಿದರ್ಶನ. ಅಂತೆಯೇ ಲೇಖಕ, ವಾಚಕ, ವಿಮರ್ಶಕ, ಎಂದು ಬೇರೆ ಬೇರೆಯಾಗಿಯೇ ಹೇಳು ತ್ತೇವೆ. ಸಾಹಿತ್ಯನಿರ್ಮಾಣ ಶಕ್ತಿ, ಸಾಹಿತ್ಯದ ರಸಾನುಭವದ ಶಕ್ತಿಯಿಂದ ಬೇರೆ ಯಾಗಿದ್ದಂತ್ತೆ ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ವಿಮರ್ಶಿಸುವ ಶಕ್ತಿ ಮೊದಲಿನ ಎರಡರಿಂದಲೂ ಬೇರೆ **ಯಾಗಿ**ರುತ್ತದೆ. ವಿಮರ್ಶಸಾಮರ್ಥ್ಯದ ಬಗೆಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ಮಾತನ್ನು ನಾ**ವು** ಇಲ್ಲಿ ನೆನೆಯಬಹುದು. ವ್ಯಾಸಂಗ ಅಧ್ಯೆಯನಾದಿಗಳ ಫಲವಾಗಿ ವಿಮರ್ಶನ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ನಾವು ಗಳಿಸಬಹುದು, ಬೆಳಿಯಿಸಿಕೊಳ್ಳಬಹುದು. ಆದರೆ ಸಾಹಿತ್ಯ ವನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸುವ ಬಗೆಯನ್ನಾಗಲಿ, ಅದನ್ನು ಅನುಭವಿಸಿ ಆನಂದ ಪಡೆಯುವ ರೀತಿಯನ್ನಾಗಲಿ, ಯಾರಿಗೆ ಯಾರೂ ಹೇಳಿಕೊಡಲಾರರು. ನಿರ್ಮಿತಿಗೆ ನಿಸರ್ಗ ದತ್ತವಾದ ಪ್ರತಿಭೆ ಬೇಕಾದಂತೆ ರಸಗ್ರಹಣಕ್ಕೆ ಸ್ವಭಾವಗತವಾದ ಒಲವು ಅಪೇಕ್ಷ್ಮೆ ಗಳು ಬೇಕು. ಇವೆರಡುಗಳನ್ನೂ 'ಲೋಕಶಾಸ್ತ್ರಾದ್ಯವೇಕ್ಷಣಾತ್' ಬೆಳೆಯಿಸಿಕೊಳ್ಳ ಬಹುದಾದರೂ ಸ್ವಭಾವಗತವಾಗಿ ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲದ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಅವುಗಳನ್ನು ಗಳಿಸಿ ಕೊಳ್ಳಲಾರಿವು. ನಿರ್ಮಾಣಶೀಲವಾದ ಮನಃಸ್ಥಿ ತಿಯನ್ನಾಗಲಿ, ರಸಗ್ರಹಣಕ್ಷಮ ವಾದ ಮನಃಸ್ಥಿ ತಿಯನ್ನಾಗಲಿ ವಿಮರ್ತೆ ನಿರ್ಮಿಸಲಾರದೆಂದೇ ವಿಮರ್ತೆಯ ಕಾರ್ಯ ರಂಗದಂತೆ ಅದರ ಧ್ಯೇಯ ಧೋರಣೆಗಳೂ ಬೇರೆಯಾಗಿಯೇ ಉಳಿಯುತ್ತವೆ. ಯಾವ ಕಾರಣದಿಂದಲೇ ಆಗಲಿ ಸಾಹಿತ್ಯ ನಿರ್ಮಿತವಾಗಿದೆ, ಆಗುತ್ತಿದೆ ಎಂಬ ಮಾತನ್ನು ಗೃಹೀತವೆಂದಿಟ್ಟುಕೊಂಡೇ ನಿಮರ್ಶೆ ಮುಂದೆ ಸಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ನೋಡಿದರೆ, ಯಥಾವತ್ತಾದ ನಿಮರ್ಶೆಯ ಕಾರ್ಯಕ್ಷೇತ್ರ ನಿರ್ದಿಷ್ಟವಾಗಿ, ನಿರ್ಮಾಣ

ಪೂರ್ವದಲ್ಲಿಯ ಲೇಖಕನ ಅಂತರಂಗದ ವಿವರ ಅಭ್ಯಾಸವಾಗಲಿ, ನಿರ್ಮಿತವಾದ ನಂತರ ಕೃತಿಯು ವಾಚಕನ ಮೇಲೆ ಮಾಡಬಹುದಾದ ಪರಿಣಾಮವಾಗಲಿ, ವಿಮರ್ತಿಯ ನೇರವಾದ ಕಾರ್ಯಕ್ಷೇತ್ರಗಳಲ್ಲ. ವಿಮರ್ತಿಯ ಮುಖ್ಯ ಸಂಬಂಧೆ ನಿರ್ಮಿತ ವಾದ ಸಾಹಿತ್ಯದೊಡನೆ ಮಾತ್ರ. ಆದರೂ ನಿರ್ಮಾಣಕ್ರಮ ಮತ್ತು ಕೃತಿಯ ಪರಿಣಾಮ ಕೃತಿಗೆ ಅತಿನಿಕಟವಾಗಿ ಸಂಬಂಧಿಸಿದ್ದ ಕಾರಣ ಸಮಗ್ರವಾದ ವಿಮರ್ತೆ ಅವೆರಡನ್ನೂ ವಿವರಿಸಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಆದುದರಿಂದಲೇ ಈ ಮೂರು ದೃಷ್ಟಿಗಳನ್ನು ಅಳವಡಿಸಿಕೊಂಡ ವಿಮರ್ಶೆಯೇ ಸಮಗ್ರವಾದದ್ದೆಂದು ಹೇಳಿಯಾಗಿದೆ. ಈ ಮೂರು ದೃಷ್ಟಿಗಳಲ್ಲಿ ನಾವು ಮೊದಲ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ಕೊಟ್ಟದ್ದು ಕೃತಿಗೆ... ವಿಮರ್ಶಕನ ದೃಷ್ಟಿಗೆ. ಎರಡನೆಯ ಸ್ಥಾನ ನಿರ್ಮಾಣದ ಕ್ರಮಕ್ಕೆ ... ಲೇಖಕನ ದೃಷ್ಟಿಗೆ. ಮೂರನೆಯದು ರಸಾನುಭವಕ್ಕೆ ... ವಾಚಕನ ದೃಷ್ಟಿಗೆ.

ವಿಮರ್ಶೆ ಇಡೀ ಸಾಹಿತ್ಯಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೆಯೇ ಅನ್ವಯಿಸುವಂಥದಿರಬಹುದು. ಅಥವಾ ತದ್ವಿರುದ್ಧ ವಾಗಿ, ವಿಶಿಷ್ಟ್ರವಾದ ಕೃತಿಯೊಂದಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದ್ದಿ ರಬಹುದು. ಮೊದಲನೆಯ ವಿಮರ್ಶಿಯ ರೀತಿಗೆ ನಾವು ಸಾಹಿತ್ಯಶಾಸ್ತ್ರ ಎಂಬ ಸಾಮಾನ್ಯವಾದ ಹೆಸರನ್ನು ಕೊಡಬಹುದು ಸಾಹಿತ್ಯಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿಯ ನೂರಾರು ಕೃತಿಗಳ ಪರಿಶೀಲ ನೆಯ ಮೂಲಕ ಗುರುತಿಸಬಹುದಾದ ಕೆಲವೊಂದು ತತ್ವಗಳ ಸಂಕಲನವೇ ಈ ಶಾಸ್ತ್ರ. ಈ ತತ್ವಗಳು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಸರ್ವರಿಗೂ ಗ್ರಾಹ್ಯವಾಗಿರುತ್ತವೆ ಎಂದು ಹೇಳ ಬಹುದು. ಸಾಹಿತ್ಯ ಯಾವಾಗಲೂ ಸತ್ಯ, ಶಿವ, ಸುಂದರಗಳ ದರ್ಶನವಾಗಿರಬೇಕು. ಎಂಬಂಧ ಮಾತುಗಳನ್ನು ನಾವು ಪ್ರತಿಪಾದಿಸುತ್ತಿದ್ದಾಗ ಯಾವುದೊಂದು ಕೃತಿಯ ಬಗೆಯಲ್ಲಿ ನಾವು ಮಾತನಾಡದೆ ಇಡೀ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಬಗೆಯಲ್ಲಿಯೇ, ಎಲ್ಲ ಸಾಹಿತ್ಯ ಕೃತಿಗಳಿಗೂ ಅನ್ವಯಿಸಬಹುದಾದಂಥ ಮಾತನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿರುತ್ತೇವೆ. ಈ ತತ್ವಗಳು ಬುದ್ದಿ ಗ್ರಾಹ್ಯ ವಾದ ತತ್ವಗಳು. ಈ ತೆರದ ತತ್ವಗಳ ವಿವೇಚನೆಯಲ್ಲಿ ಸಾಹಿತ್ಯವೆಂದ ರೇನು ? ಸಾಹಿತ್ಯವೆನಿಸಿಕೊಂಡು ಬಾಳಿರಬೇಕಾದರೆ ಅದರಲ್ಲಿ ಯಾವ ಗುಣಗಳು ಅನಿವಾರ್ಯವಾಗಿ ಇರಲೇಬೇಕು ? ಸಾಹಿತ್ಯದ ಗುರಿಯೇನು, ಕಾರ್ಯ ಯಾವುದು ? ಇಂಥ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳಿಗೆ ವಿಶೇಷವಾದ ಸ್ಥಾನವಿರುತ್ತದೆ. ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳಿಗೆ ನಾವು ಹೇಳ ಬಹುದಾದ ಉತ್ತರಗಳನ್ನು, ಎಂದರೆ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಸ್ವರೂಪದ ಬಗೆಯಲ್ಲಿಯ ನಮ್ಮ ತಿಳಿವನ್ನು, ಶಾಸ್ತ್ರೀಯವಾಗಿ, ಕ್ರಮಬದ್ಧವಾಗಿ ಕೆಲವೊಂದು ತತ್ವಗಳ ರೂಪದಲ್ಲಿ ವಿವರಿಸ್ಕಬಹುದು. ಆದರೆ ಈ ಎಲ್ಲ ತತ್ವಗಳು ನಮ್ಮ ಗ್ರಹಿಕೆಯ, ನಮ್ಮ ತಿಳುವಿನ ಸುಸಂಘಟತವಾದ ಪ್ರತೀಕಗಳು ಮಾತ್ರವಾಗಬಲ್ಲವು. ಸಾಹಿತ್ಯ ಹೀಗೆಯೇ ಇರ ಬೇಕು, ಈ ತತ್ವಗಳನ್ನು ಹೊರತು ಪಡಿಸಿ ಸಾಹಿತ್ಯವಿರಲಾರದು ಎಂದು ಎಂದಿಗೂ ವಿಧಿಸುವುದು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಸಾಹಿತ್ಯಸತ್ವ-ಸಾಹಿತ್ಯದ ಸ್ವರೂಪ-ಅನುಭವಸಿದ್ಧವಾದ ಒಂದು ವಿಷಯ. ಅದರ ಬಗೆಯಲ್ಲಿ ನಾವು ಕೇಳಿಕೊಂಡ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳಿಗೆ ನಾವೇ ಹೇಳಿದ ಉತ್ತರಗಳ ಸಂಕಲನವೇ ಸಾಹಿತ್ಯಶಾಸ್ತ್ರ. ಹಾಗೆ ನೋಡಿದರೆ ಸಾಹಿತ್ಯಶಾಸ್ತ್ರ,

ಅದಕ್ಕೂ ವಿಸ್ತಾರವಾದ ರಸಶಾಸ್ತ್ರದ ಒಂದು ಅಂಗ. ರಸಶಾಸ್ತ್ರದ ವಿವೇಚನೆಯೂ ಒಂದು ಮಟ್ಟದಲ್ಲಿ ತತ್ವಶಾಸ್ತ್ರದ ಮೇರೆಯನ್ನು ಮುಟ್ಟಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಸಾಹಿತ್ಯ, ರಸ, ತತ್ವ ಇವುಗಳ ಮೇರೆಗಳನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಉಲ್ಲೇಖಿಸುವುದು ಕಷ್ಟ ಸಾಧ್ಯ. ಎಲ್ಲ ಪ್ರವಾಹಗಳೂ ಸಮುದ್ರವನ್ನು ಸೇರುವಂತೆ ಎಲ್ಲ ವಿಚಾರ ವಿವೇಚನೆಗಳೂ ತತ್ವಾಂ ಬುಧಿಯನ್ನು ಸೇರುವುದು ಅನಿವಾರ್ಯವಲ್ಲವೆ ?

ಆದರೆ ನಿಜವಾದ ವಿಮರ್ಶೆ ವಿಶಿಷ್ಟಕೃತಿಗೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟದ್ದು. ಇಲ್ಲಿ ತತ್ವದ ವಿವೇಚನೆಗಿಂತ ಕೃತಿಯ ಗುಣದೋಷದ ಚರ್ಚೆ ಯೋಗ್ಯವಲ್ಲದೆ, ಅವಶ್ಯಕ. ಆಗಲಿ ನಾವು ಗುಣದೋಷ ಎಂಬ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಬಳಸುತ್ತಿದ್ದೇವೆ ಸರ್ವಮಾನ್ಯ ವಾಗಿ ಗ್ರಾಹ್ಯವಾದ ಕೆಲವು ತತ್ವಗಳ ಹೊರತು ಗುಣದೋಷ ನಿಷ್ಕರ್ಷೆಯಾಗು ವಂತಿಲ್ಲ. ಹತ್ತರಲ್ಲಿ ಎಂಟು ಜನ ಯಾವ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಒಂದು ವಸ್ತು ಒಳ್ಳೆಯದು ಎನ್ನದ ಹೊರತು ಅದನ್ನು ನಾವು ಒಳ್ಳೆಯದು ಎಂದು ಅನ್ನುವುದಿಲ್ಲ. ಅನ್ನು ವುದೇ ಆದರೆ ಅದು ನಮ್ಮ ವೈಯಕ್ತಿಕ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಮಾತ್ರ. ಸಾಹಿತ್ಯದ ಒಂದು ಕೃತಿಯ ವಿಮರ್ಶೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಇದೇ ಮಾತು. ಒಂದು ಕೃತಿಯ ಬಗೆಯಲ್ಲಿಯ ಒಂದು ವೈಯಕ್ತಿಕ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಹೆಚ್ಚು ಜನಕ್ಕೆ ಒಪ್ಪಿತವಾದ ಹಾಗೆ ಅಥವಾ ಅಭಿ ಪ್ರಾಯ ಒಂದು ತತ್ವದ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ತಾಳುತ್ತ ಹೋದ ಹಾಗೆ-ಅಭಿಪ್ರಾಯಕ್ಕೆ ಮಹತ್ವ ಬರುತ್ತದಲ್ಲದೆ ಅದು ವಿಮರ್ಶಿಯೆನಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಸಮರ್ಥವಾಗುತ್ತದೆ. ಕೃತಿಯ ಗುಣದೋಷ ಚರ್ಚೆಯೇ ವಿಮರ್ಶಿ ಎಂದಾಗ ಆ ಚರ್ಚಿ ಕೃತಿಯ ಸಮಗ್ರ ಸ್ವರೂಪದ ಚರ್ಚಿಯೂ ಆಗಬಹುದು. ಅಥವಾ ಆ ಕೃತಿಯ ಅಂಗಗಳಾಗಿದ್ದ ವಿಷಯ, ರೀತಿ, ರೂಪ, ಶೈಲಿ ಮುಂತಾದ ಅಂಶಗಳ ಚರ್ಚೆಯಾಗಬಹುದು. ನಿಜ ವಾದ ವಿಮರ್ಶೆ ಈ ಅಂಶಗಳ ಮತ್ತು ಈ ಅಂಶಗಳ ಸಮಷ್ಟಿಯ ಸಮಗ್ರ ವಿವೇಚನೆ ಯಾಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ.

ವಿ. ಎಂ. ಇನಾಂದಾರ್.

### ಯಂತ್ರಶಿಲ್ಪ ನುತ್ತು ನಾಗರಿಕತೆ

ಮಾನವನ ಇತಿಹಾಸದಲ್ಲಿ ಯಂತ್ರಶಿಲ್ಪದ ಸ್ಥಾ ನವೇನು? ಅವನ ನಾಗರಿಕತೆ ಯಲ್ಲಿ ಒಂದೊಂದು ಯುಗದಲ್ಲಿಯೂ ಯಂತ್ರಶಿಲ್ಪದಿಂದ ಏನು ಸಹಾಯ ದೊರಕಿದೆ? ಎಂದು ವಿಚಾರಮಾಡಬಹುದು. ನಾಗರಿಕತೆಯೆಂದರೆ ಏನು? ಎನ್ನುವುದನ್ನು ಒಂದು ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ಹೇಳುವುದು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಪ್ರಗತಿಯ ಸೋಪಾನದಲ್ಲಿ ಮೇಲುಮೇಲಕ್ಕೆ ಏರುವ ಹಂಬಲಿನಿಂದ ನಾವು ಮಾಡುವ ದೀರ್ಘಯತ್ನವೇ ನಾಗರಿಕತೆಯ ಕುರುಹು. ಒಂದು ಕಡೆ ನಮ್ಮ ಜೀವನವನ್ನು ಪರಿಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಮಾಡುವುದಕ್ಕೆ ಬೇಕಾದ ಬುದ್ಧಿ, ತಿಳಿವಳಿಕೆ, ಪ್ರಕೃತಿಯ ವಿಧವಿಧವಾದ ಸೊಬಗು, ಸಮಾಜದ ಸೌಜನ್ಯ, ಆಚಾರ, ಮೊದಲಾದ ತತ್ತ್ವಗಳಿವೆ. ಇನ್ನೊಂದು ಕಡೆ ಇವುಗಳಿಗೆ ಪ್ರತಿಯಾಗಿ ಮಿಡಿಯುತ್ತ, ಇವೆಲ್ಲವೂ ಬೇಕೆಂದು ಹಾತೊರೆಯುತ್ತಾ, ಇರುವ ಮಾನವ ಸಹಜವಾದ ಪ್ರವೃತ್ತಿಗಳಿವೆ ಈ ತತ್ತ್ವಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ಗ್ರಹಿಸಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿಗಳು ಸಮಾಧಾನಹೊಂದಿ ಜೀವನವು ಮುಂದು ವರಿದಾಗ ಮಾತ್ರ ನಾವು ಸಭ್ಯರೆಂದುಕೊಳ್ಳಬಹುದು. ಈ ಹೊಂದಿಕೆಯ ಹದವು ಬೇರೆ ಬೇರೆ ದೇಶಗಳಲ್ಲಿ, ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಕಾಲಗಳಲ್ಲಿ ವ್ಯತ್ಯಾಸ ವಾಗುವುದು ಸ್ವಾಭಾವಿಕ. ಅದಕ್ಕಾಗಿ ಪ್ರಾಚೀನ ಚೀನದ ನಾಗರಿಕತೆಯೂ ಇವತ್ತಿನ ಜನಾನಿನ ನಾಗರಿಕತೆಯೂ ಭಿನ್ನವಾಗಿದೆಯೆನ್ನುತ್ತೇವೆ. ಆದರೆ ಎರಡೂ ನಾಗರಿಕತೆ ಗಳೆಂದು ಒಪ್ಪದೆ ಇರುವುದು ಸಾಧ್ಯವಲ್ಲ.

ನಮ್ಮ ಸುತ್ತ ಹರಡಿರುವ ನೈಸರ್ಗಿಕಶಕ್ತಿಯ ಸ್ವರೂಪಗಳನ್ನೂ, ಸಾಮಗ್ರ ಗಳನ್ನೂ ನಮ್ಮ ಉಪಯೋಗಕ್ಕಾಗಿ ಬಳಸಿಕೊಳ್ಳುವ ಕಲೆಯೇ ಯಂತ್ರಶಿಲ್ಪ. ಈ ಸಾಮಗ್ರಗಳು ಯಾವುವು, ಶಕ್ತಿಯ ಮಿತಿಯೇನು ಎಂಬುದನ್ನು ಅವುಗಳ ಉಪ ಯೋಗ ಅವಲಂಬಿಸಿರುತ್ತದೆ. ಈ ರೀತಿಯ ಉಪಯೋಗಗಳಲ್ಲಿ ಮುಖ್ಯವಾದುವು ಕೆಲವು: ಗೌಣವಾದುವು ಕೆಲವು. ಗೌಣವಾದ ಉಪಯೋಗಗಳಿಗೆ ಒಂದು ಮಿತಿಯಿಲ್ಲ. ಬಳಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕೆಂಬ ಇಚ್ಛೆ,ಹೊಸ ಅನುಕೂಲಗಳಿಗಾಗಿ ಬಯಕೆ, ಇವು ಬುದ್ಧಿ ಯನ್ನು ಪ್ರಚೋದಿಸಿ ನಿರ್ಮಾಣಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ತೊಡಗಿಸುತ್ತವೆ. ಯಾವ ವಿಧವಾದ ಅನು ಕೂಲಗಳು ಬೇಕು-ಎನ್ನುವುದೇ ಇಲ್ಲಿ ಮುಖ್ಯವಾದ ವಿಷಯ. ಈ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ ಒಂದು ದೇಶಕ್ಕೂ ಮತ್ತೊಂದು ದೇಶಕ್ಕೂ, ಒಂದು ಸಮಯಕ್ಕೂ ಇನ್ನೊಂದಕ್ಕೂ ಕಂಡ ಹಾಗೆ ವ್ಯತ್ಯಾಸಗಳಿರುತ್ತವೆ. ಈ ವ್ಯತ್ಯಾಸಗಳಿಗೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ಆಯಾಯಾ ಕಾಲದ ನಿರ್ಮಾಣಗಳೂ ಬದಲಾಗುತ್ತವೆ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಯಾವ ಹೊಸ ಬಯ ಕೆಯೂ ಕಾಣಿಸಿಕೊಳ್ಳದೆ ಇರುವ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ನಿರ್ಮಾಣಕಾರ್ಯವೂ ತಟಸ್ಥ ವಾಗಿಯೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಒಂದು ಕಾಲದ ಯಂತ್ರ ಕಲೆಗೂ, ಒಂದು ದೇಶದ ಯಂತ್ರ ಕಲೆಗೂ ವ್ಯತ್ಯಾಸವನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು.

ಸಕಲ ಶಕ್ತಿಗೂ, ಸಮಸ್ತ್ರ ಸಾಮ್ರಗ್ರಗಳಿಗೂ ನಮಗೆ ಪಂಚಭೂತಗಳೇ ಆಧಾರ. ಪ್ರಪಂಚದ ಯೋಗಕ್ಷೇಮದ ಭಾರವನ್ನೆಲ್ಲಾ ಹೊತ್ತಿರುವುದು ಸೂರ್ಯನ ತೇಜಸ್ಸು. ಭೂಮಿಯ ಮೇಲೆ ನಡೆಯುವ ಎಲ್ಲಾ ಕಾರುಬಾರುಗಳನ್ನೂ ಚಲಾಯಿಸುವ ಶಕ್ತಿ ಬಂದಿರುವುದು ಸೂರ್ಯನಿಂದ. ನಾವು ಕೈಯಲ್ಲಿ ಹತಾರಗಳನ್ನು ಹಿಡಿಯಲಿ, ಎತ್ತು ಗಳಿಂದ ಗಾಡಿಗಳನ್ನು ಎಳೆಸಲಿ, ಗಾಳಿಯಿಂದ, ನೀರಿನಿಂದ ಚಕ್ರಗಳನ್ನು ತಿರುಗಿಸಲಿ, ಕಟ್ಟಿಗೆ, ಕಲ್ಲಿದ್ದಲು, ಎಣ್ಣೆ, ಪೆಟ್ರೋಲು, ಏನನ್ನು ಬೇಕಾದರೂ ಉರಿಸಲಿ, ಅಥವಾ ವಿದ್ಯುತ್ತಿನಿಂದ ಯಂತ್ರಗಳನ್ನು ನಡೆಸಲಿ, ಎಲ್ಲಕ್ಕೂ, ಒಂದಲ್ಲ, ಒಂದು ವಿಧದಲ್ಲಿ ಸೂರ್ಯನಿಂದಲೇ ಚಲಿಸುವ ಶಕ್ತಿ ಲಭಿಸಿದೆ. ಈ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಯಾರು ಸೃಷ್ಟಿಸಿ ದವರು? ಅನಾದಿಯಾಗಿ, ಅನಂತವಾಗಿ, ಸರ್ವವ್ಯಾಪಿಯಾಗಿ, ಸರ್ವತೋಮುಖ ವಾಗಿ, ಶಕ್ತಿ ಎಲ್ಲಿಲ್ಲಿಯೂ ಹಬ್ಬಿದೆ. ಇದನ್ನು ಬಳಸಿಕೊಳ್ಳುವುದು ಮಾತ್ರ ನಮ್ಮ ಕೆಲಸ. ಯಂತ್ರ ವಿದ್ಯೆಯ ಜಿಜ್ಞಾಸೆಯಲ್ಲಿ ತೊಡಗಿರುವಾಗ ನಾವು ಸೂರ್ಯನ ಅನು ಗ್ರಹವೊಂದನ್ನು ಪಡೆದುಕೊಂಡರೆ ಸಾಕು. ಅನಂತಸೂರ್ಯರನ್ನೊಳಕೊಂಡ ಊಹಾ ತೀತವಾದ ಆಕಾಶದ ಗೊಡವೆಗೆ ನಾವು ಹೋಗಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಹಾಗೆ ನೋಡಿದರೆ ಸೂರ್ಯನ ತೇಜಸ್ಸಿನಲ್ಲಿಯೂ ಅಲ್ಪ ಭಾಗವನ್ನು ಮಾತ್ರ ನಾವು ಬಳಸಬಹುದು. ಈ ತೇಜಸ್ಸಿನ ಅಂಶಗಳಾದ ಭೂಮಿ, ನೀರು, ಗಾಳಿ, ಈ ಮೂರೇ ನಮ್ಮ ಕೆಲಸಕ್ಕೆ ಲ್ಲಾ ಸಾಕು.

ನಮ್ಮ ಭಾಗಕ್ಕೆ ಭೂಮಿ ಅಚಲ, ಅನಂತ. ಎಲ್ಲರನ್ನೂ ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ಸಹನೆ ಯಿಂದ ಹೊತ್ತ ವಿಶ್ವಂಭರೆ. ಸಕಲೈಶ್ವರ್ಯಗಳನ್ನು ತುಂಬಿಕೊಂಡಿರುವ ವಸುಮತಿ. ಮಾನವನೇ ಮೊದಲಾಗಿ ಸಮಸ್ತ ಪ್ರಾಣಿಗಳೂ ಏನೇ ಮಾಡಲಿ ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ಮನ್ನಿ ಸುವ ಕ್ಷಮಾ. ಉಪಯೋಗವನ್ನು ತಿಳಿದವರಿಗೆ ಭೂಮಿಯಲ್ಲಿ ರುವ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಪದಾರ್ಥವೂ ಒಂದೊಂದು ರತ್ನವೇ. ಅದಕ್ಕಾಗಿ ಭೂಮಿ ರತ್ನಗರ್ಭಾ. ಮಾನವನ ಚರಿತ್ರಿಯಲ್ಲಿ ಮೊದಲಿನಿಂದ ಕೊನೆಯವರೆಗೆ ಬೇಕಾಗುವ ಸೌಕರ್ಯಗಳಿಗೆಲ್ಲಾ ಸಾಮಗ್ರಿಗಳು ಇಲ್ಲಿವೆ.

ನೀರು ಮನುಷ್ಯನಿಗೆ ಜೀವನ, ಅಮೃತ. ಈ ನೀರನ್ನು ತುಂಬಿ ಇಟ್ಟರುವ ಸಮುದ್ರ ರತ್ನಾಕರ. ಸಮುದ್ರದ ನೀರು ಸೂರ್ಯನ ಬಿಸಿಲಿನಲ್ಲಿ ಕಾದು ಆವಿಯಾಗಿ ಮೇಘವಾಗಿ, ಗಾಳಿಯ ಸಹಾಯದಿಂದ ಮಳೆಯ ನೀರಿನ ರೂಪವಾಗಿ ಭೂಮಿಯನ್ನು ತಣಿಸಿ, ಭೂಗರ್ಭದಲ್ಲೂ, ಮೇಲುಗಡೆಯಲ್ಲಿ ಯೂ ವ್ಯಾಪಿಸಿ ಎಲ್ಲಿ ಬೇಕೆಂದರೆ ಅಲ್ಲಿ ದೊರಕಿ ಎಲ್ಲ ಜೀವನವನ್ನು ಪೋಷಿಸಿಕೊಂಡು ಬರುತ್ತಿದೆ.

ವಾಯುವು ಜಗತ್ಪ್ರಾಣನಾಗಿ, ಸದಾ ಸಂಚರಿಸುತ್ತಾ ಜೀವರಾಶಿಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ಕಾಪಾಡಿಕೊಂಡು ಬರುತ್ತಿದ್ದಾನೆ.

ಪ್ರಾಣಿಗಳು ಬದುಕುವುದಕ್ಕೆ, ಬಾಳುವುದಕ್ಕೆ, ಅವಶ್ಯವಾದ ಚೀತನವನ್ನು ಕೊಡುವುದು ಮಾತ್ರವೇ ಅಲ್ಲ, ಯಂತ್ರವಿದ್ಯೆಗೆ ಬೇಕಾದ ಅಚೀತನವಾದ ಸಾಮಗ್ರಿ ಗಳಿಲ್ಲಕ್ಕೂ, ಭೂಮಿ, ನೀರು, ಗಾಳಿ ಇವೇ ಉಗ್ರಾಣ. ಪ್ರತಿಗಳಿಗೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಪಂಚಭೂತಗಳಿಂದ ಪ್ರಾಣಿಗಳು ಉಪಕಾರವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಿವೆ.

ಹೀಗೆ ಸೌಕರ್ಯಗಳನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸಿಕೊಂಡ ಮಾನವನು ಉಪಕೃತನಿಗೆ ಸಹಜ ವಾಗಿರಬೇಕಾದ ಕೃತಜ್ಞ,ತೆಯಿಂದ ವರದರಾದ ಪಂಚಭೂತಗಳಲ್ಲಿ ಪೂಜ್ಯಭಾವ ವನ್ನಿಟ್ಟು, ಅವರನ್ನು ದೇವತ್ವದ ಮಟ್ಟಕ್ಕೇರಿಸಿ, ಆರಾಧನೆಮಾಡಿ ಕೃತಕೃತ್ಯ ನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಸೂರ್ಯನ ಶ್ರೀಷ್ಠವಾದ ತೇಜಸ್ಸೇ ನಮ್ಮ ಬುದ್ಧಿ ಯನ್ನು ಪ್ರಚೋದಿಸಲಿ ಎಂಬುದು ಮಹಾಮಂತ್ರವಾಗುತ್ತದೆ.

ಈ ಪೂಜ್ಯಭಾಗಕ್ಕೆ ಮತ್ತೊಂದು ಕಾರಣವನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು. ಅದು ಈ ಭೂತಗಳ ಅಪಾರವಾದ ಶಕ್ತಿ. ಒಂದು ಸಾರಿ ಈ ಶಕ್ತಿಯ ಸೌಮ್ಯರೂಪವನ್ನು ಕಂಡು ಹಿಗ್ಗಿ ಮಾನವನು ಕೊಂಡಾಡುತ್ತಿದ್ದರೆ ಇನ್ನೊಂದು ಸಾರಿ ಇದೇ ಶಕ್ತಿಯ ಭೈರವರೂಪ ವನ್ನು ನೋಡಿ ಬೆದರಿ ಕೈಮುಗಿದು ಮತ್ತೆ ಶಾಂತಳಾಗಲೆಂದು ಪ್ರಾರ್ಥಿಸುತ್ತಾನೆ.

ಪಂಚಭೂತಗಳು ವರದರಾಗಿರಬಹುದು. ನಮಗೆ ವರವನ್ನು ಕೇಳುವ ದರದು ಬೇಕಲ್ಲ. ಕೇಳಿದರೂ ಎಂಥ ವರವನ್ನು ಕೇಳಬೇಕು? ಭಸ್ಮಾಸುರನಂತೆಯೋ, ಮೈದಾಸನಂತೆಯೋ ಬೇಡಿ ಪಾಡುಪಟ್ಟು ವರವನ್ನು ಪಡೆದರೂ ಫಲವೇನು? ವೃಥಾ ಕಷ್ಟ ಪಡುವುದು ಮನುಷ್ಯನ ಪದ್ಧತಿಯಲ್ಲ. ದಿನದಿನಕ್ಕೆ ಏನು ಬೇಕೋ ಅದನ್ನು ಹೊಂದಿಸಿಕೊಳ್ಳುವುದಕ್ಕೆ ಬವಣೆಪಡುವುದೇ ಸಾಕಾಗಿದೆ.

ನಮ್ಮ ನಿತ್ಯದ ಅವಶ್ಯಕತೆಗಳನ್ನು ಎರಡು ವಿಧವಾಗಿ ವಿಂಗಡಿಸಬಹುದು ಕೇವಲ ಪ್ರಾಣಧಾರಣೆಗಾಗಿ ಬೇಕಾದವು ಒಂದು ಗುಂವು. ಶರೀರ ವೋಷಣೆಗೆ ಅನ್ನ, ಕುಡಿಯುವುದಕ್ಕೆ ನೀರು, ಉಡುವುದಕ್ಕೆ ಬಟ್ಟಿ, ಚಳಿ, ಮಳೆ, ಬಿಸಲು, ಬಾಧಿಸದ ಹಾಗೆ ನಿಲ್ಲಲು ನೆರಳು, ಆರೋಗ್ಯ ಸಾಧನೆ-ಇವು ಈ ಗುಂಪಿಗೆ ಸೇರವೆ. ಇನ್ನು ಇವುಗಳನ್ನು ದೊರಕಿಸುವುದಕ್ಕೆ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸಬೇಕು. ಇದಕ್ಕಾಗಿ ಉತ್ಪನ್ನ ಗಳ ತಯಾರಿ, ಉತ್ಪತ್ತಿಯಾಗುವ ಸ್ಥಳದಿಂದ ಉಪಯೋಗವಾಗುವ ಸ್ಥಳಕ್ಕೆ ಸಾಗಿ ಸುವುದಕ್ಕೆ ಏರ್ಪಾಡು, ವರ್ತಮಾನವನ್ನು ಕಳುಹಿಸುವ ವ್ಯವಸ್ಥೆ, ಎಲ್ಲಾ ಶಾಖೆಗಳೂ ಒಮ್ಮುಖವಾಗಿ ಕೆಲಸಮಾಡುವ ಹಾಗೆ ಹತೋಟ ಇಡುವುದಕ್ಕೆ ಆಡಳಿತ, ಇವೆಲ್ಲಾ ನೆರವಾಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಪ್ರಾರಂಭದಲ್ಲಿ ಈ ಸರಳವಾದ ಅಗತ್ಯಗಳೇ ಸಾಕಾದರೂ, ಸಮಾಜವು ಬೆಳೆದ ಹಾಗೆಲ್ಲಾ ಹೊಸ ಕೊರತೆಗಳು ಕಾಣಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತವೆ. ಇವು ಗಳನ್ನು ಸಾಮಾಜಿಕ ಹವ್ಯಾಸಗಳೆಂದು ಕರೆಯಬಹುದು. ಒಂದು ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಇವು ಅವಶ್ಯವೇ ಅಲ್ಲ. ಆದರೆ ನಿತ್ಯದ ಕೊರತೆಗಳು ಮಾಯವಾದ ಮೇಲೆ ಇ**ವು** ಕಾಲಿಡುತ್ತವೆ. ವಿನೋಸ, ವಿರಾಮ, ಸೌಖ್ಯಸಾಧನೆ, ಇವು ಈ ಜಾತಿಗೆ ಸೇರಿ ದುವು. ಕ್ರಮೇಣ ಅನ್ನ, ನೀರು, ಎಷ್ಟು ಆವಶ್ಯಕವೋ ಇವೂ ಅಷ್ಟೇ ಅವಶ್ಯವೆಂಬ ಪರಿಸ್ಥಿತಿ ಬರುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಕೇವಲ ಉಪಯೋಗಕ್ಕಾಗಿ ಬೇಕಾಗುವ ಸಾಮಾನು ಗಳು ಕರಗತವಾದ ಮೇಲೆ ಮಾನವ ಸಹಜವಾದ ಅತೃಪ್ತಿ ಭೌತ **ಸಾಮ್ರಾ** 

ಜ್ಯಕ್ಕೆ ಮೀರಿದ ಆಕಾಂಕ್ಷೆಗಳಿಗಾಗಿ ಹಾತೊರೆಯುತ್ತದೆ. ರಾಜಕೀಯ, ಕಲೆ, ಧರ್ಮ, ಸತ್ಯಾನ್ವೇಷಣೆ, ಈ ದಾರಿಗಳಲ್ಲಿ ದುಡಿಯುತ್ತದೆ. ಇದೊಂದು ಅನಂತವಾದ ಅನ್ವೇಷಣೆ. ಈ ಅನ್ವೇಷಣೆಯನ್ನು ಸದ್ಯಕ್ಕೆ ಬಿಟ್ಟು, ಯಂತ್ರಶಿಲ್ಪಕ್ಕೂ, ನಾಗರಿ ಕತೆಗೂ, ಮೊದಲಿನಿಂದ ಇರುವ ಸಂಬಂಧವನ್ನು ಮಾತ್ರ ಇಲ್ಲಿ ವಿಚಾರಮಾಡಬಹುದು.

ಶಿಲ್ಪ ಕತೆಯ ಕೃತಿಗಳೇ ನಾಗರಿಕತೆಯ ಹೊರಮೈಯೆನ್ನಬಹುದು. ಜನಾಂಗದ ಹೆಬ್ಬಯಕೆಗಳೆಲ್ಲವೂ ಈ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಮೂರ್ತಿವೆತ್ತು ಆ ಕಾಲದ ಸ್ಮಾರಕಗಳಾಗಿ ನಿಂತಿವೆ. ಜನಜೀವನವು ಪುಷ್ಟವಾದಾಗಲೆಲ್ಲಾ ಪುಷ್ಟವಾಗಿ, ಕ್ಷೀಣಿಸಿದಾಗ ಕ್ಷೀಣಿಸಿ, ನಾಗರಿಕತೆಯ ಏರಿಳಿತಗಳನ್ನು ಒಂದು ವಿಧದಲ್ಲಿ ಶಿಲ್ಪಕಲೆ ಪ್ರತಿಬಿಂಬಿಸುತ್ತದೆ.

ನಾಗರಿಕತೆಯ ಇತಿಹಾಸದಲ್ಲಿ ಒಂದು ವಿಶೇಷವನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು. ಅದ್ಯ ಪ್ರಾರಂಭವಾದಾಗಿನಿಂದ ಮೇಲು ಮುಖವಾಗಿ ಧಾರಾಕಾರವಾಗಿ ಬೆಳೆದು ಯಾವ ದೇಶದಲ್ಲೂ ಯಾವ ಕಾಲದಲ್ಲೂ ಅದು ಮುಗಿಲು ಮುಟ್ಟಿಲ್ಲ. ಆಯಾ ಜನತೆಯ ಧ್ಯೇಯಗಳಿಗೆ ಹೊಂದಿಕೊಂಡು ಉದ್ಭವವಾದದ್ದು ಬೆಳೆದು ಉಚ್ಛ್ರಾಯಸ್ಥಿ ತಿಗೆ ಬರು ತ್ತದೆ. ಬಂದದ್ದು ಅಲ್ಲಿಯೇ ನಿಂತಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಅವನತಿ ಕಾಲಿಡುತ್ತದೆ. ನಾನಾ ಕಾರಣಗಳಿಂದ ಜನ ದುರ್ಬಲರಾಗಬಹುದು. ಬೇರೊಂದೆಡೆಯಿಂದ ಶಕ್ತರಾದ ಮಂದಿ ನುಗ್ಗಿ ಬಂದು ಹಳೆಯ ನಾಗರಿಕತೆಯ ಮೇಲೆ ದಾಳಿಮಾಡಬಹುದು. ಆಗಲೂ ಗೆದ್ದ ವರು ಸೋತವರ ಸಭ್ಯತೆಯ ಬಹು ಭಾಗವನ್ನು ತಮ್ಮದಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಹೊಸ ದೊಂದು ನಾಗರಿಕತೆಯ ಉತ್ಪತ್ತಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗುತ್ತಾರೆ. ಕ್ರಮೇಣ ಇದೂ ಕಾಲ ಗತಿಯನ್ನನುಸರಿಸಿ ಲಯವಾಗಬಹುದು. ಸೂರ್ಯೋದಯ, ಏರುಬಿಸಿಲು, ಇಳಿ ಬಿಸಿಲು, ಸೂರ್ಯಾಸ್ತ ದಿನವೂ ನಡೆದಂತೆ, ಅಥವಾ ಬೇಸಿಗೆ, ಮಳೆಗಾಲ, ಚಳಿಗಾಲ, ಇವು ಪ್ರತಿವರ್ಷವೂ ತಿರಿಗಿತಿರಿಗಿ ಬರುವಂತೆ, ನಾಗರಿಕತೆಯೂ ಹುಟ್ಟು, ಏರುಗಡೆ, ಅಳಿವು, ಈ ಅನಿವಾರ್ಯವಾದ ಅಂಶಗಳನ್ನೊಂಡ ಪರಿವರ್ತನಕ್ತ ಮದಲ್ಲಿ ಬೆಳೆಯು ತ್ತಿರುವುದು ಕಾಣುತ್ತದೆ.

ನಾಗರಿಕತೆಯೇ ಹೀಗೆ ಏರಿಳಿತಗಳಿಗೆ ಸಿಕ್ಕಿದಮೇಲೆ ಅದರ ಹೊರಮೈಯಾದ ಶಿಲ್ಪಕಲೆಗೂ ಇದೇ ಗತಿ ಬರುತ್ತದೆ. ಒಂದು ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅದು ಚಿಗುರಿ ಹೂಬಿಟ್ಟಂತೆ ಇನ್ನೊಂದು ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಕಾಣದೆ ಇರಬಹುದು. ಒಂದೇ ದೇಶದಲ್ಲಿ ಒಂದೇ ನಾಗರಿ ಕತೆಯ ಅವಧಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಶಿಲ್ಪಕಲೆಯ ಬೆಳವಣಿಗೆ ಒಂದೇ ಧಾಟೆಯಲ್ಲಿ ಮುಂದೆ ಸಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ನಾಲ್ಕು ಕಾಲ ಚುರುಕಾಗಿ ಓಡಿ, ಬೇಸತ್ತಂತೆ ಕುಳಿತು, ಇಲ್ಲವೆ ನಿದ್ದೆಮಾಡಿ, ಮತ್ತೆ ಮೈಕೊಡವಿಕೊಂಡು ಏಳಬಹುದು. ಇಲ್ಲವೆ ತಣ್ಣ ಗಾಗಬಹುದು.

ಈ ಚಟುವಟಿಕೆಗೂ ಈ ಪಾಲುಮಾರಿಕೆಗೂ ಕಾರಣವೇನು? ಎಲ್ಲರೂ ಎಲ್ಲವೂ ಒಂದೇ ಸಮವಾಗಿ ಬೆಳೆಯುತ್ತ ಹೋಗಬಾರದೆ? ಆಗಬಹುದು. ಆದರೆ ಅದು ನಮಗೇ ಬೇಕಿಲ್ಲ. ಒಂದು ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಬೇಕೆನಿಸಿದರೂ ಇನ್ನೊಂದು ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಏಕೋ ಏನೂ ಬೇಡವಾಗುತ್ತದೆ. ವಿಜಯನಗರದ ಸಾಮ್ರಾಜ್ಯವನ್ನು ಸ್ಥಾಪನೆ ಮಾಡಿ ವೈಭವದಿಂದ ಮೆರೆದ ಜನವೇ ಆಮೇಲೆ ಎಷ್ಟೋ ಶತಮಾನಗಳ ಕಾಲ ತೆಸ್ತು ಗಿರಲಿಲ್ಲವೆ? ಆಗ ಇದ್ದ ಶಕ್ತಿ ಈ ಮಧ್ಯೆ ಎಲ್ಲಿ ಹೋಗಿತ್ತು? ಇತ್ತು. ಸುಸ್ತ ವಾಗಿತ್ತು. ಮತ್ತೊಬ್ಬ ವಿದ್ಯಾರಣ್ಯರಂಥ ಮಹಾವಿಭೂತಿಯ ಅವತಾರಕ್ಕಾಗಿ ಕಾದಿತ್ತು. ಅವತಾರವಾಯಿತು. ಮತ್ತೆ ಪ್ರಬುದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಹಾಗೆಯೇ ಪ್ರತಿ ಯೊಂದು ದೇಶದಲ್ಲಿಯೂ ಜನಜೀವನಕ್ಕೆ ಹೊಂದಿಕೊಂಡು ಶಿಲ್ಪಕಲೆ ವಿಜ್ಞಾನಿ ಗಳ ಬೆಂಬಲ ದೊರಕಿದಾಗ ಬೆಳೆದು ಅದು ಯಾವ ಕಾರಣದಿಂದಲೋ ಮಾಯ ವಾದಾಗ ಸೊರಗಿ ಹೋಗುತ್ತದೆ.

ಜನಜೀವನವು ಮೇಲಿನ ಮಟ್ಟದಲ್ಲಿ ರುವಾಗಲೂ ಮಹಾಜನರ ನೆರವು ಇಲ್ಲದೆ ಹೋದರೆ ಶಿಲ್ಪಕಲೆ ಬೆಳೆಯುವುದು ಅಸಾಧ್ಯದ ಮಾತು. ಸಾಹಿತ್ಯವು ಬೆಳೆಯುವುದಕ್ಕೂ ಜನಜೀವನದ ಗತಿ ತೀವ್ರವಾಗಿರಬೇಕು. ಆದರೂ ಬಾಳುವ ಸಾಹಿತ್ಯ ಹುಟ್ಟುವುದು ಅಲ್ಲೊಬ್ಬ ಇಲ್ಲೊಬ್ಬ ಸಾಹಿತಿಯ ಹೈದಯದಲ್ಲಿ. ಹೊರಕ್ಕೆ ಬರುವುದು ಅವನ ವಾಣಿಯಿಂದ. ಹರಡುವುದು ಅಷ್ಟೇನೂ ಹೆಚ್ಚಿನ ಸಂಖ್ಯೆಯಲ್ಲಿ ಕಾಣ ಲಾಗದ ಸಹೈದಯದ ಸಹಾನುಭೂತಿಯಿಂದ. ಸಾಮಾನ್ಯ ಜನರ ಬಾಳನ್ನೇ ಲಲಿತಕಲೆಗಳು ಪ್ರತಿಬಿಂಬಿಸಿದರೂ ಆಜನ ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ನೇರವಾಗಿ ಪಾತ್ರವಹಿಸುವುದು ಸಾಧ್ಯವೂ ಅಲ್ಲ, ಸೂಕ್ತವೂ ಅಲ್ಲ. ಆದರೆ ಶಿಲ್ಪಕಲೆಯ ಕಾಮಗಾರಿಗಳಲ್ಲಿ ನಮಗೆಲ್ಲ ಅನ್ನವನ್ನು ನೀಡುವ ಬೇಸಾಯದಲ್ಲಿ ಹೇಗೋ ಹಾಗೆ ಕೆಲಸ ಸಾಗುವುದು ಜನ ಸಾಮಾನ್ಯದ ಕೈಯಿಂದ. ಹಳೇಬೀಡಿನ ದೇವಸ್ಥಾನಬೇಕು—ಎಂದು ಜನ ಕೇಳಿದರು. ಯಾವ ಜಾಗದಲ್ಲಿ ಕಟ್ಟಬೇಕು, ಕಟ್ಟಡದ ಉದ್ದ, ಅಗಲ, ಎತ್ತರ, ಸಾಮಗ್ರ, ನಮೂನೆ, ಇವೆಲ್ಲಾ ಹೇಗಿರಬೇಕು ಎಂದು ನಿರ್ಣಯಮಾಡಿದವನು ಮೇಧಾವಿಯೂ ರಸಿಕನೂ ಆದ ಶಿಲ್ಪ. ಸಾಹಿತ್ಯದ ಕೃತಿ ಸಾಹಿತಿಯ ಹೈದಯ ದಲ್ಲಿ ಮೊದಲು ಮೂಡಿದಂತೆ ಕಟ್ಟುವುದಕ್ಕೂ ಮುಂಚೆ ಹೇಗೆ ಕಟ್ಟಬೇಕು, ಕಟ್ಟದ ಮೇಲೆ ನಾಲ್ಕು ದಿಕ್ಕುಗಳಿಂದಲೂ ಅದು ಹೇಗೆ ಕಾಣುತ್ತದೆ, ಎಂಬ ಕಲಾಕೃತಿಯ ಭಾವೀ ರೂಪವು ಮೊದಲು ಮೂಡಿದ್ದು ಈ ವಿಶ್ವಕರ್ಮನ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ. ಈ ರೂಪವು ಶಿಲಾಕೃತಿಯಾಗಿ ಮೂರ್ತೀಭವಿಸಿದ್ದು ಸಾಮಾನ್ಯ ಜನರ ಸಂತತವಾದ ಶ್ರಮದ ಫಲದಿಂದ.

ಕುಡಿದ ನೀರು ಅಲ್ಲಾ ಡದೆ ಇರುವ ಹಾಗೆ ಸುಖವಾಗಿರಬೇಕೆಂಬುದೇ ಮನುಷ್ಯನ ಆಸೆ. ನೈಸರ್ಗಿಕವಾದ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಹೀಗಿರುವಾಗ ಮೈ ಬಗ್ಗಿಸಿ ಕೆಲವು ಮಾಡಬೇಕಾ ದರೆ ಏನಾದರೂ ಬಯಕೆ, ದರದು ಬೇಕು. ದರದು ಎಷ್ಟು ಅತುರವೋ ಅಷ್ಟೇ ಚುರುಕಾಗಿ ಕೆಲಸ ನಡೆಯುತ್ತದೆ. ಈಕ್ಷಣ ಏನುಬೇಕು ಎನ್ನುವುದೇ ಮುಖ್ಯ ವಾದ ಪ್ರಶ್ನೆ. ಶತ್ರುಗಳು ಹುಗ್ಗುವರು. ಕೋಟಿಯನ್ನು ಊರ ಸುತ್ತ ಕಟ್ಟಬೇಕು. ಕೋಟೆಯ ಹೊರಗಡೆ ಕಂದಕಬೇಕು. ಕಂದಕದಲ್ಲಿ ನೀರನ್ನು ತುಂಬಬೇಕು. ಬೇಕು, ಬೇಕು—ಎಂದು ಮಂತ್ರವನ್ನು ಜಪಿಸುತ್ತಾ ಅವಶನಾಗಿ ಊರಿನವರನ್ನೆಲ್ಲಾ

ಒಟ್ಟುಗೂಡಿಸಿ, ಸಾಮಾನನ್ನು ಜಮಾಯಿಸಿ, ಹಗಲೆನ್ನದೆ, ರಾತ್ರಿಯೆನ್ನದೆ, ಗೋಡೆಯ ಯನ್ನು ಕಟ್ಟದ್ದಾಯಿತು. ಹೊರಗಡೆ ಕಂದಕವನ್ನೂ ಅಗೆದದ್ದಾಯಿತು. ಇದನ್ನು ತಂತ್ರವೆನ್ನಬಹುದು. ಅಗೆಯುವುದಕ್ಕೆ, ಕಂದಕದೊಳಕ್ಕೆ ನೀರು ತುಂಬುವುದಕ್ಕೆ ಸಲಕರಣೆಗಳು ಬೇಕು ಇದನ್ನು 'ಯಂತ್ರ' ಎನ್ನಬಹುದು. ಕಂದಕದಲ್ಲಿ ನೀರು ತುಂಬಿತು. ಶತ್ರುಗಳ ಭೀತಿ ಸದ್ಯಕ್ಕೆ ತಪ್ಪಿತು ಒಳಗೆ ಯಾರೂ ಬರುವಂತಿಲ್ಲ. ಇದು ಸಿದ್ಧಿ. ಹೀಗೆ ಯಂತ್ರಶಿಲ್ಪದ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಕೃತಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಮಂತ್ರ, ತಂತ್ರ, ಯಂತ್ರ, ಸಿದ್ಧಿ, ಈ ನಾಲ್ಕು ಹೆಜ್ಜೆಗಳನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು.

ಈಗ ಒಂದು ಜನತೆಯ ಶಿಲ್ಪ ಕಲೆಗೂ ಇನ್ನೊಂದರ ಕಲೆಗೂ ವ್ಯತ್ಯಾಸಗಳಿರುವು ದಕ್ಕೆ ಕಾರಣವನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು. ಮಂತ್ರ, ಬಯಕೆ ಏನು ಬೇಕು-ಎನ್ನುವುದೇ ಬೇರೆ. ತಂತ್ರ-ಏನುಬೇಕೋ ಅದನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸುವುದಕ್ಕೆ ಸಾಮಗ್ರಗಳನ್ನು ಹೇಗೆ ಜೋಡಿಸುವುದು—ಇದೇ ಬೇರೆ. ಯಂತ್ರ, ಒಂದೊಂದು ಕೆಲಸದ ಸಾಧನೆಗೆ ಬೇಕಾ ಗುವ ಶಕ್ತಿ, ಅದರ ಉಪಯೋಗಕ್ರಮ— ಇದೂ ಬೇರೆ. ಹೀಗೆ ಈ ಮೂರು ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾದ ಮೇಲೆ ಸಿದ್ಧಯೂ ಬೇರೆ ಯಾಗಲೇಬೇಕು

ಏನು ಬೇಕು ಎಂಬುದನ್ನು ನಿರ್ಧರಿಸುವುದು ಆ ಕಾಲದ ನಾಗರಿಕತೆಗೆ ಸೇರಿದ್ದು. ಒಂದು ದೇಶದಲ್ಲಿ ಒಂದು ದೇವಸ್ಥಾನ ಬೇಕಾಗಬಹುದು. ಮತ್ತೊಂದು ದೇಶದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಮದ್ದಿನ ಕಾರ್ಖಾನೆ ಬೇಕಾಗಬಹುದು. ಕಂಡ ಹಾಗೆ ಇವೆರಡಕ್ಕೂ ತಂತ್ರ, ಯಂತ್ರಗಳೇ ಬೇರೆ. ಹೀಗೆ ಶಿಲ್ಪಕಲೆಯ ಮೇಲೆ ನಾಗರಿಕತೆಯ ಹಿಡಿತ ನೇರವಾಗಿದೆ. ಜನದ ಬಯಕೆಗಳು ಯಾವುವೋ ಅವನ್ನು ಸಿದ್ಧಿ ಸಿಕೊಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಯಂತ್ರ ಶಿಲ್ಪ ದುಡಿಯಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ.

ಪ್ರತಿಯಾಗಿ ನಾಗರಿಕತೆಯ ಮೇಲೂ ಯಂತ್ರಶಿಲ್ಪದ ಪರಿಣಾಮವಿಲ್ಲದೆ ಇಲ್ಲ. ಹೊಗೆ ಬಂಡಿಯ ನಿರ್ಮಾಣವಾದಾಗ ನಾವು ಅನಾದಿಯೆಂದು ತಿಳಿದಿದ್ದ ಎಷ್ಟೋ ಪದ್ಧತಿಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದು ಕ್ರಾಂತಿಯೇ ಆಯಿತು. ಎತ್ತು, ಕುದುರೆ, ಇವುಗಳನ್ನು ಬಿಟ್ಟರೆ ದೂರದ ಸಂಚಾರವೇ ನಡೆಯುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ಈಗ ಬಂಡಿಗಳ ಮೇಲಿನ ಅವ ಲಂಬನೆ ಕಡಿಮೆಯಾಗಿದೆ. ಮದ್ದಿನ (Gunpowder)ನಿರ್ಮಾಣವಾದ ಮೇಲೆ ಅನೂಚಾನವಾಗಿ ಬಂದಿದ್ದ ಚತುರಂಗ ಬಲದ ಉಪಯೋಗವೇ ನಿಂತಿತು. ಹಿಂದಿ ನಿಂದಲೂ ಆಚರಣೆಯಲ್ಲಿದ್ದ ದ್ವಂದ್ವಯುದ್ಧ, ಧನುರ್ಯಾದ್ಧ, ಗದಾಯುದ್ಧ, ಈ ಯುದ್ಧ ಕ್ರಮಗಳು ಮಾಯವಾದವು. ಆಮೇಲೆ ಪ್ಯಾರಚೂಟ್, ಏರೋಪ್ಲೇನ್, ಇವು ಬಂದುವು. ಕೋಟೆ ಕೊತ್ತಲಗಳು ಅನಾವಶ್ಯಕ ಮಾತ್ರವೇ ಅಲ್ಲ ಅನಾಹುತಕ್ಕೆ ಕಾರಣಗಳಾಗುವ ಸಂಭವ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಯಿತು.

ಯಂತ್ರನಿರ್ಮಾಣದ ಪರಿಣಾಮವಾಗಿ ನಮಗೆ ಸಹಜವಾಗಿ ಕಾಣಬಂದ ಸಂಪ್ರದಾಯಗಳಲ್ಲೂ ವಿಶೇಷ ಬದಲಾವಣೆಗಳಾಗುತ್ತವೆ. ಈಗಂತೂ ನಾವು ಕೂಪ ಮ್ರಂಡೂಕಗಳ ಹಾಗೆ ಇರುವುದು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ಇವತ್ತಿನ ವಿಮಾನಯುಗದಲ್ಲಿ ಇಡೀ ಪ್ರಪಂಚವೇ ನಮಗೆ ತಾಯಿನಾಡಾಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಜನಾಂಗಗಳ ಮಧ್ಯೆ ಅಡ್ಡ ಕಟ್ಟಿಗಳಂತೆ ಇರುವ ಭೇದಗಳು ಈ ಪ್ರವಾಹದಲ್ಲಿ ಕೊಚ್ಚಿಹೋಗಬೇಕಾಗುತ್ತವೆ. ಭೂಮಿ, ನೀರು, ಗಾಳಿ, ಬೆಳಕು, ಆಕಾಶ, ಇವೇ ಎಲ್ಲರಿಗೂ ತವರುಮನೆ. ಏಷ್ಯ ಖಂಡವೇ ಬೇರೆ, ಅಮೇರಿಕ ಖಂಡವೇ ಬೇರೆ ಎನ್ನುವ ಹಾಗಿಲ್ಲ.

ಆಕಾಶನಿಮಾನವೆಂಬ ಯಂತ್ರವು ತಂದಿರುವ ಈ ಹೊಸಯುಗದಲ್ಲಿ ನಾವು ಮಾಡಿಕೊಂಡ ಸಂಪ್ರದಾಯಗಳೇ ಅಲ್ಲದೆ ದೇವರೇ ಸೃಷ್ಟಿಸಿರುವ ಶರೀರಧರ್ಮಗಳೂ ಬದಲಾಗಬೇಕಾಗುತ್ತವೆ. ಗ್ರೀ೯ಲೆಂಡಿನ ಕೊರೆಯುವ ಚಳಿಯನ್ನೂ, ಸಹರ ಮರು ಭೂಮಿಯ ಉರಿಬಿಸಿಲನ್ನೂ ತಡೆದುಕೊಳ್ಳುವುದಕ್ಕೆ ನಮ್ಮ ಶರೀರವನ್ನು ತಿದ್ದಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಹೊಸ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳಿಗೆ ಒಗ್ಗಿಕೊಳ್ಳಲು ಕಲಿಯಬೇಕು—ಇಲ್ಲವೆ, ಅಳಿಯ ಬೇಕು. ಇಷ್ಟೂ ಒಂದು ವೈಜ್ಞಾನಿಕ ನಿರ್ಮಾಣದ ಫಲ.

ಭೂಗೋಳವನ್ನೇ ಒಂದುಗೂಡಿಸುವ ಸಮಾರಂಭವನ್ನು ಯಶಸ್ವಿಯಾಗಿ ಮಾಡುವುದಕ್ಕೆ ಇನ್ನೂ ಕೆಲವು ಉಪಕರಣಗಳನ್ನು ಯಂತ್ರಶಿಲ್ಪಿ ಕೊಟ್ಟಿದ್ದಾನೆ. ಈಗಾಗಲೇ ಕಡಲಾಚೆ ನಡೆಯುವ ಮಾತು ಕತೆಗಳನ್ನು ಆ ಕ್ಷಣವೇ ರೇಡಿಯೋ ಮೂಲಕ ಎಲ್ಲಿಂದ ಬೇಕಾದರೂ ಕೇಳಬಹುದು. ಟೆಲಿವಿರ್ಷ ಆಗಲೇ ಮಗ್ಗಲು ಮನೆಗೆ ಬಂದಿದೆ. ಇಷ್ಟರಲ್ಲಿಯೇ ಸಾವಿರಾರು ಮೈಲಿಗಳ ಆಚೆ ಇರುವವರೊಂದಿಗೆ ಪಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಕುಳಿತು ಸ್ನೇಹಿತನೊಂದಿಗೆ ಮಾತಾಡಿದ ಹಾಗೆ ಮಾತಾಡುವುದು ಸಾಧ್ಯವಾದೀತು. ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲಿಯೂ ಯಾವ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಇರದೆ ಇದ್ದ ಚುರುಕು ಬಂದಿದೆ. ಈಗ ಅವರಿಗೆ ಇವರು ಕಾಗದ ಬರೆದು ಜವಾಬು ನೋಡಿಕೊಂಡು ಮತ್ತೆ ಬರೆಯುವಷ್ಟು ಸಾವಕಾಶವನ್ನೂ ಈಗ ತಡೆಯುವ ಹಾಗಿಲ್ಲ ಜಗಲಿಯ ಮೇಲೆ ಕುಳಿತುಕೊಂಡು ಪಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಇರುವವರ ಜೊತೆಯಲ್ಲಿ ಎಷ್ಟು ಸರಾಗವಾಗಿ ಈಗ ಮಾತಾಡುತ್ತೇವೆಯೋ ಅಷ್ಟೇ ಸರಾಗವಾಗಿ ಮಹಾಸಾಗರಗಳ ಆಚೆ ಇರುವವರನ್ನು ನೋಡಿ, ಅವರ ದನಿಯನ್ನು ಕೇಳಿ, ಅವರ ಇಂಗಿತವನ್ನು ಅರಿತು, ಯೋಚನೆಮಾಡಿ ಉತ್ತರಕೊಡ ಬಹುದು. ಒಂದು ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಇದು ನಾಗರಿಕತೆಗೆ ಹೆಮ್ಮೆಯ ವಿಚಾರ. ನಾಗರಿಕತೆಗೆ ಈ ತ್ರಾಣ ಎಲ್ಲಿಂದ ಬಂತು ? ನಿಸ್ಸಂಶಯವಾಗಿಯೂ ಇದು ಆ ಮಾಯಾವಿ—ಯಂತ್ರಶಿಲ್ಪಿಯ ಪ್ರಸಾದ.

ಆಯಿತು ಮುಂದೇನು? ಈ ಯಂತ್ರಸಿದ್ದಿ, ಇದರಿಂದ ಮಾನವನಿಗೆ ಒದಗಿ ಬಂದ ಅತಿಬಲ, ಇವೇ ಸಭ್ಯತೆಯ ಗುರಿಯೆ? ಈ ಅತಿಬಲವನ್ನು ಪಳಗಿಸಿ ಹದ್ದಿನಲ್ಲಿ ಟ್ಟು ಯುಕ್ತವಾದ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಉಪಯೋಗಿಸುವ ನೀತಿಬಲ ಇರುವುದೆಂದು ಮನುಷ್ಯನ ಇವತ್ತಿನ ಅಂತರರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ನಡತೆಯಲ್ಲಿ ಯಾವ ಸೂಚನೆಯನ್ನೂ ಕಾಣುವಹಾಗಿಲ್ಲ. ಹುಚ್ಚುಬಿಟ್ಟ ಅತ್ತೆಯ ಕೈಯಲ್ಲಿನ ಒನಕೆಯ ಹಾಗಿದೆ—ಮಾನವನ ಕೈಯಲ್ಲಿ ರುವ ಈ ಖಡ್ಗ. ಅತ್ತೆಗಳು ಜ್ಞಾನವಾಗಿ ಭತ್ತವನ್ನೇ ಕುಟ್ಟುತ್ತಾರೋ, ಯಾವುದೋ ಅಡ್ಡ ಜ್ಞಾನದಲ್ಲಿ ತೊಟ್ಟಲಲ್ಲಿ ಮಲಗಿರುವ ಮಗುನಿನ ತಲೆಯನ್ನೇ

ಒಡೆಯುತ್ತಾರೋ ಹೇಳುವವರು ಯಾರು? ನಾಗರಿಕತೆಯು ಪರಿವರ್ತನಕ್ರಮದಲ್ಲಿ ಮುಂದೆ ಸಾಗುವುದೆಂದು ಹಿಂದೆಯೇ ನೋಡಿದ್ದೇವೆ. ಈ ನಾಗರಿಕತೆ ಬಾಳ ಬೇಕಾದರೆ ಅತ್ತೆಗೆ ಹುಚ್ಚು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಬಿಡಬೇಕು. ಕೈಯಿಂದ ಒನಕೆಯನ್ನು ಕಸಿದುಕೊಳ್ಳುವುದು ಸಾಧ್ಯವಾಗಲಾರದು. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ವಂಶೋದ್ಧಾರಕನ ನಿರ್ನಾಮ ವಾದೀತು. ಈ ಹುಚ್ಚು ಬಿಡಿಸುವ ಭಾರವೂ ವಿಜ್ಞಾನದ ಪಾಲಿಗೇ ಬರಬೇಕಾಗು ತ್ತದೆ. ವಿಜ್ಞಾನವೇನೋ ಚಿಕಿತ್ಸೆಯನ್ನು ಅರಿತಿದೆಯೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಅದನ್ನು ಬಳಸುವ ಶಕ್ತಿಗಳಿಗೆ ಪಾಶವಬಲವೊಂದೇ ಅಲ್ಲದೆ ನೀತಿ ಬಲವೂ ಅದೃಷ್ಟವಶಾತ್ ಪ್ರಾಸ್ತ ವಾದರೆ ಇದು ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಹಿಂದೆ ಬಾಳಿ ಬೆಳೆದು ಅಳಿದ ನಾಗರಿಕತೆಗಳಂತೆ ಇದೂ ಕಣ್ಮರೆಯಾಗುವ ಕಾಲ ಬರಬಹುದು. ಬರದ ಹಾಗೆ ನೋಡಿ ಕೊಳ್ಳುವುದು ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬ ನಾಗರಿಕನ ಕರ್ತವ್ಯ. ಕಾಲಗರ್ಭದಲ್ಲಿ ಏನಿದೆಯೋ? 'ಸರಸ್ವತೀ ಶ್ರುತಮಹತಾಂ ಮಹೀಯತಾಂ ' ಇದು ಭಾರತದ ರಾಷ್ಟ್ರಕವಿಕಾಳಿ ದಾಸನ ಆಸೆ. 'ಸ್ವಾರ್ಥವಿಲ್ಲದೆ ಪಂಡಿತ ವೈಜ್ಞಾನಿಕರ ಮಾತು ನಡೆಯಲಿ.'

ಎಚ್. ಸಿ. ಕಪಿನೀಪತಿಭಟ್ಟ.

ಸಹನೆ ಇಲ್ಲದಿರುವುದೇ ಜಗತ್ತಿನ ಇಂದಿನ, ಏಕೆ, ಹಿಂದಿನ ಎಲ್ಲ ಸಮಸ್ಯೆಗಳಿಗೂ ಸಮರಗಳಿಗೂ ಮೂಲ ಕಾರಣ. ವರ್ಣದ್ವೀಷದ ಬೇರು, ಅಸಹನೆ. ಶತಮಾನಗ ಳಿಂದ ಅದು ಏಷ್ಯ ಆಫ್ರಿಕ ಅಮೇರಿಕ ಯೂರೋಪ್ ಆಸ್ಟ್ರೇಲಿಯಾ ಖಂಡಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಸಿಕೊಂಡಿದೆ. ನೀಗ್ರೋ ಜನರು ಮಾನವ ಪ್ರಾಣಿಗಳೇ ಅಲ್ಲ ಎಂದು ಸಾಧಿಸುವ ಸಾಹಸಕ್ಕೂ ಅನೇರಿಕದ ಶಾಸ್ತ್ರಜ್ಞ ರನ್ನು ಅದು ಕೆರಳಿಸಿದೆ. ಕರಿಯ ಜನರು ಬಿಳಿಯ ಜನರೊಂದಿಗೆ ಕೂಡಿ ಬಾಳುವುದಕ್ಕೂ ಅನರ್ಹರು, ಎಂದು ಡಾ. ಮಲಾನರು ಇಂದು ದ. ಆಫ್ರಿಕದಲ್ಲಿ ವಾದಿಸಿ ಮನ್ನಣೆ ಪಡೆಯುತ್ತಿದಾರೆ. ಲೀಗ್ ಅಫ್ ನೇಷನ್ಸ್ ಸಂಸ್ಥೆಯ ಮೂಲಕ ವರ್ಣದ್ವೀಷವನ್ನು ತೊಡೆದು ಹಾಕಬೇಕೆಂದು ಪ್ರಯತ್ನಿ ಸಿದ ಜಪಾನೀಯರಿಗೆ ಆ ಉದ್ಯಮದಲ್ಲಿ ಸೋಲಾದುದೇ, ಅವರನ್ನು ಎರಡನೆಯ ಮಹಾಯುದ್ಧಕ್ಕೆ ಪ್ರೇರೇಪಿಸಿದ ಕಾವಿಗೆ ಕಾರಣ. ಅನ್ಯಮತೀಯರೊಂದಿಗೆ ಒಂದೇ ರಾಷ್ಟ್ರದಲ್ಲಿರಲ್ಲು ಸಹನೆ ಇಲ್ಲದ್ದ ರಿಂದಲೇ, ಮುಸ್ಲಿ ಮರು ಪಾಕಿಸ್ತಾನವನ್ನು ಬೇಡಿದ್ದು; ಭಾರತವನ್ನು ಒಡೆದು, ತನ್ಮುದೇ ಆದ ಒಂದು ಭಾಗವನ್ನು ಪ್ರತ್ಯೇಕಿಸಿದ್ದು. **ಲಾಟನ್** ಭಾಷೆಯ ಕ್ರೈಸ್ತಧರ್ಮ ಗ್ರಂಥಗಳನ್ನು ಪೂಜ್ಯವೆಂದು ಭಾವಿಸಿದವರಿಗೆ, ಗ್ರೀಕ್ ಭಾಷಾಂತರದ ಅದೇ ಕ್ರೈಸ್ತ ಗ್ರಂಧಗಳು ಅಷ್ಟೇ ಪೂಜ್ಯವೆಂಬ ಸಹನೆ ಇಲ್ಲದೆ, ಯೂರೋಸ್ ಖಂಡ, ಮತೀಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ, ಎರಡು ತುಂಡಾಯಿತು. ತಮ್ಮ ಮತವೇ ಸರಿ, ಅದೇ ಶ್ರೀಷ್ಠ ; ಅದನ್ನ ನುಸರಿಸದೆ ಇರುವವರೆಲ್ಲ ಅದನ್ನು ಅಲ್ಲಗಳಿಯು ವರು, ಅಂಥವರೊಂದಿಗೆ ಸಂಪರ್ಕ ಕೂಡದು, ಅಂಥವರ ದುರಹಂಕಾರವನ್ನು ಸದೆ ಬಡಿಯಬೇಕು, ಎಂಬ ಅಸಹನೆಯಿಂದಲೇ, ನೂರಾರು ದೇಶಗಳಲ್ಲಿ ರಕ್ತ್ರದ ಕೋಡಿ ಹರಿದು, ಮಾರಿಗೌತಣವಾಗಿರುವುದು. ಈಚೆಗಂತೂ, ಯಾವ ಆರ್ಥಿಕ ತಳಹದಿಯ ಮೇಲೆ ರಾಷ್ಟ್ರವನ್ನು ಸುಭದ್ರವಾಗಿ ಸುವುಷ್ಟ್ರವಾಗಿ ಸಂಪದ್ಯುಕ್ತವಾಗಿ ಕಟ್ಟ್ರಬೇಕು, ಎಂಬ ಸಮಸ್ಯೆಗೆ, ಎರಡು ಮೂರು ಬಗೆಯ ಮಾರ್ಗಗಳು ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ರೂಢಿಗೆ ಬಂದು ಆ ಮಾರ್ಗಗಳೇ ಮತಗಳಂತೆ ಪ್ರಭಾವ ಬೀರ ತೊಡಗಿವೆ. ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಮಾರ್ಗ ಗಳಿಂದ ಒಂದೇ ಗುರಿಯನ್ನು ಸಾಧಿಸಲು ಯತ್ನಿಸುವ ವಿವಿಧ ಜನ ಸಮೂಹಗಳಿಗೆ ಸರಸ್ಪರ ಸಹನೆ ಇಲ್ಲದಿರುವುದೇ ಇಂದಿನ ಮಹಾ ಸಮಸ್ಯೆ.

ಪ್ರೀತಿಗೂ ವೈರಕ್ಕೂ ನಡುವಣ ಮಾರ್ಗವೇ ಸಹನೆ. ನಮ್ಮಂತೆಯೇ ನಡೆಯದ ನುಡಿಯದ ಜನರ ಸಂಪರ್ಕ ನಮಗೆ ಬೇಡವೆನಿಸುತ್ತದೆ, ಇದು ಸ್ವಾಭಾವಿಕ. ನಾವು ತಪ್ಪು ಎಂದು ಭಾವಿಸುವ ಒಂದು ಅಭಿಸ್ರಾಯವನ್ನು ಸರಿ ಎಂದು ನಂಬಿ ಅದರ ಪರ ವಾದಿಸುವವರ ಮಾತು ನಮಗೆ ರುಚಿಸುವುದಿಲ್ಲ, ಇದೂ ಸ್ವಾಭಾವಿಕ. ಆ ನಡೆ ನುಡಿ, ಆ ವಾದ, ನಮ್ಮ ಮನಶ್ಯಾಂತಿಯನ್ನೂ ಪ್ರತಿಷ್ಠೆಯನ್ನೂ ನೆಮ್ಮದಿಯನ್ನೂ ಕಲಕಿ ಕದಡಿಸುತ್ತವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ, ಅವು ನಮ್ಮ ಕೋಪವನ್ನು ಕೆರಳಿಸುತ್ತವೆ ಇಂಥ ಕೋಪ ವನ್ನು ತಡೆದಿರಿಸುವ ಶಕ್ತಿಯೇ ಸಹನೆ.

'ಲೋಕೋ ಭಿನ್ನರುಚಿಃ' ಎಂಬ ಅರಿವನ್ನು ಪಡೆದವರು, ಭಿನ್ನ ಮತಗಳ ವಾದಕ್ಕೆ ಕಿವಿಗೊಡುತ್ತಾರೆ. ನಮ್ಮ ಅಭಿಸ್ರಾಯದಲ್ಲೂ ತಪ್ಪಿರಬಹುದೆಂದು ಒಪ್ಪು ತ್ತಾರೆ. ಸತ್ಯಕ್ಕೆ ಅನೇಕ ಮುಖಗಳಿವೆ, ಅದನ್ನು ನಾವು ಅರಿತ ಬಗೆ ಅಸಂಪೂರ್ಣ, ಇತರರೆಲ್ಲ ದುಷ್ಟರು ಮೂರ್ಖರು ಕುರುಡರು ಅಸಂಬಂಧ ಪ್ರಲಾಪ ಮಾಡುವವರು ಎಂದು ನಂಬ ಕೂಡದು, ಎಂದು ತಿಳಿಯುವುದೇ ಸಹನೆಯ ಲಕ್ಷಣ.

ಆಧುನಿಕ ವಿಜ್ಞಾನ ಶಾಸ್ತ್ರಗಳ ಅಭ್ಯಾಸಿಗಳಿಗೆ ಈ ಸಹನಾ ಮನೋಭಾವ ಚಿರವರಿಚಿತ. 'ಇದೇ ಸತ್ಯ! ಇಷ್ಟೇ ಸತ್ಯ!' ಎಂದು ಯಾವ ವಿಜ್ಞಾನಿಯೂ ಹೇಳುವಂತಿಲ್ಲ. ಈವರೆಗಿನ ಸಂಶೋಧನೆಗಳನ್ನೂ ಈ ರೀತಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳು ಇಂಥಿಂಥ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳನ್ನೂ ಸಂಘಟನೆಗಳನ್ನೂ ಸಮರ್ಪಕವಾಗಿ ವಿವರಿಸುತ್ತವೆ, ನನ್ನ ಮತ್ತು ಇಂಧಿಂಥ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳನ್ನೂ ಸಂಘಟನೆಗಳನ್ನೂ ಸಮರ್ಪಕವಾಗಿ ವಿವರಿಸುತ್ತವೆ, ನನ್ನ ಮತ್ತು ಇತರ ನಿಷ್ಪಕ್ಷನಾತ ಮನೋಭಾವದವರಿಗೆ ಈ ಅರ್ಥ ಸಮಂಜಸವಾಗಿ ತೋರುತ್ತದೆ, ಎಂದು ಮಾತ್ರ ಆತ ಹೇಳಬಲ್ಲ. ನಾಳೆ, ಹೊಸ ಸಂಶೋಧನಾ ಮಾರ್ಗವೊಂದರ ಪ್ರಭಾವದಿಂದ, ವಸ್ತು ಸಂಚಯ ಒಂದರ ನಿರ್ಮಾಣದಿಂದ ಹೊಸ ತತ್ವವೊಂದು ಹೆಚ್ಚು ಸಮಂಜಸವಾಗಿ ಕಂಡು ಬಂದರೆ, ಇಂದಿನ ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ತ್ಯಜಿಸುವುದಕ್ಕೂ ಆತ ಸಿದ್ಧನಿರಬೇಕು. ಇದು ವರೆಗೆ ದೊರೆತಿರುವ ನಿದರ್ಶನಗಳ ಸಾಮಗ್ರಿಯಿಂದ, ಇಂದು, ಈ ತತ್ವ ಸರಿ ಎನಿಸು ತ್ತಿದೆ, ಎಂದಲ್ಲದೆ, ಅದಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚು ಖಂಡಿತವಾಗಿ ವಾದ ಹೂಡುವ ವೈಜ್ಞಾನಿಕ ರನ್ನು ಮೂರ್ಖರೆಂದೇ ಹೇಳಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ತೆರೆದ ಮನ, ತಗ್ಗಿದ ತಲೆ, ವಿಶಾಲವಾದ ಹೈದಯ, ಸುತ್ತ ಹರಿವ ಕಣ್ಣು, ಇವು ಸಹನೆ ಇರುವವರ ಕುರುಹುಗಳು.

ಆದರೆ, ಇಂತಹ ಮನೋಭಾವವನ್ನು ಪಡೆಯುವುದೂ, ಬೆಳೆಸಿಕೊಳ್ಳುವುದೂ, ಉಳಿಸಿಕೊಳ್ಳುವುದೂ ಶ್ರಮಸಾಧ್ಯ. ಚಿಕ್ಕಂದಿನಿಂದಲೂ, ನಮಗೆಲ್ಲರಿಗೂ ಇತರ ಮತಗಳ ಮೇಲೂ ಜನಾಂಗಗಳ ಮೇಲೂ, ಹಿರಿಯರ ಸಹವಾಸದಿಂದ ಹಲವು ದ್ವೇಷಾ ಸೂಯೆಗಳೂ ಖಂಡಿತಾಭಿಪ್ರಾಯಗಳೂ ರೂಢವಾಗಿ ಬಿಡುತ್ತವೆ. ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಆಸ್ತ್ರದವಿಲ್ಲದೆ, ಅಲುಗಾಡಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗದೆ, ಅವು ಬೇರು ಬಿಟ್ಟಿರುತ್ತವೆ. ಕಳಿಂಗರೂ, ಬಂಗಾಳಿಗಳು, ತುರುಷ್ಯರು, ಜಪಾನೀಯರು, ಬಿಳಿಯವರು, ಎಂದು ಕೇಳಿದಾಗಲೇ, ಆಯಾ ಜನರ ಯಾವುದೋ ಒಂದು ಚಿತ್ರ ನಮ್ಮ ಕಣ್ಣೆ ದುರಿಗೆ ನಿಲ್ಲು ತ್ತವೆ. ಅಂಥ ಚಿತ್ರಗಳು, ವಿಚಾರದ ಶ್ರಮದಿಂದ ನಮ್ಮನ್ನು ಪಾರುಮಾಡುತ್ತವೆ, ಸರಿ! ಆದರೂ, ಮುಂದೆ, ಆ ಚಿತ್ರಗಳನ್ನು ತಿದ್ದ ಬೇಕಾದ ಅವಕಾಶ ದೊರೆತಾಗ, ಅವಶ್ಯಕತೆ ತೋರಿದಾಗ, ನಾವು ಅದಕ್ಕೆ ಸಿದ್ಧರಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ, ಬಹು ದಿವಸದ ಬಳಕೆಯಿಂದ ನಮಗೆ ಆ ಚಿತ್ರಗಳು ಮೋಹಕವಾಗಿ ಕಾಣಿಸುತ್ತವೆ;

ಚಿಕ್ಕಂದಿನಲ್ಲಿ ನಾವು ಪಡೆದ ಅಜ್ಞಾನವೇ ನಮಗೆ ಪ್ರಿಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಆ ಆಸ್ತ್ರಿಯನ್ನು ಬಿಸುಟು, ಹೊಸಜ್ಞಾನ ಧನವನ್ನು ಪಡೆಯುವ ಸಾಹಸದಿಂದ ನಾವು ಹಿಂಜರಿಯು ತ್ತೇವೆ. ನಮ್ಮ ಭಾಷೆಯೇ ಕಿವಿಗಿಂಪು, ಅದರ ಲಿಪಿಯೇ ಅತ್ಯಂತ ಸುಂದರ ಹಾಗೂ ಹಾಗೂ ಶಾಸ್ತ್ರೀಯ, ನಮ್ಮ ಆಹಾರ ಪದ್ಧತಿಯೇ ಅತ್ಯಂತ ಪುಷ್ಟಿದಾಯಕ, ನಮ್ಮ ಕೋಮೇ ಅತ್ಯಂತ ಸಭ್ಯ, ನಮ್ಮ ದೇಶವೇ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಗುರು, ಮಾರ್ಗದರ್ಶಕ— ಎಂಬಿವೇ ಮುಂತಾದ ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳನ್ನು, ಅವು ಎಷ್ಟುಮಟ್ಟಿಗೆ ನಿರಾಧಾರ ಎಷ್ಟು ಮಟ್ಟಿಗೆ ಸರಿ, ಎಂದು ವಿವೇಚಿಸುವುದಕ್ಕೂ ನಾವು ಹೆದರುವೆವು. ವಿವೇಚಿಸಿದರೆ, ಎಲ್ಲಿ ನಮ್ಮ ಸ್ವಾಭಿಮಾನಕ್ಕೆ ಚ್ಯುತಿ ಬರುವುದೋ, ಎಲ್ಲಿ ನಾವು ಪರರಿಗೆ ತಲೆಬಾಗ ಬೇಕೋ,ಎಂಬ ಅಂಜಿಕೆ ನಮಗೆ. ಇತರರೂ ಸಭ್ಯರು, ಇತರರ ನುಡಿಗಳೂ ಲಿಪಿಗಳೂ ಆದರಣೀಯ, ಇತರ ದೇಶಗಳೂ ಹಲವಾರು, ಕಾರಣಗಳಿಂದಾಗಿ ಪೂಜನೀಯ, ಎಂದು ಒಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳಲು ಸಹನೆ ಅತ್ಯಗತ್ಯ.

ಪ್ರೀತಿಗೌರವಗಳು, ಮನಶ್ಯಾಂತಿಗೆ ಎಷ್ಟು ಉಪಯುಕ್ತವೋ, ದ್ವೇಷ ವೈರಗಳೂ ಅಷ್ಟೇ ಉಪಯುಕ್ತ. ದ್ವೇಷಕ್ಕೂ ವೈರಕ್ಕೂ ಅವಕಾಶವನ್ನೇ ಕೊಡದ, ಗೃಹಜೀವನ, ಸಾಮಾಜಿಕ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಬಾಳಬೇಕಾಗಿ ಬಂದವರು, ಇತರ ಮನೆಯವರನ್ನೂ ಇತರ ಕುಲದವರನ್ನೂ ಇತರ ದೇಶದವರನ್ನೂ ಅಸಹನೆಯಿಂದ ಕಾಣುತ್ತಾರೆ. ಅಂದರೆ, ತಂದೆತಾಯಿ ಅಣ್ಣ ತಮ್ಮ ನಂಟರಿಷ್ಟರು ಗುರುಹಿರಿಯರು ಇವರಲ್ಲಿ ತಪ್ಪು ಕಂಡಾಗ, ಅದನ್ನು ಧರ್ಮದ ಕಟ್ಟನಿಂದಲೋ ಮರ್ಯಾದೆಯ ಮುಸುಕಿನಿಂದಲೋ ಶಿಷ್ಟಾಚಾರದ ಶಿಸ್ತಿನಿಂದಲೋ, ಸಭ್ಯರೀತಿಯಿಂದಲಾದರೂ, ಹೊರಗಡೆ ಹಲವಕಾಶ ವಿಲ್ಲದೆ, ಅಂತರಂಗದಲ್ಲೇ ಅದುಮಬೇಕಾಗಿ ನಿರ್ಬಂಧಿಸುವ ಸಮಾಜದಲ್ಲಿ ಬೆಳೆದರೆ, ಅಂತಹವರು ಪರಮತ ಪರರಾಷ್ಟ್ರಿಗಳ ಮೇಲೆ ತಮ್ಮ ದ್ವೇಷ ವೈರಗಳನ್ನು ತಿರುಗಿಸಿ ತೃಪ್ತಿ ಪಡೆಯುತ್ತಾರೆ ಎಂದು ಮನಶ್ಯಾಸ್ತ್ರಜ್ಞ ರೂ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಪ್ರಜಾಪ್ರಭುತ್ವ ಪದ್ಧತಿಯಲ್ಲಿ, ವಿಮರ್ಶಾತ್ಮಕ ಟೇಕೆಗೂ ವಿನೋದಾತ್ಮಕ ಕೀಟಲೆಗಳಿಗೂ ಹರಟೆಗೂ ಕುಹಕ ನುಡಿಗಳಿಗೂ, ಅವಕಾಶ ದೊರೆಯುವುದರಿಂದ ಅಂಥ ವ್ಯವಸ್ಥೆಯಲ್ಲಿ ಶಿಕ್ಷಿತ ರಾದವರು ಹೆಚ್ಚು ಸಹನೆಯಿಂದ ವರ್ತಿಸುತ್ತಾರೆ ಎಂಬುದು ಅವರ ಮತ.

ಪ್ರೀತಿ ತೌರವಗಳನ್ನು ಬಲವಂತದಿಂದಲೂ ಭಯೋತ್ಪಾದನೆಯಿಂದಲೂ ಸಡೆ ಯುವ ವಾತಾವರಣದಲ್ಲಿ ಬೆಳೆದರೆ, ವಿರಸಧೀರಸಗಳನ್ನು ವಿನೋದರೂಪದಲ್ಲಾ ಗಲಿ, ವಿಮರ್ತಿಯರೂಪದಲ್ಲಾ ಗಲಿ ಹೊರಗೆಡಹಲು ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲದ ಶಿಕ್ಷಣಕ್ರಯ ಆಡಳಿತ ಕ್ರಮಗಳಿಗೊಳಪಟ್ಟರೆ, ಅಂಥವರು ದ್ವೇಷ ವೈರಗಳನ್ನು ಅಸಹನೆಯ ಮೂಲಕವೇ, ಇತರ ಪ್ರಾಂತದವರ ಮೇಲಾಗಲಿ ಇತರ ಧರ್ಮದ ಮೇಲಾಗಲಿ ಪ್ರದರ್ಶಿಸು ತ್ತಾರೆ.

ಭಯಗ್ರಸ್ತರಿಗೆ ಅಸಹನೆ ಹೆಚ್ಚು. ಅವನಿಗೆ ಎಲ್ಲಿಲ್ಲೂ ಶತ್ರುಗಳೇ ಕಾಣಿಸು ತ್ತಾರೆ. ತಮ್ಮ ತತ್ವಗಳಲ್ಲಿ ಹುಳುಕುಗಳಿವೆ ಎಂದು ತಿಳಿದರೆ ಎಲ್ಲಿ ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ನಂಬಿಕೆ ಕಡಮೆಯಾಗುತ್ತದೋ ಎಂಬ ಕಾರಣದಿಂದ, ಅವರು ಒರೆಗಲ್ಲಿಗೆ ಹೆದರು ತ್ತಾರೆ. 'ವಾದೇ ವಾದೇ ಜಾಯತೇ ತತ್ವಬೋಧಃ'ಎಂಬುದನ್ನು ಮರೆತು, ವಾದಕ್ಕೂ ಕೂಡ ಅವರು ಹಿಂಜರಿಯುತ್ತಾರೆ. ಅಥವಾ, ವಾದದಲ್ಲಿ ಕೀಳು ಪಟ್ಟುಗಳನ್ನೇ ಉಪ ಯೋಗಿಸಿ ಪ್ರತಿವಾದಿಗಳನ್ನು ಹೀಯಾಳಿಸಿ ದೂಷಿಸಿ ಓಡಿಸುತ್ತಾರೆ. ಇವರು ಮಿತ್ರರು ಇವರು ಶತ್ರುಗಳು, ಮಿತ್ರರಲ್ಲದವರೆಲ್ಲ ಶತ್ರುಗಳು, ಬಿಳಿಯಲ್ಲದ್ದೆಲ್ಲ ಕಪ್ಪು, ತಮ್ಮ ದಲ್ಲದ್ದೆಲ್ಲ ವಿರೋಧ, ಎಂಬ ಕವಲು ಅವರ ವಿಚಾರವನ್ನು ಹೊಕ್ಕಿರುತ್ತದೆ. ಬಿಳಿಗೂ ಕಪ್ಪಿಗೂ ನಡುವೆ, ಹಗಲಿಗೂ ರಾತ್ರಿಗೂ ನಡುವೆ ಇರುವಂತೆ, ಮುಚ್ಚಂಜೆ ನಡುಸಂಜೆ ಕಡುಸಂಜೆಗಳಿರುವಂತೆಯೇ, ಅನೇಕ ತರಹದ ಬಗೆಬಗೆ ಘನದ ಪದರಗಳಿರಬಹು ದೆಂದು ಅವರ ಬುದ್ಧಿ ಒಪ್ಪದು. ಪಾಪಿಗೂ ಒಂದು ಭವಿಷ್ಯ ಉಂಟು, ಸಾಧುವಿಗೂ ಒಂದು ಭೂತಕಾಲವಿತ್ತು, ಎಂದು ಅವರು ಮನಗಾಣರು. ಅದು ಸಹನೆಯ ಲಕ್ಷಣ. ಇಂದಲ್ಲ ನಾಳೆ ಈತ ಮಿತ್ರನಾದಾನು, ಇಂದಲ್ಲ ನಾಳೆ ಪರಿಸ್ಥಿತ ಸುಧಾರಿತವಾದೀತು, ಎಂದು ನಂಬಲು ತಾಳ್ಮೆ ಬೇಕು, ವಿವೇಕಬೇಕು.

ಅಲ್ಲದೆ, ತಮ್ಮ ಸ್ವಂತ ಕುಂದುಕೊರತೆಗಳನ್ನು ಯಾರು ಚೆನ್ನಾಗಿ ಆತ್ಮ ಸರೀಕ್ಷೆಯಿಂದ ಅರಿತಿರುವರೋ ಅವರು ಇತರರ ವಿಷಯದಲ್ಲೂ ಹೆಚ್ಚು ಸಹನೆ ಯಿಂದಿರುತ್ತಾರೆ. ತನ್ನಿಂದ ತಾನೂ ತುಸು ಬೇರೆಯಾಗಿ ನಿಂತು, ವಿವೇಚಿಸಿದರೆ, ತನ್ನ ತಪ್ಪುಗಳೆಲ್ಲ ತನಗೆ ವೇದ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಹಾಸ್ಯಪ್ರಕೃತಿ ಇರುವ ಪುಣ್ಯವಂತರಿಗೆ ಈ ಅಭ್ಯಾಸ ಉಂಟು. ಅದರಿಂದ, ಅವರು ಎಲ್ಲರನ್ನೂ ಸಹಾನುಭೂತಿಯಿಂದ ಅವ ಲೋಕಿಸುತ್ತಾರೆ. 'ನಾನು ಹಿಡಿದ ಕುದುರೆಗೆ ಕೊಂಬು ನಾಲ್ಕು' ಎಂದು ಅವರು ಎಂದಿಗೂ ವಾದಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗೆ ಬೇರೊಬ್ಬರು ವಾದಿಸಿದಾಗ, ಅವರ ಆ ಘೋಷ ಹೆಯ ಹಿಂದಿನ ಹಟ, ತಿಳಿಗೇಡಿತನ ತುಂಟಜಂಬ ಇವುಗಳನ್ನು ನೋಡಿ, ಅವರು ನಗುತ್ತಾರೆ, ಅಷ್ಟೆ; ಕ್ರೋಧ ತಾಳುವುದಿಲ್ಲ. 'ಅರ್ಯೋ, ಮಂಕೆ! ಇಂಥ ಕೆಸರಿನಲ್ಲಿ ಬಿದ್ದು ಒದ್ದಾಡುತೀಯಾ!' ಎಂದು ಪರಿತಪಿಸುತ್ತಾರೆ. ಮೂಢರನ್ನೂ ಮೂರ್ಖರನ್ನೂ ಧೂರ್ತರನ್ನೂ ಹುಚ್ಚರನ್ನೂ 'ಸಹಿಸು' ವುದಕ್ಕೆ, ಹಾಸ್ಯದೃಷ್ಟಿ, ತುಂಬ ಸಹಾಯಕಾರಿ.

ನಿಚಾರಪರರೆಲ್ಲರೂ 'ಸಹನೆ'ಯಿಂದಲೇ ವರ್ತಿಸುತ್ತಾರೆ. ಆದರೆ, ತಮ್ಮ ನಿಚಾರಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಯಾವುದಾದರೂ ಒಂದು ಗ್ರಂಥಕ್ಕಾಗಲಿ, ಒಬ್ಬ ಗುರುನಿ ಗಾಗಲಿ, ಸಂಸ್ಥೆಗಾಗಲಿ, ಪಕ್ಷ್ಮಕ್ಕಾಗಲಿ ಒತ್ತೆ ಇಟ್ಟು, ಆರಾಮವಾಗಿ, ಚಿಂತೆಯ ಗೊಂದಲನಿಲ್ಲದೆ ಕುರಿಜೀವನವನ್ನು ನಡೆಸುವವರಿಗೆ ಸಹನೆ ಕಡಮೆ. ನಿಚಾರದ ಬೆಳಕಿನಲ್ಲಿ ನಿಷಯದ ಬಣ್ಣ ಬಣ್ಣ ಗಳು ಎದ್ದು ಕಾಣುತ್ತವೆ. ಆ ಬಣ್ಣ ಆತನಿಗೆ ಪ್ರಿಯವಾದರೆ, ಈ ಬಣ್ಣ ನನಗೆ ಪ್ರಿಯ ಎಂಬ ವೈಶಾಲ್ಯ ಉಂಟಾಗುತ್ತದೆ.

' ಪರಮತ ಸಹಿಷ್ಣು ತೆ ' ಎಂಬ ಗುಣ ನಮ್ಮ ಅಸಹಾಯತೆಯನ್ನು ವ್ಯಕ್ತ ಪಡಿಸುತ್ತದೆ; ಪರಮತವನ್ನು ನಿರ್ಮೂಲಮಾಡಲಾರೆವು; ಆದ್ದ ರಿಂದ, ಅದನ್ನು ಸಹಿಸಬೇಕಾಗಿ ಬಂದಿದೆ ಎಂಬಷ್ಟೇ ಅದರ ಅರ್ಥ. ಬುದ್ಧಿ ಪೂರ್ವಕವಾಗಿ ಮತಗಳ ವೈವಿಧ್ಯತೆಯನ್ನು ಕಂಡು, ಪರಮತಗಳ ಅಸ್ತಿತ್ವಕ್ಕೆ ಸಂತೋಷದಿಂದ ಅವಕಾಶ ಕೊಡುವುದು, ಇನ್ನೂ ಒಂದು ಹೆಜ್ಜೆ ಮುಂದಿನ ದೃಷ್ಟಿ. ಈ ದೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಪ್ರಪಂಚದ ಅನೇಕ ನಾಗರಿಕ ಜನಸಮುದಾಯಗಳು ಇನ್ನೂ ಪಡೆದಿಲ್ಲ

ಆದರೆ, ಭಾರತ ಸಂಸ್ಥೃತಿ ಇದಕ್ಕೂ ಮುಂದಿನ ಮತ್ತೊಂದು ಮಹಾಸೋಪಾನ ವನ್ನು ಆಗಲೇ, ಎಂದರೆ, ೨೨೦೦ ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದೆಯೇ ನಿರ್ಮಿಸಿ ಬೆಳಗುತ್ತಿದೆ. ಶ್ರೀಮಾನ್ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರ ಉತ್ತೇಜನದಿಂದ, ನಾನು ಮೈಸೂರು ವಿಶ್ವ ವಿದ್ಯಾಲಯದ ಕನ್ನಡ ಗ್ರಂಥಮಾಲೆಗಾಗಿ ಬರೆದ ' ಅಶೋಕ ' ಎಂಬ ಗ್ರಂಥದಿಂದ, ಅಶೋಕ ಚಕ್ರವರ್ತಿಯ ಹನ್ನೆ ರಡನೆಯ ಶಿಲಾಫಲಕ ಶಾಸನದ ಭಾಷಾಂತರವನ್ನು, ಅದಕ್ಕೆ ಸಾಕ್ಷಿಯಾಗಿ, ಇಲ್ಲಿ ಉದಹರಿಸಲು ಇಚ್ಛಿಸುತ್ತೇನೆ.

" ...ಸರ್ವ ಪ್ರಕಾರದಲ್ಲೂ ಪರಮತದವರನ್ನು ಪೂಜಿಸಲೇ ಬೇಕು. ಹೀಗೆ ಮಾಡಿದರೆ, ತನ್ನ ಮತವೂ ವರ್ಧಿಸುತ್ತದೆ; ಪರಮತಕ್ಕೂ ಉಪಕಾರವಾಗುತ್ತದೆ. ಅನ್ಯಥಾ ಮಾಡಿದರೆ, ತನ್ನ ಮತಕ್ಕೆ ಹಾನಿ, ಪರಮತಕ್ಕೆ ಅಪಕಾರ. ಏಕೆಂದರೆ, ಆತ್ಮಮತವನ್ನು ಹೇಗೆ ಬೆಳಗಿಸಲಿ ಎಂಬ ಆತುರದಿಂದ ಯಾರು ಅದನ್ನೇ ಪೂಜಿಸಿ ಪರಮತವನ್ನು ಹಳಿಯುತ್ತಾರೋ ಅವರು ತಮ್ಮ ವರ್ತನೆಯಿಂದ ತಮ್ಮ ಮತಕ್ಕೆ ಹೆಚ್ಚು ಹಾನಿಯುಂಟು ಮಾಡುತ್ತಾರೆ."

ಎಂಥ ಉದಾರವಾದ ದೃಷ್ಟಿ! ಮತಗಳಿಗೆಲ್ಲ ಪೂಜೆ! ಅದು ತಮ್ಮದಾಗಿರಲಿ, ಇತರರದಾಗಿರಲಿ! ಒಟ್ಟು ಎಲ್ಲ ವಿಚಾರಗಳಿಗೂ ಎಲ್ಲ ತತ್ವಗಳಿಗೂ ಎಲ್ಲ ಧರ್ಮಗಳಿಗೂ ಎಲ್ಲರಿಂದಲೂ ಪುರಸ್ಕಾರ!...ಇಂತಹ ಆರೋಗ್ಯದಾಯಕವಾದ ಇಂತಹ ಗಾಳಿ ಬೆಳಕುಗಳಲ್ಲೇ ಸತ್ಯ ಪರಿಪುಷ್ಟವಾಗಿ ಬೆಳೆಯುವುದು.

ಸಹನೆಯನ್ನೂ ಮೀರಿದ ಮಹಾಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಇದು. ಇದು ನಮ್ಮ ಪೂರ್ವಾರ್ಜಿತ ಸ್ವತ್ತು. ಆದರೆ, ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಅನೇಕರು ಇನ್ನೂ ಈ ಸಹನೆಯನ್ನೇ ಸಾಧಿಸಿಕೊಂಡಿಲ್ಲವೆಂಬುದು ಶೋಚನೀಯ. ಪರಮತಗಳನ್ನು ಗೌರವಿಸಿ, ಅವುಗಳ ಅಸ್ತಿತ್ವವನ್ನು ಉಳಿಸಿ, ಅವುಗಳನ್ನು ಪೂಜಿಸುವುದೇ ನಮ್ಮ ಧರ್ಮ, ಎಂದು ಘೋಷಿ ಸಿದ ನಾಡು, ಭಾರತ.

ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ತಮ್ಮ ಲೇಖನಗಳ ಮೂಲಕ, ಭಾಷಣಗಳ ಮೂಲಕ, ದಿನದಿನವೂ ತಮ್ಮ ಗೆಳೆಯರೊಂದಿಗೂ ಶಿಷ್ಯರೊಂದಿಗೂ ಆಡುತ್ತಿದ್ದ ಸರಸ ಸಂಭಾಷಣೆಗಳ ಮೂಲಕ ಈ ಜೀತನವನ್ನೇ ತುಂಬುತ್ತಿದ್ದರು. ಇನ್ನೂ ಅನೇಕ ವರ್ಷಗಳ ಕಾಲ ಅವರು ಈ ಸೇವೆಯನ್ನು ನಾಡಿಗೂ ನುಡಿಗೂ ತುಂಬಲಿ ಎಂಬುದೇ ನನ್ನ ಬಯಕೆ.

# ಸಂಸ್ಕೃತಿ ವಿವೇಚನೆ

ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ವಿವೇಚನೆಗೆ ತೊಡಗುವ ಮೊದಲು ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ನಾವು ಯಾವೆ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಬಳಸಬೇಕು ಎಂಬುದರ ಸ್ಥೂಲಮಾನವಾದ ವಿಚಾರ ವನ್ನಾದರೂ ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಈ ಶಬ್ದವನ್ನು ಅನೇಕರು ಅನೇಕ ಅರ್ಥ ಗಳಲ್ಲಿ—ಒನ್ಮೊಮ್ಮೆ ಪರಸ್ಪರ ವಿರುದ್ಧಾರ್ಥಗಳಲ್ಲಿ— ಬಳಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಕೆಲವು ವೇಳೆ ಅಪಹಾಸ್ಯ ಕರವಾದ ರೀತಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಅಪಾಯಕರವಾದ ರೀತಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಈ ಪದದ ಪ್ರಯೋಗವಾದದ್ದನ್ನು ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. ರಾಷ್ಟ್ರವಾದಿಗಳು, ಭಾಷಾಭಿಮಾನಿಗಳು, ಪ್ರಾದೇಶಿಕ ಮುಖಂಡರು, ಮತನಿಷ್ಠರು, ಜಾತೀಯತೆಯ ಪುರಸ್ಕೃತರೇ ಮೊದ **ಲಾದವರು ಸಂಸ್ಥೃತಿ(?)ಯ ಹೆಸರಿನಲ್ಲಿ ತಮ್ಮ ತಮ್ಮ ವಿಚಾರಗಳನ್ನು** ಮಂಡಿಸುತ್ತಾರೆ. ಹಿಂದೂ ಸಂಸ್ಕೃತಿ, ವೀರಶೈವ ಸಂಸ್ಕೃತಿ; ಕರ್ನಾಟಕ ಸಂಸ್ಕೃತಿ, ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರ ಸಂಸ್ಕೃತಿ, ಕನ್ನಡ ಸಂಸ್ಕೃತಿ, ಕೊಂಕಣಿ ಸಂಸ್ಕೃತಿ; ಪಟ್ಟಣ ಸಂಸ್ಕೃತಿ, ಹಳ್ಳಿಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿ; ಇವೇ ಮುಂತಾಗಿ ಅನೇಕ ಪ್ರಕಾರದ ಸಂಸ್ಕೃತಿಗಳ ಉಲ್ಲೇಖವು ಬಳಕೆ ಯಲ್ಲಿದೆ. ಆದರೆ ಇಂಥ ಪ್ರಸಂಗಗಳಲ್ಲಿ ಈ ಶಬ್ದ ವನ್ನು ಬಳಸುವಾಗ ಒಂದು ಬಗೆಯ ವಿಚಾರದ ಗೊಂದಲವಿದ್ದಂತೆ ತೋರುತ್ತದೆ. ಈ ಪದದ ಅರ್ಥವು ಇನ್ನೂ ನಿಶ್ಚಿತ ನಾಗಿಲ್ಲವೇನೋ. ಇಷ್ಟು ಪ್ರಚಾರದಲ್ಲಿರುವ ಪದದ ನಿಶ್ಚಿ ತಾರ್ಥವನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಆಮೇಲೆ ಅದನ್ನು ಬಳಸುವದು ವಿಚಾರವಂತರೆಲ್ಲರ ಕರ್ತವ್ಯವಾಗಿದೆ. ಇಲ್ಲವಾದರೆ, ನಮ್ಮ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ ಅಸ್ಪಷ್ಟತೆ, ಅಸಮಂಜಸತೆ, ಅಸಂಬದ್ಧ ತೆಗಳು, ತಲೆದೋರುತ್ತವೆ. ನಮ್ಮ ದೇಶದ ಹಾಗು ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯ ರಾಷ್ಟ್ರಗಳ ಹಲವರು ವಿದ್ವಾಂಸರು ಸಂಸ್ಕೃಯ ವಿವರಣೆಯನ್ನು ಕೊಡಲು ಯತ್ನಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಕೆಲವರು ಇದರ ವ್ಯಾಖ್ಯೆಯನ್ನು **ಮಾಡುವ ಸಾ**ಹಸವನ್ನೂ ತೋರಿದ್ದಾರೆ. ಇಲ್ಲಿ ಕೆಲವನ್ನು ಪರಾಮರ್ಶಿಸಿ ನನ್ನ ದೃಷ್ಟಿ ಯಲ್ಲಿ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆಂದರೇನೆಂಬುದನ್ನು ವಿವರಿಸಲು ಯತ್ನಿಸುತ್ತೇನೆ.

ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಎಂಬ ಶಬ್ದವೇ ತೀರ ಇತ್ತೀಬೆಗೆ—ಎಂದರೆ, ಭಾರತಕ್ಕೆ ಆಂಗ್ಲ ಭಾಷೆಯ ಸಂಪರ್ಕವಾದ ಮೇಲೆ ಪ್ರಚಾರದಲ್ಲಿ ಬಂದ ಪದವೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಅನೇಕರಿಗೆ ಆಶ್ಚರ್ಯವಾಗಬಹುದು. ಈ ಶಬ್ದವು ಕಿವಿಯಮೇಲೆ ಬಿದ್ದಾಗ, ಇದೊಂದು ಬಹು ಪುರಾತನ ಪರಂಪರೆಯ, ಶಬ್ದ ವಿರಬೇಕೆಂದು ಭಾಸವಾಗುತ್ತದೆ. ಸಂಸ್ಕೃತ ಕೋಶ ಗಳನ್ನು ತೆಗೆದು ನೋಡಿದರೆ 'ಸಂಸ್ಕೃತಿ ' ಎಂಬ ಶಬ್ದವೇ ಸಿಕ್ಕುವುದಿಲ್ಲ. ಯಾವ ಸಂಸ್ಕೃತ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಈ ಶಬ್ದವು ಬಂದಂತಿಲ್ಲ. 'ಸಂಸ್ಕೃರ' ಎಂಬ ಪದ ವುಂಟು. 'ಸಂಸ್ಕೃತ' ಎಂಬ ಶಬ್ದವುಂಟು. ಆದರೆ 'ಸಂಸ್ಕೃತಿ' ಎಂಬ ರೂಪ ವನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಂಡು, ಒಂದು ವಿಶಿಷ್ಟಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಬಳಸುವದು ಆಧುನಿಕ ಕಾಲದ ಒಂದು ರೂಢಿ. ಆಂಗ್ಲ ಭಾಷಾ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಪ್ರಚಾರದಿಂದ ಹಲವು ಹೊಸ ವಿಚಾರ

ಗಳೂ, ಆ ವಿಚಾರಗಳಿಗನುಗುಣವಾಗಿ ಹೊಸ ಶಬ್ದಗಳೂ, ನಮ್ಮ ದೇಶಕ್ಕೆ ಪರಿಚಿತ ವಾದವು. ಆಂಗ್ಲ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಬಳಕೆಯಲ್ಲಿರುವ ಕೆಲವು ಮಹತ್ವದ ಶಬ್ದಗಳಿಗೆ ಪ್ರತಿ ಯಾಗಿ ನಮ್ಮ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಪದನಿರ್ಮಾಣವಾಗಬೇಕಾಯಿತು. 'Culture' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗಿ 'ಸಂಸ್ಕೃತಿ ' ಎಂಬ ಶಬ್ದವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುವುದಕ್ಕೆ ಮೊದಲಾಯಿತು. ಇದನ್ನು ಮೊದಲು ಬಳಸಿದವರಾರೆಂಬುದು ತಿಳಿಯದು. ಮೊದ ಮೊದಲು ಭಾರತದ ಎಲ್ಲ ವ್ರಾಂತಗಳಲ್ಲಿಯೂ 'Culture' ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗಿ 'ಸಂಸ್ಕೃತಿ ' ಎಂಬ ಪದವು ಉಪಯೋಗಿಸಲ್ಪಡುತ್ತಿದ್ದಿಲ್ಲ. ಸಭ್ಯತೆ, ನಯ, ನಾಗರಿ ಕತೆ ಮೊದಲಾದ ಸಂಸ್ಕೃತ ಶಬ್ದಗಳನ್ನು ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಕಡೆಗಳಲ್ಲಿ ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಆದರೆ ಇತ್ತೀಚೆಗೆ ಭಾರತದ ಎಲ್ಲ ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿಯೂ 'ಸಂಸ್ಕೃತಿ ' ಎಂಬ ಪದವೇ ರೂಢವಾಗಿದೆ 'ಸಂಸ್ಕೃತಿ ' ಎಂಬ ಶಬ್ದವು ನಮ್ಮ ಲ್ಲಿ ಮೊದಲು ಇದ್ದಿ ಲ್ಲವಾದ್ದ ರಿಂದ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೇ ಇದ್ದಿ ಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಗಲಿಲ್ಲ. ಅದನ್ನು ತಿಳಿಸುವ ರೀತಿ ಬೇರೆಯಾಗಿತ್ತು.

ಆಂಗ್ಲ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ '  $\overline{\mathrm{Culture}}$  ' ಪದದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಯಾವ ರೀತಿಯಾಗಿ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಮೊದಲು ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳುವ. ಅಲ್ಲಿಯೂ ಈ ಪದಕ್ಕೆ ನಿಶ್ಚಿತಾರ್ಥವಿಲ್ಲ. ಇದರ ವ್ಯಾಖೈಮಾಡುವುದು ಅತಿದುಸ್ತರವೆಂದು ಈ ವಿಷಯವಾಗಿ ವಿಚಾರಮಾಡಿದ ಪ್ರಸಿದ್ಧ ಲೇಖಕರು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಅಂಶಗಳ ಸ್ಪಷ್ಟ ವ್ಯಾಖ್ಯೆಗಳನ್ನು ಕೊಡುವದು ಅಶಕ್ಯವಾದ ಮಾತು. ಅದು ಏನು ? ಅದರ ಸ್ವರೂಪವೇನು? ಎಂಬುದು ನಮಗೆ ಹೊಳೆಯಬಹುದು. ಆದರೆ ಅದನ್ನೇ ಒಂದು ವ್ಯಾಖೈಯ ಚೌಕಟ್ಟನಲ್ಲಿ ಕೂಡಿಸುವುದು ಅತ್ಯಂತ ಕಠಿನವಾಗುತ್ತದೆ. ಕಲೆ, ಸೌಂದರ್ಯ, ಪ್ರೀತಿ, ರುಚಿ, ರಸಿಕತೆ, ಇವುಗಳ ವಿವರಣೆಯನ್ನು ಕೊಡಬಹುದೇ ಹೊರತು, ವ್ಯಾಖ್ಯೆ ಮಾಡುವುದು ಅಸಾಧ್ಯವಾದ ಮಾತು ಇವುಗಳ ವಿಷಯವಾಗಿ ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಒಂದು ಕಲ್ಪನೆ ಇರುತ್ತದೆ. ಅದನ್ನೇ ಶಬ್ದಗಳಲ್ಲಿ ಹೇಳೆಂದಾಗ ಕುಂರಿತ ರಾಗುತ್ತೇವೆ. ಸಕ್ಕರೆ ಸಿಹಿ ಎಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ಸಿಹಿ ಎಂದರೇನು? ಎಂದು ಕೇಳಿದರೆ ಏನು ಹೇಳಬೇಕು? ಇದರಂತೆಯೇ 'ಸಂಸ್ಕೃತಿ'. ಆದ್ದರಿಂದ ' ಸಂಸ್ಕೃತಿ 'ಯ ವ್ಯಾಖ್ಯೆಯನ್ನು ಕೊಡುವ ಸಾಹಸಕ್ಕೆ ಕೈಯಿಕ್ಕವೆ, ಅದರ ಸ್ವರೂಪ ವನ್ನು ಏವರಿಸಿ, ಅದರಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗಬೇಕಾದ ಅಂಶಗಳನ್ನು ಗಮನಿಸಿ ಅದರ ಒಂದು ಮಸುಕು ಚಿತ್ರವನ್ನು ಮೂಡಿಸುವದು—ಒಂದು ವಿವರಣೆಯನ್ನು ಕೊಡುವುದು—ನನ್ನ ಉದ್ದ್ರೇಶವಾಗಿದೆ.

ಸಂಸ್ಕೃತಿಯನ್ನು ಮೂರು–ನಾಲ್ಕು ತೆರನಾಗಿ ವಿವೇಚಿಸುವುದುಂಟು. ವ್ಯಕ್ತಿ ವಾಚಕವಾಗಿಯೂ ರಾಷ್ಟ್ರವಾಚಕವಾಗಿಯೂ ಸಮಾಜವಾಚಕವಾಗಿಯೂ ಮತ ವಾಚಕವಾಗಿಯೂ ಅದನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಲಾಗುತ್ತದೆ. ಎಮರಸನ್, ಮ್ಯಾಥು ಅರ್ನಾಲ್ಡ, ಪಾವಿಸ್, ಮೊದಲಾದವರು ಸಂಸ್ಕೃತಿಯನ್ನು ವ್ಯಕ್ತಿವಾಚಕವಾಗಿಟ್ಟು ಕೊಂಡು ತಮ್ಮ ವಿಚಾರಗಳನ್ನು ಮಂಡಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಕ್ಲೈವಬೆಲ್, ವಾಯಿಟಹೆಡ್, ಕಾರ್ಲಮ್ಯಾನ್ ಹೈನ್, ಟ. ಎಸ್. ಇಲಿಯರ್ಟ್ ಮೊದಲಾದವರು ಇದನ್ನು ಸಂಘ ವಾಚಕವಾಗಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ತಮ್ಮ ವಿಚಾರಗಳನ್ನು ಪುರಸ್ಯರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಸುಸಂಸ್ಕೃತ ಮನುಷ್ಯ, ಅಸಂಸ್ಕೃತ ಮನುಷ್ಯ ಎಂದು ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ವಿಷಯವಾಗಿ ಮಾತನಾಡುತ್ತೇವೆ. ವ್ಯಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯುಂಟೋ ಇಲ್ಲವೋ ಎಂಬುದನ್ನು ವಿಚಾರಿಸುತ್ತೇವೆ. ಇಲ್ಲಿ 'ಸಂಸ್ಕೃತಿ' ಎಂಬ ಶಬ್ದವನ್ನು ನಯ, ವಿನಯ, ಬುದ್ಧಿಮತ್ತೆ, ಸಹಾನುಭೂತಿ, ದಯೆ, ಸಹಿಷ್ಣು ತೆ, ರಸಿಕತೆ, ಮೊದಲಾದ ಗುಣಗಳ ಸಂಘಾತಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗಿ ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತೇವೆ. ಅದೇ ಅಸಹಿಸ್ಣುತೆ, ಮತಾಂಧೆತೆ, ಪಾರುಷ್ಯ, ಅರಸಿಕತೆ, ಅಹಂಮನ್ಯತೆ, ವಿಷಯಾಸಕ್ತಿ ಮೊದಲಾದ ದುರ್ಗಣ ಗಳುಳ್ಳವನನ್ನು ಅಸಂಸ್ಕೃತ ಮನುಷ್ಯನೆಂದು ಕರೆಯುತ್ತೇವೆ. ಅಸಂಸ್ಕೃತಿ, ಸುಸಂಸ್ಕೃತಿ ಎಂಬ ಪದಗಳು ಪೂರ್ವಕಾಲದಿಂದಲೂ ಸಂಸ್ಕೃತ ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಚಲಿತವಿದ್ದ ಪದಗಳೆಂಬುದನ್ನು ಗಮನಿಸಬೇಕು. ವ್ಯಕ್ತಿ ತನ್ನ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯನ್ನು ಹೆಚ್ಚಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಯತ್ನಿಸಬೇಕು; ಅದೇ ಅವನು ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಸಾಧಿಸಬೇಕಾದ ಪುರು ಷಾರ್ಥ ಎಂದು ಎಮರ್ಸನ್, ಮ್ಯಾಥು ಅರ್ನಾಲ್ಡ ಮೊದಲಾದವರು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಮ್ಯಾಥು ಅರ್ನಾಲ್ಡನು ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ತಿರುಳನ್ನು ಎರಡು ಶಬ್ದಗಳಲ್ಲಿ ಸೂತ್ರಪ್ರಾಯ ವಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾ ನೆ: Sweetness and Light. (ಮಾಧುರ್ಯ ಮತ್ತು ಪ್ರಭೆ)— ನಾವು ಇದನ್ನೇ ರಸಿಕತೆ ಮತ್ತು ಜ್ಞಾನ ಎಂದು ಹೇಳಬಹುದು— ಇವೇ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಮುಖ್ಯಾಂಶಗಳಿಂದು ಇಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬಹುದು.

ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆಂದರೆ ಕಲಾಭಿರುಚಿ ಎಂದು ಹೇಳುವುದುಂಟು. ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆಂದರೆ ಸಾಂಡಿತ್ಯವೆಂದು ಭ್ರಮೆಗೊಳ್ಳುವವರೂ ಇದ್ದಾರೆ; ಧರ್ಮದೃಷ್ಟಿಯೆಂದು ತಿಳಿಯು ವವರೂ ಇದ್ದಾರೆ. ಆದರೆ ವಾಂಡಿತ್ಯವಾಗಲಿ, ಕೇವಲ ಕಲಾಭಿರುಚಿಯಾಗಲಿ, ಧರ್ಮದೃಷ್ಟಿಯಾಗಲಿ, ಇವು ಒಂದೊಂದೇ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆನಿಸಲಾರವು. ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆನ್ನು ವುದು ಮಾನವನ ಅಂತರಂಗದ ಒಂದು ಸುಸ್ಥಿತಿ, ಪರಿಪಾಕ; ಜೀವನದ ಸಾರವನ್ನು ಗ್ರಹಿಸಿ ಆನಂದಿಸುವ ಒಂದು ಪ್ರವೃತ್ತಿ. ಅದರಲ್ಲಿ ಕಲೆ, ಸಾಹಿತ್ಯ, ತತ್ತ್ವ ಗಳಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೆ, ಬೇರೆ ಜನರೊಡನೆ ಸಂಬಂಧ, ನಯ, ವಿನಯ, ನಿಸರ್ಗಪ್ರೇಮ ಮೊದಲಾದ ಇನ್ನೂ ಅನೇಕ ಗುಣಗಳು ಸಮಾವಿಷ್ಟವಾಗುತ್ತವೆ. ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆನ್ನು ವುದು ಒಬ್ಬ ವ್ಯಕ್ತಿಯ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಅನೇಕಾನೇಕ ಪ್ರಭಾವಗಳಿಂದ ಉಂಟಾದ ಹೃದಯ ಪರಿಪಾಕ. Powysರ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯನ್ನು ಹೀಗೆ ವರ್ಣಿಸಲಾಗಿದೆ: 'ನಾವು ಕಲಿತ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಮರೆತಮೇಲೆ ನಮ್ಮಲ್ಲುಳಿಯುವ ಸಂಸ್ಕಾರವಿಶೇಷವೇ ಸಂಸ್ಕೃತಿ.'\*

<sup>\* &#</sup>x27;Culture is what is left over after you have forgotten all you definitely set out to learn.'

ಒಂದು ಸಂಗತಿಯನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ನಾವು ಅವಶ್ಯವಾಗಿ ಗಮನಿಸಬೇಕು. ಸಂಸ್ಕೃತಿ ನಿರ್ಮಾಪಕರೆಲ್ಲ ಅವಶ್ಯವಾಗಿ ಸುಸಂಸ್ಕೃತರಾಗಿರಬೇಕೆಂಬ ನಿಯಮೆನಿಲ್ಲ. ಮಹಾಕವಿ, ಕಲಾವಿದ, ವಿಜ್ಞಾನಿ, ತತ್ವಜ್ಞಾನಿ, ಇವರೆಲ್ಲರೂ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ನಿರ್ಮಾಕರೇ. ಆದರೆ ಇವರೆಲ್ಲ ಸುಸಂಸ್ಕೃತರಿರಲೇಬೇಕೆಂದು ಹೇಳಲಿಕ್ಕಾಗದು. ಮಹಾಕವಿ ಯಲ್ಲಿಯೂ ಪಾರುಷ್ಯವಿರಬಹುದು, ಅಸಹಿಷ್ಣುತೆ ಇರಬಹುದು, ಅಹಂಮನ್ಯತೆ ಇರಬಹುದು. ಸುಸಂಸ್ಕೃತರಲ್ಲಿರಬೇಕಾದ ಎಲ್ಲಾ ಗುಣಗಳೂ ಒಬ್ಬನಲ್ಲಿಯೇ ಕಾಣು ವುದೂ ಅಪೂರ್ವವೇ. ಇದೊಂದು ಆದರ್ಶ. ಈ ಆದರ್ಶಕ್ಕಾಗಿ ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬ ವ್ಯಕ್ತಿಯೂ ಹೆಣಗಬೇಕೆಂದು ಎಮರ್ಸನ್ ಮೊದಲಾವವರು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಯನ್ನು ಬೆಳಸಿಕೊಳ್ಳಲಿಕ್ಕೂ ಉಪಾಯ ಸೂಚಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಯಾವ ಗ್ರಂಥಗಳನ್ನು ಓದಬೇಕು, ಯಾವ ಕಲಾಕೃತಿಗಳನ್ನು ಸಂದರ್ಶಿಸಬೇಕು, ಯಾವ ತತ್ತ್ವಗಳನ್ನು ಅಭ್ಯಸಿಸಬೇಕು ಎನ್ನುವುದಕ್ಕೆ ಸೂಚನೆಗಳನ್ನೂ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಪರಿಪೂರ್ಣ ತೆಯೇ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಹಿರಿಯ ಆದರ್ಶ.

ಅರ್ನಾಲ್ಡ, ಪಾವಿಸ್ ಮೊದಲಾದವರು ಹೇಳುವ ಈ ವ್ಯಕ್ತಿಸಂಬಂಧವಾದ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಕಲ್ಪನೆ, ಸಂಸ್ಕೃತಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಮೊದಲಿನಿಂದಲೂ ಪ್ರಚಾರದಲ್ಲಿರುವ 'ಸಂಸ್ಕಾರ' ಎಂಬ ಶಬ್ದದ ಅರ್ಥವ್ಯಾಪ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗುತ್ತದೆಂದು ತೋರು ತ್ತದೆ. ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಎಂದಿನಿಂದಲೂ ಬೆಳೆದು ಬಂದ ವಿಚಾರದಂತೆ ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬ ವ್ಯಕ್ತಿಯೂ ಒಳ್ಳೆಯ ಸಂಸ್ಕಾರವನ್ನು ಪಡೆಯಲು ಯತ್ನಿಸಬೇಕು. ಸಂಸ್ಕಾರವು ಶಿಕ್ಷಣ, ಆವರಣ, ವ್ಯಕ್ತಿಯ ನಾನಾ ಅನುಭವಗಳು, ನಿಸರ್ಗ, ಇವೆಲ್ಲವುಗಳಿಂದಲೂ ಉಂಟಾಗುತ್ತದೆ. ಇವೆಲ್ಲವುಗಳನ್ನೂ ಪಡೆದುಕೊಂಡು ವ್ಯಕ್ತಿಯ ಅಂತರಂಗದಲ್ಲಿ ಉಳಿಯುವುದು ಸಂಸ್ಕಾರ. ವ್ಯಕ್ತಿಯ ಸಂಸ್ಕಾರದಿಂದಲೇ ಆತನು ಮೇಲೋ, ಕೀಳೋ ಎಂದು ತಿಳಿಯಬಹುದು. 'ಸಂಸ್ಕಾರ'ದ ಈ ರೀತಿಯ ಪ್ರಯೋಗಕ್ಕಾಗಿ ಕೆಳಗಿನ ಉದಾಹರಣೆಗಳನ್ನು ನೋಡಬಹುದು.

" ನಿಸರ್ಗಸಂಸ್ಕ್ರಾರವಿನೀತ ಇತ್ಯಸೌ ನೃವೇಣ ಚಕ್ರೇ ಯುವರಾಜ ಶಬ್ದ ಭಾಕ್ "

— ರಘುವಂಶ ಸರ್ಗ. ೩.

" ಪರಿಪೂತಸ್ವಭಾವಃ ಆರ್ಷೇಣ ಸಂಸ್ಕಾರೇಣ " - - ಉತ್ತರರಾಮಚರಿತ.

' ಸಂಸ್ಕೃತಿ ' ಪದವನ್ನು ಸಂಘವಾಚಕವಾಗಿ ಬೇರೆ ಕೆಲವರು ಉಪ ಯೋಗಿಸುತ್ತಾರೆ. ' ಸಂಸ್ಕೃತಿ ' ಎನ್ನುವುದು ಒಂದು ಜನಸಮುದಾಯವು ಬೆಳಸಿ ಕೊಂಡು ಬಂದ ಒಂದು ಜೀವನದೃಷ್ಟಿ, ಒಂದು ಜೀವನಮಾರ್ಗ ಎಂದು ಇವರ ಅಭಿ ಪ್ರಾಯ. ಇಂಥ ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಮತ್ತು ನಾಗರಿಕತೆ (Culture and Civilization) ಇವುಗಳಲ್ಲಿಯ ವ್ಯತ್ಯಾಸವನ್ನು ತೋರಿಸಲಿಕ್ಕೆ ಯತ್ನಿಸುತ್ತಾರೆ. ಅನೇಕಸಲ ಈ ಎರಡು ಪದಗಳನ್ನು ಅಭೇದಭಾವದಿಂದ ಬಳಸಿದವರೂ ಇದ್ದಾರೆ. ಈ ಪದಗಳ ತಾರತಮ್ಯವನ್ನು ನಾವು ಹೀಗೆ ಹೇಳಬಹುದು: ಸಂಸ್ಕೃತಿ, ಒಂದು ವ್ಯಕ್ತಿಯ ಇಲ್ಲವೆ ಜನಾಂಗದ ಅಂತರಂಗಜೀವನಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟುದು, ಅದೇ ನಾಗರಿಕತೆ ಖಾಹ್ಯಜೀವನಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದುದು.\* ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಎಲ್ಲ ತರಗತಿಯ ಜನಾಂಗ ಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಕಾಣಬರುತ್ತದೆ.

ಕಾಡುಜನರ ಸಂಸ್ಕೃತಿ (Primitive Culture) ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತೇನೆ. ಕಾಡುಜನರ ನಾಗರಿಕತೆ (Primitive Civilization) ಎಂದು ಯಾರೂ ಹೇಳುವುದಿಲ್ಲ. ಕಾವ್ಯ, ಲಲಿತಕಲೆ, ತತ್ತ್ವಜ್ಞಾನ, ಧರ್ಮಗಳಿಗೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದ್ದು ಸಂಸ್ಕೃತಿ; ರಾಜ್ಯಪದ್ಧತಿ, ಯಾಂತ್ರಿಕಪ್ರಗತಿ, ಜೀವನಸೌಕರ್ಯ, ಸಮಾಜರಚನೆ, ಮೊದಲಾದುವಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟುದು ನಾಗರಿಕತೆ. ಉಪನಿಷತ್ ಕಾಲದ ಭಾರತವು ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಉನ್ನತಶಿಖರಕ್ಕೇರಿತ್ತೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು; ಆದರೆ ನಾಗರಿಕತೆಯಲ್ಲಿ ಬಹಳ ಮುಂದುವರಿದಿದ್ದಿಲ್ಲ. ಪ್ರಾಚೀನ ಗ್ರೀಕದೇಶವು ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಶಿಖರಕ್ಕೇರಿತ್ತು; ಆದರೆ ಪ್ರಾಚೀನ ರೋಮದೇಶವು ಗ್ರೀಸದೇಶಕ್ಕಿಂತಲೂ ನಾಗರಿಕತೆಯಲ್ಲಿ ಮುಂದುವರಿದಿತ್ತೆಂದು ಹೇಳುತ್ತೇವೆ. ಇಂದಿನ ಕಾಲದ ಒಂದೆರಡು ಉದಾಹರಣೆಗಳನ್ನೂ ಇಲ್ಲಿ ಕೊಡಬಹುದು. ಹಿಟ್ಲರನ ಕಾಲದ—ಇಲ್ಲವೆ ಕಾಲ ಕೆಳಗಿನ—ಜರ್ಮನಿಯು ನಾಗರಿಕತೆಯಲ್ಲಿ ಮುಂದುವರೆದಿತ್ತು; ಸಂಸ್ಕೃತಿಯನ್ನು ಆತ ಗಡಿಪಾರು ಮಾಡಿದ್ದ. ಅಮೇರಿಕೆಯ ಸಂಯುಕ್ತ ಸಂಸ್ಥಾನವು ನಾಗರಿಕತೆಯಲ್ಲಿ ಜಗತ್ತಿನ ಎಲ್ಲ ರಾಷ್ಟ್ರಗಳನ್ನೂ ಮೀರಿಸಿದೆ. ಆದರೆಸಂಸ್ಕೃತಿಯಲ್ಲಿ ಆಂಗ್ಲ ದೇಶವನ್ನು ಸರಿಗಟ್ಟಲಾರದು. ಹೀಗೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಮತ್ತು ನಾಗರಿಕತೆಗಳ ವ್ಯತ್ಯಾಸವನ್ನು ತೋರಿಸಬಹುದಾದರೂ ಎರಡೂ ಪದಗಳ ಅರ್ಥವ್ಯಾಪ್ತಿಯ ಸೀಮಾರೇಖೆಯನ್ನು ಗುರುತಿಸುವುದು ಅನೇಕಸಲ ಸಾಧ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಸಂಸ್ಕೃತಿಯನ್ನು ಸಂಘವಾಚಕವಾಗಿ ಉಪಯೋಗಿಸುವವರು ಯಾವುದೇ ಒಂದು ಜನಾಂಗದ ಸಮಗ್ರಜೀವನಮಾರ್ಗವನ್ನೇ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆಂದು ಭಾವಿಸುತ್ತಾರೆ. ಸಂಸ್ಕೃತಿಯಲ್ಲಿ ತರಗತಿಗಳನ್ನೂ ಕೆಲವು ಲೇಖಕರು ನಿರ್ಮಿಸುತ್ತಾರೆ. ಹಾಗು ಯಾವು ದೊಂದು ದೇಶದ ಯಾವುದೊಂದು ಕಾಲಾವಧಿಯನ್ನಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಅದರ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಯನ್ನು ಅತ್ಯುನ್ನ ತವೋ, ಉನ್ನ ತವೋ, ಸಾಧಾರಣವೋ ಎಂಬುದನ್ನು ನಿಷ್ಕರ್ಷಿಸಲಿಕ್ಕೆ ಯತ್ನಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಅತ್ಯುನ್ನತ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಮುಖ್ಯ ಲಕ್ಷಣಗಳಾವುವು ಎಂಬ ಬಗ್ಗೆ ಯೂ ಒಮ್ಮ ತವಿದ್ದಂತೆ ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲ. ಲೇಖಕನು ತನ್ನ ಒಲವುಗಳಿಗನುಸಾರ ವಾಗಿ ಆ ಲಕ್ಷಣಗಳನ್ನು ಹೇಳಬಹುದು. ದೇಶಗಳನ್ನೂ, ಐತಿಹಾಸಿಕ ಯುಗಗಳನ್ನೂ ಆಯ್ದು ಕೊಳ್ಳುವಾಗ ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯಲೇಖಕರು ಯುರೋಪ ಖಂಡವನ್ನು ಮಾತ್ರ ಗಮ ನಿಸುತ್ತಾರೆ. ಮೊನ್ನೆ ಮೊನ್ನೆ ಯವರೆಗೆ ಅವರಲ್ಲಿ ಬಹಳ ಜನ ಯುರೋಪುಖಂಡದಲ್ಲಿ

<sup>\*&</sup>quot;Civilization is what we have; Culture is what we are."

ಮಾತ್ರ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಇತ್ತೆಂದು ಭಾವಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಇತ್ತೀಚಗೆ ಪೌರಸ್ತ್ರ್ಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಗಳ ಆರಿತೂ ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯ ಲೇಖಕರಿಗೆ ಉಂಟಾಗುತ್ತಿದೆ. ಐತಿಹಾಸಿಕ ಯುಗಗಳನ್ನು ಕೆಳಗಿನಂತೆ ನಿರ್ಧರಿಸಬಹುದು: ಗ್ರೀಕದೇಶದಲ್ಲಿ ಪೆರಿಕ್ಲಿಸನ ಕಾಲ, ನಮ್ಮ ದೇಶದಲ್ಲಿ ಗುಪ್ತ ಸಾಮ್ರಾಟರ ಯುಗ, ಕರ್ನಾಟಕರಲ್ಲಿ ಹೊಯ್ಸಳರ ಕಾಲ, ಹೀಗೆ ಯಾವು ದೊಂದು ಕಾಲಾವಧಿಯನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಆಗಿನ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಎತ್ತರವನ್ನು ಅಳೆ ಯಲು ಯತ್ನಿಸಬಹುದು. ಎ. ಎನ್. ವಾಯಿಟಹೆಡ್ ಎಂಬ ವಿಖ್ಯಾತದಾರ್ಶನಿಕನು\* ಸತ್ಯ, ಸೌಂದರ್ಯ, ಸಾಹಸ, ಕಲೆ ಮತ್ತು ಶಾಂತಿ ಇವೈದು ಉನ್ನತ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಮುಖ್ಯಾಂಶಗಳೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. ಈ ಅಂಶಗಳು ಉನ್ನತ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಮುಖ್ಯಾಂಶಗಳೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. ಈ ಅಂಶಗಳು ಉನ್ನತ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಯುಗಗಳಲ್ಲಿ ಹೆಚ್ಚುಕಡಿಮೆ ಪ್ರಮಾಣದಲ್ಲಿ ಮಹತ್ವದ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ಆಕ್ರಮಿಸಿದ್ದನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು. ಯಾವುದೇ ಜನಾಂಗವು ಇಂಥ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಯನ್ನು ಮುಟ್ಟಲಿಕ್ಕೆ ಶಕ್ತಿ ಸರ್ವಸ್ವವನ್ನೂ ಉಪಯೋಗಿಸಬೇಕು. ಇಂಥ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಮಾನವ ಜನಾಂಗದ ಆದರ್ಶ.

ಇಲ್ಲಿ ಒಂದು ಅಂಶವನ್ನು ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಗಮನಿಸಬೇಕು. ' ಸಂಸ್ಕೃತಿ 'ಯನ್ನು ಸಂಘ ವಾಚಕವಾಗಿ ಅಥವಾ ಜನಾಂಗವಾಚಕವಾಗಿ ಉಪಯೋಗಿಸಬೇಕೋ ಇಲ್ಲವೆ ವ್ಯಕ್ತಿ ವಾಚಕವಾಗಿ ಉಪಯೋಗಿಸಬೇಕೋ? ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಶಬ್ದವನ್ನು ಸಂಘವಾಚಕವಾಗಿ ಬಳಸುವುದೇ ಹೆಚ್ಚು ಸಾಧುವೆಂದು ನಾನು ಅಭಿಸ್ರಾಯಪಡುತ್ತೇನೆ. ವ್ಯಕ್ತಿ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯನ್ನು ನಿರ್ದೇಶಿಸಲು ' ಸಂಸ್ಕಾರ' ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಇಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಈ ವಿಶಿಷ್ಟಾರ್ಥಗಳಲ್ಲಿಯೇ ಈ ಪದಗಳನ್ನು ಬಳಸುವುದು ಹೆಚ್ಚು ಅನುಕೂಲ ಹಾಗು ಸಮಂಜಸ. ಟಿ ಎಸ್ ಇಲಿಯಟ್ ಎಂಬ ಸುಪ್ರಸಿದ್ಧ ಅಂಗ್ಲಕವಿ, ಸಂಸ್ಕೃತಿ (Culture) ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಸಂಘವಾಚಕವಾಗಿಯೇ ಉಪಯೋಗಿಸುವುದು ಹೆಚ್ಚು ಯೋಗ್ಯವೆಂದು ಅಭಿಪ್ರಾಯಪಡುತ್ತಾನೆ. ಆತನ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಒಂದು ಜನಾಂಗದ ಸಮಗ್ರಜೀವನಮಾರ್ಗವನ್ನೇ ಒಳಗೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಮತಧರ್ಮ, ಸಾಹಿತ್ಯ, ಲಲಿತಕಲೆ, ಆಟವಾಟಗಳು, ವೇಷಭೂಷಗಳು, ಚಟಗಳು, ಎಲ್ಲವೂ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಅಂಗಗಳಾಗಿದ್ದರೂ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆಂಬುದು ಇವೆಲ್ಲವುಗಳಿಗಿಂತಲೂ ಭಿನ್ನ ವಾಗಿದೆ. ಅದು ಸಾಂಘಕಜೀವನದಲ್ಲಿ ಬೆರೆತುಕೊಂಡಿರುತ್ತದೆ † "ಜೀವನ ಸಾರ್ಥಕ್ಯವೇ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆಂದೂ ಹೇಳಬಹುದು. ಯಾವುದೆಂದು ಪುರಾತನ ನಷ್ಟ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಅವಶೇಷಗಳನ್ನೂ ಪ್ರಭಾವವನ್ನೂ ಕುರಿತು ಚಿಂತನ ಮಾಡುವಾಗ, ಆ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ತಿಯ ಅವಶೇಷಗಳನ್ನೂ ಪ್ರಭಾವವನ್ನೂ ಕುರಿತು ಚಿಂತನ ಮಾಡುವಾಗ, ಆ ಸಂಸ್ಕೃತಿ

\* Truth, beauty, adventure, art and peace.

<sup>†</sup> Culture may even be described simply as that which makes life worth living. And it is what justifies other people and other generations in saying, when they contemplate, the remains and the influence of an extinct civilization, that it was worthwhile for that civilization to have existed.

ಇದ್ದು ದು ಸಾರ್ಥಕವಾಯಿತು, ಎಂಬ ಭಾವ ನಮ್ಮ್ನಲ್ಲಿ ಉಂಟಾದರೆ ಅದು ಆ ಕಾಲದ ಸಂಸ್ಕೃತಿ."

ಸಂಸ್ಕೃತಿಯು, ಒಂದು ಪ್ರದೇಶದಲ್ಲಿ ಸಾಮೂಹಿಕವಾಗಿ ವಾಸಿಸುವ ಒಂದು ವಿಶಿಷ್ಟ ಮಾನವಸಮಾಜದ ಸಮಗ್ರಜೀವನರೀತಿ. ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಆ ಜನರ ಕಲೆಗಳು, ಸಮಾಜರಚನೆ, ಅವರ ರೀತಿನೀತಿಗಳು-- ಮತಧರ್ಮಗಳು-- ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಒಡಮೂಡು ತ್ತದೆ.

ಇಲ್ಲಿಯವರೆಗೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಎಂಬ ಪದದ ಅರ್ಧದ ಬಗೆಗೆ ಇರುವ ಕೆಲವು ಮುಖ್ಯವಾದ ವಿಚಾರಗಳನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸಿದ್ದಾಯಿತು. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಭಿನ್ನತೆಯು ಕಾಣಬಹುದಾದರೂ ಮೂಲಸ್ವೆರೂಪದ ಅಂಶಗಳಲ್ಲಿ ಒಮ್ಮತನೇ ಇದೆಯೆನ್ನು ನುದು ಸ್ಪಷ್ಟ. ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಸ್ಪಷ್ಟವ್ಯಾಪ್ಯೆಯನ್ನು ಹುಡುಕಲು ಯತ್ನಿಸುವುದಕ್ಕಿಂತ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಯನ್ನು ಎಲ್ಲಿಎಲ್ಲಿ ಕಾಣಬಹುದು ಎಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳುವದು ಹೆಚ್ಚು ಸುಗಮ ವಿದೆ. ಒಂದು ಜನಸಮುದಾಯದ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯನ್ನು ಅಭ್ಯಸಿಸಬೇಕಾದರೆ ನಾವು ಯಾವ ಯಾವ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಕುರಿತು ಆಲೋಚಿಸಬೇಕೆಂಬುದನ್ನು ನಿರ್ಧರಿಸ ಬೇಕು. ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಮುಖ್ಯವಾದುವು ಯಾವುವು ಎಂಬುದನ್ನು ನಿಷ್ಕರ್ಷಿಸಿಕೊಳ್ಳ ಬೇಕು. ಆ ವಿಷಯಗಳ ಸಮಗ್ರಸಮಾಲೋಚನೆ ಮಾಡಿದರೆ ಯಾವುದೊಂದು ಪ್ರದೇಶದಲ್ಲಿಯ ಜನಸಮುದಾಯದ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಚಿತ್ರವು ನಮಗೆ ಕಾಣುತ್ತದೆ ಇಲ್ಲಿ ಪ್ರದೇಶ ಮತ್ತು ಜನಸಮುದಾಯ—ಈ ಎರಡು ಪದಗಳನ್ನು ಗಮನಿಸಬೇಕು. ಪ್ರದೇಶವು ದೇಶವಲ್ಲ— ಎಂದರೆ ರಾಜಕೀಯವಾಗಿ ಒಂದೇ ಆಧಿಪತ್ಯಕ್ಕೆ ಒಳಪಟ್ಟರುವ ಪ್ರದೇಶವಲ್ಲ. ಜನಸಮುದಾಯವೆಂದರೆ ಒಂದೇ ಮೂಲಮಾನವಜಾತಿ (race)ಯಲ್ಲ. ಬೇರೆಬೇರೆ ರಾಜಕೀಯ ಆಧಿಪತ್ಯಕ್ಕೆ ಅಧೀನರಾಗಿರುವವರೂ, ಬೇರೆಬೇರೆ ಮಾನವ ಜಾತಿಗೆ ಸೇರಿದವರೂ ಒಂದೇ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯವರಿರಬಹುದು. ಅದರಂತೆ ಒಂದೇ ಆಧಿಪತ್ಯದ ಕೆಳಗೆ ಇರುವವರೂ, ಒಂದೇ ಮಾನವಜಾತಿಗೆ ಸೇರಿದವರೂ ಭಿನ್ನಭಿನ್ನ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯವರಿರಬಹುದು.

ಒಂದು ಪ್ರದೇಶದ ಜನಸಮುದಾಯದ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯನ್ನು ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳಲು ಅಲ್ಲಿ ರೂಢವಾಗಿರುವ ಕೆಳಗೆ ಕಾಣಿಸಿದ ಅಂಶಗಳ ಅಭ್ಯಾಸವನ್ನು ಮಾಡುವುದು ಅವಶ್ಯ ವೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ: (೧) ಮತಧರ್ಮಗಳು. (೨) ದರ್ಶನಗಳು. (೩) ಭಾಷೆ-ಸಾಹಿತ್ಯ (೪) ಲಲಿತಕಲೆಗಳು. (೫) ಸಮಾಜರಚನೆ. (೬) ಧರ್ಮಶಾಸ್ತ್ರ— ಕಾನೂನು ಕಟ್ಟಳೆಗಳು. (೭) ರಾಜಕೀಯ, ಆರ್ಥಿಕ ಪರಿಸ್ಥಿತಿ. (೮) ಜಾನಪದ ಸಾಹಿತ್ಯ. (೯) ಧರ್ಮಸಾಹಿತ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಬಿಂಬಿತವಾದ ಜನಾಂಗದ ಆದರ್ಶಗಳು (೧೦) ಪರಂಪರೆ. ಇದಕ್ಕೂ ಮೊದಲು ಆ ಪ್ರದೇಶದ ಭೌಗೋಲಿಕ ಪರಿಸ್ಥಿತಿ ಮತ್ತು ಐತಿಹಾಸಿಕ ಹಿನ್ನೆಲೆಗಳನ್ನು ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳುವುದೂ ಅವಶ್ಯವಿರುತ್ತದೆ. ಇತಿಹಾಸ ವಂತೂ ಬಹಳ ಮುಖ್ಯವಾದುದು. ಏಕೆಂದರೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯು ಪರಂಪರೆಯಿಂದ

ಬೆಳೆಯುನಂತಹುದು. ಅದು ಕಟ್ಟಡದಂತೆ ಒಮ್ಮೆಲೇ ನಿರ್ಮಿತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ; ನೃಕ್ಷ ದಂತೆ ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿ ಕಾಲಾನುಕ್ರಮವಾಗಿ ಬೆಳೆಯತಕ್ಕದು. ಪರಂಪರೆಯನ್ನು ಅರಿತುಕೊಳ್ಳಲು ಇತಿಹಾಸದ ಜ್ಞಾನವು ಅತ್ಯವಶ್ಯ.

ಒಂದು ಪ್ರದೇಶದ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಯೋಗ್ಯವೆ? ಅಖಿಲ ಮಾನವ ಜನಾಂಗದ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಒಂದೇ ಎಂದು ಹೇಳುವುದು ಯಥಾರ್ಥವಲ್ಲವೆ ? ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಅಭ್ಯಾಸಕ್ಕಾಗಿ ಪ್ರದೇಶಗಳ ಗಡಿಗಳನ್ನು ನಿರ್ಧರಿಸಿಕೊಳ್ಳುವುದು ಹೇಗೆ? ಎಂಬ ಪ್ರತ್ನೆ ಗಳಿಗೆ ಉತ್ತ ರಕೊಡುವುದು ಅವಶ್ಯವೆಂದು ಕಾಣುತ್ತದೆ. 🕯 ಒಂದು ರೀತಿ ಯಲ್ಲಿ ವಿಚಾರಮಾಡಿದರೆ ಮನುಷ್ಯ ಮಾತ್ರರೆಲ್ಲರೂ ಒಂದೇ. ಮನುಷ್ಯನ ಮನಸ್ಸು, ಭಾವಗಳು ಮುಂತಾದುವೆಲ್ಲ ಎಲ್ಲ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಒಂದೇ ಆಗಿವೆ. ಮಾನವನ ಉನ್ನತಿಯ ಆಕಾಂಕ್ಷ್ಮೆಗಳೂ ಒಂದೇ ಆಗಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಮಾನವ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಒಂದೇ ಎಂದು ಏಕೆ ಹೇಳಬಾರದು? ಆದರೆ ಮೂಲದಲ್ಲಿ ಮಾನವರೆಲ್ಲ ಒಂದೇ ಆಗಿದ್ದರೂ ಜಗತ್ತಿನ ಮಾನವಸಮಾಜಗಳನ್ನು ಅವಲೋಕಿಸಿದರೆ ಅನೇಕ ಭೇದ ಗಳು ಕಂಡುಬರುತ್ತವೆಯೆಂಬುದನ್ನು ಯಾರೂ ಅಲ್ಲಗಳಿಯಲಾರರು. ಈ ಭೇದಗಳೆಲ್ಲ ಅಳಿದುಹೋಗಿ ಒಂದೇ ರೀತಿಯಾಗಬೇಕೆಂದು ಆದರ್ಶವನ್ನಿಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬಹುದು. ಆದರೆ ಇಂದಿನವರೆಗಿನ ಮಾನವನ ಇತಿಹಾಸವನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸಿದರೆ ಭೇದಗಳೀನೊ ಇದ್ದೀ ಇವೆ. ಹಾಗೂ ಈ ಭೇದಗಳಿಗೆ ಒಂದು ಐತಿಹಾಸಿಕವಾದ ಪೂರ್ವಸರಂಪರೆ ಇವೆ ಇನ್ನು ಮುಂದೆ ಏನಾಗಬೇಕು, ಏನಾದೀತು ಎಂಬ ಭಾವವನ್ನಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಈಗಿದ್ದ ಭೇದಗಳನ್ನು ನಾವು ಕಡೆಗಣಿಸಲಾಗದು. ಅಲ್ಲದೆ, ಈ ಭೇದಗಳಲ್ಲ ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಅಳಿದುಹೋಗುವುದು ಇಷ್ಟವೆ ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೂ ನಿರ್ಧಾರದ ಉತ್ತರಕೊಡುವುದು ದುಸ್ತರವಿದೆ. ಬಹುತರವಾಗಿ ಇಂಥ ಕೆಲವೊಂದು ಭೇದಗಳಿಂದಲೇ ಮಾನವನ ಪ್ರಗತಿ ಹೆಚ್ಚು ಚೆನ್ನಾಗಿ ಸಾಧಿಸುತ್ತದೆಯೆಂದು ಕಾಣುತ್ತದೆ.\* ಕಮ್ಯುನಿಸ್ಟ ವಿಚಾರ ಪ್ರಣಾಲಿಯ ಜನರು, ಕೆಲವೊಂದು ಧರ್ಮಮತಪುರಸ್ಕರ್ತರು ಎಲ್ಲ ಭೇದಗಳನ್ನು ಅಳಿಸಿಬಿಟ್ಟು ಇಡಿಯ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಒಂದೇ ಒಂದು ಮಾರ್ಗವನ್ನು— ಸಾಧ್ಯವಿದ್ದರೆ ಸಾಂತ್ವನ ರೀತಿಯಿಂದ, ಅವಶ್ಯಬಿದ್ದರೆ ಕೈಜೋರಿನಿಂದ-- ಹಾಕಿಕೊಡಬೇಕೆಂಬ ಹವ್ಯಾಸದಲ್ಲಿದ್ದಾರೆ. ಇದು ಪ್ರಜಾಪ್ರಭುತ್ವದ ರೀತಿಯಲ್ಲ; ಸರ್ವಾಧಿಕಾರತ್ವದ ರೀತಿ.

ವಾನವನ ಸಹಜವಾದ ಆತೆ ಆಕಾಂಕ್ಷೆಗಳಿಗೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆಂದು ಹೆಸರು ಕೊಡುವದು ಅಷ್ಟೇನು ಸಾಧುವಾಗಿ ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲ. ಅದಕ್ಕೆ ಮಾನವತೆಯೆಂದು ಕರೆಯಬಹುದು. ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ಬೇರೆಬೇರೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿಗಳಿವೆಯೆಂದಿಟ್ಟುಕೊಂಡೇ

<sup>\* .....</sup> a world culture, which is simply a uniform culture would be no culture at all. We would have a humanity dehumanised. It would be a nightmare. T. S. Eliot

ವಿವೇಚನೆಯನ್ನು ಮಾಡಬೇಕು. ಹಾಗಾದರೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಅಭ್ಯಾಸಕ್ಕೆ ಪ್ರದೇಶ ವನ್ನು ನಿರ್ಧರಿಸುವುದು ಹೇಗೆ ? ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಕ್ಷೇತ್ರಸೀಮೆ ಯಾವುದು ? ಅದು ಒಂದು ರಾಷ್ಟ್ರವೆ ? ಜನಾಂಗವೆ ? ಮತವೆ ? ಭಾಷೆಯೆ ? ಜಾತಿಯೆ ? ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದೊಂದೂ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಅಂಗಗಳಾಗಿದ್ದರೂ ಒಂದರಿಂದಲೇ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಕ್ಷೇತ್ರವನ್ನು ಗೊತ್ತು ಸಹಿಸಲಿಕ್ಕೆ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಮತಧರ್ಮಕ್ಕೂ, ಸಂಸ್ಕೃತಿಗೂ, ಆತ್ಯಂತ ನಿಕಟ ಸಂಬಂಧವಿದ್ದರೂ ಅದೊಂದರಿಂದಲೇ ಒಂದೇ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯಾಗ ಲಾರದು. ಚೀನದೇಶದ ಕ್ರಿಸ್ತೀಧರ್ಮದವನಿಗೂ, ಆಫ್ರಿಕಾಖಂಡದ ನಿಗ್ರೋ ಕ್ರೈಸ್ತ ನಿಗೂ, ಇಂಗ್ಲಂಡದ ಕ್ರೈಸ್ತಮತದವನಿಗೂ ಸಾಂಸ್ಕೃತಿಕ ಸಂಬಂಧ ಎಳ್ಳನಿತೂ ಇಲ್ಲ. ಇವರಿಲ್ಲರೂ ಬೇರೆಬೇರೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿಗಳಿಗೆ ಒಳಪಟ್ಟವರು. ಅನೇಕಸಾರಿ ಮತಧರ್ಮದ ಮೇಲೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯನ್ನು ನಿರ್ಧರಿಸುವ ಹವ್ಯಾಸವನ್ನು ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. ಮುಸ್ಲಿಮರು ಎಲ್ಲಿಯೇ ಇರಲ, ಎಲ್ಲರೂ ಒಂದೇ ಸಂಸ್ಕೃತಿಗೆ ಒಳಪಟ್ಟವರೆಂದು ಅನೇಕ ಮುಸ್ಲಿಮ ಮುಖಂಡರು ಉದ್ಘೋಷಿಸುತ್ತಾರೆ. ಜಿನ್ನಾಸಾಹೇಬರು ಇದೇ ಕೂಗನ್ನು ಎತ್ತಿ ಕೊಂಡು ಪಾಕಿಸ್ತಾನದ ಕಲ್ಪನೆಯನ್ನು ಪುರಸ್ಕರಿಸಿದರು. ಮುಸ್ಲಿ ಮನೊಬ್ಬನಿದ್ದ ರೂ ಅವನದು ಒಂದು ರಾಷ್ಟ್ರ, ವಿಶಿಷ್ಟಸಂಸ್ಕೃತಿ ಎಂದು ಅವರ ವಾದವಾಗಿತ್ತು. ಆದರೆ ಈ ವಿಚಾರವು ಸಮಂಜಸವಾಗಿಲ್ಲ; ವಸ್ತ್ರುಸ್ಥಿ ತಿ ಇದಕ್ಕೆ ವಿಪರೀತವಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆಯೇ ನಾವು ಭಾಷೆ, ಜನಾಂಗ ಮುಂತಾದುವುಗಳಿಗೂ ಹೇಳಬಹುದು. **ಮೂಲಮಾನವ** ಜಾತಿಯ ಜನರು ಬೇರೆಬೇರೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯವರಿರಬಹುದು; ರಾಜಕೀಯವಾಗಿ ಒಂದೇ ರಾಷ್ಟ್ರದಲ್ಲಿರುವವರೂ ಭಿನ್ನಸಂಸ್ಕೃತಿಯವರಿರಬಹುದು.

ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಪ್ರದೇಶವನ್ನು ನಿರ್ಧರಿಸುವಾಗ ಈ ವಿಚಾರಗಳನ್ನು ಗಮನಿಸು ವುದು ಅವಶ್ಯವೆಂದು ನನಗೆ ತೋರುತ್ತದೆ. (೧) ಅದು ಒಂದು ನಿರ್ದಿಷ್ಟವಾದ ಭೌಗೋಲಿಕ ಪ್ರದೇಶವಿರಬೇಕು. (೨) ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಅಭ್ಯಾಸಕ್ಕೆ ಅವಶ್ಯವೆಂದು ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ಎಲ್ಲ ಅಂಶಗಳಲ್ಲಿ—ಇಲ್ಲವೆ ಹೆಚ್ಚಿನ ಸಂಖ್ಯೆಯ ಅಂಶಗಳಲ್ಲಿ—ಆ ಪ್ರದೇಶ ಜನರ ಜೀವನ ರೀತಿಯ ಸಮರೂಪವಾಗಿರಬೇಕು. ಹೀಗಿದ್ದರೆ ಅದೊಂದು ವಿಶಿಷ್ಟ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಪ್ರದೇಶವೆಂದು ನಾವು ಇಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬಹುದು.

ಹೀಗೆ ಒಂದು ಪ್ರದೇಶವನ್ನು ನಿರ್ಧರಿಸಿಕೊಂಡರೂ ಆ ಪ್ರದೇಶದಲ್ಲಿಯೇ ಒಂದೊಂದು ವಿಭಾಗದಲ್ಲಿ ಭೇದಗಳು ಕಂಡುಬರುತ್ತವೆ. ಜಿಲ್ಲೆ ಜಿಲ್ಲೆ ಗೂ—ಅದೇಕೆ ಹಳ್ಳಿ ಹಳ್ಳಿಗೂ ಕೆಲವು ವಿಷಯಗಳಲ್ಲಿ ಭಿನ್ನತೆ ಒಡಮೂಡುತ್ತದೆ. ಹಾಗಾದರೆ ಇವೆಲ್ಲ ಭಿನ್ನತೆಗಳಿಗೂ ಒಂದೊಂದು ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆಂದು ಏಕೆ ಕರೆಯಬಾರದು? ಹೀಗೆ ಸ್ಥಳೀಯ ಭಿನ್ನತೆಗೆಲ್ಲ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆಂದು ಹೇಳುತ್ತ ಹೋದರೆ ಅದಕ್ಕೆ ಕೊನೆಯೆಲ್ಲಿ? ಓಣಿ ಓಣಿಗೂ, ಮನೆಮನೆಗೂ, ಒಂದೇ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ವ್ಯಕ್ತಿ ವ್ಯಕ್ತಿಗೂ ವ್ಯತ್ಯಾಸಗಳಿದ್ದೇ ಇರುತ್ತವೆ. ಇವುಗಳಿಗೆಲ್ಲ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಸರಿಯಲ್ಲ. ಅವುಗಳಿಗೆ ಸ್ಥಲರೂಢಿಗಳು, ವ್ಯಕ್ತಿ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯಗಳು ಎಂದು ಹೇಳೋಣ.

ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಪ್ರದೇಶದ ಸೀಮಾರೇಷೆಗಳೂ ಕಾಲಕ್ರಮದಲ್ಲಿ ಬದಲಿಸಬಹುದೆಂಬು ದನ್ನು ನಾವು ಲಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆಂಬುದು ಪ್ರಕೃತಿನಿರ್ಮಿತವಲ್ಲ; ಮಾನವ ನಿರ್ಮಿತ. ಮಾನವಯತ್ನದಿಂದ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೂ ಬದಲಿಸಬಹುದು. ಇಂದಿನ ಅಫಗಾನಿಸ್ತಾನವು ಮೊದಲು ಭಾರತದ ಅಂಗವಾಗಿದ್ದಿತು. ಧೃತರಾಷ್ಟ್ರನ ರಾಣಿ ... ರಾಂಧಾರದೇಶದವಳು—ಎಂದರೆ ಇಂದಿನ ಕಂದಹಾರದವಳು. ಆ ದೇಶದಲ್ಲಿ ಹಿಂದೆ ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೇ ರೂಢವಾಗಿತ್ತು. ಕಾಲಕ್ರಮದಲ್ಲಿ ಪರಿಸ್ಥಿತಿ ಮಾರ್ಪಟ್ಟಿತು. ಇದೇ ರೀತಿ ಭಾರತದ ಅಂಗವಾಗಿದ್ದು, ಇಂದು ಸಿಡಿದು ಹೋದ, ಪಾಕಿಸ್ತಾನದ ಪ್ರದೇಶಗಳ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಕೆಲವು ಶತಮಾನಗಳ ನಂತರ ಗುರುತು ಸಿಕ್ಕಲಾರದಷ್ಟು ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯಿಂದ ಭಿನ್ನವಾಗಬಹುದು. ಸಂಸ್ಕೃತಿಯನ್ನು ಪೋಷಿಸಿ ಕೊಂಡು, ಕಾಪಾಡಿಕೊಂಡು ಹೋಗುವುದು ಜನಾಂಗದ ಕಾರ್ಯ. ಜನಾಂಗವನ್ನು ರೂಪಿಸುವದು ಸಂಸ್ಕೃತಿ; ಸಂಸ್ಕೃತಿಯನ್ನು ರೂಪಿಸುವುದು ಜನಾಂಗ. ಅವು ಪರಸ್ಪರ ಪರಿಣಾಮಕಾರಿಗಳು.

ಸಂಸ್ಥ್ರತಿಯ ಕೆಲ ಮುಖ್ಯ ಅಂಶಗಳ ಮಹತ್ವ, ಅವು ಸಂಸ್ಥ್ರತಿಯನ್ನು ತಿಳಿದು ಕೊಳ್ಳಲು ಹೇಗೆ ಸಹಾಯಕವಾಗುತ್ತವೆ ಎನ್ನುವುದನ್ನು ಸಮಾಲೋಚಿಸೋಣ—

ವುತಧರ್ಮಗಳು— ಇವು ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಅತಿ ಮುಖ್ಯವಾದ ಅಂಗವಾಗಿವೆ. ಮತಧರ್ಮಗಳೇ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆಂದು ಹೇಳುವಷ್ಟು ಅವಕ್ಕೂ ಸಂಸ್ಕೃತಿಗೂ ನಿಕಟ ಸಂಬಂಧವಿದೆ. ಆದರೆ ಮತಧರ್ಮಗಳೀ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯಲ್ಲ. ಯಾವ ಮತಧರ್ಮಕ್ಕೂ ಒಳಪಟ್ಟಿರದ ಮನುಷ್ಯನು ಒಂದು ವಿಶಿಷ್ಟ ಸಂಸ್ಥ್ರತಿಗೆ ಒಳಪಟ್ಟರಬಹುದು. ಇಂದಿನ ಭಾರತದ ಸುಶಿಕ್ಷಿತ ಯುವಕನು ಯಾವ ಮತದಲ್ಲಿಯೂ ವಿಶ್ವಾಸವಿಲ್ಲದವನಾಗಿರ ಬಹುದು. ಆದರೂ ಆತನ ಸಂಸ್ಕೃತಿ, ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿ. ಭಾರತದಲ್ಲಿಯ ಎಲ್ಲ ಮತಧರ್ಮಗಳು ಈ ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಮೇಲೆ ಪ್ರಭಾನ ಬೀರಿವೆ. ಹೀಗಿರು ವಾಗ ಅಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವಾಗಿಯಾದರೂ ಭಾರತದ ಮತಧರ್ಮಗಳ ಪ್ರಭಾವವು ಈ ಸುಶಿಕ್ಷಿತ ಯುವಕನ ಮೇಲಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಯಾವ ದೇಶದ ಇತಿಹಾಸವನ್ನು ನಾವು ಪರಿಶೀ**ಲಿ** ಸಿದರೂ ಮತಧರ್ಮಗಳು ಆ ದೇಶದ ಜನಜೀವನದ ಮೇಲೆ ಅತಿಗಾಢವಾದ ಪ**ರಿ** ಣಾಮವನ್ನು ಮಾಡಿವೆಯೆಂಬುದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ. ಸಾಹಿತ್ಯ, ಲಲಿತಕಲೆ, ಸಮಾಜ ರಚನೆ, ರಾಜಕಾರಣ, ಆದರ್ಶಗಳು, ಎಲ್ಲವುಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಮತಧರ್ಮಗಳ ಪ್ರಭಾವ ವನ್ನು ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. ಯುೋಸ ಖಂಡದಲ್ಲಿ ಕ್ರೈಸ್ತಮತದ ಪ್ರಚಾರವಾದನಂತರ ಅಲ್ಲಿಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಬೇರೆ ದಾರಿಯನ್ನೇ ಹಿಡಿಯಿತು. ಕ್ರೈಸ್ತಮತದ ಆದರ್ಶಗಳೂ, ರೀತಿನೀತಿಗಳೂ ಗ್ರೀಕ ಮತ್ತು ರೋಮನ್ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ತಳಹದಿಯ ಮೇಲೆ ನಿಂತಿದ್ದ ಯುರೋಪಿನ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯನ್ನು ಮಾರ್ಪಡಿಸಿದವು—ಅದೇಕೆ ಅದನ್ನು ಪೂರ್ತಿನಾಶ ಮಾಡಿದವೆಂದೂ ಹೇಳಬಹುದು. ಇಂದು ಗ್ರೀಕ್ ನುತ್ತು ರೋಮನ್ ಸಂಸ್ಥೃತಿಗಳನ್ನು ಮೃತ ಸಂಸ್ಥೃತಿಗಳೆಂದು ಕರೆಯುತ್ತೇವೆ. ಇಸ್ಲಾಂ ಧರ್ಮವು ಪ್ರವೇಶಿಸಿದ ರಾಷ್ಟ್ರಗಳು ತಮ್ಮ ಪೂರ್ವ ಸಂಸ್ಥೃತಿಯನ್ನು ಬಹುನುಟ್ಟಿಗೆ ಕಳೆದುಕೊಂಡವು. ಇರಾಣ, ಇಜಿಪ್ತ ಗಳು ಇದಕ್ಕೆ ನಿದರ್ಶನಗಳಾಗಿವೆ. ಭಾರತದ ಕಡೆಗೆ ದೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಹೊರಳಿಸಿದಾಗ ಮತಧರ್ಮಗಳ ಪ್ರಭಾವವು ಹೆಜ್ಜೆ ಹೆಜ್ಜೆ ಗೂ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ನಮ್ಮ ಕಟ್ಟಡಗಳು, ಲಲಿತ ಕಲೆಗಳು, ಸಾಹಿತ್ಯ ಎಲ್ಲವೂ ಮತಧರ್ಮಪ್ರಚೋದಿತವಾಗಿವೆ. ಮತಧರ್ಮಗಳನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಇಲ್ಲಿ ಇನ್ನೇನಾದರೂ ಇದೆಯೋ ಅನ್ನುವಷ್ಟು ವ್ಯಾಪಕವಾದ ಪರಣಾಮವು ಕಂಡುಬರುತ್ತದೆ. ಜನತೆಯ ಮನಸ್ಸು ನಡೆನುಡಿಗಳು ಮತಧರ್ಮಗಳಿಂದ ರೂಪಿತ ವಾಗುತ್ತವೆ. ಆಧುನಿಕ ಯುಗದಲ್ಲಿ ಮತಗಳಿಗೆ ಹಿಂದಿನಷ್ಟು ಮಹತ್ವವಿಲ್ಲ. ಅವಿಶ್ವಾಸದ ವಾತಾವರಣವು ಎಲ್ಲೆಡೆಗೂ ಬೆಳೆಯ ಹತ್ತಿದೆ. ಏನಿದ್ದ ರೂ ಒಂದು ಪ್ರದೇಶದ ಸಂಸ್ಥೃತಿಯನ್ನು ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳಲಿಕ್ಕೆ ಅಲ್ಲಿ ಪರಂಪರೆಯಾಗಿ ಪ್ರಚಲಿತವಿರುವ ಮತ ಧರ್ಮಗಳನ್ನೂ, ಜನಜೀವನದ ಮೇಲೆ ಅವು ಬೀರಿದ ಪ್ರಭಾವವನ್ನೂ ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳು ವದು ಅತ್ಯವಶ್ಯವಾಗಿರುತ್ತದೆ.

ದರ್ಶನಗಳು—ನಮ್ಮ ದೇಶದಲ್ಲಿ ಮತಧರ್ಮಗಳಿಗೂ ದರ್ಶನಗಳಿಗೂ ಒಂದು ಬಗೆಯ ಅಭೇದಭಾವವಿದೆ. ಆದರೆ ಬೇರೆ ದೇಶಗಳಲ್ಲಿ—ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಯುರೋಪ ಖಂಡದಲ್ಲಿ ದರ್ಶನಗಳೆಲ್ಲವೂ ಮತಧರ್ಮಗಳಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ದರ್ಶನಗಳು ಸಾಧನ ಮಾರ್ಗಗಳು; ಯುರೋಪದಲ್ಲಿ ಅವು ಬೌದ್ಧಿಕ ವ್ಯವಸಾಯಗಳು. ಒಂದು ಪ್ರದೇಶದಲ್ಲಿ ಮನ್ನಣೆಯನ್ನು ಪಡೆದ ದರ್ಶನಗಳು ಅಲ್ಲಿಯ ಜನಜೀವನದ ಆದರ್ಶವನ್ನು ನಿರ್ಧೆರಿಸುತ್ತವೆ. ಶೂನ್ಯವಾದ, ಮಾಯವಾದ, ಅತಿ ಮಾನವವಾದ ಮೊದಲಾದುವು ಗಳು ಆಯಾ ಪ್ರದೇಶದ ಜನರ ಮೇಲೆ ಗಾಢವಾದ ಪ್ರಭಾವವನ್ನು ಬೀರಿವೆ. ಹಿಟ್ಲ ರನ ಕಾಲದ ಜರ್ಮನಿಯ ಸಾಮ್ರಾಜ್ಯಲಾಲಸೆ, ಜರ್ಮನ್ ಜನಾಂಗದ ಶ್ರೇಷ್ಠತ್ವದ ಕಲ್ಪನೆ ಮೊದಲಾದುವುಗಳಿಗೆ ನೀಡೆ (Nitchze)ಯ ಅತಿ ಮಾನವ ವಾದದ ದರ್ಶನವು (Cult of the superman) ಬಹುಮಟ್ಟಿಗೆ ಕಾರಣವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ನಮ್ಮ ದೇಶದಲ್ಲಿ ಕಾಲಕಾಲಕ್ಕೆ ಉದಯ ಹೊಂದಿದ ತತ್ವಜ್ಞಾನಿಗಳ ದರ್ಶನಗಳು ನಮ್ಮ ಜನರ ಮೇಲೆ ವರ್ಚಸ್ಸು ಬೀರಿವೆ.

ಭಾಷೆ, ಸಾಹಿತ್ಮ — ಒಂದು ಜನಾಂಗದ ಆಂತರಿಕ ಜೀವನದ ಕೈಗನ್ನಡಿ, ಭಾಷೆ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಜನರ ಆಶೆ ಆಕಾಂಕ್ಷೆಗಳು, ಭಾವಗಳು, ವಿಚಾರಗಳು, ಬೇರೆ ಎಲ್ಲ ವ್ಯವಹಾರಗಳು ಭಾಷೆಯ ಮುಖಾಂತರವೇ ನಡೆಯಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗಿರು ವಾಗ ಒಂದು ಭಾಷೆಯನ್ನಾಡುವ ಜನರ ಜೀವನವು ಒಂದು ತೆರನಾಗಿ ರೂಪುಗೊಳ್ಳುವುದು ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿದೆ. ಎಂತಲೇ ಭಾಷೆಗೂ ಸಂಸ್ಥೃತಿಗೂ ಇಷ್ಟು ನಿಕಟವಾದ ಸಂಬಂಧೆ. ಒಂದೊಂದು ಭಾಷೆಯನ್ನಾಡುವ ಜನರು ಒಂದೊಂದು ಸಂಸ್ಥೃತಿ ಯವರು ಎಂದು ಕೂಡ ಹಲವರು ಪ್ರತಿಪಾದಿಸುತ್ತಾರೆ. ಇದು ಅತಿಶಯೋಕ್ತಿಯ ವಿಚಾರ. ಜನರ ಭಾಷೆಗಿಂತಲೂ ಆ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ವ್ಯಕ್ತವಾಗುವ ಭಾವವು ಹೆಚ್ಚು ಮಹತ್ವದ್ದು. ಬೇರೆಬೇರೆ ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದೇ ಭಾವವು ವ್ಯಕ್ತವಾಗುತ್ತಿದ್ದರೆ ಒಂದೇ

ಸಂಸ್ಕೃತಿಯಲ್ಲವೇ? ಇಲ್ಲಿ ಭಾಷೆ ಬೇರೆಯಾದರೂ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೊಂದೇ. ಭಾಷೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ವಾಹಕವೆಂದು ಈ ಚರ್ಚೆಯಲ್ಲಿ ಮುಖ್ಯ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತದೆ.

'ಸಾಹಿತ್ಯವು ಜನಜೀವನದ ಪಡಿನೆಳಲು.' ಅಲ್ಲಿ ಜನಾಂಗದ ಆಂತರಿಕ ಜೀವನವೂ ಬಾಹ್ಯಜೀವನವೂ ವ್ಯಕ್ತವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಒಂದು ಜನಾಂಗವನ್ನು ತಿಳಿದು ಕೊಳ್ಳಲು ಆ ಜನಾಂಗದ ಇತಿಹಾಸಕ್ಕಿಂತಲೂ ಸಾಹಿತ್ಯವು ಹೆಚ್ಚು ಪ್ರಯೋಜನಕಾರಿ ಯಾಗುತ್ತದೆ. ಆಂಗ್ಲ ದೇಶದ ಇತಿಹಾಸವನ್ನು ಓದುವುದಕ್ಕಿಂತಲೂ ಆಂಗ್ಲ ಭಾಷೆಯ ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ಅಭ್ಯಾಸಿಸಿದರೆ ಅಲ್ಲಿಯ ಜನತೆಯ ಪರಿಚಯವು ಹೆಚ್ಚು ಆತ್ಮೀಯ ರೀತಿಯಲ್ಲಾ ಗುತ್ತದೆ ಒಬ್ಬ ಮಹಾಕವಿಯ ಮಹಾಕೃತಿ ಇಡಿಯ ಜನಾಂಗದ ಜೀವನದ ಮೇಲೆಯೇ ಬೆಳಕನ್ನು ಬೀರುತ್ತದೆ. ಭಾರತೀಯರ ಜೀವನವನ್ನು ತಿಳಿದು ಕೊಳ್ಳಬೇಕಾದರೆ ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಮಹಾಪುರಾಣಗಳಾದ ಮಹಾಭಾರತ ರಾಮಾಯಣ ಗಳನ್ನು ಅಭ್ಯಸಿಸಬೇಕು.

ಲಲಿತ ಕಲೆಗಳು—ವಾಸ್ತುಶಿಲ್ಪ, ಮೂರ್ತಿಶಿಲ್ಪ, ಜಿತ್ರಶಿಲ್ಪ, ನೃತ್ಯ, ನಾಟ್ಯ, ಸಂಗೀತ ಮೊದಲಾದುವೆಲ್ಲ ಲಲಿತಕಲೆಗಳನ್ನಿಸುತ್ತವೆ. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಜನಾಂಗದ ಮನೋಧರ್ಮವು ವ್ಯಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಜನಾಂಗದ ಅಂತರಾತ್ಮವೇ ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಒಡ ಮೂಡುತ್ತವೆ. ರಾಷ್ಟ್ರದ ಸಂಸ್ಥೃತಿಯನ್ನು ತಿಳಿಯಲು ಇವೆಲ್ಲವುಗಳ ಪರಿಜ್ಞಾನವು ಅತ್ಯಂತ ಅವಶ್ಯ ಪ್ರಾಚೀನ ಕಾಲದ ಇಜಿಪ್ತದ ಸಂಸ್ಥೃತಿಯನ್ನು ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳಲು ಅಲ್ಲಿಯ ಭವ್ಯ ಕಟ್ಟಡಗಳೂ, ವಿಚಿತ್ರಮೂರ್ತಿಗಳೂ ನಮಗೆ ಮುಖ್ಯ ಸಾಧನ. ಗ್ರೀಸ, ರೋಮ, ಭಾರತಗಳ ಪ್ರಾಚೀನ ಸಂಸ್ಥೃತಿಗಳನ್ನೂ ಇಂಗ್ಲಂಡ, ಅಮೇರಿಕೆಗಳ ಅರ್ವಾಚೀನ ಸಂಸ್ಥೃತಿಗಳನ್ನು ಅಭ್ಯಸಿಸಬೇಕಾದರೆ ಅಲ್ಲಿಯ ಕಲೆಗಳ ಕಡೆಗೆ ನಾವು ಗಮನ ಕೊಡಬೇಕು. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ವಾಸ್ತುಶಿಲ್ಪ, ಮೂರ್ತಿಶಿಲ್ಪಗಳು ಶಾಶ್ವತವಾಗಿ ಉಳಿಯುವ ಸ್ಟರೂಪವುಳ್ಳವುಗಳಾದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಾಚೀನ ಸಂಸ್ಥೃತಿಗಳ ಇತಿಹಾಸಕ್ಕೆ ಇವೇ ಆಧಾರ ಗಳಾಗುತ್ತವೆ. ಮೂರ್ತಿಶಿಲ್ಪದಲ್ಲಿಯೂ, ಚಿತ್ರಶಿಲ್ಪದಲ್ಲಿಯೂ ಆಯಾ ಕಾಲದ ಜನರ ವೇಷ ಭೂಷಣಗಳೂ, ಯುದ್ಧೋಪಕರಣಗಳೂ, ಸಾಂಭಿಕ ಜೀವನದ ಉಳಿದ ಸಲಕರಣೆಗಳೂ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಆ ಕಾಲದ ಮತಧರ್ಮಗಳ ತತ್ತ್ವಗಳನ್ನು ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳಲು ಸಹಾಯಕಾರಿಯಾಗುತ್ತವೆ.

ಸಮಾಜರಚನೆ, ಧರ್ಮಶಾಸ್ತ್ರ ಸಮಾಜರಚನೆಯು ಬಾಹ್ಯಜೀವನದ ಅನುಕೂಲಕ್ಕಾಗಿ ಉಂಟಾದದ್ದೆಂದು ಎನ್ನಿಸಬಹುದಾದರೂ ಅದರ ಹಿನ್ನೆಲೆಯಾಗಿ ಆಕಾಲದ ಜನಾಂಗದ ಆದರ್ಶಗಳೂ, ಆಕಾಂಕ್ಷೆಗಳೂ ಇರುತ್ತವೆಂಬುದನ್ನು ಮರೆಯ ಲಾಗದು. ಸಮಾಜರಚನೆಯು ಕೆಲವು ಮೂಲತತ್ತ್ವಗಳನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿರುತ್ತದೆ. ಸ್ತ್ರೀಪುರುಷ ಸಂಬಂಧ, ವಿವಾಹಸಂಸ್ಥೆಗಳು ಸಂಸ್ಥೃತಿಯ ಮಾನದಂಡಗಳು. ಈ ತತ್ತ್ವಗಳಲ್ಲಿ ಆ ಪ್ರದೇಶದ ಸಂಸ್ಥೃತಿಯನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು. ಕೆಲವೊಂದು ಸಮಾಜ ಶಾಸ್ತ್ರಜ್ಞ ರ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಂತೆ ಸಮಾಜ ಶಾಸ್ತ್ರವೇ (Sociology) ಸಂಸ್ಥೃತಿಶಾಸ್ತ್ರ.

ಆದರೆ ಸಮಾಜಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಕೆಲವು ಮಾನಸಿಕ-ಆಧ್ಯಾತ್ಮಿಕ ಅಂಶಗಳಿಗೆ ಅಷ್ಟೊಂದು ಪ್ರಾಧಾನ್ಯವಿರುವದಿಲ್ಲ. ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಸಮಾಜರಚನೆಯನ್ನು ಅಂಗಮಾಡಿಕೊಂಡ ಒಂದು ವ್ಯಾಪಕವಾದ ಪದ. ಸಮಾಜರಚನೆಯು ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ರೀತಿಯನ್ನು ಗುರುತಿಸುವದಕ್ಕೆ ಬಹು ಮುಖ್ಯವಾದ ಸಾಧನ. ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ಕಾಣಬರುವ ನಾನಾ ಪ್ರಕಾರದ ಸಮಾಜರಚನಾಕ್ರಮವು ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿಗಳ ದ್ಯೋತಕವಾಗಿದೆ. ಧರ್ಮಶಾಸ್ತ್ರಗಳು ಇಲ್ಲವೆ ಶಾಸನಗಳು ಕಾಯದೆ ಕಾನೂನುಗಳು ಸಮಾಜವನ್ನು

ಧರ್ಮಶಾಸ್ತ್ರಗಳು ಇಲ್ಲವೆ ಶಾಸನಗಳು ಕಾಯದೆ ಕಾನೂನುಗಳು ಸಮಾಜವನ್ನು ನಿಯಮಿತಗೊಳಿಸುವ ಮುಖ್ಯ ಸಾಧನಗಳು. ಧರ್ಮಶಾಸ್ತ್ರವು ಅನೇಕ ಸಲ ಮತು ಧರ್ಮವನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿರುತ್ತದೆ. ನಮ್ಮ ದೇಶದಲ್ಲಿಯೇ ಹಿಂದೂ ಕಾಯದೆ, ಮುಸ್ಲಿಂ ಕಾಯದೆ, ಹೀಗೆ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಕಾಯದೆಗಳು ಪ್ರಚಲಿತವಿವೆ. ಇತ್ತೀಚೆಗೆ ಶಾಸನಗಳನ್ನು ಮತಧರ್ಮಗಳಿಂದ ಬೇರ್ಪಡಿಸಿ ಲೌಕಿಕರೀತಿಯಿಂದ ನಿಯೋಜಿಸ ಬೇಕೆಂಬ ಅಭಿಪ್ರಾಯವು ಪ್ರಬಲವಾಗುತ್ತಿದೆ. ಆದರೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಅಭ್ಯಾಸಕ್ಕೆ ಧರ್ಮಶಾಸ್ತ್ರಗಳ ಪರಿಜ್ಞಾನವೂ ಆವಶ್ಯಕ.

ರಾಜಕೀಯ, ಆರ್ಥಿಕಪರಿಸ್ಥಿತಿ – ಸಮಾಜರಚನೆಯ ವಿಷಯವಾಗಿ ಹೇಳಿದಂತೆ ರಾಜಕೀಯ ವಿಚಾರಗಳೂ ರಾಜ್ಯಭಾರ ಕ್ರಮವೂ ಜನಾಂಗದ ಆದರ್ಶ ಆಕಾಂಕ್ಷೆಗಳಿಂದ ರೂಪಿತವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಈ ರೀತಿಯಾಗಿ ರಾಜಕೀಯ ಪರಿಸ್ಥಿತಿಯೂ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಅಭ್ಯಾಸದ ಒಂದು ಮುಖ್ಯ ಅಂಗವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಆಧುನಿಕಯುಗದಲ್ಲಿ ರಾಜಕೀಯ ವಿಚಾರವು ಉಳಿದೆಲ್ಲ ವಿಚಾರಗಳಿಗಿಂತಲೂ ಬಹಳ ಮಹತ್ವದ ಸ್ಥಾನ ವನ್ನು ಪಡೆದಿದೆ. ಯಾವದೇ ಒಂದು ಕಾಲದ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯನ್ನು ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳಲಿಕೆ ಆ ಕಾಲದ ರಾಜ್ಯಪರಿಸ್ಥಿತಿ ಹೇಗಿತ್ತು, ರಾಜನ ವಿಷಯಕ್ಕೆ ಇಲ್ಲವೆ ಸರಕಾರದ ವಿಷಯಕ್ಕೆ ಜನ ಸಾಮಾನ್ಯರ ದೃಷ್ಟಿ ಹೇಗಿತ್ತು ಎಂಬುವು ಮುಖ್ಯವಾದವುಗಳು.

ಆರ್ಥಿಕ ಪರಿಸ್ಥಿ ತಿಯೇ ಮಾನವನ ಎಲ್ಲ ವ್ಯಾಪಾರಗಳಿಗೂ ಮೂಲ ಪ್ರಚೋದಕ ಕಾರಣವೆಂದು ಮಾರ್ಕವಾದಿಗಳು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ.—ಅವರ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಂತೆ ಧರ್ಮ, ಮತ್, ಸ್ತ್ರೀಪುರುಷರ ಸಂಬಂಧ, ಲಲಿತಕಲೆ, ಸಾಹಿತ್ಯ, ಇವೆಲ್ಲವುಗಳೂ ಜನತೆಯ ಅರ್ಥಿಕಪರಿಸ್ಥಿ ತಿಯಿಂದಲೇ ರೂಪಿತವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಏಕೆ, ಸಮಗ್ರಮಾನವಕುಲದ ಇತಿಹಾಸವೇ ಆರ್ಥಿಕಪರಿಸ್ಥಿ ತಿಯ ಏರಿಳಿತದ ಇತಿಹಾಸ. ಆರ್ಥಿಕ ವಿಚಾರವು ಮಾನವನ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಎಷ್ಟೇ ಪ್ರಾಮುಖ್ಯಸ್ಥಾನವನ್ನು ಆಕ್ರಮಿಸಿದ್ದರೂ ಇದೊಂದ ರಿಂದಲೇ ಮನುಷ್ಯನ ಎಲ್ಲ ಆಂತರಿಕ, ಬಾಹ್ಯ ವ್ಯವಹಾರಗಳು ಉದ್ಭೂತವಾಗುತ್ತವೆ ಯೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಅತಿಶಯೋಕ್ತಿಯ ಒಂದು ಹಠವಾದ. ಏಕೆಂದರೆ ಮನುಷ್ಯನು ತನ್ನ ಆರ್ಥಿಕ ಪರಿಸ್ಥಿ ತಿಯನ್ನು ಲೆಕ್ಕಿಸದೆ ತನ್ನ ಜೀವನವನ್ನು ರೂಪಿಸಬಲ್ಲ. ಮಾನವನ ಮನಸ್ಸು—ಬೇಕಾದರೆ ಆತ್ಮ—ಅನಂತ ವೈವಿಧ್ಯೆಶಕ್ತಿಗಳುಳ್ಳದ್ದಾಗಿದೆ. ಅದನ್ನು ಯಾವುದೇ ಒಂದು ಪೂರ್ವಗ್ರಹ ವಿಚಾರದ ಚೌಕಟ್ಟನಲ್ಲಿ ಇಟ್ಟು ಇಂಥ ಪರಿಸ್ಥಿ ತಿಯಲ್ಲಿ ಹೀಗೆಯೇ ಆಗುತ್ತದೆಯೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಸತ್ಯದ ವಿಪರ್ಯಾಸವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದರೆ

ಆರ್ಥಿಕ ಪರಿಸ್ಥಿತಿ ಜನರ ಆಚಾರವಿಚಾರಗಳ ಮೇಲೆ ಗಾಢವಾದ ಪ್ರಭಾವವನ್ನು ಚೀರುವುದೆಂದು ಒಪ್ಪಲೇಬೇಕು.

ಜನಪದ ಸಾಹಿತ್ಯ — ಜನಪದ ಸಾಹಿತ್ಯವು, ಸಾಹಿತ್ಯವು ಸಾಮಾನ್ಯ ಜನತೆ ಯಲ್ಲಿ ಬೇರೂರಿ ಹಬ್ಬಿಕೊಂಡ ಸಂಸ್ಥೃತಿಯನ್ನು ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳಲಿಕ್ಕೆ ಅತ್ಯಂತ ಅವಶ್ಯವು. ಒಂದು ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಇಡಿಯ ಜನತಿಯೇ ಜನಪದ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಕರ್ತೃವೆಂದು ಹೇಳ ಲಾವಣಿಗಳು, ಹಳ್ಳಿಯ ಹಾಡುಗಳು, ಊರಿನ ಹೆಸರುಗಳು, ಗಾದೆಗಳು, ಜನರಲ್ಲಿ ಪ್ರಚಲಿತವಿದ್ದ ಕಥೆಗಳು... ಇವೇ ಮುಂತಾದವು ಜನಪದ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಸಮಾವೇಶವಾಗುತ್ತವೆ. ಸುಶಿಕ್ಷಿತ ವರ್ಗದವರ ಸಾಹಿತ್ಯ, ತತ್ವಜ್ಞಾನ, ಲಲಿತಕಲಿಗಳು ಇವೆಲ್ಲವೂ ಜನಪದ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಮೇಲೆ ಪರಿಣಾಮವನ್ನು ಂಟುಮಾಡುತ್ತವೆ. ಯಾಗಿ ಜನಪದ ಸಾಹಿತ್ಯವು ಮೇಲಿನ ವರ್ಗದವರೆಂದು ಹೇಳಿಕೊಳ್ಳುವವರ ಸಾಹಿತ್ಯ, ಲಲಿತಕಲೆ ಮೊದಲಾದವುಗಳ ಮೇಲೆ ಪರಿಣಾಮವನ್ನುಂಟುಮಾಡುತ್ತವೆ. ಹೀಗೆ ಪರಸ್ಪರ ಪರಿಣಾಮದಿಂದ ಅಖಿಲಜನತೆಯಲ್ಲಿ ಕಾಣಬರುವ ಮನೋ ಧರ್ಮವು, ಜೀವನಮಾರ್ಗವು ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು. **ಜನತೆಯ** ಸಂಸ್ಕೃತಿ, (Popular culture) ಸಂಸ್ಕೃತಿ—ಎಂದು ಎರಡು ವಿಧವಾಗಿ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಯನ್ನು ನಿರ್ದೇಶಿಸುವುದುಂಟು. ಆದರೆ ಹೀಗೆ ವ್ಯತ್ಯಾಸ ಮಾಡುವ ಅವಶ್ಯಕತೆ ಕಾಣು ವುದಿಲ್ಲ. ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆಂಬುದು ಸಾಮಾನ್ಯ ಜನತೆಯಲ್ಲೂ ಮೇಲಿನ ವರ್ಗದವರಲ್ಲಿಯೂ ಒಂದೇ ತೆರನಾಗಿ ವ್ಯಾಪಿಸಿರುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಎಲ್ಲಾ ವರ್ಗಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಕಾಣಬರುವ ಮನೋಧರ್ಮವೇ ಸಂಸ್ಕೃತಿ. ಜನಪದ ಸಾಹಿತ್ಯವೂ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಅಭ್ಯಾಸದ ಒಂದು ಮುಖ್ಯಅಂಗ.

ಪರಂಪರೆ; ಆದರ್ಶಗಳು—ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಪರಂಪರೆಯಿಂದ ಬೆಳೆಯತಕ್ಕದ್ದು. ಆದುದರಿಂದ ಜನಾಂಗದಲ್ಲಿ ನೆಲೆಸಿರುವ ಪರಂಪರೆ, ಪದ್ಧತಿಗಳ ಪರಿಜ್ಞಾನವು ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಅಭ್ಯಾಸಕ್ಕೆ ಅವಶ್ಯ. ಒಂದು ಜನಾಂಗದ ಅಂತರಿಕ ಜೀವನವನ್ನ ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳ ಲಿಕ್ಕೆ ಅಲ್ಲಿ ರೂಢವಾಗಿರುವ ಭಿನ್ನ ಭಿನ್ನ ಪರಂಪರೆಗಳನ್ನು ಅಭ್ಯಸಿಸಬೇಕಾಗುವುದು. ಈ ಮಾತು ಮನೆತನಗಳಿಗೂ ರಾಷ್ಟ್ರಗಳಿಗೂ ಜನಾಂಗಗಳಿಗೂ ಅನ್ವಯಿಸುವುದು. ಇದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ಯಾವುದೇ ಜನಾಂಗದ ಜೀವನದ ಆದರ್ಶಗಳು ಪರಂಪರೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ಒಡಮೂಡಿರುತ್ತವೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಗಮನಿಸಬೇಕು. ಏಕೆಂದರೆ ಮಾನವನು ತನ್ನೆದುರಿಗೆ ಇಟ್ಟುಕೊಂಡ ಆದರ್ಶದಿಂದ ಆತನ ಕೃತ್ಯಗಳು ಬಹಳ ಮಟ್ಟಿಗೆ ರೂಪಿತ ವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಜನಾಂಗದ ಬಾಹ್ಯಾಚರಣೆಯಾದರೂ ಅವರ ಮನೋಧರ್ಮವಾ ದರೂ ಆದರ್ಶಗಳಿಂದ ರೂಪವನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತವೆ. ಈ ಕಾರಣಗಳಿಂದ ಜನಾಂಗದ ಆದರ್ಶಗಳಾವುವು ಎಂಬುದನ್ನು ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಅಭ್ಯಾಸಕ್ಕಾಗಿ ಗೊತ್ತುಪಡಿಸಲು ಯತ್ನಿಸಬೇಕು. ಈ ವಿಷಯವನ್ನು ಒಂದು ಉದಾಹರಣೆಯಿಂದ ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸಲು ಯತ್ನಿಸಬೇಕು. ಈ ವಿಷಯವನ್ನು ಒಂದು ಉದಾಹರಣೆಯಿಂದ ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸಲು ಯತ್ನಿಸಬೇಕು. ಈ ವಿಷಯವನ್ನು ಒಂದು ಉದಾಹರಣೆಯಿಂದ ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸಲು ಯತ್ನಿಸುತ್ತೇನೆ. ಭಾರತ ಮತ್ತು ಯುರೋಪ ಈ ಎರಡು ಘಟಕಗಳ ಸಾಂಸ್ಕೃತಿಕ

ಆದರ್ಶವನ್ನು ಲಕ್ಷಿಸಿದರೆ ಬಹಳಮಟ್ಟನ ವ್ಯತ್ಯಾಸವು ಕಂಡುಬರುತ್ತದೆ. ಬಹು ಪುರಾತನಕಾಲದಿಂದಲೂ ಭಾರತೀಯರು ಋಷಿ, ತತ್ವಜ್ಞಾನಿ, ದಾರ್ಶನಿಕ, ಕವಿ, ಅನುಭಾವಿ, ವಿರಾಗಿ ಇಂಥವರನ್ನೇ ಆದರ್ಶವಾಗಿಟ್ಟುಕೊಂಡಿದ್ದಾರೆ. ಅದೇ ಯುರೋಪಿನಲ್ಲಿ ರಣರಂಗವೀರರು, ರಾಜಕಾರಣೆಗಳು, ವೈಜ್ಞಾನಿಕರು ಇವರೇ ಆದರ್ಶಗಳಾಗಿದ್ದಾರೆ. ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಯಾಜ್ಞವಲ್ಕ್ಯ, ಬುದ್ಧ, ಕಾಳಿದಾಸ, ಶಂಕರಾ ಚಾರ್ಯ, ಬಸವಣ್ಣ ಇವರೇ ಮೊದಲಾದ ಮಹಾವ್ಯಕ್ತಿಗಳು ಜನತೆಯ ಹೃದಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಮುಖ್ಯ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ಆಕ್ರಮಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಅದೇ ಈ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ಕಾಲದ ಯೋಧರು, ಚಕ್ರವರ್ತಿಗಳು, ಮೊದಲಾದವರನ್ನು ನಮ್ಮ ಜನತೆ ಮರೆತುಬಿಟ್ಟಿದೆ. ಯುರೋಪಿನಲ್ಲಿ ಸಿಕಂದರ, ಜ್ಯೂಲಿಯಸ್ ಸೀಜರ್, ಶಾರ್ಲಮಾನ್, ನೆಪೋಲಿಯನ್ ಇವರೇ ಮೊದ ಲಾದ ವೀರಾಧಿವೀರರು ಜಗಜ್ಜೇತೃಗಳು ಜನಮನದಲ್ಲಿ ನೆಲೆಯಾಗಿ ನಿಂತಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಆದರ್ಶಗಳ ವ್ಯತ್ಯಾಸಗಳಿಗೆ ಆಯಾಪ್ರದೇಶದಲ್ಲಿ ರೂಢಿಯಾಗಿರುವ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಹಾಗೂ ಆ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯಿಂದ ರೂಪಿತವಾದ ಸಾಮಾನ್ಯ ಮನೋಧರ್ಮ ಇವೇ ಕಾರಣಗಳೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು.

ಇಲ್ಲಿಯವರೆಗೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಸ್ಥೂಲಮಾನವಾದ ವಿವೇಚನೆಯನ್ನು ಮಾಡಿ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಅಭ್ಯಾಸಕ್ಕೆ ಯಾವ ಅಂಶಗಳ ಪರಿಜ್ಞಾನವು ಅವಶ್ಯವೆಂದು ವಿವರಿಸಿ ದ್ದಾಯಿತು. ಈಗ ಬಹಳ ಸ್ವಲ್ಪದರಲ್ಲಿ ಭಾರತಕ್ಕೆ ಈ ವಿವೇಚನೆ ಯಾವ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಅನ್ವಯಿಸುವುದೆಂಬುದನ್ನು ಸಮಾಲೋಚಿಸಿ ಈ ಲೇಖನವನ್ನು ಪೂರ್ತಿಗೊಳಿಸ ಬಹುದು. ಭಾರತವನ್ನು ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಅಭ್ಯಾಸಕ್ಕಾಗಿ ಒಂದು ಪ್ರದೇಶವೆಂದು ಇಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಲಿಕ್ಕೆ ಪ್ರಬಲವಾದ ಕಾರಣಗಳಿದೆ. ಭಾರತದಲ್ಲಿ ರೂಢಿಯಾಗಿರುವ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಒಂದೋ ಹಲರೋ ಎಂದು ಕೆಲಪಂಡಿತರು ವಾದವಿವಾದ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಮೇಲೆ ವಿವರಿಸಿದ ಅಂಶಗಳನ್ನು ಗಮನಿಸಿದರೆ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಆ ಸೇತು ಹಿಮಾಚಲದ ವರೆಗೆ ವ್ಯಾಪಿಸಿದ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಒಂದೇ ಒಂದು ಎಂದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗುವುದು. ಇಂಥ ವಿಶಾಲವಾದ ಭೂಪ್ರದೇಶದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾದೇಶಿಕ ಭೇದಗಳು ವಿಪುಲವಾಗಿ ಕಂಡು ಬರುವುದು ತೀರ ಸಹಜವಾಗಿದೆ. ಆಹಾರ, ವೇಷ ಭೂಷಣಗಳು, ಭಾಷೆ, ಆಟಪಾಟಗಳು ಇವೇ ಮೊದಲಾದವುಗಳಲ್ಲಿ ಅನೇಕಾನೇಕ ಭಿನ್ನತೆಗಳು ಭಾರತದ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಭಾಗ ಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬರುತ್ತವೆ. ಆದರೆ ಈ ಭಿನ್ನತೆಗಳಿಲ್ಲವೂ ಅಮುಖ್ಯವಾದ ವಿಷಯಗಳಿಗೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟುವು. ಭಾರತದ ಸಾಂಸ್ಕೃತಿಕ ಜೀವನಾಡಿ ದೇಶಾದ್ಯಂತವೂ ಒಂದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ಮಿಡಿಯುತ್ತಿದೆ. ಮತಧರ್ಮಗಳೂ, ದರ್ಶನಗಳೂ, ಲಲಿತಕಲೆಗಳೂ, ಧರ್ಮಶಾಸ್ತ್ರಗಳೂ, ಆದರ್ಶಗಳೂ, ಪರಂಪರೆ ಇವೆಲ್ಲವೂ ಭಾರತದ ತುಂಬೆಲ್ಲ ಒಂದೇ ಲಗೆಯಾಗಿವೆ. ಇಲ್ಲಿಯವ**ೆಗೆ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ರಾಜಕೀಯ ಐಕ್ಯವು ಸ್ಥಾ**ಪಿತವಾಗಿರದಿ ದ್ದರೂ ಸಾಂಸ್ಕೃತಿಕ ಐಕ್ಯವು ಎಂದಿನಿಂದಲೂ ಇದ್ದೇ ಇದೆ. "ಭಿನ್ನ ಭಿನ್ನ ಭಾಷೆ, <mark>ಭಿನ್ನ ಭಿನ್ನ ವೆಂಶ, ಭಿನ್ನ ಭಿನ್ನ ಪದ್ಧತಿಗಳು ಇವೆಲ್ಲವು</mark>ಗಳನ್ನೊಳಗೊಂಡ ನಮ್ಮ ವಿಶಾಲವಾದ ದೇಶದಲ್ಲಿ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಏಕತೆಯನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸಿ ನಮ್ಮ ಪೂರ್ವಜರು ಒಂದು ಪವಾಡವನ್ನೇ ಮೆರಿದಿದ್ದಾರೆ.

ಆದುದರಿಂದ ಭಾಷಾಭೇದದಿಂದಾಗಲಿ, ಪ್ರಾದೇಶಿಕಭೇದಗಳಿಂದಾಗಲಿ ಭಾರತ ದಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿಗಳಿರುವುವೆಂದು ಸಾಧಿಸುವದು ಅಶಕ್ಯವೂ ಅನಿಷ್ಟವೂ ಆಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಸಾಧಿಸುವವರು ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ತಮ್ಮದೇ ಆದ ವಿಶಿಷ್ಟವಾದ ಸಂಕುಚಿತಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಬಳಸುತ್ತಾರೆಂದು ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಭಾಷೆ ಯನ್ನೇ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ತಳಹದಿಯನ್ನಾಗಿ ಇಟ್ಟುಕೊಂಡರೆ ಒಂದೇ ಭಾಷೆಯನ್ನಾಡುವ ಜನರಲ್ಲಿ ಕೂಡ ಭಿನ್ನ ಭಿನ್ನ ಪದ್ಧತಿಗಳು, ರೂಢಿಗಳು ನೆಲೆಸಿರುವದಕ್ಕೆ ಕಾರಣಗಳನ್ನು ಏನೆಂದು ಹೇಳಬೇಕು? ಉದಾಹರಣೆಗಾಗಿ ಕರ್ನಾಟಕವು ಬಂದು ಸಾಂಸ್ಕೃತಿಕ ಘಟಕವೆಂದಿಟ್ಟುಕೊಂಡರೆ ಮೈಸೂರು, ದಕ್ಷಿಣ ಕನ್ನಡ, ಉತ್ತರ ಕರ್ಣಾಟಕ ಇವು ಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣಬಂದ ಪದ್ಧತಿ ಭಿನ್ನತೆಗಳಿಗೂ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಎಂದು ಹೆಸರು ಕೊಡಬೇಕಾ ದೀತು. ಈ ಕಾರಣಗಳಿಗಾಗಿ ಇವುಗಳನ್ನು ಪ್ರಾದೇಶಿಕ ರೂಢಿಗಳೆಂದು ಕರೆದು ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೆಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಜನಾಂಗದ ಆಂತರಿಕ ಜೀವನವನ್ನು ರೂಪಿಸುವ ಪ್ರಚೋದ ಶಕ್ತಿ ಎಂದು ಇಟ್ಟುಕೊಳ್ಳುವದು ಹೆಚ್ಚು ಸಾಧುವೆಂದು ಕಾಣುತ್ತದೆ.

ಸಮನ್ವಯ, ಸಾಮರಸ್ಯ-ಇವೇ ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಉಜ್ವಲ ಆದರ್ಶಗಳು. ಯುಗಯುಗಾಂತರಗಳಿಂದ ಭಾರತವು ಈ ಆದರ್ಶಗಳನ್ನು ಸಾಧಿಸಲಿಕ್ಕೆ ಬಹುಮಟ್ಟಿಗೆ ಯಶಸ್ವಿಯಾಗಿ ಪ್ರಯತ್ನಿಸಿದೆ. ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಆಧುನಿಕ ಯುಗದ ಮಹಾವ್ಯಕ್ತಿಗಳಾದ ಇಬ್ಬರು ಭಾರತಪುತ್ರರ ಉಕ್ತಿಗಳನ್ನು ಉದ್ಧರಿಸಿ ಈ ಲೇಖವನ್ನು ಪೂರ್ತಿಗೊಳಿಸುತ್ತೇನೆ.

' ನಾನಾತ್ವದಲ್ಲಿ ಏಕತೆಯನ್ನು ಸಾಧಿಸುವುದು, ಭಿನ್ನತೆಯಲ್ಲಿ ಸಾಮರಸ್ಯವನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸುವುದು—ಇದೇ ಭಾರತದ ಸಹಜವಾದ ಸನಾತನ ಧರ್ಮ. ಭಾರತವು ಭಿನ್ನ ತೆಯೆಂದರೆ ವಿರೋಧವೆಂದೂ, ಪರಕೀಯರೆಂದರೆ ವೈರಿಗಳೆಂದೂ ಎಂದೂ ಭಾವಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಭಾರತವು ಯಾರನ್ನೂ ದೂರೀಕರಿಸುವುದಿಲ್ಲ; ಯಾರನ್ನೂ ನಾಶಗೊಳಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಯಾವ ಮಾರ್ಗವನ್ನೂ ತಿರಸ್ಕರಿಸುವುದಿಲ್ಲ; ಉನ್ನತ ಆದರ್ಶಗಳ ಮಹತಿಯನ್ನು ಮನ್ನಿಸುತ್ತದೆ; ಇವುಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ಒಂದು ಭವ್ಯ ಸಾಮರಸ್ಯದಲ್ಲಿ ಒಂದುಗೂಡಿಸ ಲಿಕ್ಕೆ ಯತ್ನಿಸುತ್ತದೆ.'\* — ರವೀಂದ್ರನಾಥ ಠಾಕೂರರು.

\* ಭಾರತದಲ್ಲಿ ತೀರ ಪುರಾತನಕಾಲದಲ್ಲಿಯೇ ಆಧ್ಯಾತ್ಮಿಕ ಸಾಂಸ್ಕೃತಿಕ

<sup>\*</sup>The realization of unity in diversity, the establishment of a synthesis in variety—this is the inherent, the sanatana Dharma of India. India does not admit difference to be conflict, nor does he espy an enemy in every stranger. She expels none, destroys none, she acquires no method, recognizes the greatness of ideals, and seeks to bring them all into one form of harmony.

—Tagore

ಎರಡು ಸಾಗರಗಳ ಮಧ್ಯದಲ್ಲಿರುವ ಮಹಾಜನಸಮುದಾಯದ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಹಾಸು ಹೊಕ್ಕಾಗಿ ಬೆರೆತುಕೊಂಡಿತು. ಭಾರತದ ಜನಾಂಗಗಳು ಭಿನ್ನ ಭಿನ್ನ ರಾಜಕೀಯ ಆರ್ಥಿಕ ಪದ್ಧತಿಗಳುಳ್ಳ ಪರಸ್ಪರ ವಿಭಿನ್ನರಾಷ್ಟ್ರಗಳು ಎಂದೂ ಆಗಲಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಒಂದು ಆಧ್ಯಾತ್ಮಿಕ ಸಾಂಸ್ಕೃತಿಕ ಮಹಿಮಾಸಂಪನ್ನವಾದ ಬೃಹದ್ರಾಷ್ಟ್ರದ ಉಪ ಘಟಕಗಳಾಗಿ ಬಾಳಿದುವು. ಈ ರಾಷ್ಟ್ರವು ಭೌಗೋಲಿಕವಾಗಿ ಬೇರೆ ರಾಷ್ಟ್ರಗ ಳಿಂದ ಬೇರೆಯಾಗಿದ್ದು, ತನ್ನ ವಿಶಿಷ್ಟ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವವನ್ನು ಕಾಯ್ದುಕೊಂಡು ತನ್ನದೇ ಆದ ಒಂದು ವಿಶಿಷ್ಟ ಧರ್ಮವನ್ನೂ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯನ್ನು ಕಾಪಾಡಿಕೊಂಡು ಬಂದಿದೆ.'†
— ಶ್ರೀ ಅರವಿಂದರು.

ವಿ. ಜಿ. ಕುಲಕರ್ಣಿ.

<sup>†</sup> In India at a very early time the spiritual and cultural unity was made complete and became the very stuff of the life of all this great surge of humanity between the Himalayas and the two seas. The peoples of India were never so much distinct nations divided from each other by separate political and economic life as sub people of a great spiritual and cultural nation, itself firmly separated physically from other nations, by its strong sense of difference, its peculiar common Religion and Culture.

<sup>-</sup>Sri Auravindo

## ಸಂಸ—ಭಾರವಿ

ತಾಪಸನಾದ ಅರ್ಜುನ ಮತ್ತು ಕಿರಾತವೇಷ**ಧಾ**ರಿಯಾದ ಶಿವ ಇವರ ಯುದ್ಧವು ಕವಿಕಾನ್ಯ ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ಅತ್ಯಂತ ಮೋಹಕವಾದ ಕಥೆಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದು. ಆರ್ಜುನ ಮೊದಲೇ ವೀರಾಧಿವೀರ; ಇಂಥವನ ಪರಾಕ್ರಮವನ್ನು ಒರೆಗೆ ಹಚ್ಚಿ ಪರೀ ಕ್ಷಿಸಿ ಲೋಕ ವಿಖ್ಯಾತನನ್ನಾಗಿ ಪರಾಕ್ರಮಧವಳನನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿದವನು ಸಾಕ್ಷಾತ್ ಪಿನಾಕಿಯೆಂದವೇಲೆ ಈ ಕಥೆಯ ಮಹತ್ವವನ್ನು ಬೇರೆ ಹೇಳಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಗಾಂಡೀ<mark>ವ</mark> ಥೆನ್ಟ್ರಿಯು ಪಿನಾಕಿಯೊಡನೆ ಯುದ್ಧಮಾಡಿ ಶಿವನಿಂದ ಶಹಬಾಸ್ ಗಿರಿಯನ್ನು ಪಡೆಯು ವುದರಿಂದ ಅರ್ಜುನನ ಪ್ರಾಶಸ್ತ್ರ್ಯಕ್ಕೆ ಕಳೆಯೀರುತ್ತದೆ. ಕಿರಾತಾರ್ಜುನಲೀಲಾ ಪ್ರಸಂಗವು ಹೆಚ್ಚು ಆಡಂಬರವಿಲ್ಲದೆ ಸರಳವಾಗಿರುವುದರಿಂದಲೂ ಪರಾಕ್ರಮ ಪ್ರಶಂ ಸೆಯ ಪ್ರದರ್ಶನಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿತ್ತಿರುವುದರಿಂದಲೂ ಇದು ಕವಿಗಳಿಗೇ ಅಲ್ಲದೆ, ಪಾಮರರಿಗೂ ಪ್ರಿಯವಾಗಿದೆ. ಪೌರುಷವನ್ನೂ ಪರಾಕ್ರಮವನ್ನೂ ಪ್ರದರ್ಶಿಸತಕ್ಕ ಅವಕಾಶಗಳು ನಮ್ಮ ದೇಶದ ಜನಗಳಿಗೆ ಹಿಂದಿನ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇದ್ದಂತೆ ಈಗ ಇಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಸ್ಪಷ್ಟ. ಅಂದಿನ ಜನಗಳಿಗೆ ವೀರರಸ ಪ್ರಧಾನವಾದ ಯುದ್ದದ ವರ್ಣನೆ ಗಳಲ್ಲಿ ಹೆಚ್ಚು ಆಸಕ್ತಿ ಇದ್ದಿತು. ಜನಾಭಿರುಚಿಯನ್ನು ಹೆಚ್ಚಿಸತಕ್ಕ ಯುದ್ಧದ' ವರ್ಣನೆಗಳಿಂದ ಕೂಡಿದ ಕಾವ್ಯಗಳನ್ನು ಅಂದಿನ ಕವಿಗಳು ರಚಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಕಿರಾತಾರ್ಜುನರ ಯುದ್ಧದ ಪ್ರಸಂಗವು ವೀರರಸಪ್ರಧಾನವಾದ ಕುತೂಹಲದಾಯಕ ವಾದ ಕಥೆ. ಇದನ್ನೇ ಕಾವ್ಯಕ್ಕೆ ವಸ್ತುವನ್ನಾಗಿ ಆರಿಸಿಕೊಂಡು ಭಾರವಿಯು ' ಕಿರಾ ತಾರ್ಜುನೀಯಂ ' ಎಂಬ ಮಹಾಕಾವ್ಯವನ್ನು ರಚಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಮಹಾಭಾರತವೆಂಬ ಮಹಾರ್ಣವದಲ್ಲಿ ಕಿರಾತಾರ್ಜುನರ ಯುದ್ರ ಪ್ರಸಂಗದಂಥ ಹಲವು ಕಿರುದೆರೆಗಳು ಕಂಗೊಳಿಸುತ್ತಿವೆ. ಮಹಾಭಾರತದ ಕಥಾಪ್ರವಾಹದ ಸೆಳೆವಿನಿಂದ ಮುಂದಕ್ಕೆ ಒಯ್ಯಲ್ಪಡುವ ನಮ್ಮ ಮನಸ್ಸು ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಇಂಥ ರಸವತ್ ಕಥಾಲಹರಿಗಳನ್ನು ಕಂಡು ಸದ್ಯಸ್ತೃಪ್ತಿಯನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಅಲ್ಲಿಯೇ ವಿರಮಿಸಿ ಅದರ ಬೃಹತ್ತನ್ನೂ ಮಹತ್ತನ್ನೂ ವಿವರವಾಗಿ ಕಾಣುವಷ್ಟು ಅವಕಾಶವಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಪ್ರಧಾನ ವಿಷಯವಾದ ಭಾರತ ಯುದ್ಧಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯೊಂದೂ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತಿರುತ್ತದೆ. ಆಪ್ರಧಾನವಾದ ಹಲವು ಕಥಾ ಪ್ರಸಂಗಗಳು ಮುಖ್ಯೋದ್ದೀಶಕ್ಕೆ ಮಾತ್ರ ಉಪಷ್ಟಂ ಭಕವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಗೌರೀಶಂಕರವನ್ನು ಏರುವವನಿಗೆ ಮಾರ್ಗದಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬರುವ ಹಲವು ಶಿಖರಗಳು ಗೋಚರಿಸುತ್ತವೆಯಿಂಬುದು ನಿಜ. ಆದರೆ ಅವನ ದೃಷ್ಟಿಯೆಲ್ಲ ಉದ್ದಿಷ್ಟ ವಿಷಯದ ಕಡೆಗೆ ಇರುತ್ತದೆ. ಶಿಖರವನ್ನು ಏರಿ ಹಿಂದಿರುಗೆ ಬಂದ ಆನಂತರ ಅವನ ಅನುಭವಗಳಲ್ಲಿ ಗೌರೀಶಂಕರದ ಅನುಭವವೇ ಹೆಚ್ಚು ಆಳವಾದದ್ದಾ ಗಿರುವುದಾದರೂ, ಮಾರ್ಗದಲ್ಲಿನ ಅನುಭವಗಳು ಮುಖ್ಯ ಅನುಭವಕ್ಕೆ ಹಿನ್ನೆಲೆಯಾಗಿ

ಪರಿಣಮಿಸಿರುತ್ತವೆ. ಹೀಗೆ ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಕಿರಿಯದಾದರೂ ಮುಖ್ಯ ಪಾತ್ರ ವನ್ನು ವಹಿಸಿರುವ ಕಿರಾತಾರ್ಜುನರ ಯುದ್ಧದ ಪ್ರಸಂಗವನ್ನು ಎತ್ತಿಕೊಂಡು ಸರ್ವಸೌಂದರ್ಯವನ್ನು ಮನದಣಿಯುವಂತೆ ವಿಶದವಾಗಿ ಭಾರವಿ " ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯಂ " ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಬೆಳಗಿದ್ದಾ ನೆ. ಅಲ್ಲಿ ಯಾವುದು ಸೂ**ಕ್ಷ್ಮವೇ** ಆದು ಇಲ್ಲಿ ವಿವರ; ಆಲ್ಲಿ ಯಾವುದು ಅಸ್ಪಷ್ಟರ್ನೇ ಇಲ್ಲಿ ಅದು ಸುಸ್ಪಷ್ಟ; ಆಲ್ಲಿ ಯಾವುದು ಸೂಚ್ಯವೋ ಅದು ಇಲ್ಲಿ ವಾಚ್ಯ. ಅಲ್ಲಿ ಒಂದು ಕಡೆ ಬೆಳಕು, ಅದರ ಹಿಂದೆ ನೆಳಲು ಇದ್ದರೆ ಇಲ್ಲಿ ಎರಡು ಕಡೆಯೂ ಕವಿಯ ಪ್ರತಿಭಾ ಜ್ಯೋತಿಯು ಬೆಳಗಿ ಸಹೃದಯರ ಕಾವ್ಯ ಸಂವೇದನಾ ಚಕ್ಷುಸ್ಸನ್ನು ತಣಿಸುತ್ತದೆ. ಮಹಾಭಾರತ ಒಂದು ರಸಬಿಂದು, ಅದು ಇಲ್ಲಿ ಒಂದು ಸ್ವತಂತ್ರ ಮಹಾಕಾವ್ಯವಾಗಿದೆ. 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯಂ' ಕಾವ್ಯದ ನಾಯಕ ಅರ್ಜುನ. ಅರ್ಜ್ನು ಚಿತ್ತಸ್ಥೈರ್ಯವನ್ನೂ, ಸಂಯಮವನ್ನೂ, ಪರಾಕ್ರಮವನ್ನೂ ಒಂದರೊಡನೊಂದನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸುವ ಸದವಕಾಶ ಭಾರವಿಗೆ ಇಲ್ಲಿ ದೊರೆತಿದೆ. ಮಹಾಭಾರತದ ಮುಖ್ಯ ಪಾತ್ರವಾದ ಪಾಂಡುಪುತ್ರ ಅರ್ಜುನನ ಜೀವನದಲ್ಲಿನ ಒಂದು ಪ್ರಸಂಗದ ವರ್ಣನೆಗೆ ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಎಷ್ಟು, ಅವಕಾಶ ಕೊಡಬಹುದೋ ಆದಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚನ್ನು ಅಲ್ಲಿ ನಾವು ನಿರೀಕ್ಷಿಸಲಾರೆವು. ಆದರೆ ಇಲ್ಲಿ ಭಾರವಿಗೆ ಅರ್ಜುನನ ವಾತ್ರಕ್ಕೆ ಪೂರ್ಣ ಗಮನವನ್ನು ಕೊಟ್ಟು ವರ್ಣಿಸುವ ಸೌಲಭ್ಯ ದೊರೆತಿದೆ. ಗೂಢಚಾರನಾಗಿ ಹೋಗಿದ್ದ ವನೇಚರನು ದುರ್ಯೋಧನನ ರಾಜ್ಯದ ವಚಕ್ಷಣೆಯನ್ನು ತಿಳಿದುಕೊಂಡು ಬಂದು ಹೇಳಿದ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಕೇಳಿದಾಗಿನ ದ್ರೌಪದಿ, ಭೀಮ, ಧರ್ಮರಾಯ ಇವರ ಮಾತುಕತೆಗಳನ್ನೂ, ಇಂದ್ರ-ಅರ್ಜುನ, ಕಿರಾತದೂತ-ಅರ್ಜುನ ಇವರ ಸಂಭಾಷಣೆಗಳನ್ನೂ ನಾಟಕೀಯವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಿರುವುದ ಲ್ಲದೆ ತನ್ನ ಕಾವ್ಯ ರಚನಾ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನೂ ಪಾಂಡಿತ್ಯವನ್ನೂ ಪ್ರತಿಭೆಯನ್ನೂ ಪ್ರಕಾಶಪಡಿಸಲು ಭಾರವಿಗೆ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ವು ತಕ್ಕ್ ರಂಗವಾಗಿ ಪರಿಣಮಿ ಸಿದೆ. ತನ್ನ ಕಾವ್ಯಕ್ಕೆ ಮಹಾಕಾವ್ಯದ ರೂಪವನ್ನು ಕೊಡಬೇಕೆಂಬುದೂ, ಅರ್ಜುನ ನನ್ನು ನಾಯಕನನ್ನಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಿ ವೀರರಸವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದಿಸಬೇಕೆಂಬುದೂ ಭಾರ ವಿಯ ಮುಖ್ಯ ಉದ್ದೇಶವೆಂಬುದಾಗಿ ತೋರುತ್ತದೆ. ತನ್ನ ಕಾವ್ಯವಸ್ನು ಮಹಾ ಕಾವ್ಯದ ಮಟ್ಟಕ್ಕೆ ಏರಿಸುವ ಸಲುವಾಗಿ ಅವಕಾಶ ಸಿಕ್ಕಿದಾಗಲೆಲ್ಲ ವರ್ಣನೆಗಳನ್ನು ಸೇರಿಸಿರುವುದನ್ನೂ ನಾವು ಕಾಣಬಹುದಾಗಿದೆ.

ಭಾರವಿಯ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ವು ಪಂಪನ ಕಾಲಕ್ಕಾಗಲೇ ಅನುಪಮ ಯಶಸ್ಸನ್ನು ಸಂಪಾದಿಸಿದ್ದಿತು. ಕಾವ್ಯರಚನೆಯನ್ನು ಮಾಡುವ ಕವಿ ಪ್ರಗಲ್ಬರಿಗೆ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ವು ಮಾರ್ಗದರ್ಶಕವಾಗಿಯೂ, ಆದರ್ಶವಾಗಿಯೂ ಇದ್ದಿತು. ಕವಿಗಳಿಗೆ ಪಂಡಿತರಿಗೆ ರಾಜಾಶ್ರಯವು ವಿಶೇಷವಾಗಿದ್ದ ಯುಗವದು. ಪಂಡಿತರು ಮೆಚ್ಚುತಕ್ಕ ಕಾವ್ಯಗಳಿಗೆ ಮಾನ್ಯತೆ ಇದ್ದಿತು. ಪಂಡಿತರಂಜನೆಯನ್ನು ತನ್ನ ಮುಖ್ಯ ಉದ್ದೇಶದಲ್ಲೊಂದಾಗಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಹೊರಟ ಕಾವ್ಯ ಭಾರವಿಯ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ.' ಅಂದಿನ ಕನ್ನಡ ಕವಿಗಳು ಮಹಾಕಾವ್ಯರಚನೆಯ ಮಾರ್ಗವನ್ನೊಪ್ಪಿ ಅಷ್ಟಾದಶ ವರ್ಣನೆಗಳು ಮಹಾಕಾವ್ಯಗಳಿಗೆ ಅನಿವಾರ್ಯವೆಂದು ತಿಳಿದು ಕಥಾಂಶಗಳಿಗಿಂತಲೂ ವರ್ಣನಾಂಶಗಳಿಗೇ ಹೆಚ್ಚು ಪ್ರಾಧಾನ್ಯತೆಯನ್ನು ಕೊಟ್ಟರಲ್ಲವೆ ? ಅವರಿಗೆ ಮಾರ್ಗ ದರ್ಶಕರು ಭಾರವಿ ಮತ್ತು ಮಾಘರು ಎಂದು ನಾವು ತಿಳಿಯಬಹುದಾಗಿದೆ. ಕನ್ನಡ ಕಾವ್ಯ ರಚನೆಗೆ ಮಾರ್ಗ ತೋರಿಸಿ ಸ್ಫೂರ್ತಿಯನ್ನು ಸಂಸ್ಕೃತ ಕಾವ್ಯ ಗಳು ಇತ್ತುವು. ಇಂಥ ಸಂಸ್ಕೃತ ಕಾವ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಭಾರವಿಯ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ವು ಮುಖ್ಯವಾದುದು. ಇನ್ನು ಒಂದುಹೆಜ್ಜೆ ಮುಂದುವರಿದು, ಮಹಾ ಕಾವ್ಯಗಳಿಗೆ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಹಾಕಿಕೊಟ್ಟ ಕವಿಗಳಲ್ಲಿ ಭಾರವಿ ಮೊದಲಿಗನು ಎಂದರೂ ಸಲ್ಲುವುದು. ಆದುದರಿಂದ ಇಂಥ ಕಾವ್ಯ ವನ್ನು ಪಂಪನು ಓದಿದ್ದಿ ರಲೇಬೇಕು. ಪಂಪನು ಭಾರವಿಯ ' ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ ' ವನ್ನು ಕೇವಲ ಓದಿದ್ದಿರಲಿಲ್ಲ, ಚಿನ್ನಾಗಿ ಮನನ ಮಾಡಿದ್ದನು. ಭಾರವಿಯ ಕಾವ್ಯ ರೀತಿ ಮತ್ತು ವರ್ಣನಾ ಕೌಶಲಗಳು ಪಂಪನಿಗೆ ಮನದಟ್ಟಾಗಿದ್ದು ವೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ವಸ್ತು ಸ್ಥಿತಿ ಹೀಗಿರಬೇಕಾದರೆ ಪಂಪನ ಕಾವ್ಯದ ಮೇಲೆ ಭಾರವಿಯು ತನ್ನ ಪ್ರಭಾವ ವನ್ನು ಬೀರುವುದು ಸಹಜವಾಗಿಯೇ ಇದ್ದಿತು. ಪಂಪನು ತನ್ನ ಕಾವ್ಯಕ್ಕೆ ಮಹಾ ಭಾರತದ ವಿಷಯವನ್ನೇ ವಸ್ತುವನ್ನಾಗಿ ಆರಿಸಿಕೊಂಡನು. ಮಹಾಭಾರತದ ನಾಯಕನನ್ನಾಗಿ ಅರ್ಜುನನನ್ನು ಆರಿಸಿಕೊಂಡು 'ವಿಕ್ರಮಾರ್ಜುನ ವಿಜಯ'ವನ್ನು ರಚಿಸಿದನು. ಭಾರವಿಯ ಕಾವ್ಯದ ವಸ್ತುವು 'ವಿಕ್ರಮಾರ್ಜುನ ವಿಜಯ'ದ ಕಥೆಯ ಹಂದರದಲ್ಲಿ ಸೇರಿಕೊಂಡಿದೆ. ಎರಡು ಕಾವ್ಯಗಳಿಗೂ ಅರ್ಜುನನೇ ನಾಯಕ. ಆದ್ದರಿಂದ ಭಾರವಿಯ ಪ್ರಭಾವ ಪಂಪನ ಮೇಲೆ ಬೀಳುವುದು ಅಧಿವಾರ್ಯ. ಈ ಪ್ರಭಾವದ ಸ್ವರೂಪವೇನು, ಮತ್ತು ಪಂಪ ಎಷ್ಟರಮಟ್ಟಿಗೆ ಭಾರವಿಗೆ ಕೃತಜ್ಞನು ಎಂಬುದನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸುವುದು ಯೋಗ್ಯವಾದುದಾಗಿದೆ.

' ಕತೆ ಪಿರಿದಾದರೂ ಕತೆಯ ಮೆಯ್ಗಿಡಲೀಯದೆ ಸಮಸ್ತ ಭಾರತವನ್ನು ಅಪೂರ್ವ'ವಾಗಿ ಹೇಳ ಹೊರಟವನು ಪಂಪ. ಇವನು ತನ್ನ ಕಾವ್ಯಕ್ಕೆ ಅರ್ಜುನನನ್ನು ನಾಯಕನನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡಿದ್ದಾನೆ. ಅರ್ಜುನನಿಗೆ ಪ್ರಾಶಸ್ತ್ರ್ಯ ಕೊಡುವ ಪ್ರತಿ ಯೊಂದು ಅಂಶವನ್ನೂ ಎಚ್ಚರಿಕೆಯಿಂದ ನಡೆಸಿಕೊಂಡು ಹೋಗುವುದು ಪಂಪನ ಕರ್ತವ್ಯ. ಕೆರಾತರೂಪಿ ಶಿವ ಮತ್ತು ತಾಪಸರೂಪಿ ಅರ್ಜುನರ ಯುದ್ಧದ ಪ್ರಸಂಗವು ಅರ್ಜುನನ ಪರಾಕ್ರಮಶಿಖರಕ್ಕೆ ಧವಳಕಳಶಪ್ರಾಯವಾದುದು. ಇಂಥ ಸಂದರ್ಭವನ್ನು ಪಂಪ ಸಾಕಷ್ಟು ಪರಿಷ್ಕಾರವಾಗಿಯೇ ವರ್ಣಿಸಬೇಕಾದುದು ಅವನ ಕರ್ತವ್ಯ. ಪಂಪಭಾರತದ 'ಕತೆಯ ಮೆಯ್ಗಿಡಲೀಯ'ದಂತೆ ಮಿತಿಯನ್ನ ರತು ಯಥಾ ಯೋಗ್ಯವಾಗಿ ಈ ಪ್ರಸಂಗವನ್ನು ಬೆಳಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಆದರೆ ಸಮಸ್ತ್ರ ಭಾರತದ ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಇದೂ ಒಂದು ಘಟನೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಮರೆತು ತನ್ನ ನಾಯಕನೆಸಗಿದ ಮಹಾಕಾರ್ಯವೊಂದನ್ನು ಸವಿಸ್ತಾರವಾಗಿ ವರ್ಣಿಸುವ ಉತ್ಸಾಹಾಧಿಕ್ಯಕ್ಕೆ ಕೈಹಾಕ ದಿರುವುದು ಪಂಪನ ಉಚಿತಜ್ಞ,ತೆಯನ್ನೇ ಸಾರುತ್ತದೆ. ಸಮಸ್ತ್ರ ಭಾರತದ ದೃಷ್ಟಿಗೆ

ಹೊಂದುವಂತೆ ಈ ಸಂದರ್ಭವನ್ನು ರಸವತ್ತಾಗಿ ವರ್ಣಿಸಿ ಪಂಪ ವಿಮರ್ಶಕರ ಮೆಚ್ಚುಗೆಯನ್ನು ಪಡೆದಿದ್ದಾನೆ. 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ವು ಮಹಾ ಕಾವ್ಯ. ಪಂಪ ಭಾರತದ ಕಿರಾತಾರ್ಜುನ ಪ್ರಸಂಗವು ಸಮಸ್ತಭಾರತ ಕಥೆಯ ಒಂದು ಘಟನೆ. ಆದುದರಿಂದ ನಂಪ ಭಾರವಿಯ ಕಾವ್ಯಮಾರ್ಗವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಅನುಸರಿಸುವುದನುಚಿತ. ಭಾರವಿಯ ಕಾವ್ಯಸಂಪತ್ತು ಪಂಪನಿಗೆ ಹೈದಯಗತವಾಗಿದ್ದಿತು. ಆದುದರಿಂದ ಪಂಪನ ಕಥಾ ಸರಣಿಯಲ್ಲಿ ಭಾರವಿಯ ಪ್ರಭಾವ ಕಂಡುಬರುವುದು ಸಹಜ್ಮ ಭಾರವಿಯ ಒಂದೊಂದು ಭಾವವನ್ನು ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಅನುವಾದಿಸಿರಬಹುದು, ಭಾರವಿಯ ಒಂದು ಭಾವವನ್ನು ವಿಸ್ತರಿಸಿ ಅದನ್ನು ಹೆಚ್ಚು ರಸವತ್ತಾಗಿ ಮಾಡಿರಬಹುದು, ಭಾರವಿಯಲ್ಲಿಲ್ಲದ ವರ್ಣನಾ ಕೌಶಲವನ್ನು ಮೆರೆದಿರಬಹುದು. ಆದರೆ ಇಂಥ ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ಹೆಜ್ಜೆ ಹೆಜ್ಜೆ ಗೂ ಪಂಪ ತನ್ನತನವನ್ನೂ, ಸ್ವಪ್ರತಿಭೆಯನ್ನೂ ಮೆರೆ ದಿದ್ದಾ ನೆಯೇ ಹೊರತು ಅನ್ಯಧಾ ಇಲ್ಲ. ಸ್ವಸ್ಪಕ್ಷೇತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಪಂಪ ಭಾರವಿಯರು ಸ್ವಯಮಾಚಾರ್ಯರು. ಕಾಲದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಭಾರವಿ ಹಿಂದಿನವನು, ಪಂಪ ಈ ಇಬ್ಬರಲ್ಲಿನ ಮಧಾರಬಾಂಧವ್ಯವೆಂಥದು ಎಂಬುದನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಈಚಿನವನು. ನೋಡುವ ಪ್ರಯತ್ನಮಾಡಲಾಗುತ್ತಿದೆ. ಪಂಪ ಭಾರವಿಯರಿಗೆ ಮತ್ತೊಂದು ಸವಿ ನಂಟುಂಟು. ಭಾರವಿಯು ದಕ್ಷಿಣದೇಶದವನೆಂದೂ, ಪಶ್ಚಿಮ ತೀರ ಪ್ರದೇಶ ವಾಸಿಯೆಂದೂ ವಿದ್ವಾಂಸರು ಅಭಿಪ್ರಾಯಪಡುತ್ತಾರೆ. ಪಂಪನು ಬನವಾಸಿ ಪ್ರಾಂತದವನು. ಸಹ್ಯಾದ್ರಿಯ ಔನ್ನತ್ಯವೂ, ಕಾನನ ಶ್ರೀಯೂ, ಚಂದನಗಂಧವನ್ನು ಹೊತ್ತು ತರುವ ಎಲರೂ, ಸೀಮಾವಿನ ಮಧುರ ಮಕರಂದವೂ, ಮಲ್ಲಿಗೆಯ ಇಡಿ ಗಂಪೂ ಪಂಪ ಭಾರವಿಯರಿಬ್ಬರಿಗೂ ಪರಿಚಿತವಾದುವುಗಳೇ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಸಹ್ಯಾದ್ರಿಯಣುಗನ ಕಾವ್ಯ ಪುಷ್ಪದ ರಸಬಿಂದುಗಳನ್ನು ಬನವಾಸಿಯಣುಗನಾದ ಮಧುಸನು ಹೀರಿ ಮಧುರತರವಾದ ತನ್ನ ಕಾವ್ಯಮಧುವಿಗೆ ಅದರ ಅಲ್ಪ ಸವಿಯನ್ನು ಸೇರಿಸಿ ತನ್ನ ಕಾವ್ಯವೆಂಬ ಜೇನುಗೂಡಿನಲ್ಲಿ ಸಹೃದಯರ ರಸದೂಟಕ್ಕಾಗಿ ಕೂಡಿಸಿಟ್ಟಿ ದ್ದಾ ನೆಂದರೆ ಅತಿಶಯೋಕ್ತಿ ಯಾಗಲಾರದು.

ಭಾರವಿಯ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ 'ವು ಪ್ರಾರಂಭವಾಗುವುದು ಯುಧಿಷ್ಠಿ ರನ ಕಡೆಯ ವನೇಚರನೊಬ್ಬನು ಗುಪ್ತಚಾರನಾಗಿ ಕೌರವರ ರಾಜ್ಯ ನಿರೀಕ್ಷಣೆಯನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಬಂದು ದ್ವೈತವನದಲ್ಲಿ ವನವಾಸಿಗಳಾಗಿದ್ದ ಪಾಂಡವರಿಗೆ ನಿರೂಪಿಸು ವುದರಿಂದ. ಆಗ ಶತ್ರುವಾದ ಕೌರವನಿಂದ ರಾಜ್ಯವನ್ನು ಕಿತ್ತುಕೊಳ್ಳಲು ಸ್ಫೂರ್ತಿ ಕೊಡುವಂಥ ಮಾತುಗಳನ್ನು ದ್ರೌಪದಿ ಮತ್ತು ಭೀಮರು ನೊಂದ ಹೃದಯದಿಂದ ಹೊರಜಿಲ್ಲುತ್ತಾರೆ. ಧರ್ಮರಾಜನು ಅವರ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಸಮಾಧಾನಪಡಿಸುವಂಥ ಮತ್ತು ಉಪಯುಕ್ತವಾದಂಥ ಉತ್ತರವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆ. ಮೊದಲನೆಯ ಮೂರು ಸರ್ಗಗಳಲ್ಲಿ ಈ ಭಾಗವನ್ನು ಭಾರವಿ ಕುಶಲತೆಯಿಂದ ನಿರೂಪಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಇಲ್ಲಿ ತನ್ನ ನೀತಿಕಾಸ್ತ್ರಜ್ಞಾನವನ್ನು ಜೆನ್ನಾಗಿ ಬೆಳಗಿದ್ದಾನೆ. ಭೀಮ, ದ್ರೌಪದಿ, ಧರ್ಮರಾಜ

ಇವರು ಆಡುವ ಮಾತುಗಳು ಆಯಾ ಪಾತ್ರವನ್ನು ಪೋಷಿಸುತ್ತವೆ. ಮಹಾಭಾರತ ದಲ್ಲಿ ಗುಪ್ತ ಚಾರನ ವಿಷಯ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಗುಪ್ತ ಚಾರನಾದ ವನೇಚರನ ವಿಷಯವು ಭಾರವಿಯ ಕಾವ್ಯಕ್ಕೆ ಆಕರ್ಷಣೀಯವಾದ ಪ್ರಾರಂಭವನ್ನೂ, ಕಥೆಯ ಗತಿಗೆ ಒಂದು ಪ್ರೇರಕ ಶಕ್ತಿಯನ್ನೂ ಕೊಟ್ಟಿದೆ. ಕಥಾಪ್ರಸ್ಥಾನಕ್ಕೆ ಗುಪ್ತಚಾರನ ವಿಷಯವು ವಿಶೇಷಸಹಾಯವನ್ನು ಮಾಡುವುದಲ್ಲದೆ ಕಥಾರಂಭಕ್ಕೆ ಭೂಷಣಪ್ರಾಯವಾಗಿದೆ. ಅರ್ಜುನನು ದ್ರೌಪದಿ, ಭೀಮ ಮತ್ತು ಧರ್ಮರಾಜ-ಇವರ ಮಾತುಗಳ ನಡುವೆ ಬಾಯಿ ಹಾಕುವುದಿಲ್ಲ; ಅವನ ಬಾಯಿಂದ ಒಂದು ಮಾತನ್ನೂ ನಾವು ಕೇಳುವುದಿಲ್ಲ. ಇದು ಅರ್ಜುನನ ಪಾತ್ರಕ್ಕೆ ಶ್ರೀವೃತಿಯನ್ನು ಸಂಪಾದಿಸಿ ಕೊಡುತ್ತದೆ. ಈ ಮೌನ ಅರ್ಜುನನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಒಂದು ವಿಶೇಷ್ ಗೌರವವನ್ನು ಹುಟ್ಟಿಸುತ್ತದೆ. ಅವನು ಮುಂದೆ ಎಸಗುವ ತಪ್ಪಸ್ಸಿಗೆ ತಕ್ಕ ಯೋಗ್ಯತೆಯಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಇದು ಸೂಚಿಸುತ್ತದೆ. ಅವನ ಮೌನದಿಂದ ಅವನ ಸಂಯಮವೂ ಸತ್ವವೂ ವೇದ್ಯವಾಗುವಂತೆ ಮಾಡಿ ಮುಂದೆ ಆ ಗುಣಗಳು ತಪಸ್ಸಿನಿಂದ ಪೂರ್ಣಫಲವನ್ನು ಕೊಟ್ಟುವು ಎನ್ನುವುದು ಸಮಂಜಸವಾಗಿದೆ. ಕಿವಿಗೊಟ್ಟು ಮನಗೊಟ್ಟು ಅರ್ಜುನನು ದ್ರೌಪದಿ, ಭೀಮ ಮತ್ತು ಯುಧಿಷ್ಠಿರರ ವಾದ ಸರಣಿಯನ್ನು ಅರ್ಥಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲೇ ಅಳಿಯುತ್ತ ಬೆಲೆಕಟ್ಟುತ್ತ ಇದ್ದನೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಅವನೇನಾದರೂ ಉತ್ತರ ವನ್ನು ಕೊಡಬಹುದೇ ಎನ್ನುವ ಹೊತ್ತಿಗೆ ವ್ಯಾಸರು ಬಂದು ತಪಸ್ಸುಮಾಡಿ ಅಸ್ತ್ರವನ್ನು ಸಾಧಿಸುವ ಕೆಲಸವನ್ನು ಅವನಿಗೆ ಒಪ್ಪಿಸಿಬಿಡುತ್ತಾರೆ. ಅರ್ಜುನನು ಎಲ್ಲರಿಗೂ ನಮ ಸ್ಯರಿಸಿ ವಿನಯವೇ ಮೈವೆತ್ತಂತೆ ತಪಸ್ಸಿಗೆ ನಡೆಯುವ ಚಿತ್ರ ಅವನ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವವನ್ನು ಕಣ್ಣಿಗೆ ಕಟ್ಟುವಂತೆ ಮಾಡುತ್ತದೆ.

ಬಿಲ್ಲು, ಬತ್ತಳಿಕೆ ಮತ್ತು ಖಡ್ಗಗಳನ್ನು ಮೈಮೇಲೆ ಧರಿಸಿಯೂ ಮುನಿವೇಷ ದಿಂದ ತಪಸ್ಸು ಮಾಡುವ ಅರ್ಜುನನ ಚಿತ್ತಸ್ಥೈರ್ಯ ಮತ್ತು ದೃಢವ್ರತಗಳು ಓದು ಗರನ್ನು ಸೂರೆಗೊಳ್ಳುತ್ತವೆ. ಇಂದ್ರನು ಕಳುಹಿಸುವ ಅಪ್ಪರೆಯರು ಅರ್ಜುನನ ಸಂಯಮವನ್ನು ಕೆಡಿಸುವುದರಲ್ಲಿ ವಿಫಲರಾಗುತ್ತಾರೆ. ಇದು ಅರ್ಜುನನು ಪರೀಕ್ಷೆಯಲ್ಲಿ ತೀರ್ಗಡೆಯಾದುದರ ಗುರುತು. ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಇಂದ್ರನು ಅಪ್ಪರೆಯರನ್ನು ಅರ್ಜನನ ತಪಸ್ಸಿನ ಪರೀಕ್ಷಾರ್ಥವಾಗಿ ಕಳುಹಿಸುವ ವಿಷಯ ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

ವೃದ್ಧನ ವೇಷದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಇಂದ್ರನ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳಿಗೆ ಅರ್ಜುನನು ಕೊಡುವ ಉತ್ತರವು ಗಂಭೀರವಾಗಿದೆ, ಅವನ ಮುನಿವೃತ್ತಿಗೆ ಯೋಗ್ಯವಾಗಿದೆ. ಇಂದ್ರನ ಉಪದೇಶದಂತೆ ಶಿವನನ್ನು ಕುರಿತು ತಪಸ್ಸು ಮಾಡುವ ಅರ್ಜುನನ ಚಿತ್ರ ಮುಂದಿ ನದು. ಇಂದ್ರನಂತೆ ಭೀಮಾಕಾರನಾಗಿ ಉಜ್ಜಲಮೂರ್ತಿಯಾಗಿ ರವಿಯ ತೇಜಸ್ಸನ್ನು ಧಿಕ್ಚರಿಸುವಂತೆ ಇರುವವನೊಬ್ಬನು ತಪಸ್ಸು ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಮುನಿಗಳು ಶಿವನಲ್ಲಿ ಬಿನ್ನಹ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುವ ಮಾತುಗಳಲ್ಲಿ ಅರ್ಜುನನ ಪೂರ್ಣ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವವನ್ನು ನಾವು ಮನಗಾಣುತ್ತೇವೆ.

ಶಿವನು ಕಿರಾತರೂಪವನ್ನು ಧರಿಸಿ ತನ್ನ ಗಣಗಳನ್ನು ಬೀಡಪಡೆಯನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿ ಕರೆದುಕೊಂಡು ಅರ್ಜುನನು ತಪಸ್ಸು ಮಾಡುತ್ತಿರುವ ಪರ್ವತ ಪ್ರಾಂತಕ್ಕೆ ಬರುತ್ತಾನೆ. ಮೂಕದಾನವನು ಭಯಂಕರವಾದ ಹೆಂದಿಯ ರೂಪದಲ್ಲಿ ಅರ್ಜುನನ ವೇಲೆ ನುಗ್ಗು ತ್ತಾನೆ. ಅರ್ಜುನನೂ ಶಿವನೂ ಒಟ್ಟಿಗೆ ಬಾಣಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಹಂದಿ ಚೀರಿಕೊಂಡು ಬಿದ್ದು ಸಾಯುತ್ತದೆ. ಅರ್ಜುನನು ಹಂದಿಯದೇಹದಲ್ಲಿ ನಾಟದ್ದ ತನ್ನ ಬಾಣವನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳಲು ಹೋದಾಗ ಕಿರಾತಪಡೆಯವನೊಬ್ಬನು ಬಂದು ತಡೆಯುತ್ತಾನೆ.  $\delta$  ಕಿರಾತನಿಗೂ ಅರ್ಜುನನಿಗೂ ನಡೆಯುವ ಸಂವಾದ ಮನೋಹರವಾಗಿದೆ. ಕಿರಾತನ ಉದ್ಧತವಾದ ವಚನಗಳಿಂದ ಅರ್ಜುನನು ಆಕ್ರಾಂತನಾದರೂ, ಸಮುದ್ರದ ಅಲೆಗಳಿಂದ ಹೊಡೆತಕ್ಕೆ ಸಿಕ್ಕಿದ ಪರ್ವತದಂತೆ ಕೋಪ ಗೊಂಡರೂ ತನ್ನ ಭೈರ್ಯವನ್ನು ಬಿಡವೆ ಅಪ್ರಕಂಪಚಿತ್ರನಾಗಿ ಉತ್ತರ ಕೊಡುವುದು ಆವನ ಮುನಿತನದ ಮತ್ತು ತಪಸ್ಸಿನ ಫಲವೆಂಬಂತೆ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಮುಂದೆ ಪಿನಾ ಕಿಗೂ ಗಾಂಡೀವಿಗೂ ನಡೆಯುವ ಯುವ್ಘವು ವಿಸ್ತಾರವಾಗಿ ವರ್ಣಿತವಾಗಿದೆ. ಪಿನಾ ಕಿಯ ಔನ್ನತ್ಯಕ್ಕೂ ಅರ್ಜುನನ ಗಾಂಭೀರ್ಯಕ್ಕೂ ಎಲ್ಲೂ ಭಂಗ ಬರದಂತೆ ವರ್ಣಿ ಸಿರುವುದು ಭಾರವಿಯ ಪ್ರತಿಭೆಯನ್ನು ಮೆರೆಯುತ್ತದೆ. ಅರ್ಜುನನು ಶಿವನೊಡನೆ ಯುದ್ಧ ಮಾಡುವಾಗ ಬಳಲಿ ತನ್ನ ಶಕ್ತಿ ಕುಂದುತ್ತಿರುವುದನ್ನು ಕಂಡು ಮಣಲ ಲಿಂಗ ವನ್ನು ಪೂಜಿಸುವನೆಂದೂ, ಅರ್ಜುನನು ಪೂಜಿಸುವ ಪುಷ್ಪಹಾರ ಶಿವನ ತಲೆಯ ನೇಲೆ ರಾರಾಜಿಸುವುದೆಂದೂ ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಬರುತ್ತ್ರದೆ. ಯುದ್ಧ ನಡೆಯು ತ್ತಿರುವಾಗ ನಡುವೆ ಹೋಗಿ ಪೂಜಿಸುವುದು ಅಷ್ಟು ಸಮಂಜಸವಾಗಲಾರದು ಅಲ್ಲದೆ ಇದನ್ನು ಭಾರವಿ ಕೈ ಬಿಟ್ಟರುವುದು ಉಚಿತವಾಗಿ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಕದನದಲ್ಲಿ ಶಿವನು ಮೇಲಕ್ಕೆ ನೆಗೆದಾಗ ಒಂದುಸಲ ಅರ್ಜುನನು ಅವನ ಕಾಲನ್ನು ಹಿಡಿದೆಳಿಯುತ್ತಾನೆ. ಆಗ ಅರ್ಜುನನನ್ನು ಶಿವನು ಬಿಗಿಯಾಗಿ ಅಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಈ ಒಂದು ಕ್ಷಣದಲ್ಲಿ ಅರ್ಜುನನು ಪಡೆದಷ್ಟು ಆನಂದವನ್ನು ಅವನು ಇಡೀ ತಪಸ್ಸಿನಿಂದಲೂ ಪಡೆಯಲಿಲ್ಲ. ಆಗ ಹರನ ನಿಜವಾದ ರೂಪ ಅರ್ಜುನನಿಗೆ ಕಾಣಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಅರ್ಜುನ ತನ್ನ ಪ್ರಯತ್ನದಲ್ಲಿ ಜಯಶೀಲನಾಗಿ ಆಶೀರ್ವಾದಪೂರ್ವಕವಾಗಿ ಅಸ್ತ್ರವನ್ನು ಪಡೆಯು ತ್ತಾ ನೆ.

' ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದ ಕಥೆಯ ಈ ಸ್ಥೂಲ ಪರಿಚಯವನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಪಂಪಭಾರತದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಈ ಕಥಾ ಭಾಗವನ್ನು ಓದಿದರೆ ಪಂಪನು ಭಾರವಿಯ ಕಥಾ ಸರಣೆಯನ್ನೇ ಬಹುಮಟ್ಟಿಗೆ ಅನುಸರಿಸಿದ್ದಾ ನೆಂಬುದನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು. ಪಂಪನು 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದ ಕಥೆಯ ಮಾರ್ಗದಲ್ಲಿಯೇ ನಡೆದಿರುವುದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ ಮಹಾಭಾರತದ ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಒಂದೆರಡು ಬದಲಾವಣೆಗಳನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಂಡಿರುವುದೂ, ಅರ್ಜುನನ ಪಾತ್ರ ಅಲ್ಲಿ ಉದಾತ್ತವಾಗಿರುವುದೂ ಆಗಿದೆ. ಪಂಪನು ಈ ಭಾಗವನ್ನು

ರಚಿಸುತ್ತ ನಡೆದಂತೆ ಅವನ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದ ಹಲವೊಂದು ಭಾವಗಳು ಮೂಡಿ ಬಂದಿರುವುದು ಸಹಜ. ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಕೆಲವು ಸ್ವಪ್ರಯತ್ನ ವಿಲ್ಲದೆಯೇ ಅಥವಾ ತಾನಾಗಿಯೇ ಪಂಪನ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಸೇರಿಕೊಂಡು ಹೋಗಿರುವುದೂ ಸಹಜ. ಕೆಲವೆಡೆ ತಾನು ಭಾರವಿಯ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಅನುಭವಿಸಿ ಆನಂದಿಸಿದ ಒಂದೊಂದು ಭಾಗ ವನ್ನು ವಿಸ್ತರಿಸಿಯೂ ಇದ್ದಾನೆ, ಕೆಲವೆಡೆ ಸಂಗ್ರಹ ಮಾಡಿಯೂ ಇದ್ದಾನೆ. ಆದುದ ರಿಂದ ಪಂಪ ' ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ವನ್ನೇ ಎದುರಿಗಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಪದ್ಯ ಪದ್ಯಗಳನ್ನು ಆನುವಾದ ಮಾಡಿದ್ದಾ ನೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಖಂಡಿತ ಉಚಿತವಲ್ಲ. ಪಂಪ ಭಾರತದ ಕಿರಾತರುದ್ರಾರ್ಜುನೀಯ ಕಥಾಭಾಗವನ್ನು ವಾಚಿಸುತ್ತಿದ್ದರೆ ಕಾವ್ಯ ವಾಹಿನಿ ಎಲ್ಲಿಯೂ ತಡೆಯದೆ ಮುಗ್ಗು ರಿಸದೆ ನಿರರ್ಗಳವಾಗಿ ಹರಿಯುವುದನ್ನು ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. ಉತ್ತಮವಾದ ಕೃಷಿಯಿಂದ ಉತ್ತಮವಾದ ಬೆಳೆ ಹುಟ್ಟುವಂತೆ ಕವಿಯಾದವನು ಪೂರ್ವ ( ಕವಿಶ್ರೇಷ್ಯರ ಮಹತ್ ಕೃತಿಗಳನ್ನು ಅಧ್ಯಯನ ಮಾಡವೆ ಉತ್ತಮ ಕಾವ್ಯವನ್ನು ರಚಿಸ ( ಲಾರ. ಇಂಥ ಕವಿಯ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವಕವಿಸೂರಿಗಳ ಭಾವಗಳು ರೂಪಾಂತರ ದಲ್ಲಿಯಾಗಲಿ ನೇರವಾಗಿಯಾಗಲಿ ಒಡಮೂಡುವುದು ಅಸಹಜವಲ್ಲ. ಆಯಾ ಭಾವ ಗಳು ಕವಿಯ ಮನಸ್ಸನ್ನು ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಆಕರ್ಷಿಸಿರುತ್ತವೆ ಮತ್ತು ಅವನ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಮನೆ ಮಾಡಿಕೊಂಡಿರುತ್ತವೆ. ಸಮಯ ಬಂದಾಗ ಇವು ಯಾವ ಪ್ರಯತ್ನ ವಿಶೇಷವೂ ಇಲ್ಲದೆ ತಾನಾಗಿ ಅವನ ಕಾವ್ಯವನ್ನು ಪ್ರವೇಶಿಸುತ್ತವೆ. ಕೊಂಚ ವಿಸ್ತೃತ ವಾದ ರೂಪದಲ್ಲಿ ಭಾರವಿಯ ಪ್ರಭಾವವು ಪಂಪನ ಕಾವ್ಯದ ಮೇಲೆ ಹೀಗೆ ಆಗಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಭಾರವಿಯು ಯಾವ ಕಥೆಯನ್ನು ವಸ್ತುವನ್ನಾಗಿಟ್ಟು ಕೊಂಡು ಕಾವ್ಯವನ್ನು ರಚಿಸಿದ್ದಾನೆಯೋ ಅದೇ ಕಥೆಯನ್ನೇ ತನ್ನ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಪಂಪನೂ ತರಬೇಕಾಗಿರುವುದೇ ಇದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ. ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ನೋಡುವು ದಾದರೆ ಪಂಪನು ಭಾರವಿಗೆ ಕೆಲವು ವಿಷಯಗಳಲ್ಲಿ ಕೃತಜ್ಞ ನೆಂದು ಹೇಳಬೇಕಾಗು ತ್ತದೆಯೇ ಹೊರತು ಅನ್ಯಧಾ ಭಾವಿಸಲು ಮಾರ್ಗವಿಲ್ಲ.

ಪಂಪನು ಭಾರವಿಯ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ವನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿರುವುದರಲ್ಲಿ ವಿವೇಕವನ್ನೂ, ವಿತಿಯನ್ನೂ, ತನ್ನ ಆಯ್ಕೆಯ ಕೌಶಲವನ್ನೂ ಬೆಳಗಿದ್ದಾನೆ. ಕಥೆಯು ಬೆಳೆಯುವ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ಸಾರವತ್ತಾದುದನ್ನು-ಅದೂ ತನಗೆ ಬೇಕಾದಷ್ಟನ್ನು, ತನ್ನ ಉದ್ದೇಶ ಸಾಧನೆಗೆ ನೆರವಾಗುವಂಥದನ್ನು-ತೆಗೆದುಕೊಂಡು, ವರ್ಣನಾಭಾಗ ಬಂದಾಗ ತನ್ನ ಸ್ವತಂತ್ರ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿದ್ದಾನೆ. 'ಕಿರಾತಾರ್ಜು ನೀಯ'ವನ್ನು ವಸ್ತುವಿಗನುಸಾರವಾಗಿ ನಾಲ್ಕು ಭಾಗಗಳನ್ನಾಗಿ ವಿಭಾಗಿಸಬಹುದು. ವನೇಚರನು ಯುಧಿಷ್ಠಿ ರನಲ್ಲಿಗೆ ಹಿಂದಿರುಗಿ ಬಂದು ದುರ್ಯೋಧನನ ರಾಜನೀತಿ ನೈವುಣ್ಯವನ್ನು ವರ್ಣಿಸುವುದು; ದ್ರೌಪದಿ, ಭೀಮ, ಯುಧಿಷ್ಠಿರ ಇವರ ಸಂವಾದ; ವ್ಯಾಸರ ಆಗಮನ, ಮಂತ್ರೋಪದೇಶ, ಅರ್ಜುನನು ತಪಸ್ಸಿಗಾಗಿ ಇಂದ್ರಕೀಲಕ್ಕೆ ನಡೆಯುವುದು;-ಇದು ಮೊದಲನೆಯ ಭಾಗ. ಇಲ್ಲಿಗೆ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿ

ಮೂರನೆಯ ಸರ್ಗ ಮುಗಿಯುತ್ತದೆ. ನಾಲ್ಕರಿಂದ ಹತ್ತನೆಯ ಸರ್ಗ ಪೂರ್ತಿ ಹದಿಮೂರನೆಯ ಸರ್ಗ ಮೂರನೆಯ ಭಾಗ. ಅಪ್ಸರೆಯರ ಪ್ರಯತ್ನ ವಿಫಲವಾದು ದನ್ನು ಕಂಡು ಇಂದ್ರನು ಅರ್ಜುನನಿದ್ದಲ್ಲಿಗೆ ವೃದ್ಧನ ವೇಷದಲ್ಲಿ ಬರುವುದು; ಇಂದ್ರಾ ರ್ಜುನರ ಸಂವಾದ; ಹರನನ್ನು ಕುರಿತು ತಪ್ಪಸ್ಸ್ ಮಾಡುವಂತೆ ಇಂದ್ರನ ಉಪದೇಶ: ಆರ್ಜುನನ ತಪಸ್ಸು ; ತಪೋಜ್ಯೋತಿಯಿಂದ ತಪ್ತರಾದ ಋಷಿಗಳು ಹರನಲ್ಲಿಗೆ ಹೋಗಿ ಹೇಳಿಕೊಳ್ಳುವುದು; ಶಿವನು ಅವರಿಗೆ ಅಭಯವನ್ನಿತ್ತು ಕಿರಾತರೂಪಿನಿಂದ ತನ್ನ ಗಣಗಳೊಡನೆ ಬರುವುದು; ಹಂದಿಯ ಹನನ, ಕಿರಾತ ಅರ್ಜುನರ ಸಂವಾದ;— ಇದು ಮೂರನೆಯ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಕಧಾಭಾಗ. ಹದಿನಾಲ್ಕರಿಂದ ಹದಿನೆಂಟನೆಯ ಸರ್ಗಸೀರ ನಾಲ್ಕನೆಯ ಭಾಗ. ಈಶ್ವರಾರ್ಜುನರ ಯುದ್ಧವರ್ಣನೆ, ಹರಸಾಕ್ಷಾತ್ಕಾರ, ಆಸ್ತ್ರಲಾಭ-ಇದು ಈ ನಾಲ್ಕನೆಯ ಭಾಗದ ಕಥೆ. ಈ ನಾಲ್ಕು ವಿಭಾಗಗಳನ್ನು ವೀಕ್ಷಿಸಿದಾಗ ಒಂದು ವಿಷಯ ನಮಗೆ ಗೋಚರವಾಗುತ್ತದೆ. ಒಂದು ಮತ್ತು ಮೂರನೆಯ ಭಾಗಗಳು ಹೆಚ್ಚಿಗೆ ಕಧಾಂಶಗಳಿಂದ ನಿಬಿಡವಾಗಿಯೂ, ಎರಡು ಮತ್ತು ನಾಲ್ಕನೆಯ ಭಾಗಗಳು ವರ್ಣನಾಂಶಗಳಿಂದ ಕಿಕ್ಕಿರಿದು ತುಂಬಿಯೂ ಇವೆ. ಕಥಾಂಶ ಗಳಿಂದ ಕೂಡಿದ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ವರ್ಣನೆಗಳಿಲ್ಲವೆಂದಲ್ಲ. ಅಲ್ಲಿ ಕಥೆ ಪ್ರಧಾನವಾಗಿಯೂ, ವರ್ಣನೆ ಆದಕ್ಕೆ ಉಪಷ್ಟಂಭಕವಾಗಿಯೂ ಬರುತ್ತದೆ. ವರ್ಣನಾ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ವರ್ಣನೆ ಮಾಡಲು ಕಥೆ ಒಂದು ಹಿನ್ನೆಲಿ ಮಾತ್ರವಾಗಿದೆ. ಕಥಾಂಶಗಳಿಂದ ಕೂಡಿದ ಒಂದು ಮತ್ತು ಮೂರನೆಯ ಭಾಗಗಳಿಂದ ಹೆಚ್ಚು ಭಾವಗಳನ್ನು ಪಂಪ ಅನುವದಿಸಿರು

<sup>1</sup> ಅರ್ಜುನನು ತಪಸ್ಸಿಗಾಗಿ ಇಂದ್ರಕೀಲಕ್ಕೆ ಹೋಗುತ್ತಿರುವಾಗ ಶರತ್ಕಾಲ ಆರಂಭವಾಗಿದ್ದಿತು. ಅರ್ಜುನನು ಶರತ್ನಿನ ಸೌಂದರ್ಯವನ್ನು ಮೆಚ್ಚಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ, ಇಲ್ಲಿ ಕವಿಗೆ ಶರದೃತುವನ್ನು ವರ್ಣಿಸುವ ಸೌಲಭ್ಯ ದೊರೆತಿದೆ. ಹಾರಿಯಲ್ಲಿ ಅರ್ಜುನನು ಕಂಡ ಹಳ್ಳಿಗಳು, ಅಲ್ಲಿಯ ಗೊಲ್ಲತಿಯರು, ಕಳಮಾಕ್ಷೇತ್ರಗಳು ಮೊದಲಾದುವನ್ನು ವರ್ಣಿಸಿ ವ್ಹಾನೆ. ನಾಲ್ಕನೆಯ ಸರ್ಗದಲ್ಲಿ ಈ ವರ್ಣನೆಗಳು ಬರುತ್ತವೆ. ಐದು ಮತ್ತು ಅರನೆಯ ಸರ್ಗಗಳಲ್ಲಿ ಹಿಮಾಚಲ ಮತ್ತು ಗಂಗಾನದಿಯ ವರ್ಣನೆಗಳು, ಅರ್ಜುನನ ತಪಸ್ಸು, ಇಂದ್ರನು ಅರ್ಜುನನ ನಿಯಮಸ್ಥಿ ರತೆಯನ್ನು ಅರಿಯಲು ಅಪ್ಪರೆಯರನ್ನು ಕಳುಹಿಸಿ ಕೊಡುವ ವಿಷಯವೂ ಬರುತ್ತವೆ. ಅಪ್ಪರೆಯರು ಭೂಮಿಗೆ ಇಳಿದು ಬರುವುದು, ಅವರ ವಿಹಾರ, ಸೂರ್ಕ್ಯಚಂದ್ರರ ಉದಯ ಮತ್ತು ಅಸ್ತ, ರಾತ್ರಿ, ಬೆಳುದಿಂಗಳು, ಅರ್ಜುನನ ಮುಂದೆ ಅಪ್ಪರೆಯರ ನರ್ತನ, ಅರು ಮುತುಗಳು, ಅಪ್ಪರೆಯರು ವಿಫಲರಾದುದು\_ ಇವುಗಳ ಸವಿಸ್ತಾರವಾದ ವರ್ಣನೆಯು ಏಳು, ಎಂಟು, ಒಂಬತ್ತು ಮತ್ತು ಹತ್ತನೆಯ ಸರ್ಗಗಳ ವಿಷಯ. ವರ್ಣನೆಗಳನ್ನು ವರ್ಣನೆಗಳಿಗಾಗಿಯೇ ತುಂಬಿರುವವರಲ್ಲಿ ಭಾರವಿ ಮೊದಲಿಗನೆಂದು ತಿಳಿದು ಬರುತ್ತದೆ. ಸಂಸ್ಕೃತ ಮತ್ತು ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಕನ್ನಡ ಕಾವ್ಯ ಸೊಳ್ಳು ಅಷ್ಟಾದತವರ್ಣನೆಗಳಿಗೆ ವಿಶೇಷ ಮಹತ್ವ ಬಂದಿರುವುದನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ತಾವು ಸ್ಥರಿಸಿ ಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಭಾರವಿ ಇವರಿಗೆ ಮೇಲ್ಯಂಕ್ತಿಯಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎನ್ನಬಹುದು.

ವುದೂ ವರ್ಣನೆಗಳ ಸಂದರ್ಭ ಬಂದಾಗ ಸ್ವತಂತ್ರ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಎನ್ನುವುದೂ ಈ ಮುಂದಿನ ಪರಿಶೀಲನೆಯಿಂದ ವ್ಯಕ್ತಪಡುತ್ತದೆ.

ದುರ್ಯೋಧನನು ಕಾಡಿನಲ್ಲಿ ಬೇಡರಂತೆ ತೊಳಲುವ್ಯ ದಾಯಾದಿಗಳ ಕಂದಿ ಕುಂದಿದ ಮುಖಗಳನ್ನು ನೋಡುವುದೂ, ತನ್ನ ವೈಭವವನ್ನು ಅವರಿಗೆ ತೋರಿಸುವುದೂ ಈ ಎರಡೇ ಸಂಸಾರಫಲವೆಂದು ಬಗೆದು ತನ್ನ ಪರಿವಾರ ಸಮೇತನಾಗಿ ಪಾಂಡವರು ವನವಾಸವಿದ್ದ ಕಾಡಿಗೆ ಬಂದರೆ ಅಲ್ಲಿ ಆದದ್ದೇ ಬೇರೆ. ದುರ್ಯೋಧನನು ಚಿತ್ರಾಂಗದನೆಂಬ ಗಂಧರ್ವನಿಂದ ಬಂಧಿತನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಭಾನುಮತಿಯ ಹುಯ್ಯ ಲನ್ನು ಕೇಳಿ ಯುಧಿಷ್ಠಿರನು ಅರ್ಜುನನನ್ನು ಕಳುಹಿಸಿ ಅವನಿಂದ ದುರ್ಯೋಧನನನ್ನು ಬಿಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ ಅವಮಾನ ಹೊಂದಿ ರಾಜಧಾನಿಗೆ ಹಿಂದಿರುಗಿ ಬಂದ ದುರ್ಯೋಧನನು ರಾಜ್ಯವಾಳುವುದರಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಸರ್ವ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನೂ ವೆಚ್ಚಮಾಡು ತ್ತಾನೆ. ತನ್ನ ಒಳ್ಳೆಯ ಆಡಳಿತದಿಂದ ಪ್ರಜೆಗಳನ್ನು ತನ್ನವರನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡರೆ ಪಾಂಡವರು ಅಜ್ಞಾ ತವಾಸವನ್ನು ಮುಗಿಸಿಕೊಂಡು ಬಂದರೂ ಕೂಡ ಪ್ರಜೆಗಳು ಪಾಂಡವರನ್ನುಳಿದು ತನ್ನ ಪಕ್ಷಪಾತಿಗಳಾಗಿ ತನ್ನ ಒಡೆತನವನ್ನೇ ಸಂತೋಷದಿಂದ ಒಪ್ಪಿಕೊಂಡಿರುವರು ಎಂದು ಭಾವಿಸುತ್ತಾನೆ.

ದುರ್ಯೋಧನನು 'ಜೂಜಿನಲ್ಲಿ ಗೆದ್ದ ನೆಲವನ್ನು ನಯಜ್ಞ ನಾಗಿ ತನ್ನಲ್ಲಿ ಹತ್ತಿಸಿ ದುಶ್ಯಾಸನನನ್ನು ಯುವರಾಜನನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿ ನಿರ್ವ್ಯಾಜನಾಗಿ ಅರಸುಗೆಯ್ಯುತ್ತಿರಲು' ಇತ್ತ 'ಯುಧಿಷ್ಠಿರನಟ್ಟಿದ ಕಿರಾತದೂತಂ ತಾಪಸವ್ಯಾಜನಾಗಿ ಪೋಗಿ ಸುಯೋಧನನ ವಾರ್ತೆಯೆಲ್ಲಮನಜಿಂದು ಬಂದು ಅಜಾತ ಶತ್ರುಗೆ ಇಂತೆಂದು ಬಿನ್ನಪಂಗೆಯ್ದಂ' ಎಂದು ಪಂಪ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಕಿರಾತಾರ್ಜುನರ ಯುದ್ಧದ ಕಧಾಭಾಗವು ಆರಂಭವಾಗುತ್ತದೆ. 2 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದ ಮೊದಲನೆಯ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಇದೇ ರೀತಿ ಕಥೆ ಆರಂಭವಾಗಿದೆ.

ಶ್ರಿಯಃ ಕುರೂಣಾವುಧಿಪಸ್ಮಪಾಲನೀಂ। ಪ್ರಜಾಸುವೃತ್ತಿಂ ಯನುಯುಂಕ್ತ ವೇದಿ**ಕುಂ ॥** ಸ ವರ್ಣಲಿಂಗೀ ವಿದಿತಃ ಸಮಾಯುಯೌ । ಯುಧಿಷ್ಠಿರಂ ದ್ವೈತವನೇ ವನೇಚರಃ ॥

[ಕುರುದೇಶದ ಅಧಿಪತಿಯ ಆಡಳಿತ ಸಂಪತ್ತು ಮತ್ತು ಪ್ರಜೆಗಳಲ್ಲಿನ ವ್ಯವ ಹಾರವು ಹೇಗಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿಯಲು ಬ್ರಹ್ಮಚಾರಿಯ ವೇಷದಿಂದ ಕಳುಹಿಸಲ್ಪ ಟ್ಟ್ರದ್ದ ವನೇಚರನು ದ್ವೈತವನಕ್ಕೆ ಬಂದು ಯುಧಿಷ್ಠಿರನನ್ನು ಕಂಡನು.]

' ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದ ಕಾವ್ಯಾರಂಭದಲ್ಲಿ ಬಂದಿರುವ ಈ ಪದ್ಯದ ರೀತಿ ಯಲ್ಲಿಯೇ 'ಯುಧಿಷ್ಠಿ ರನಟ್ಟದ ಕಿರಾತ ದೂತಂ ...' ಎಂದು ಮೊದಲಾಗುವ ವಚನ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ಸಂಗ್ರಹವಾಗಿ ಪಂಪನು ಕಥಾರಂಭವನ್ನು ಮಾಡಿದ್ದಾನೆ. ಕಿರಾತದೂತನ

<sup>2</sup> ಸಂಸ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಕಿರಾತಾರ್ಜುನಲೀಲಾ ಪ್ರಸಂಗವು ಏಳನೆಯ ಅಶ್ವಾಸದ ರ್ಷನೆಯ ಪದ್ಮದ ಮುಂದಿನ ವಚನದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾರಂಭವಾಗಿ [ಪುಟರ್ ೧೭೯, ಪರಿಷತ್ತಿನ ಪ್ರಕಟಣೆ] ಎಂಟನೆಯ ಅಶ್ವಾಸದಲ್ಲಿ ೨೬ನೆಯ ಪದ್ಮದ ಮುಂದಿನ ವಹನದಲ್ಲಿ [ಪುಟರ್ ೧೯೯] ಮುಗಿಯುತ್ತದೆ.

ವರದಿಯನ್ನು ಪಂಪನು ಮುಂದಿನ ಐದು ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಕೊಟ್ಟಿದ್ದರೆ, ಅದನ್ನು ಭಾರವಿ ವಿಸ್ತಾರವಾಗಿ ಇಪ್ಪತ್ತೈದು ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಬೆಳೆಸಿದ್ದಾನೆ. ಕರಾತದೂತನು 'ಕಿವಿ ಗಿನಿದುಂ ನೃಸಂಗೆ ಹಿತಮುಂ ನುಡಿಯೆಲ್ಲಿಯುವಿಲ್ಲ ಕೇಳ ಬಿನ್ನವಿಸುವೆನೆನ್ನ ಕಂಡುದನೆ ' ಎಂದು ತನ್ನ ಮಾತನ್ನು ಆರಂಭಿಸುತ್ತಾನೆ. 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿ ಈ ಮೇಲಿನ ಮಾತಗಳು ಬಂದಿರುವ ಸಂದರ್ಭವನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸೋಣ. ದೂತನು ತಾನು ಮುಂದೆ ಹೇಳುವ ಮಾತುಗಳಿಗೆ ಈ ರೀತಿ ಪೀಠಿಕೆಯನ್ನು ಹಾಕಿ ಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ: 'ರಹಸ್ಯ ವಾದ ಕೆಲಸಗಳನ್ನು ನಿರ್ವಹಿಸಲು ನಿಯುಕ್ತರಾದ ಭೃತ್ಯರಿಂದ ಗೂಢಚಾರರ ಕಣ್ಣು ಗಳ ಮೂಲಕ ನೋಡುವವರೂ ನಿಗ್ರಹಾನುಗ್ರಹ ಸಮರ್ಥರೂ ಆದ ರಾಜರು ವಂಚಿತ ರಾಗಕೂಡದು. ಆದುದರಿಂದ ನನ್ನ ಮಾತುಗಳು ಪ್ರಿಯವಾಗಲಿ ಅಪ್ರಿಯವಾಗಲಿ ನೀವು ಸಹಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕಾಗಿದೆ. ಹಿತವೂ ಮನೋಹರವೂ ಆದ ಮಾತು ದುರ್ಲಭವಲ್ಲವೆ.'3 ' ಹಿತಂ ಮನೋಹಾರಿಚ ದುರ್ಲಭಂ ವಚಃ' ಎಂಬ ಮಾತಿನ ಸಮರ್ಥನೆಯನ್ನು 'ಕಿವಿಗಿನಿದುಂ. ..' ಎಂಬ ಮೇಲಿನ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ತರಲಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಪಂಪ ವಿವರಕ್ಕೆ ಹೋಗವೆ ' ಕಿವಿಗೆ ಪ್ರಿಯವಾದ ಮತ್ತು ರಾಜನಿಗೆ ಹಿತವಾದ ಮಾತು ಎಲ್ಲಿಯೂ ಇಲ್ಲ ' ಎಂಬಸ್ಟನ್ನೇ ದೂತನ ಬಾಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿಸಿ ಮುಂದಕ್ಕೆ ಸಾಗಿದ್ದಾನೆ. 'ದುರ್ಯೊಧನನ ರಾಜ್ಯದಲ್ಲಿ ತಾನು ಎಲ್ಲಿಯೂ ಯುಧಿಷ್ಠಿ ರನಿಗೆ ಪ್ರಿಯವಾದ ಸಮಾ ಚಾರವನ್ನು ಕೇಳಲಿಲ್ಲ; ತಾನು ಈಗ ಅಪ್ರಿಯವಾದ ಮಾತನ್ನೇ ನಿವೇದಿಸಬೇಕಾಗಿದೆ; ಇದಕ್ಕಾಗಿ ನನ್ನನ್ನು ಕ್ಷಮಿಸಬೇಕು 'ಎಂಬ ಭಾವವು ಇಷ್ಟರಲ್ಲೇ ಹೊರಪಡುತ್ತದೆ, ಆದುದರಿಂದ ಪಂಪನು ಇದನ್ನು ಸಂಗ್ರಹವಾಗಿ ಹೇಳಿ ಮುಗಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಆದರೆ ಭಾರ ವಿಯ ಪದ್ಯದಿಂದ ಹೊರಪಡುವ ಅರ್ಥಗಾಂಭೀರ್ಯವನ್ನೂ ಸ್ವಾರಸ್ಯವನ್ನೂ ನಾವು ಕಡೆಗಣಿಸಲಾರೆವು. ದೂತನು ಮುಂದುವರಿದು ಹೀಗೆ ಹೇಳುತ್ತಾನೆ :

ಈ ಪದ್ಯದ ಭಾವವನ್ನು 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದ ಈ ಕೆಳಗಿನ ಪದ್ಯಾರ್ಥ ದೊಡನೆ ಹೋಲಿಸಿ ನೋಡೋಣ:

> ದುರೋದರಚ್ಛದ್ಮ ಜಿತಾಂ ಸಮಾಹತೇ ನಯೇನ ಜೀತುಂ ಜಗತೀಂ ಸುಯೋಧನಃ # 6

<sup>8.</sup> ಕ್ರಿಯಾಸು ಯುಕ್ತೈರ್ನೃಪ ಚಾರೆ ಚಕ್ಷುಷೋ ನವಂಚನೀಯಾ: ಪ್ರಭವೋತನುಜೀನಿಭಃ। ಅತೋಽರ್ಹಸಿ ಕ್ಷಂತುಮಸಾಧು ಸಾಧು ವಾಹಿತಂ ಮನೋಹಾರಿ ಚ ದುರ್ಲಭಂ ವಚಃ [\_\_\_\_\_\_4

<sup>4.</sup> zo. ಭಾ. VII-40

<sup>5, + 50,</sup> I-7

'ದ್ಯೂ ತದಲ್ಲಿ ಮೋಸದಿಂದ ಗೆದ್ದ ರಾಜ್ಯವನ್ನು ಸುಯೋಧನನು ನಯದಿಂದ ವಶೀಕರಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಇಚ್ಛಿಸುತ್ತಾನೆ' ಎಂಬುದರ ಭಾವವೇ ಪಂಪನ ಮೇಲಿನ ವೃತ್ತದಲ್ಲಿ ಬಂದಿರುವುದಾದರೂ ಅಲ್ಲಿರುವ ಒಂದೆರಡು ವ್ಯತ್ಯಾಸಗಳನ್ನು ಗಮನಿಸದೆ ವಿಧಿಯಿಲ್ಲ. 'ನಯೇನ ಜೇತುಂ' ಎಂಬುದರ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ಕರಾತಳದ ವೊಲ್ ತನಗಂ ಬೆಸಕೆಯ್ಯೆ ಕೆಯ್ಗೆ ಮಾಡುವ ನಯಂ' ಎಂದು ವಿಸ್ತರಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಅಲ್ಲದೆ ಪಂಪ ಇನ್ನೂ ಒಂದು ಹೆಜ್ಜೆ ಮುಂದೆ ಹೋಗಿ 'ದುರ್ಯೋಧನನು ರಾಜ್ಯವನ್ನು ವಶಪಡಿಸಿ ಕೊಳ್ಳುವ ನಯವು ಬೃಹಸ್ಪತಿಯನ್ನೂ ಮಾರಿಸಿತು' ಎಂದು ಹೇಳಿರುವುದರಲ್ಲಿ ಅಡಗಿರುವ ಸ್ವಾರಸ್ಯವನ್ನು ನಾವು ಗಮನಿಸಬೇಕು. ಪಂಪನು ಭಾರವಿಯ ಭಾವವನ್ನು ವಿಸ್ತರಿಸಿ ಅದಕ್ಕೆ ಹೆಚ್ಚಿನ ಸೊಗಸನ್ನು ಉಂಟುಮಾಡಿಕೊಡುವುದರ ಮೂಲಕ ತನ್ನ ಪ್ರತಿಭೆಯನ್ನು ಪ್ರದರ್ಶಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಭಾರವಿಯ ಎರಡು ಪದ್ಯಗಳ ಸ್ವಾರಸ್ಯವನ್ನು ಒಂದು ವೃತ್ತದಲ್ಲಿ ಅಡಗಿಸಿಯೂ ಅದರಲ್ಲಿ ತನ್ನತನವನ್ನು ಮೆರೆದಿದ್ದಾನೆ.

ದೂತನು ಮುಂದುವರಿದು 'ದುರ್ಯೋಧನನನ್ನು ರಾಜಾಧಿರಾಜರುಗಳು ತಾವಾಗಿ ಬಂದು ಓಲೈಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಶತ್ರುಗಳನ್ನು ಗೆದ್ದೆ ನೆಂದು ಹಮ್ಮಿನಲ್ಲಿ ಆತನು ತನ್ನನ್ನು ತಾನು ಮರೆಯಲಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಅರಿಗನ ಸಾಹಸದ ಮಾತು ಒಂದೊಂದು ವೇಳೆ ಅಕ್ಕ ಪಕ್ಕದವರ ಬಾಯಲ್ಲಿ ಸುಳಿದಾಗ ಮಂತ್ರವನ್ನು ಹೇಳಿ ಹೇಳಿದಂತೆ ಉರಗವು ಹೆದರಿ ಹೆದರಿ ತಲೆಯನ್ನು ತಗ್ಗಸುವಂತೆ ಅಂಜಿ ದುರ್ಯೋಧನನು ತಲೆ ಮುಚ್ಚಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ರಾಜಕಾರ್ಯದ ರೀತಿಯನ್ನು ನನ್ನಂಥವನು ತಿಳಿಯುವುದು ಸಾಧ್ಯವೇ! ಹೆಚ್ಚಿಗೆ ಹೇಳುವುದೇನು, ಶತ್ರು ಎಚ್ಚತ್ತಿದ್ದಾನೆ ' ಎಂದು ತನ್ನ ಮಾತನ್ನು ಉಪಸಂಹರಿ ಸುವನು.

ಅಱಾವಿಂತು, ರಾಜಕಾರ್ಯದ ತೆಱನೆನಗಱಾವಂತು ಮೊಗ್ಗೆ, ದೇವರ ಮುಂದಾ । ನಱಿಯೆಂ ಪಿರಿದುಂ ಗಟಪಲ್, ಮಱಸೊಂದಿದನಲ್ಲನ್ + ಅಹಿತನೆಟ್ಚತ್ತಿರ್ದಂ॥

ಇದು ಕಿರಾತದೂತನ ಕೊನೆಯ ಮಾತು. ' ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯದಲ್ಲಿ ' "ನಿನ್ನ ಕರ್ತವ್ಯ ಪಥವನ್ನು ನೀನು ಕಾಣು, ನಾನು ಕೇವಲ ವಾರ್ತೆಯನ್ನ ರುಹುವ ಚಾರನಷ್ಟೆ"6

ថែងគោស់ ಕರ್ತುಂ ತ್ರಯ ಜಿಹ್ಮ ಮುದ್ಯತೇ ವಿಧೀಯುಕಾಂ ತತ್ರ ವಿಧೇಯ ಮುತ್ತರಮ್! ಪರಪ್ರಜೀಕಾನಿ ವಜಾಂಸಿ ಚಿನ್ನಕಾಂ ಪ್ರವೃತ್ತಿಸಾರಾಃ ಖಲು ಮಾದೃ ಶಾಂ ಗಿರೇ 1-1-2 6 " ಆದುದರಿಂದ ನಿಮ್ಮ ನ್ನು ಗೆಲ್ಲುವ ಉದ್ದೇಶದಿಂದ ಕಪಟವನ್ನಾ ಜಿಲಸಲುದ್ಯು ಕ್ರಹಾಗಿರುವ ದುರ್ಯೋಧನನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ನೀವು ಮಾಡುವ ಪ್ರತೀಕಾರದ ಕರ್ತವ್ಯವನ್ನು ಜಾಗ್ರತೆ ಮಾಡುವುದಾಗಲಿ. ಇತರರ ಉಕ್ತಿಗಳನ್ನೇ ಆರಿಸಿಕೊಳ್ಳುವವನಾದ ನನ್ನಂಥವನ ಮಾತು ಗಳು ಕೇವಲ ವೃತ್ತಾಂತಗಳ ಸಾರದಿಂದ ಕೂಡಿರುತ್ತವೆ." (ನಾವು ವರ್ತಮಾನವನ್ನು ತಿಳಿಸುವವರಷ್ಟೆ, ಕರ್ತವ್ಯವೇನೆಂಬುದನ್ನು ಉಪದೇಶಿಸಲು ಸಮರ್ಥರಲ್ಲ ಎಂದು ಇದರ ಭಾವ.)

ಎಂದು ದೂತನ ಬಾಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿಸಿರುವುದನ್ನೇ " ರಾಜಕಾರ್ಯದ ತೆಜನ್ ಎನಗಱಿ ವಂತು ಮೊಗ್ಗೆ! " ಎಂಬ ಪಂಪಭಾರತದ ವಾಕ್ಯವು ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸುತ್ತದೆಂಬುದು ನಿಜ. ಆದರೂ ಅವೆರಡಕ್ಕೂ ಎಷ್ಟೊಂದು ವ್ಯತ್ಯಾಸ! ಇದನ್ನು ಅರಿತುಕೊಳ್ಳಲು 'ದೇವರ **ಮುಂದಾನಱ**ಿಯೆಂ ಪಿಱಿದುಂ ಗೞಪಲ್ ' ಎಂಬ ಮಾತನ್ನು ನೋಡಬೇಕು. ಗುಪ್ತ ಚಾರನಾದ ದೂತನೊಬ್ಬನು ತನ್ನ ಒಡೆಯನ ಮುಂದೆ ಯಾವ ವಿನಯವನ್ನು ಪ್ರಕಟಸ ಬೇಕೋ ಅದನ್ನು ಪಂಪನು ಮರೆತಿಲ್ಲ. ' ಮಱಸೊಂದಿದನಲ್ಲನ್, ಅಹಿತನ್ ಎಟ್ಟ ತ್ತಿರ್ದಂ ' ಎಂಬ ಮಾತು ಸಂಕ್ಷೇಸವಾದರೂ ಗೂಢವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಸೂಸುತ್ತದೆ. · ದುರ್ಯೋಧನನು ಯಾವ ನಯದಿಂದ ರಾಜ್ಯವನ್ನು ತನ್ನ ವಶಮಾಡಿಕೊಂಡಿರು ತ್ತಾನೆಯೋ ಅದನ್ನು ಅರಿತು, ನಿಮ್ಮ ರಾಜ್ಯವನ್ನು ಅವನಿಂದ ಹಿಂತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳಲು ಏನು ಮಾಡಬೀಕೋ ಆ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಜಾಗ್ರತಿಯಾಗಿರುವುದು 'ಎಂಬ ಎಚ್ಚರಿಕೆಯ ಮಾತನ್ನು ಕೂಡ ಅದು ಸೂಚಿಸುತ್ತದೆ. ಯಾವುದನ್ನು ಭಾರವಿ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಕ್ಯುಗಳಲ್ಲಿ ಆಡಿಸಿದ್ದಾ ನೆಯೋ ಆ ಮಾತನ್ನು ಪಂಪ ಧ್ವನಿಪೂರ್ವಕವಾಗಿ ನುಡಿಸಿದ್ದಾ ನೆ. ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯದ ವನೇಚರ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ "ಪ್ರತೀಕಾರ ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳುವ ನಿನ್ನ ಕರ್ತವ್ಯವನ್ನು ನೀನು ಜಾಗ್ರತಿಮಾಡು " ಎಂದು ಯುಧಿಷ್ಠಿ ರನಿಗೆ ಕರ್ತವ್ಯ ಜ್ಞಾನ ವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆ. 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದ ವನೇಚರ ನೀತಿವಿದೆ ಮತ್ತು ನಯಜ್ಞ,. ಇದು ಭಾರವಿಯ ಮನೋಧರ್ಮವನ್ನು ವ್ಯಕ್ತಪಡಿಸುವುದೆಂದು ಹೇಳ ಬಹುದು. ಅವನ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರೌಪದಿ, ಭೀಮ, ಯುಧಿಷ್ಠಿ ರರೇ ಆದಿಯಾಗಿ ವನೇ ಚರ ಕಿರಾತರುಗಳೂ ಕೂಡ ನಯಜ್ಞ ರಂತೆ ನಡೆದುಕೊಳ್ಳುತ್ತಾರೆ, ನುಡಿಯುತ್ತಾರೆ. ಇಲ್ಲಿ ಗುಪ್ತ ಚಾರನಾದ ವನೇಚರನು ರಾಜನೀತಿ, ಚಾರನೀತಿಯನ್ನೂ, ತನ್ನ ಅಂತ ಸ್ತನ್ನೂ, ಕರ್ತವ್ಯವನ್ನೂ ತಿಳಿದ ಪೂರ್ಣವ್ಯಕ್ತಿಯಂತೆ ನಮಗೆ ಕಾಣಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. \_\_\_\_\_\_ ಆದರೆ ಪಂಪಭಾರತದ ದೂತ ಒಡೆಯನಲ್ಲಿ ವಿನಯವನ್ನು ಪ್ರಕಟಿಸಿ ಮಾನವತೆಯನ್ನು ಉಳಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದಾ ನೆ.

ಕಿರಾತದೂತನ ಮಾತನ್ನು ಕೇಳಿದ ಯಜ್ಞ ಸೇನ ತನೂಜೆಯು ಯಮತನೂಜ ನನ್ನು ಕುರಿತು ಪಾಂಡವರಾದ ತಮ್ಮವರೈವರ ಮತ್ತು ತನ್ನ ಪ್ರಕೃತ ದುಃಸ್ಥಿ ತಿಯನ್ನು ಕುರಿತು ಮಾರ್ಮಿಕವಾದ ಮಾತುಗಳನ್ನಾಡುತ್ತಾಳೆ<sup>7</sup>. " ನುಡಿವೂಡೆ ರಾಜಕಾರ್ಯ ನಯಮೆತ್ತ, ಅಬಲಾಜನದೊಂದು ಬುದ್ಧಿಯೆತ್ತ" ಎಂದು ದ್ರೌಪದಿ ಆರಂಭಿಸುತ್ತ " ನುಡಿಯದೆ ಕೆಮ್ಮಗಿರ್ದೊಡಂ ಇರಲ್ಕೆ ಅಣಂ ಈಯದೆ ನಿಮ್ಮೊಳೆನ್ನುಮಂ ನುಡಿಯಿಸಿ ದಫ್ಪುವು ಆ ಕುರುಕುಳರ್ಕಳ ಗೆಯ್ದ ಅಪರಾಧ ಕೋಟಗಳ್" 8 ಎನ್ನುತ್ತಾಳೆ.

<sup>7.</sup> ಈ ಭಾಗ ಸಂಪಭಾರತದಲ್ಲಿ VII-45-52. ಎಂಟು ಪದ್ಮಗಳಲ್ಲಿ ಬಂದಿದೆ. ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯದಲ್ಲಿ I 28-46. ಹಕ್ತೊಂಬಕ್ತು ಪದ್ಮಗಳಲ್ಲಿ ಬಂದಿದೆ.

<sup>8,</sup> zo, ಭಾ. VII-45.

ದೂತನು ತಂದ ವರ್ತಮಾನದಿಂದ ದ್ರೌಪದಿಗೆ ತನ್ನ ಹಿಂದಿನ ಅಪಮಾನಗಳೆಲ್ಲ ಸ್ಮರಣೆಗೆ ಬಂದುವು, ಆಗ ಅವಳು ಸುಮ್ಮನಿರಬೇಕೆಂದರೂ ಆಗಲಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಿರುವು ದರಿಂದ ಕಥೆಯು ಗೂಢಚಾರನ ಮಾತುಗಳಿಂದ ದ್ರೌಪದಿಯ ಮಾತುಗಳಿಗೆ ಹೇಗೆ ಹೆಜ್ಜೆ ಯಿಡುತ್ತ ಮುಂದೆ ಹೋಗಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ನಾವು ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. ನಕುಲ ಸಹದೇವರುಗಳ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ದ್ರೌಪದಿ ಹೇಳುವ ಮಾತು ' ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ 'ದಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ಬಂದಿದೆಯೆಂಬುದನ್ನು ನೋಡೋಣ: "ಕಾಡಿನ ನೆಲದಲ್ಲಿ ಮಲಗಿ ಅವರ ದೇಹವು ಒರಟಾಗಿದೆ; ಕೆದರಿದ ತಲೆಗೂದಲುಗಳಿಂದ ಕಾಡಾನೆಗಳಂತೆ ಕಾಣುತ್ತಾರೆ; ಹೀಗೆ ಧೈರ್ಯಸಂಯಮಗಳಿಂದಿರುವ ಯಮಳರನ್ನು ನೋಡಿಯೂ ಕೂಡ ನೀನು ಸುಮ್ಮ ನಿರುವೆಯಲ್ಲ " 9 ಎಂದು ದ್ರೌಪದಿ ಯುಧಿಷ್ಠಿ ರನನ್ನು ಕುರಿತು ಹೇಳುತ್ತಾಳಿ. ' ಈ ಸ್ಥಿ ತಿಯಲ್ಲಿರುವವರನ್ನು ನೋಡಿಯೂ ಕೂಡ ನಿನ್ನ ಮನಸ್ಸು ನೋಯದಲ್ಲ, ಏನು ಭೈರ್ಯ ನಿನ್ನದು 'ಎಂಬ ಭಾವ ಸೂಚಿತವಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಪದ್ಯದಿಂದ ಕಾಡಿ ನಲ್ಲಿ ಜೀವಿಸುತ್ತಿರುವ ಯಮಳರ ಸ್ಪಷ್ಟ ಕಲ್ಪನೆ ನಮಗೆ ಉಂಟಾಗುತ್ತದೆ. ' ಕಾಯ ಕ್ಲೇಶದಿಂದ ಅಡವಿಯ ಕಾಯನ್ನೂ ಹಣ್ಣು ಹಂಪಲುಗಳನ್ನೂ ಉದಿರಿಸಿಕೊಂಡು ತಿಂದು ನಿನ್ನನ್ನಗಲದೆ ಇರುವ ಈ ಯಮಳರು ' "ಆವ ತೆಱದಿಂ ನೋಯಿಸರಯ್ ನಿನ್ನ ನನ್ನಿಕಾಱನ ಮನಮಂ " ಎಂದು ಸಂಪ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾ ನೆ. ' ಕಿರಾ<mark>ತಾರ್ಜುನೀಯ'</mark> ದಲ್ಲಿ ಬರುವ 'ಕೆದರಿದ ತಲೆಗೂದಲಿನ ಕಾಡಾನೆಗಳಂತಿರುವ ಯಮಳರ' ಸ್ಪಷ್ಟ ಚಿತ್ರ ಪಂಪ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಬಂದಿಲ್ಲ. "ಕಥಂ ತ್ವಮೇತತ್ ಧೃತಿ ಸಂಯಮೌ ಯಮೌ, ವಿಲೋಕಯನ್ನು ತ್ರಹಸೇ ನ ಬಾಧಿತುಂ " ಎಂಬುದರ ಭಾವವನ್ನು ಪಂಪ ತನ್ನ ಕಂದ ಪದ್ಯದ ಪೂರ್ವಾರ್ಧದಲ್ಲಿ ತಕ್ಕಮಟ್ಟಿಗೆ ತಂದಿದ್ದಾನೆ. ಅದ**ರಲ್ಲೂ** " ಆವ ತೆಱದಿಂ ನೋಯಿಸರಯ್ ನಿನ್ನ ನನ್ನಿ ಕಾಅನ ಮನಮಂ " ಎಂಬಲ್ಲಿ ' ನನ್ನಿ ಕಾಱ 'ಎಂದು ದ್ರೌಪದಿ ಯುಧಿಷ್ಠಿರನನ್ನು ಚುಚ್ಚಿ ನುಡಿದಿದ್ದಾಳೆ. ಈ ಒಂದು ಪದದ ಬಲದಿಂದ ಇಡೀ ಪದ್ಯಕ್ಕೇ ಶಕ್ತಿಬಂದಿದೆ.

ದ್ರೌಪದಿ ಯುಧಿಷ್ಠಿ ರನ್ ಸ್ಥಿತಿಯನ್ನು ಕುರಿತು. ಎಮ್ಮ ಯ್ವರ ಬೇವಸಮಂ ನೀಂ ಮನದೊಳ್ ನೆನೆಯೆಯಪ್ಪೊಡಂ ನಿನ್ನಿರವಂ। ನೀಂ ಮರುಳಿ ಬಗೆಯದಂತುಂ ಘುನ್ಮುಂಬಡವಿಯೊಳಡಂಗಿ ಚಿಂತಿಸುತಿರ್ಪಾ ॥ 10

ಎಂದು ನುಡಿಯುತ್ತಾಳೆ.

<sup>9.</sup> ವನಾಂತಶಯ್ಮ ಕಠಿನೀ ಕೃತಾಕೃತೀ ಕಜಾಚಿತಾ ವಿಷ್ಟಗಿವಾಗಜೌ ಗಣೌ। ಕಥಂ ತ್ವಮೇತೌ ಧೃತಿ ಸಂಯಮೌ ಯಮೌ ವಿಲೋಕಯನ್ನುತ್ಸಹಸೇ. ನ ಜಾಧಿತುಂ॥ I-36.

<sup>10.</sup> ಸಂ. ಭಾ. VII-50.

ಇದೇ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ 'ದಲ್ಲಿ ದ್ರೌಪದಿ ಧರ್ಮರಾಜನನ್ನು ಕುರಿತು "ಹಿಂದೆ ಬಹಳ ಬೆಲೆಬಾಳುವ ಸುಪ್ಪತ್ತಿಗೆಯ ಮೇಲೆ ಮಲಗಿ ಮಂಗಲ ಗೀತಗಳಿಂದ ಎಚ್ಚರಗೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದ ವನು ಈಗ ಇಲ್ಲಿ ಈ ಒರಟಾದ ನೆಲದ ಮೇಲೆ ದರ್ಭೆಗಳನ್ನು ಹಾಸಿ ಕೊಂಡು ಮಲಗಿ ಅಮಂಗಲಕರವಾದ ನರಿಗಳ ಕೂಗಿನಿಂದ ಎಚ್ಚರಗೊಳ್ಳುತ್ತಿರುವೆ ಯಲ್ಲಾ!" 11 ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಾಳೆಂದು ವರ್ಣಿತವಾಗಿದೆ. ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ ದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಈ ಚಿತ್ರ ಸುಂದರವಾಗಿದೆಯೆಂಬುದು ನಿಸ್ಸಂಶಯ. 'ನಿನ್ನಿರವಂ ನೀಂ, ಮರುಳೆ!, ಬಗೆಯದಂತುಂ ಘುಮ್ಮೆಂಬಡವಿಯೊಳ್ ಅಡಂಗಿ ಚಿಂತಿಸು ತಿರ್ಪಾ!' ಎಂಬಲ್ಲಿ 'ಘುಮ್ಮೆಂಬಡವಿಯೊಳ್ ಅಡಂಗಿ 'ಎಂಬಲ್ಲಿ ಧರ್ಮರಾಜನಸ್ಥಿತಿ ಥಟ್ಟನೆ ಪಾಠಕರಿಗೆ ವೇದ್ಯವಾಗುವಂತೆ ಧ್ವನಿಚಿತ್ರವನ್ನು ಪಂಪ ಕೊಟ್ಟರುವುದಕ್ಕೆ ನಾವು ಮೆಚ್ಚಬೇಕಾಗಿದೆ. 'ಘುಮ್ಮೆಂಬ ಅಡವಿ' ಎಂಬ ಮಾತು ಇಡೀ ಪದ್ಯದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಬೆಳಗುತ್ತದೆ. "ತಪ್ಪನ್ನು ನುಡಿಯುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ನಿನ್ನ ವ್ರತ ನಿನಗೆ ಒಪ್ಪುವುದಿಲ್ಲ. ಶತ್ರುಗಳು ನಿನಗೆ ತಪ್ಪಿ ನಡೆದಿದ್ದಾರೆ. ಅವರು ತಪ್ಪಿದ ಬಳಿಕ ನೀನು ತಪ್ಪಿದರೂ ತಪ್ಪಿಲ್ಲ." 12 ಎಂದು ತನ್ನ ಮಾತನ್ನು ದ್ರೌಪದಿ ಮುಗಿಸುತ್ತಾಳೆ.

ಹೀಗೆ ಮಾತನಾಡಿದ 'ಪಾಂಚಾಲರಾಜತನೂಜೆಯ ಮಾತಿಗೆ ಬೆಂಬಲಂ ಬಾಯ್ವಂತೆ' ಭೀಮಸೇನನು ನುಡಿಯುತ್ತಾನೆ. 13 ದ್ರೌಪದಿಯ ನೊಂದ ಮನಸ್ಸಿ ನಿಂದ ಹೊರಬಂದ ನುಡಿಕಿಡಿಗಳು ಎಲ್ಲರ ಮನಸ್ಸನ್ನೂ ಕೆರಳಿಸಿವೆಯಾದರೂ, ಭೀಮನ ಮನಸ್ಸು ತಕ್ಷಣ ಪ್ರತಿಧ್ವನಿಕೊಡುವುದು ನ್ಯಾಯವಾಗಿಯೇ ಇದೆ. ಭೀಮ ಸ್ವಲ್ಪ ಒರಟ; ಅಲ್ಲದೆ ಅವನಿಗೆ ಸಹನೆಯ ಶಕ್ತಿಯೂ ಕಡಮೆ. ಎಲ್ಲಕ್ಕಿಂತ ಮಿಗಿಲಾಗಿ ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಅತ್ಯಂತ ಹೆಚ್ಚು ನೊಂದ ವ್ಯಕ್ತಿಯೆಂದರೆ ಭೀಮ. ಆದುದರಿಂದ ದ್ರೌಪದಿಯ ಮಾತಿನಿಂದ ಪ್ರಚೋದಿತನಾಗಿ ಮೊಟ್ಟಮೊದಲು ಭೀಮನು ಮಾತನಾಡು ವುದು ಸಹಜವಾಗಿಯೇ ಇದೆ. ವನೇಚರನ ಮಾತಿನಿಂದ ಕಥಾಪ್ರಸ್ಥಾನವನ್ನು ಕಂಡ ನಾವು ಆ ಮಾತುಗಳಿಂದ ಹಿಂದಿನದೆಲ್ಲ ಮರುಕಳಿಸಿದ ದ್ರೌಪದಿಯ ನುಡಿಗಳನ್ನು ಕೇಳುತ್ತೇವೆ.

ದ್ರೌಪದಿಯ ಮಾತುಗಳಿಗೆ ಒತ್ತಾಸೆಯಾದ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಭೀಮ ಆಡು ತ್ತಾನೆ. ಭೀಮನು "ಪ್ರಿಯೆಯ ವಿಹಿತವೂ ಮನಃಪ್ರಿಯವೂ ಆದ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಶ್ರೇಷ್ಠವಾದುವೆಂದು ನಿಶ್ಚಯಿಸಿ ಉಪಪತ್ತಿಯಿಂದ ಕೂಡಿದ ಊರ್ಜಿತಾಶ್ರಯವಾದ

<sup>11</sup> ಪುರಾಧಿರೂಢಃ ಶಯನಂ ವ್ಯಹಾಧನಂ ವಿಬೋಧ್ಯ ಸೇಯಃ ಸ್ತುತಿಗೀತಿ ಮಂಗಲೈಃ।

ಅದಭ್ಯದರ್ಭಾಮಧಿಶಯ್ಯ ನಸ್ಥೆ ಲೀಂಜಹಾಸಿ ನಿಪ್ರಾಮಶಿವೈಃ ಶಿವಾರುತೈಃ ೩ 12. ಪಂ. ಛಾ. VII-52. 13. ಪಂ. ಭಾ. VII-52 ವ. ಭೀಮನ ಮಾತಿನಿಂದ ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯದಲ್ಲಿ ಎರಡನೆಯ ಸರ್ಗವು ಆರಂಭವಾಗುತ್ತದೆ.

ಮಾತುಗಳನ್ನು ಅಡಿದನು " 14 ಎಂದು 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ 'ದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವುದನ್ನು ನೋಡಿದಾಗ ಕಥೆಯ ಒಂದೊಂದು ಘಟನೆಯೂ ಒಂದರಿಂದ ಒಂದಕ್ಕೆ ಸರಪಳಿಯ ಕೊಂಡಿಯಂತೆ ಹೇಗೆ ಸೇರಿಕೊಂಡು ಬೆಳೆದಿದೆ ಎಂಬುದು ಗೋಚರವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನೇ ಪಂಪನು"ಎಂದ ಪಾಂಚಾಳರಾಜತನೂಜೆಯ ಮಾತಿಂಗೆ ಬೆಂಬಲಂಬಾಯ್ವಂತೆ ಭೀಮಸೇನನಿಂತೆಂದೆಂ " ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾನೆ. ಭೀಮನು " ದ್ರೌಪದಿಯಾಡಿದುದು ತಕ್ಕುದೇ ಹೊರತು, ಆಕೆ ಅಲ್ಲದುದನ್ನು ಹೇಳಲಿಲ್ಲ. ನೀವು ಬೇಕಾದರೆ ಕೇಳಿ, ಇಲ್ಲ ದಿದ್ದರೆ ಬಿಡಿ. ಮರುಮಾತಿಗೆಡೆಯಿಲ್ಲ. ನನ್ನ ಮನದ ಮುನಿಸು ನನ್ನನ್ನು ಮಾತ ನಾಡಿಸುತ್ತಿದೆ. " 15 ಎಂದು ಯುಧಿಷ್ಠಿ ರನಿಗೆ ಹೇಳುತ್ತಾ ತನ್ನ ಮಾತಿಗೆ ಪೀಠಿಕೆ ಹಾಕಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ.

ನಾಲ್ಕುಂ ನೃಷವಿದೈಯನಾ ಡಲ್ಕಲ್ತಂ ನೆಱ್ಯಿಯೆ ಕಲ್ತೆಯಲ್ಲಾಗಡೆ ಸೋ! ಲಲ್ಕೆ ನೃಷ ದೊರೆಯೆ ನೆಲನಂ, ವಲ್ಕಲ ವಸನಕ್ಕೆ ಮೆಯ್ಮನಾಂಪುದು ಪೆಂಪೇ! 16

ಇದು ಭೀಮ ಧರ್ಮರಾಯನಿಗೆ ಹೇಳುವ ಮಾತು. ಇದೇ ಭಾವತು "ಕಿರಾತಾ ಜ್ಯುನೀಯ 'ದಲ್ಲಿ ಹೀಗಿದೆ: "ಧರ್ಮರಾಜ! ಚತುರ್ವಿದೈಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಸಿದ್ಧಿ ಯನ್ನು ಪಡೆದ ವಿವೇಕದಿಂದ ಕೂಡಿದ ನಿನ್ನ ಮತಿಯು ಹೆಣ್ಣಾ ನೆಯು ಕೆಸರಿಗೆ ಬೀಳುವಹಾಗೆ ವಿಪರ್ಯಯವನ್ನು ಪಡೆದು ನಾಶವನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತದೆ." 17 "ಹೆಣ್ಣಾ ನೆಯು ಕೆಸರಿನಲ್ಲಿ ಮುಳುಗುವಂತೆ ನಿನ್ನ ಬುದ್ಧಿಯು ಅವಿವೇಕದಿಂದ ನಾಶವಾಗುತ್ತದೆ." ಎಂಬ ಭಾವವನ್ನು ಪಂಪನು ಕೈಬಿಟ್ಟಿದ್ದಾನೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಬದಲಾಗಿ 'ವಲ್ಯಲ ವಸನಕ್ಕೆ ಮೆಯ್ಯ ನಾಂಪುದು ಪೆಂಪೇ' ಎಂಬ ನೂತನ ಭಾವವನ್ನು ತಂದಿದ್ದಾನೆ. ಭೀಮ ಸ್ವಭಾವತಃ ಒರಟನೇನೋ ಅಹುದು. ಆದರೆ 'ಅಣ್ಣ ನಿಗೆ ಬುದ್ಧಿ ವ್ಯತ್ಯಾಸವಾಗಿದೆ' ಎಂದು ಪರುಷವಾಗಿ ಭೀಮ ಹೇಳುವುದು ಅಷ್ಟು ಸಮಂಜಸವಾಗಿ ಕಾಣಲಾರದು. ಸಾಮಾನ್ಯರ ಕುಟುಂಬದಲ್ಲಿ ಒರಟನಾದ ತಮ್ಮ ತನ್ನ ಅಣ್ಣ ನನ್ನು 'ಅವಿವೇಕಿ' ಎಂದು ಮೊದಲಾಗಿ ಅನ್ನುವುದು ಸಾಮಾನ್ಯವಾದರೂ ಪಾಂಡವ ವಂಶದಲ್ಲಿ ಜನಿಸಿದ ಭೀಮ ಹೀಗೆ ಹೇಳಲಾರನು. 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿ ಮುಂದೆ ಬರುವ ಭೀಮನ ಮಾತುಗಳು ರಾಜನೀತಿ ಜ್ಞಾನದಿಂದ ತುಂಬಿತುಳುಕುತ್ತಿವೆ. ಭೀಮ ಪರಾಕ್ರಮಿಯ ರೀತಿ ನೀತಿಗಳನ್ನೂ, ಅಭಿಮಾನಧನನ ಆಧಿಕ್ಯವನ್ನೂ ಕುರಿತು ಹೇಳು ತ್ತಾನೆ. ನಯವಾದ ಸಾರವತ್ತಾದ ವಾಕ್ಯಗಳನ್ನು ಆಡುವ ನೀತಿವಿದನಾದ ಭೀಮನು

<sup>14. +</sup> to II-1 15. zo. pp. VII-53

<sup>16.</sup> だの、 いっ. VII-54

<sup>17.</sup> ಚತುಸ್ಸತ್ವಪಿ ತೇ ವಿವೇಕಿನೀ ನೃಶ ವಿದ್ಯಾಸು ನಿರೂಢಿಮಾಗತಾ। ಕಥನೇತ್ಮ ಮತಿರ್ವಿಪರ್ಯೆಯಂ ಕರಿಷೇ ಪಂಕಮಿವಾವಸೀದತಿ ॥ II-6

ಅಣ್ಣ ನಲ್ಲಿ ಮತಿವಿಸರ್ಯವನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟವಾದ ವಾಕ್ಯುಗಳಲ್ಲಿ ಆರೋಪಿಸಿರುವುದು ನ್ಯಾಯವೇ ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ಏಳುತ್ತದೆ. ಭೀಮನು ಎಂಥ ಒರಟ, ಅವನ ಟಾಯಿಂದ ಎಂಥ ಉದ್ವೇಗಪೂರತ ಮಾತುಗಳು ಹೊರಟುವು ಎಂಬುದನ್ನು ಮೊದಲಿಗೇ ಸ್ಪಷ್ಟ ಪಡಿಸಲು ಇಂಥ ಮಾತನ್ನು ಭಾರವಿ ಭೀಮನಿಂದ ಆಡಿಸಿದ್ದಾ ನೆಂದು ಬೇಕಾದರೂ ಸಮಾಧಾನ ಹೇಳಬಹುದು; ಇಲ್ಲವೇ ಧರ್ಮರಾಯನ ಪ್ರಕೃತಸ್ಥಿ ತಿಯನ್ನು ವಾಸ್ತ್ರವಿಕ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಅಳೆದುನೋಡುವ ಭೀಮನಿಗೆ ತೋರಿದ ಸಹಜಭಾವನೆ ಇದು ಎಂದಾ ದರೂ ಸಮಾಧಾನ ಹೇಳಬಹುದು. ಆದರೆ ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಪಂಪ ಭೀಮನನ್ನು ಭೀಮನನ್ನಾಗಿಯೇ ಉಳಿಸಿಕೊಂಡಿರುವನಲ್ಲದೆ ಅವನ ಪಾತ್ರಕ್ಕೆ ಕುಂದುಂಟಾಗದ ರೀತಿ ಯಲ್ಲಿ ನೋಡಿಕೊಂಡಿದ್ದಾ ನೆ. ನೀತಿವೇತ್ತನಂತೆ ಮಾತನಾಡುತ್ತ ಭೀಮ " ಮಾನ ಧನನಿಗೆ ಪ್ರಿಯವಾದ ಶ್ರೇಷ್ಠ ಪದವನ್ನು ಏರಬೇಕೆಂದೆನ್ನುವ ಧೀರನು ಆತ್ಮ ಪೌರುಷ ವನ್ನು ಅಸರ್ಥಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ನಿವಾರಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಸಮರ್ಥವಾದ ತನ್ನ ಆಲಂಬನವನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ" 18 ' ನೀನು ಹೀಗೆ ಕುಳಿತಿರುವುದುನ್ಯಾಯವೇ?' ಎಂದು ನುಡಿಯುತ್ತಾನೆ. ಪಂಪಭಾರತದಲ್ಲಿ

ಸಲಿಸಂದಿರ್ಪಕ್ರೊಂದುಂ ಕಲಿಸರಿಗಂ ನಮಗೆ ಪರಿಭವಂ ಕೃಷ್ಣೆಯ ಮುಂ। ದಲಿಯಂ ಸಿಡಿದೆೞಿವಲ್ಲಿಯೆ ಕಲಿಪಿಡಿದರ್ ನಮ್ಮ ಜೀರಮಂ ಕೌರವರುಂ॥ 19.

ಎಂದು ಭೀಮನ ಮಾತು ಬರುತ್ತದೆ. 'ಶಿರೀಷ ಕೋಮಲೆಯಾದ ದ್ರೌಪದಿಯ ವಿಲೋಲ ನೀಲ ಕಬರೀಭರವನ್ನು ತೆಗೆವಾಗ ಆ ಕುಲಪಾಂಸುಲನ ಕೈಯಬೆರಳುಗಳು ಹತ್ತಿ ಅಚ್ಚುತ್ತಿದಂತೆ ಆಕೆಯ ತಲೆಗೂದಲು ಗಳು ಕೊಂಕಾಗಿ ನಮ್ಮ ಪರಾಕ್ರಮವನ್ನು ಮೂದಲಿಸುವಂತೆ' 20 ಇವೆ. 'ಅಂದು ಸಭಾಮಧ್ಯದಲ್ಲಿ ಅಸಿತೇಂದೀವರ ಲೋಲಲೋಚನೆಯನ್ನು ಪಸುವನ್ನು ಮೋದುವಂತೆ ಮೋದಿದುದನ್ನು ಕಂಡೂ ಕೂಡ ನಿನ್ನ ನನ್ನಿ ಗಾಗಿ ಇದುವರೆಗೊ ಹಲ್ಲ ಚ್ಚಿ ಸೈರಿಸಿಕೊಂಡು ಇದ್ದೆ. ಆದರೆ ಇನ್ನು ದುಶ್ಯಾಸನನ ಎದೆಯ ಬಿಸಿರಕ್ತವನ್ನು ಪಾನಮಾಡಿ ಬಾಯ ತೀಟೆಯನ್ನು ತೀರಿಸಿಕೊಂಡ ಹೊರತು ಸುಮ್ಮನಿರುತ್ತೇನೆಯೆ '21 ಎಂದು 'ಗದಾ ದಂಡವನ್ನು ಭುಜಾದಂಡದಲ್ಲಿ ಅಳವಡಿಸಿಕೊಂಡು ಶತ್ರುಗಳಿದ್ದ ದಿಕ್ಕನ್ನು ನೋಡಿ ಹೊರಡಲು' ಭೀಮಸೇನ ಬಯಸುತ್ತಾನೆ. ಭೀಮನ ಈ ಮಾತುಗಳು ಅವನ ಕ್ರೋಧವನ್ನೂ, ಕೌರವರಿಂದುಂಟಾದ ಅನರ್ಥಪರಂಪರೆಗಳನ್ನನುಭವಿಸಿದವನ ಮನ ಸ್ಪಿನ ಮುಳಿಸನ್ನೂ, ಅವನ ಪರಾಕ್ರಮವನ್ನೂ, ದೃಢನಿಶ್ಚಯವನ್ನೂ ಪ್ರಕಟಪಡಿಸು

<sup>18. 0</sup> II-13. 19. 20. sp. VII-56.

<sup>20.</sup> इ. VII—57. 21. इ. प्रा. VII—58.

ತ್ತನೆ. ದ್ರೌ ಪದಿಯ ಮುಂದಲೆಯನ್ನು ಸಭಾಮಧ್ಯದಲ್ಲಿ ಹಿಡಿದೆಳೆದದ್ದೇ ಭಾರತದ ಆದಿಗೆ ಕಾರಣ. ಶತ್ರುಗಳು ಮಾಡಿರುವ ಅವಮಾನದಲ್ಲಿ ಇದಕ್ಕಿಂತ ಹಿರಿದಾದುದು ಇನ್ನೊಂದಿಲ್ಲ. ಭೀಮನ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಇದು ಎಷ್ಟರಮಟ್ಟೆಗೆ ಆಕ್ರ ಮಿಸಿರಬಹುದು ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಈ ಮೇಲಿನ ಮಾತುಗಳೇ ಸಾಕ್ಷ್ಮಿ. ಶತ್ರುಗಳಿಗೆ ಪ್ರತೀಕಾರ ಮಾಡದೆ ಅಡವಿಯಲ್ಲಿ ಕುಳಿತಿರುವುದು ಆತ್ಮ ಪೌರುಷವನ್ನೇ ನೆಚ್ಚಿರುವ ವ್ಯಕ್ತಿಗೆ ಎಳ್ಳಷ್ಟೂ ಹಿಡಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಅಣ್ಣ ನಾದ ಯುಧಿಷ್ಠಿರನ ಧರ್ಮದ ಭಾರಕ್ಕೆ ಭೀಮನೂ ಕೂಡ ಮಣಿಯಲೇಬೇಕಾಗಿದೆ. ಭೀಮನು ಹಲ್ಲು ಕಚ್ಚಿಕೊಂಡು ಕುಳಿತಿದ್ದಾನೆ. ಇಂಥ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಶತ್ರುವಿನ ಮೇಲೆ ಸೇಡು ತೀರಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕೆಂಬ ವಿಚಾರವಾಗಿ ಮಾತು ಬಂದರೆ, ನೋಟಕ್ಕೆ ಮೌನವಾಗಿ ಕಾಣುತ್ತಿದ್ದ ಜ್ವಾಲಾಮುಖಿ ಸ್ಫೋಟಗೊಂಡು ತನ್ನಲ್ಲಿರುವುದನ್ನೆಲ್ಲ ಕಾರುವಂತೆ, ಭೀಮನು ತನ್ನ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ತುಂಬಿದ್ದ ಮಾತು ಗಳನ್ನು ಹೊರಚೆಲ್ಲಿ ಸಮಾಧಾನಗೊಳ್ಳುವುದು ಸಹಜ. ಪಂಪನ ಈ ಮೇಲಿನ ನಿರೂ ಪಣೆ ರಸೌಚಿತ್ಯದ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದಲೂ ವಾತ್ರದ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದಲೂ ಅಗತ್ಯವಾದು ದೆಂಬುದನ್ನು ನಾವು ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. ಇಲ್ಲಿ ಕವಿಯ ಭಾಷೆ ಮತ್ತು ಶೈಲಿ ಎರಡೂ ವಸ್ತುವಿಗೆ ಸರಿಯಾಗಿ ಹೊಂದಿಕೊಂಡಿವೆ. ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದ ಭೀಮನ ಪಾತ್ರದೊಡನೆ ಪಂಪಭಾರತದ ಭೀಮನ ಪಾತ್ರವನ್ನು ಹೋಲಿಸಿದರೆ ಪಂಪ ಭಾರತದ ಭೀಮನನ್ನು ನಾವು ಮೆಚ್ಚುತ್ತೇವೆ ಎಂದು ಹೇಳಬಹುದು.

ಕೋಸಗೊಂಡ ಭೀವುನನ್ನು ನೋಡಿ ಧರ್ಮಪುತ್ರನು "ಕೋಸ ತಾಪದಿಂ ಮಸಗಿದ ಮದಗಜಮನೆ ಮಾಣಿಸುವಂತೆ ಎಂತಾನುಂ ಮೃದು ವಚನಂಗಳಿಂ ಮುಳಿಸನ್ ಆಱಿಸುತಿರ್ದನ್."<sup>22</sup> ಭೀವುನ ಕೋಪವನ್ನು ಧರ್ಮರಾಜನು ಸಮಾ ಧಾನಪಡಿಸಿದ್ದನ್ನು ಪಂಪ ಈ ಒಂದೇ ಒಂದು ಉಪಮಾನದಿಂದ ಮುಗಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಧರ್ಮರಾಜನು "ಹೀಗೆ ವಿಕಾರವನ್ನು ತೋರಿಸಿ ಕೋಪಾಕ್ರಾಂತ ಚಿತ್ತನಾದ ಮರುತ ಸುತನನ್ನು ದುಷ್ಟ ಆನೆಯನ್ನೆಂತೋ ಅಂತೆ ಸಮಾಧಾನಪಡಿಸಲಾರಂಭಿಸಿದನು "<sup>23</sup> ಎಂದು 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿ ಕವಿ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಗಜದ ಉಪಮೆ 'ಪಂಪ ಭಾರತ' 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ' ಎರಡರಲ್ಲೂ ಬಂದಿದೆ. ಪಂಪ ಭೀಮನನ್ನು ಮದಗಜಕ್ಕೆ ಹೋಲಿಸುತ್ತಾನೆ; ಭಾರವಿ ದುಷ್ಟದ್ವಿರದಕ್ಕೆ ಹೋಲಿಸುತ್ತಾನೆ. ಅಲ್ಲದೆ ಭೀಮನು ಕೋಪದಿಂದ ವಿಕಾರವನ್ನು ತೋರಿಸಿದನೆಂದು ಭಾರವಿ ವರ್ಣಿಸಿರುವುದನ್ನು ಪಂಪ ಬಿಟ್ಟರುವುದು ಉಚಿತವಾಗಿ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಭೀಮನ ಮಾತುಗಳು ಕೋಪದಿಂದ ಕೂಡಿದ್ದರೂ ವಿಕಾರ ಪೂರಿತವಾದುವುಗಳಲ್ಲ. ಭೀಮನು ವಿಕಾರದಿಂದ ನುಡಿದನೆಂದರೆ ಭೀಮನ ಮಾತುಗಳಿಗೆ ಬೆಲೆ ಇಲ್ಲದೆ ಹೋಗುವುದೊಂದು, ಆ ಮಾತುಗಳಲ್ಲಿ ತುಂಬಿ ರುವ ರಸಕ್ಕೆ ಭಂಗ ಬರುವುದೊಂದು, ಹೀಗೆ ಎರಡು ನ್ಯೂನತೆಗಳು ಉಂಟಾಗುತ್ತವೆ.

<sup>22.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VII-58ವ. 23. ಕಿರಾ. II-25.

ವಿವೇಕಿಗಳು, ಜ್ಞಾನಿಗಳು ಮತ್ತು ಇಂದ್ರಿಯ ನಿಗ್ರಹವುಳ್ಳವರು ನಡೆದುಕೊಳ್ಳುವ ರೀತಿ ಯನ್ನೂ, ಕೋಪ ಮತ್ತು ಕ್ಷಮೆಗಳ ಸ್ವರೂಪವನ್ನೂ, ಶತ್ರುಗಳನ್ನು ಗೆಲ್ಲುವುದಕ್ಕೆ ತಕ್ಕ ಸಮಯ, ಉಪಾಯ ಮೊದಲಾದುವುಗಳನ್ನೂ ಧರ್ಮರಾಜನು ಭೀಮನಿಗೆ ವಿಶದ ಪಡಿಸುತ್ತಾನೆಂದು 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿ ಇಪ್ಪತ್ತೆಂಟು ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಭಾರವಿ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಇವುಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ವರ್ಣಿಸುವುದಕ್ಕೆ ಪಂಪನಿಗೆ ಕಾಲವೂ ಇಲ್ಲ, ಸ್ಥಳವೂ ಇಲ್ಲ. "ಆಕುಲನಾದ ಅರ್ಜುನಾಗ್ರಜನಿಗೆ ನಿರ್ಮಲವಾದ ನೀತಿಮಾರ್ಗವನ್ನು ಧರ್ಮನು ಉಪದೇಶಿ" ಸಿದುದನ್ನು ವಿಸ್ತಾರವಾಗಿ ವರ್ಣಿಸಲು ಭಾರವಿಗೆ ಅವಕಾಶ ವುಂಟು, ಪಂಪನಿಗೆ ಇಲ್ಲ; ಅಷ್ಟೆ.

ಧರ್ಮಪುತ್ರನು ಭೀಮಸೇನನ ಮುಳಿಸನ್ನು ಆರಿಸುತ್ತಿರುವಲ್ಲಿ

ಕನಕ ಪಿಶಂಗ ತುಂಗ ಜಟಕಾ ವಳಯಂ ಕುಡುಮಿಂಚಿನೋಳಿಯಂ । ನಿನಿಯುಸಿ, ನೀಲ ನೀರದ ತನುಚ್ಛವಿ ಭಸ್ಮರಜೋನಿಲಿಪ್ತಂ+ಅಂ । ಜನ ಗಿರಿಯಂ ಶರಜ್ಜಳಧರಂ ಕವಿದಂತಿರೆ, ಚಿಲ್ವನಾಳ್ದು ಭೋಂ । ಕನೆ ನಭದಿಂದಂ+ಅಂದು+ಇಲಾದನಲ್ಲಿಗೆ ವೃದ್ಧ ಪರಾಶರಾತಮಜಂ ॥ 25

ವೇದವ್ಯಾಸಮುನಿಯ ಆಗಮನವನ್ನು ಪಂಪ ಒಂದು ವೃತ್ತದಲ್ಲಿ ಮುಗಿಸಿದರೆ ಭಾರವಿ ಅದಕ್ಕೆ ಆರು ಪದ್ಯಗಳನ್ನು 26 ಮಿಸಲಾಗಿಸಿದ್ದಾನೆ. 'ಪರಾಶರಾತ್ಮಜರು ಸಾಕ್ಷಾತ್ ಮನೋರಧವೇ ಬಂದಂತೆ ಕಾಣಿಸಿಕೊಂಡರು' 27 ಎಂದೂ, 'ಪುಣ್ಯ ಸಂಚಯವೇ ದೇಹವನ್ನು ಧರಿಸಿ' 28 ಬಂದಂತೆ ಇದ್ದ ವೇದವ್ಯಾಸರನ್ನು ಧರ್ಮರಾಜನು ನೋಡಿದನೆಂದೂ ಭಾರವಿ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಅಕಸ್ಮಾತ್ತಾಗಿ ಬಂದ ವೇದವ್ಯಾಸ ಮುನಿ ಧರ್ಮರಾಜನಿಗೆ ಹೇಗೆ ಕಾಣಿಸಿಕೊಂಡನು ಎಂಬುದನ್ನು ಭಾರವಿ ಎರಡು ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಕೊಟ್ಟಬಳಿಕ ಧರ್ಮರಾಜನು ಮುನಿಗೆ ಮಾಡಿದ ಆದರ ಸತ್ಯಾರವನ್ನು ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಆದರವನ್ನು ಪಡೆದು ಸುಖಾಸನದಲ್ಲಿ ಉಪವಿಷ್ಟನಾದ ಮುನಿಯ ಚಿತ್ರವು ಮೂರನೆಯ ಸರ್ಗದ ಮೊದಲ ಮೂರು ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಬಂದಿದೆ ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಮೊದಲನೆಯ ಪದ್ಯವನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸೋಣ. "ಶರಚ್ಚಂದ್ರನ ಕಿರಣಗಳಂತೆ ಆಹ್ಲಾದ ಕರವಾಗಿ ಮೇಲಕ್ಕೆ ಎರಚುತ್ತಿರುವ ಕಿರಣಜಾಲಗಳಿಂದ ಕೂಡಿ ಉನ್ನತವಾಗಿಯೂ, ಕಪ್ಪು ಮತ್ತು ಹಳದಿ ಬಣ್ಣಗಳಿಂದ ಕೂಡಿಯೂ, (ಆದುದರಿಂದ) ವಿದ್ಯುತ್ತಿನಿಂದ ಕೂಡಿದ ಮೇಘದಂತೆಯೂ ಇರುವ ಜಟೆಯನ್ನು ಧರಿಸಿ ಇದೆ 29 ಸುಖೋಪವಿಷ್ಟನಾದ

<sup>24.</sup> ಕರಾ. II-54.

<sup>25.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VII-59. 26. ಕಿರಾ. II. 54-56.; III. 1-3.

<sup>27. \$.</sup> co. II-54. 28. \$. co. II-56.

ದದೃಶೇ ಜಗತೀಭುಜಾ ಮುನೀ ಸ ವಪುಷ್ಮಾನಿವ ಪುಣ್ಯಸಂಚಯಃ

<sup>29.</sup> ಕರಾ. III-1.

ತತಃ ಶರಚ್ಚಂದ್ರಕರಾಭಿರಾಮೈರುತ್ಸರ್ಪಿಭೀ ಪ್ರಾಂಶುಮಿವಾಂಶುಜಾಲೈಃ । ಬಿಭ್ರಾಣಮಾನೀಲರುಚಂ ಪಿಶಂಗೀರ್ಜಟಾಸ್ತಡಿತ್ತ್ವಂತಮಿವಾಂಬುವಾಹಂ ॥

ಮುನಿಯನ್ನು ಕುರಿತು ಧರ್ಮರಾಜನು ಮಾತನಾಡಿದನು. ಮೇಲೆ ಉದ್ಧರಿಸಿದ ಪಂಪನ ವೃತ್ತದಲ್ಲಿ ಎರಡು ಉಪಮಾನಗಳಿವೆ. 'ಕನಕ ಪಿಶಂಗ ತುಂಗ ಜಟಕಾ ವಳಯಂ ಕುಡುಮಿಂಚಿನೋಳಿಯಂ ನೆನೆಯಿಸೆ' ಎಂಬುದು ಮೊದಲನೆಯದು. ಇದು ಮುನಿಯ ಜಟಿಯ ವರ್ಣನೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಸಂವಾದಿಯಾಗಿ 'ಬಿಭ್ರಾಣಮಾನೀಲ ರುಚಂ ಪಿಶಂಗೀರ್ಜಟಾಸ್ತ್ರಡಿತ್ವಂತಮಿವಾಂಬುವಾಹಂ' ಎಂದು ಕಿರಾತಾರ್ಜು ನೀಯದಲ್ಲಿ ಬಂದಿರುವುದನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು. ಪಂಪ ಜಟಿಯ ಬಣ್ಣವನ್ನು ಚಿನ್ನದ ಹಳದಿಯ ಬಣ್ಣ ವೆಂದು ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿ ಕುಡುಮಿಂಚಿನ ಕಾಂತಿಗೆ ಜಟಿಯನ್ನು ಹೋಲ ಸಿದ್ದಾನೆ. ಆದರೆ ಭಾರವಿಯ ವರ್ಣನೆ ಇದಕ್ಕಿಂತ ಉತ್ತಮವೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಎಷ್ಟೇ ವಯಸ್ಸಿನ ವ್ಯಕ್ತಿಯಾಗಿದ್ದರೂ ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿ ತಲೆಗೂದಲು ಅಚ್ಚಹಳದಿ ಯಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಕರ್ಮ ಮಿಶ್ರಿತವಾದ ಹಳದಿಯ<sup>30</sup> ಬಣ್ಣ ಜಟಿಯ ನೈ ಜ ಬಣ್ಣ ವನ್ನು ಹೋಲುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು ಅದಕ್ಕನುಸಾರವಾಗಿ ಜಟಿ ವಿದ್ಯುತ್ತಿ ನಿಂದ ಕೂಡಿದ ಮೇಘದಂತೆ ಇದ್ದಿ ತು ಎನ್ನುವುದು ಸಮಂಜಸವಾಗಿದೆ. ಮೇಘ ಕಪ್ಪು, ಮಿಂಚು ಹಳದಿ. ಇವೆರಡೂ ಸಮ್ಮಿಳಿತವಾದಾಗ ಉಂಟಾಗುವ ಸಂಯೋಜಿ<mark>ತ</mark> ವರ್ಣವೇ ಜಟಿಯ ಬಣ್ಣ ಎಂಬುದು ಸ್ಪಷ್ಟ. ' ನೀಲನೀರದ ತನುಚ್ಛವಿ ಭಸ್ಮರಜೋ ವಿಲಿಸ್ತಂ ಅಂಜನಗಿರಿಯಂ ಶರಜ್ಜಳಧರಂ ಕವಿದಂತಿರೆ ಚೆಲ್ವನಾಳ್ದು ' ಎಂಬುದು ಎರಡನೆಯದು. ವೇದವ್ಯಾಸರ ದೇಹದ ಬಣ್ಣ ಕಪ್ಪೆಂದೂ, ಈ ದೇಹದ ಮೇಲೆ ಅವರು ಹಚ್ಚಿಕೊಂಡಿರುವ ಬಿಳಿಯ ವಿಭೂತಿ ನೀಲಿಯ ಬಣ್ಣದ ಅಂಜನ ಪರ್ವತ ವನ್ನು ಶರತ್ಕಾಲದ ಬಿಳಿಯ ವೋಡ ಕವಿದಂತಿದೆಯೆಂದೂ ಪಂಪ ವರ್ಣಿಸಿರುವುದು ಮನೋಹರವಾಗಿದೆ. ದೇಹದ ಕಪ್ಪುಕಾಂತಿಗೂ ವಿಭೂತಿಯ ಬಿಳಿಯ ಕಾಂತಿ**ಗೂ** ಸಾಮಂಜಸ್ಯವನ್ನು ಹೊಂದಿಸಿರುವುದು ಪಂಪನ ಪ್ರತಿಭಾದ್ಯೋತಕವಾಗಿದೆ. ಭಾರವಿಯ ಒಂದು ಸುಂದರ ಚಿತ್ರವನ್ನು ಕೈಬಿಟ್ಟದರೂ ಅದಕ್ಕೆ ಬದಲಾಗಿ ಬೇರೊಂದು ಸುಂದರ ತರವಾದ ಚಿತ್ರವನ್ನು ಸಂಸ್ಥೆ ಸಹೈದೆಯರಿಗೆ ನೀಡಿದ್ದಾ ನೆ.

ಯುಧಿಹಿಂದನು ಅರ್ಘ್ಯಪಾದ್ಯಾದಿಗಳಿಂದ ವೇದವ್ಯಾಸರನ್ನು ಸತ್ಯರಿಸುತ್ತಾನೆ. ಧರ್ಮರಾಯಾದಿಗಳ ಇರವು ವೇದವ್ಯಾಸರಿಗೂ ಕಣ್ಣಿ ನಲ್ಲಿ ನೀರನ್ನು ತರಿಸುತ್ತದೆ. ಬಳಿಕ ಧರ್ಮನಂದನ "ನಮ್ಮ ವನವಾಸ ಪರಿಶ್ರಮವು ನೀಗಿತು: ಸಾಗರಗಳಿಂದ ಪರಿವೃತವಾದ ಧರಿತ್ರಿಯನ್ನು ಆಳಿದಂತೆ ಆಯಿತು; ನಮ್ಮ ಹೃದ್ರೋಗ ಅಡಗಿತು; ಅನೇಕ ಮಂಗಳ ಪರಂಪರೆಗಳು ದೊರೆಕೊಂಡುವು; ನಿಮ್ಮ ಪಾದಪದ್ಮ ನಿರೀಕ್ಷಣದಿಂದ ಏನಾಗದು?" <sup>31</sup> ಎಂದು ವಿಜ್ಞಾಪಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಇದೇ ರೀತಿಯ ಮಾತು ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯದಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಬರುತ್ತದೆ; ವಿವರದಲ್ಲಿ ವ್ಯತ್ಯಾಸವಿದ್ದರೂ ಧ್ವನಿ ಇದೇ ಆಗಿದೆ. 'ಸಂದರ್ಶನಂ ಲೋಕಗುರೋರವೋಘಂ ತವಾತ್ಮಯೋನೇರಿವ ಕಿಂ

<sup>30.</sup> ಪಿಶಂಗವೆಂದರೆ ಹಿಂಗಲ ವರ್ಣ; ಕಂದುಹಳದಿ. 31. ಪಂ.ಭಾ. VII.60.

ನಥತ್ತೇ' <sup>32</sup> ಎಂದು ಧರ್ಮರಾಜ ಹೇಳುವಲ್ಲಿ 'ಕಿಂ ನಥತ್ತೇ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಯಾವ ಶಕ್ತಿಯಿದೆಯೋ ಅದನ್ನು ಪಂಪನ 'ಏನಾಗದು ಪೇಟ್"' ಎಂಬ ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ಕಾಣ ಬಹುದಾಗಿದೆ. "ಆಪತ್ಪಯೋಧಿಯಲ್ಲಿ ಅತ್ಯಾಪತ್ತಿನಿಂದ ಮುಳುಗಿ ನವೆಯುತ್ತಿರುವ ನಮಗೆ ನೀವೇ ಶರಣು. ನೀವೇ ತಿಳಿದು ನಮಗೆ ಆಪತ್ಪ್ರತೀಕಾರವಾವುದು ಎಂಬುದನ್ನು ಈಗಲೇ ತಿಳಿಸಿ " <sup>33</sup> ಎಂದು ಧರ್ಮರಾಯ ಬೇಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಇದೇ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿ ಬರುವ '(ನಿಸ್ಪೃಹರಾದ) ತಮ್ಮಿಂದ ಕಲ್ಯಾಣಕರವಾದ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಕೇಳುವ ಇಚ್ಛೆ ನನ್ನನ್ನು ಮಾತನಾಡಿಸುತ್ತಿದೆ' ಎಂಬ ಧರ್ಮರಾಯನ ಮಾತು ಅವನ ಪಾತ್ರದ ಗಾಂಭೀರ್ಯವನ್ನೂ ಔನ್ನತ್ಯವನ್ನೂ ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸುತ್ತದೆ ಖಾಂಡವರ ಆಗಿನ ಸ್ಥಿತಿಗೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದಂತೆ ಕಲ್ಯಾಣಕರವಾದ ಮಾತುಗಳು ಎಂಬು ದಕ್ಕೆ ಶತ್ರುಗಳನ್ನು ಜಯಿಸುವುದು ಎಂಬ ಅರ್ಥವೇ ಫಲಿಸುತ್ತದೆ. ಶತ್ರುಗಳನ್ನು ಗೆಲ್ಲುವ ಉಪಾಯವನ್ನು ಹೇಳಿ ಎಂಬ ನೇರವಾದ ಮಾತಿಗಿಂತ ಧರ್ಮರಾಯನ ಬಾಯಿಂದ ಬರುವ ಈ ಮೇಲಿನ ಮಾತುಗಳು ಅವನ ಪಾತ್ರಕ್ಕೆ ಯೋಗ್ಯವಾಗಿವೆ. ಆದರೆ ಪಂಪ ಕಥಾದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ನೇರವಾದ ಮಾತುಗಳನ್ನೇ ಧರ್ಮರಾಯನ ಬಾಯಿಂದ ಆಡಿಸಿ ದ್ವಾ ನೆ.

ವ್ಯಾಸರು ಆಗಿನ ಪಾಂಡವರ ಸ್ಥಿತಿಗೆ ತಮ್ಮ ಅನುಕಂಪೆಯನ್ನು ತೋರಿಸುತ್ತ ಉತ್ತರಕೊಡುತ್ತಾರೆ. "ತನ್ನ ವರ್ತನಮುಂ ಮೋಹಮನುಂಟುಮಾಡೆ" " ಎಂಬ ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಸರ ಮನೋಭಾವವನ್ನು ಕವಿ ಹೃದಯಂಗಮವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಸರ್ವಸಂಗ ಪರಿತ್ಯಾಗ ಮಾಡಿದ ತಪೋಧನರಿಗೂ ಮೋಹವುಂಟುಮಾಡುವ ಸ್ಥಿತಿ ಅವರ ಹೃದಯದ ಮರುಕವನ್ನೂ ಪಾಂಡವರ ಶೋಚನೀಯ ಸ್ಥಿತಿಯನ್ನೂ ಒಟ್ಟಿಗೆ ನಮ್ಮ ಕಣ್ಣಿಗೆ ಕಟ್ಟುವಂತೆ ಮಾಡುತ್ತದೆ. "ಹನ್ನೆ ರಡು ವರ್ಷಗಳ ನಿಮ್ಮ ವನವಾಸದ ಅವಧಿ ಮುಗಿಯುತ್ತ ಬಂದಿತು. ನಿಮ್ಮ ಶತ್ರುವು ನಿಮಗೆ ಆಮೇಲೂ ರಾಜ್ಯ ವನ್ನು ಕೊಡನು. ಯುದ್ಧ ಹತ್ತಿರ ಬಂದಿತೆಂದು ತಿಳಿಯಿರಿ. 35 ಭೀಷ್ಮ, ದ್ರೋಣ, ಕೃಪ, ಕರ್ಣಾ ಇವರು ಒಬ್ಬರಿಗಿಂತ ಒಬ್ಬರು ಮಹಾಗರ್ವಿತರು. 36 ಆ ಕೌರವರ ಮುಳಿಸುಗಳೂ ಮುಳಿದು ತುಡುವ ದಿವ್ಯೇಮಗಳೂ ಪ್ರಳಯದ ಉರಿ, ಕಾಳಕೂಟದ ಗುಳಿಗೆ, ಹರನ ಹಣೆಗಣ್ಣಿನ ಕಿಚ್ಚು-ಇವುಗಳ ಅಳವಿಗೂ ಅಗ್ಗ ಳವಾದುವು" 37 ಎಂದು ರಿಪುವಿನ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ತೋರಿಸಿಕೊಟ್ಟು 'ಅವರನ್ನು ಗೆಲ್ಲಬೇಕಾದರೆ ವಿಕ್ರ

<sup>32</sup> ಕಿರಾ. III-7. 33. ಪಂ.ಭಾ. VII-61. 34. ಪಂ.ಭಾ. VII-63ವ.

<sup>35.</sup> ಪಂ.ಭಾ. VII-64. 36. ಪಂ.ಭಾ. VII-65. ಕಿರಾ. III-18ರಿಂದ ಬರುವ ಭಾವಗಳು ಸಂಗೃಹೀತವಾಗಿ ಪಂ.ಭಾ. VII.65ರಲ್ಲಿ ಬಂದಿವೆ. VII-66 ಕಂದ ಪದ್ಮ ಪಂಪನ ಸ್ವಂತೆ ಕಲ್ಪನೆ.

<sup>37.</sup> భం. భా. VII-66.

ಮಾರ್ಜುನನೇ ಸರಿ; ಆತನು ದಿವ್ಯಾಸ್ತ್ರಗಳನ್ನು ಸಾಧಿಸಬೇಕು. ಅದಕ್ಕಾಗಿ ಮಂತ್ರೋಪದೇಶ ಮಾಡಲು ಬಂದಿದ್ದೇನೆ? ಎಂದು ಯುಧಿಷ್ಠಿರನಿಗೆ ಹೇಳಿ ವಿಕ್ರ ಮಾರ್ಜುನನಿಗೆ ಮಂತ್ರಾಕ್ಷರಗಳನ್ನು ಉಪದೇಶಿಸುತ್ತಾರೆ ವ್ಯಾಸರು. ಬಳಿಕ ಗುಹ್ಯಕ ನನ್ನು ಸ್ಮರಣಮಾತ್ರದಿಂದ ಬರಿಸಿ ಅರ್ಜುನನನ್ನು ಇಂದ್ರಕೀಲಕ್ಕೆ ಕಳುಹಿಸಿ ಬರುವು ದೆಂದು ಅಪ್ಪಣೆಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಯುಧಿಷ್ಠಿರನು ಕೃತಕೃತ್ಯನಾದವನಂತೆ ಅವರಿಗೆ ಸಾಷ್ಟಾಂಗವೆರಗುತ್ತಾನೆ. ಅನಂತರ ವೇದವ್ಯಾಸರು ಗಗನಮಾರ್ಗವನ್ನು ಹಿಡಿಯುತ್ತಾರೆ.38.

ಅರ್ಜುನನು ಮರುಮಾತಿಲ್ಲದೆ ಗಂಭೀರವಾಗಿ ತಪಸ್ಸಿಗೆ ನಡೆಯಲು ಸಿದ್ಧನಾಗು ತ್ತಾನೆ ತನ್ನ ಅಣ್ಣ ತಮ್ಮಂದಿರನ್ನೂ ಪತ್ನಿಯಾದ ದ್ರೌಪದಿಯನ್ನೂ ಬೀಳ್ಕೊಡುವ ದೃಶ್ಯ ಅಪೂರ್ವವಾದುದು. ಇಷ್ಟು ದಿವಸ ಕಷ್ಟಸುಖಗಳಲ್ಲಿ ಸಮಪಾಲುಗೊಂಡು ವನವಾಸ ಸಹವಾಸಿಗಳಾಗಿದ್ದ ಅಣ್ಣ ತಮ್ಮಂದಿರನ್ನೂ ಪ್ರಿಯೆಯನ್ನೂ ಅಗಲುವುದರಲ್ಲಿ ವಿರಹವಿದೆ; ಮುಂದೆ ಸಾಧಿಸಬಹುದಾದ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ಜಯಗಳಿಸಿ ಯಶಸ್ವಿಯಾಗುವೆ ನೆಂಬುದರಲ್ಲಿ ಗೆಲವು ಇವೆ. ಇವೆರಡರ ನಡುವೆ ಅರ್ಜುನನ ಮನಸ್ಸು ತೂಗಾಡುತ್ತದೆ. ಇದೇ ಸ್ಥಿತಿ ಪಾಂಡನ ಸಹೋದರರಲ್ಲಿಯೂ ಇದೆ. ನನವಾಸದ ಸಹವಾಸದಿಂದ ಅರ್ಜುನನನ್ನು ಬಿಟ್ಟರುವುದು ದುಃಖಕರವಾದರೂ ಅರ್ಜುನನು ಸಾಧಿಸಬಹುದಾದ ಆಸ್ತ್ರಲಾಭದ ವಿಷಯವನ್ನು ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಆ ದುಃಖವನ್ನು ಅವರು ಸಹಿಸಿ ಕೊಂಡರಂತೆ 39 ಅರ್ಜುನನನ್ನು ಅಗಲುವ ಈಗಿನ ವಿರಹದ ದುಃಖವೋ, ಅರ್ಜುನನು ಪಡೆಯುವ ಅಸ್ತ್ರದಿಂದ ತಮಗೆ ಮುಂದೊದಗಬಹುದಾದ ಉತ್ಕರ್ಷವನ್ನು ಊಹಿಸಿ ಕೊಳ್ಳುವುದರಿಂದ ಉಂಟಾಗುವ ಹರ್ಷವೋ ಇತರರೆಲ್ಲರಿಗಿಂತಲೂ ದ್ರೌಪದಿಗೆ ಹೆಚ್ಚು. ಎಕೆಂದರೆ ದ್ರೌಪದಿಯೇ ಹೆಚ್ಚು ನೊಂದಿರುವವಳು, ಅಪಮಾನಗೊಂಡಿರುವವಳು. ಈ ಭಾಗ ' ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿ ಮನೋಹರವಾಗಿ ವರ್ಣಿತವಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಇಂಥ ವಿವರಗಳಿಗೆಲ್ಲ ಕೈಹಾಕಲು ಸಂಪನಿಗೆ ಇರುವ ಅವಕಾಶ ಅಲ್ಪ. ಆದರೂ ಆರ್ಜುನನು ಹೊರಟು ನಿಂತಾಗಿನ ದ್ರೌಪದಿಯ ವರ್ಣನೆಯನ್ನು ಕೈಬಿಟ್ಟಲ್ಲ. ಮೊದಲು ' ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ 'ದಲ್ಲಿರುವ ವರ್ಣನೆಯನ್ನು ಅವಲೋಕಿಸೋಣ. ಪ್ರಯಾಣಕ್ಕೆ ಸಿದ್ಧ ನಾಗಿ ನಿಂತಿರುವ " ಅರ್ಜುನನನ್ನು ನೋಡುತ್ತಿರುವ ದ್ರೌಪದಿಯು ತನ್ನ ಮನಸ್ಸಿ ನಲ್ಲಿರುವುದನ್ನು ಸ್ಘುಟವಾಗಿ ಹೇಳುವ (ಅರ್ಜುನನ ಅಗಲುವಿಕೆಯ ಮಾಖವನ್ನು

<sup>38 &#</sup>x27;ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಸರ ಮಾತು ಮೂರನೆಯ ಸರ್ಗದಲ್ಲಿ ೧೧ನೆಯ ಪದ್ಯದಿಂದ ೨೩ನೆಯ ಪದ್ಯ ಪೂರ್ತ ಬಂದಿದೆ. ಮಂತ್ರೋಪದೇಶದ ವಿವರ ಎರಡು ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಬಂದಿದೆ. ಬಳಿಕ ವ್ಯಾಸರು ಮಾಯವಾಗಿ ಯಕ್ಷ ಬರುವುದರ ವರ್ಣನೆ ೩೦ನೆಯ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಬರುತ್ತದೆ.

<sup>39. +</sup> co. III-33-35

ಸೂಚಿಸುವ) ಅಭಿಲಾಷೆಯುಳ್ಳವಳಾಗಿದ್ದರೂ ಮಂಗಲಕಾರ್ಯಕ್ಕೆ ಭಂಗಬರಬಹು ದೆಂಬ ಭೀತಿಯಿಂದ ಬಾಷ್ಪ್ರಾವೃತವಾದ, ಬಿಂದುಸಹಿತವಾದ, ನೀಲೋತ್ಪಲದಂತಿರುವ ವಿಲೋಚನಗಳನ್ನು ಮುಚ್ಚಲು ಸಹಿಸಲಿಲ್ಲ." 40 ಎಷ್ಟು ನವುರಾದ ಮಧುರವಾದ ಭಾವವನ್ನು ಕವಿ ಈ ಒಂದು ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಸೂಚಿಸಿದ್ದಾನೆ; ಇನ್ನೂ ಒಂದು ಹೆಜ್ಜೆ ಮುಂದೆ ಹೋಗಿ ದ್ರೌಪದಿ ಅರ್ಜುನನ ಕಡೆ ಬೀರಿದ ನೋಟವನ್ನು ರಸಗರ್ಭಿತವಾಗಿ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾನೆ. " ಸ್ವಭಾವಸಿದ್ಧವಾದ ಪ್ರೀತಿಯಿಂದ ಮನೋಹರವಾದ, ಸುಂದರಿಯಾದ ದ್ರೌಪದಿಯಿಂದ ಅರ್ಪಿತವಾದ, ತನ್ನ ಲೋಚನಗಳನ್ನು ಆಸೆಗೊಳಿಸುವ ಆಕೆಯ ನೋಟವನ್ನು ಶುದ್ಧವಾದ ಮನಸ್ಸೆಂಬ ಬೊಗಸೆಯಿಂದ ದಾರಿಗೆ ಕಟ್ಟದ ಬುತ್ತಿಯಂತೆ ಅರ್ಜುನನು ಅತಿಶಯವಾಗಿ ಗ್ರಹಿಸಿದನು." 41 ಪಂಪಭಾರತದ ಈ ಕೆಳಗಿನ ಪದ್ಯವನ್ನು ಇವುಗಳೊಡನೆ ಹೋಲಿಸಿ ನೋಡೋಣ.

ಬಳ್ಳಳ ನೀಳ್ದ ಕಣ್ಮಲರ ತಳ್ತಿಮೆಯಿಂ ಕರೆಗಣ್ಮೆ ಬೆಳ್ಗಡ ಲ್ಗಳ್ವರಿಯಲ್ಕ ಮಾಟಿಸಿದೊಡೊಯ್ಯನೆ ಮಂಗಳಭಂಗಭೀತಿಯಂ। ತಳ್ವದೆ ಮಾಡೆ ಬಾಸ್ತು ಜಳಮಂ ಕಳೆದು+ಅಟ್ಕು ಅನೀಯೆ ಸಂಬಳಂ ಗೊಳ್ಳವೊಲಾ ತಳೋದರಿಯ ಚಿತ್ತಮನಿಟ್ಕುಳಿಗೊಂಡನರ್ಜುನಂ॥ 44

ವೇಲೆ ಉದಾಹರಿಸಿರುವ ಭಾರವಿಯ ಎರಡು ಪದ್ಯಗಳ ಭಾವವನ್ನೂ ಪಂಪ ಒಂದು ವೃತ್ತದಲ್ಲಿ ಅಡಕಮಾಡಿದ್ದಾನೆ. ಹೀಗೆ ಸಣ್ಣ ಅಚ್ಚಿನಲ್ಲಿ ಎರಕ ಹೊಯ್ಯು ವಾಗ ಮೂಲದ ಸೊಗಸು ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಇಳಿದು ಬಂದಿಲ್ಲವೆಂಬುದು ನಮ್ಮ ಅವ ಗಾಹನೆಗೆ ಬರುತ್ತದೆ. ಬಾಷ್ಪ್ರದಿಂದ ಆವೃತವಾದ ಕಣ್ಣು 'ಬಿಂದು ಸಹಿತವಾದ ಶೀಲೋತ್ಪಲ'ದಂತೆ ಇದ್ದಿ ತೆನ್ನುವ ಉಪಮಾನ ಕಾವ್ಯರಸಾಸ್ವಾದಕರಿಗೆ ಮೆಚ್ಚುಗೆ ಯಾದುದು ಅದನ್ನು ಪಂಪ ಬಿಟ್ಟು ಬಿಟ್ಟಿದ್ದಾನೆ. 'ಬಳ್ವಳ ನೀಳ್ದ ಕಣ್ಮಲರ

<sup>40.</sup> ತುಷಾರಲೇಖಾಕುಲಿತೋತ್ಪಲಾಭೇ ಪರ್ಯಶ್ರುಣೀ ಮಂಗಲಭಂಗಭೀರುಃ। ಆಗೂಥಭಾವಾಪಿ ವಿಲೋಕನೇ ಸಾ ನ ಲೋಚನೇ ಮಿಾಲಯಿತುಂ

ವಿಷೀಹೇ ॥

ಕರಾ. III-36.

<sup>41.</sup> ಅಕೃತ್ರಿಮಪ್ರೇಮರಸಾಭಿರಾಮಂ ರಾಮಾರ್ಪಿತಂ ದೃಷ್ಟಿ ನಿಲೋಭಿ ದೃಷ್ಟಂ । ಮನಃಪ್ರಸಾದಾಂಜಲಿನಾ ನಿಕಾಮಂ ಜಗ್ರಾಹ ಪಾಧೇಯಮಿವೇಂದ್ರ

ಸೂನುಃ ॥

ಕರಾ. III-37.

ತಳ್ತಿ ಮೆಯಿಂ ಕರೆಗಣ್ಮೆ ಬೆಳ್ ಕಡಲ್ಗಳ್ ಪರಿಯಲ್ಕಂ ಆಟಿಸಿದೊಡೆ 'ಎಂದು ವಿಶಾಲ ಲೋಚನಗಳಲ್ಲಿ ಕಣ್ಣೀರು ತುಂಬಿ ಬಿಳಿಯ ಕಡಲೇ ಹರಿಯುವಂತಿದ್ದಿ ತೆಂದು ವರ್ಣಿ ಸಿರುವುದು ಭಾರವಿಯ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಬಂದಿಲ್ಲ. ಅರ್ಜುನನು ಅಗಲಿ ಹೋಗುವನಲ್ಲ ಎಂದು ದ್ರೌಪದಿಗೆ ದುಃಖವಾಗಿ ಕಣ್ಣು ಗಳಲ್ಲಿ ನೀರು ತುಂಬಿಕೊಂಡಿತು. ಪ್ರಿಯನು ಮಹಾಕಾರ್ಯ ಸಾಧನೆಯೊಂದಕ್ಕೆ ಹೊರಟು ನಿಂತಿರುವ ಪ್ರಯಾಣ **ಸಮಯದಲ್ಲಿ** ಕಣ್ಣಿ ನಿಂದ<sup>್</sup>ನೀರು ತೊಟ್ಟಕ್ಕಿದ**ೆ ಮಂಗಲ ಕಾರ್ಯಕ್ಕೆ** ಭಂಗವನ್ನು ತಂದಂತಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಕಣ್ಣು ಗಳನ್ನು ಪ್ರೌಪದಿ ಮುಚ್ಚಲಿಲ್ಲವಂತೆ. ಕಣ್ಣು ತುಂಬ ನೀರು ತುಂಬಿದೆ, ರೆಪ್ಪೆ ಯನ್ನು ಅಲುಗಾಡಿಸಿದರೆ ನೀರು ಕೆಳಗೆ ಬೀಳುವುದು. ಆದರೆ ದ್ರಾಪದಿ ಹಾಗೆ ಮಾಡಲಾರಳು. ದ್ರೌಪದಿಯ ಕಣ್ಣು ಗಳನ್ನು ನೋಡಿದರೆ ತನ್ನ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿರುವ ಏನನ್ನೋ ಅರ್ಜುನನಿಗೆ ದ್ರೌಪದಿ ಹೇಳಲಿಷ್ಟ್ರಪಡುವಳು ಎಂಬಂತೆ ಕಾಣಿಸುತ್ತದೆ ಎಂಬ ಭಾರವಿಯ ವರ್ಣನೆ ಇದಕ್ಕಿಂತ ಸ್ವಾರಸ್ಯವಾಗಿದೆ. 'ಅಗೂಢ ಭಾವಾಪಿ' ಎಂಬ ಒಂದು ಪದದಲ್ಲಿ ಭಾರವಿ ಎಷ್ಟೊಂದು ಅರ್ಧವನ್ನು ತುಂಬಿದ್ದಾನೆ! ಪಂಸ ಈ ಭಾವವನ್ನು ಬಿಟ್ಟರುವುದಕ್ಕೆ ಒಂದು ಕಾರಣವಿದೆ ಈ ವರ್ಣನೆಯ ತರುವಾಯ ದ್ರೌಪ**ದಿ** ತನ್ನ ಪ್ರಿಯನನ್ನು ಕುರಿತು ಆಡಿದ ಮಾತುಗಳು 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿ ಉ**ಕ್ತ** ವಾಗಿವೆ. ಏನನ್ನೋ ಹೇಳಲಿಚ್ಛಿಸುವಂತೆ ಅವಳ ನಯನಗಳು ಕಂಡುದಕ್ಕೂ ಮುಂದೆ ಅವಳು ಮಾತನಾಡಿದುದಕ್ಕೂ "ಭಾರವಿ ಹೊಂದಿಸಿದ್ದಾನೆ ಆದರೆ ಇದು **ಅ**ಷ್ಟು ಹಿತವಾಗಿ ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲ. ಅವಳ ನೋಟದಲ್ಲಿ ಏನೋ ಸಂದೇಶವನ್ನು ಹೇಳಲಿಚ್ಛಿ ಸಿರುವುದು ಕಾಣುತ್ತದೆ; ಆದರೆ ಅದು ಹಾಗೆಯೇ ಉಳಿಯಿತು; ಅರ್ಜುನ ಪ್ರಯಾಣಿ ಸಿದ ಎನ್ನುವುದರಲ್ಲಿ ಓದುಗರ ಕಲ್ಪನೆಗೆ ತಣಿವುಂಟಾಗುವಷ್ಟು ಬೇೆ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಆಗ ಲಾರದು. ಅನುಕ್ತ ಸಂದೇಶವನ್ನು ನೋಟದಿಂದಲೇ ಸೂಚಿಸಿದ್ದರೆ ಉತ್ತಮವಾಗು ತ್ತಿತ್ತು. ಈ ರಹಸ್ಯವನ್ನು ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿಟ್ಟುಕೊಂಡೋ ಏನೋ ಪಂಪ ಮೊದಲು ದ್ರೌಪದಿ ಅರ್ಜುನನನ್ನು ಕುರಿತು ಹೇಳತಕ್ಕ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಅವಳ ಬಾಯಿಂದ ಆಡಿಸಿ ಅನಂತರ ಈ ವರ್ಣನೆಯನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆ. 'ಅರ್ಜುನನು ದಾರಿಗೆಂದು ಕಟ್ಟದ ಬುತ್ತಿಯಂತೆ ಆ ತಳೋದರಿಯ ಚಿತ್ತವನ್ನು ಆಕರ್ಷಿಸಿದನು 'ಎಂಬ ವರ್ಣನೆಯೂ ಕೂಡ ಪ್ರೌಪದಿಯ ಮಾತಿನ ಅನಂತರ ಬಂದರೇನೇ ಚೆನ್ನು. ' ಪ್ರೌಪದಿಯ ನೋಟ ವನ್ನು ಶುದ್ಧವಾದ ಮನಸ್ಸೆಂಬ ಬೊಗಸೆಯಿಂದ ದಾರಿಗೆ ಕಟ್ಟದ ಬುತ್ತಿಯಂತೆ ಅತಿಶಯವಾಗಿ ಗ್ರಹಿಸಿದನು, ಎಂಬ ಭಾರವಿಯ ವರ್ಣನೆ ಪಂಪನದಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚು ಉಚಿತವೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ನೋಟದ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸಿಕೊಂಡಿರು ವುದು ಅಷ್ಟು ವಿಹಿತವಾಗಿ ಕಾಣಲಾರದು. ದ್ರೌಪದಿ ಅರ್ಜುನನಿಗೆ ಕೊಡುವ ಸಂದೇಶ ದಲ್ಲಿ ಅವನು ಹೋಗುವ ಕಾರ್ಯ ಸಾಧನೆಯಾಗಲಿ ಎಂಬರ್ಥವಿದೆ. "ಮೆಯ್ಸು ಖವನ್ನು ಬಗಿಯದಿ ಶತ್ರುಗಳ ಕಡು ಪರ್ಚನ್ನು ಬಗೆ. ನನ್ನ ಪ್ರತಿಜ್ಞೆ,ಯನ್ನೂ ಎದೆಯಲ್ಲಿ ಸ್ಮರಿಸಿಕೋ. ಮುನಿ ಉಪದೇಶಿಸಿರುವ ಮಂತ್ರವು ನಿನ್ನ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ನೆಲಸಿರಲಿ,

ನಿನ್ನ ಕಾರ್ಯ ನೆರವೇರಲಿ " " ಎನ್ನುತ್ತಾಳೆ ದ್ರೌಪದಿ. ಬಳಕ ಗುಹ್ಯಕನ ಹೆಗಲ ನ್ನೇರಿ ಅರ್ಜುನ ಇಂದ್ರಕೀಲಾಭಿಮುಖನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಆಗ ತಾನೆ ಶರತ್ಕಾಲ ಪ್ರಾಪ್ತ ವಾಗಿದ್ದಿ ತು ಆ ಸೌಂದರ್ಯವನ್ನೂ, ಹಿಮಾಲಯದ ದೃಶ್ಯದ ಸೊಬಗನ್ನೂ ಮೆಚ್ಚುತ್ತ್ತ ಇಂದ್ರಕೀಲದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಕಡೆ ನಿಂತು ಅರ್ಜುನನು ತಪಸ್ಸಿಗೆ ಆರಂಭಿಸುತ್ತಾನೆ ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಪಂಪ ಒಂಬತ್ತು ಪದ್ಯಗಳನ್ನು ವರ್ಣನೆಗೇ ಮಿಾಸಲಾಗಿಟ್ಟದ್ದಾನೆ " ಭಾರವಿಯಾದರೋ ವರ್ಣನೆಗಳಿಗೆ ಎರಡು ಸರ್ಗಗಳಷ್ಟು ಅವಕಾಶವನ್ನು ಪಡೆದಿದ್ದಾನೆ. ಈ ಇಬ್ಬರು ಕವಿಗಳ ವರ್ಣನಾಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಕುರಿತು ಮುಂದೆ ಪರಿಶೀಲಿಸಲಾಗುತ್ತದ್ದೆ ನಿ

ಅರ್ಜುನನು 'ತನ್ನ ವಿಜಯಶ್ರೀಯ ಬರವಿಂಗಿದಿರ್ವಂದಂತೆ ಬಂದ ಶರತ್ಯಾಲ ಶ್ರೀಯನುತ್ಕಂಠಿತ ಹೈದಯನಾಗಿ ವೆಚ್ಚಿ ನೋಡು' ಕಿತ್ತ ಬರುತ್ತಿರುವಲ್ಲಿ ಮುಂದೆ 'ಶಾರದ ನೀರವಂಗಳೆಲ್ಲ ಮೊಂದೆಡೆಗೆ ತೆರಳ್ದು ಟ್ಟಿ ಬೆಟ್ಟಾದಂತಿರ್ದ ನೀಹಾರಗಿರಿ' ಯನ್ನು ಕಾಣುತ್ತಾನೆ. ಅದೇ ಹಿಮಾಚಲ. 'ಹಿಮಾಚಲ ಶಿಖರದ ಮೇಲೆ ಪಾಯ್ಯು ಗಂಗಾ ಸ್ರೋತ'ವು ಮನೋಹರವಾದ ಧ್ವಜದ ಬಿಳಿಯ ಬಟ್ಟೆಯ ವಿಲಾಸವನ್ನು ತೋರಿಸುವಂತಿರಲು ಕಣ್ಗೊಳಿಸಿತ್ತು. ' ಈ ಉಪಮಾನವನ್ನು 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದ "ಧೃತ ಸಿತವ್ಯಜನಾಮಿವ ಜಾಸ್ನವೀಂ' ' ಈ ಉಪಮಾನವನ್ನು 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದ ಬಹುದು. ಪಂಪ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಹಿಮಾಲಯದ ಮೇಲಿನಿಂದ ಹರಿಯುತ್ತಿರುವ ಗಂಗೆ ಯನ್ನು ಧ್ವಜಾಂಶುಕಕ್ಕೆ ಹೋಲಿಸಿದ್ದರೆ ಭಾರವಿ ಸಿತವ್ಯಜನಕ್ಕೆ (ಬಿಳಿಯ ಬೀಸಣೆಗೆಗೆ) ಹೋಲಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಪಂಪನ ಹೋಲಿಕೆ ಭಾರವಿಯದಕ್ಕಿಂತ ಉತ್ತಮವಾಗಿದೆಯೆನ್ನ ಬಹುದು. ಮುಂದೆ ತೋರುತ್ತಿರುವ ಕೈಲಾಸ ಪರ್ವತವನ್ನು ಪಂಪನು ಎರಡು ವೃತ್ತ ಗಳಲ್ಲಿ ಕಿರ್ವಾನನು ತಪಸ್ಸಿಗೆ ನಿಲ್ಲುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಿದೆ. ಅರ್ಜುನನು ತಪಸ್ಸಿಗೆ ನಿಲ್ಲುವ ಸ್ಥಳದ ಪ್ರಕೃತಿಯೂ ಕೂಡ ಅನುಕೂಲ ವಾಗಿಯೇ ತೋರುತ್ತದೆ. 'ಕಮಲಗಳ ಸೌರಭವನ್ನು ಹೊತ್ತು ತಂದ ಗಾಳಿ ನಯದಿಂದ ಬಂದು ಅಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳುವಂತೆ ತೀಡುತ್ತಿರಲು, ಭೃಂಗಗಳ ಝೇಂಕಾರವು

<sup>43.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VII-67. ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯದಲ್ಲಿ III 41-47 ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಬರುವ ಭಾವಗಳನ್ನು 'ಬಗೆಪಗೆವರ ಕಡುಪೆರ್ಚನ್' ಎಂಬಪ್ಟರಲ್ಲಿ ಪಂಪ ಮುಗಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಉಳಿದ ಕಂದದ ವಿಷಯವನ್ನು ಕಿರಾ. III-54ರಲ್ಲಿ ಕಾಣಬಹುದು.

<sup>44.</sup> ವಂ. ಭಾ. VII-69-77

<sup>45</sup> ಪಂ. ಭಾ. VII-71 ವ

<sup>46.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VII-71 ವ

<sup>47.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VII-73

<sup>48.</sup> ಕರಾ. V-15

<sup>49</sup> ಪಂ. ಭಾ. VII-74, 75

ಮಂಗಳಗಾನದಂತಿರಲು, ಕುಡಿಯಿಟ್ಟು ಹೂವುಬಿಟ್ಟ ಬಳ್ಳಿಗಳು ಅಲಂಕರಿಸಿಕೊಂಡು ಹೂವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಿರಲು, ಬೆಟ್ಟವು ಹರಿಗನಿಗೆ ಇಷ್ಟಾರ್ಥ ಸಿದ್ಧಿಯನ್ನು ಅರ್ಘ್ಯ ಕೊಡುವಂತೆ ಆಯಿತು. 250 ಇದೇ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ 'ಕಿರಾತಾಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿ ಬಂದಿರುವ ವರ್ಣನೆಯ ಸೊಗಸನ್ನು ಆಸ್ವಾದಿಸೋಣ. ' ಶ್ರೀಷ್ಠರಾದ ಸ್ತುತಿಪಾಠಕರಂತೆ ಮಾಡ ಲ್ಪಟ್ಟ ದುಂಬಿಗಳನಾದವೇ ಜಯಘೋಷವಾಗಿ ವಾಯುವಿನಿಂದ ಪ್ರೇರಿತವಾಗಿಅಳ್ಳಾ ಡುವ (ಚಾಮರವನ್ನು ಹೋಲುವ) ತುದಿಗೊಂಬೆಗಳನ್ನುಳ್ಳ ವೃಕ್ಷಗಳು ಇಂದ್ರಸುತನ ಮೇಲೆ ಹೂವುಗಳನ್ನು ತಳಿದುವು.51 ಮುಕ್ತವಾದ ಕಮಲದ ಪರಾಗಗಳಿಂದಲೂ ಗಂಗಾ ನದಿಯ ನೀರಿನ ಸಣ್ಣ ತುಂತುರುಗಳಿಂದಲೂ ಕೂಡಿದ ಸುಖಸ್ಪರ್ಶವುಳ್ಳ ಮಾರುತ ಗಳು ಸ್ನೇಹಿತರು ಸ್ನೇಹಿತರನ್ನು ಹೇಗೋ ಹಾಗೆ ಅರ್ಜುನನನ್ನು ಎದುರುಗೊಂಡು ಅಪ್ಪಿ ಕೊಂಡವು.'52 ಈ ಎರಡು ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಮೊದಲನೆಯ ಪದ್ಯದ ಬಹುಭಾಗವು ಪಂಪನ ವೃತ್ತದಲ್ಲಿ ಮೂಡಿ ಬಂದಿದೆ. ವಾಯುವಿನಿಂದ ಅಳ್ಳಾಡುತ್ತಿರುವ ಮರದ ಕೊಂಬೆಗಳು ಅರ್ಜುನನಿಗೆ ಚಾಮರವನ್ನು ಬೀಸುವಂತೆ ಕಾಣುತ್ತಿದ್ದುವು ಎಂಬ ಭಾವ ಪಂಪನ ವೃತ್ತದಲ್ಲಿ ಬಂದಿಲ್ಲ ಈ ರೀತಿ ಸ್ವಾಗತವನ್ನು ಕೋರುತ್ತ ಇಂದ್ರಕೀಲವು ಹರಿಗನಿಗೆ ಇಷ್ಟಾರ್ಥ ಸಂಸಿದ್ಧಿಯನ್ನು ಆರ್ಘ್ಯ ಕೊಡುವಂತೆ ಕಂಡಿತು ಎಂಬ ಹೊಸ ಭಾವ ವೊಂದನ್ನು ಪಂಪನು ಜೋಡಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದಾನೆ. ಮೇಲೆ ಉದಾಹೃತವಾಗಿರುವ ಭಾರ ಎಯ ಎರಡನೆಯ ಪದ್ಯದ ಭಾವವು ಬಹು ಸುಂದರವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಕಮಲದ ಪರಾಗ ಗಳ ಸೌರಭದಿಂದಲೂ ಗಂಗೆಯ ನೀರಿನ ತುಂತುರುಗಳ ಶೈತ್ಯದಿಂದಲೂ ಮಾರುತದ ಸ್ಪರ್ಶವು ಹಿತವಾಗಿದ್ದಿತು, ಸುಖಸ್ಪರ್ಶದಿಂದ ಕೂಡಿದೆ ಆಲಿಂಗನವು ಸ್ನೇಹಿತನು ಸ್ನೇಹಿತನನ್ನು ಎದುರುಗೊಂಡು ಅಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳುವಂತೆ ಇದ್ದಿತು ಎಂದು ಹೇಳುವಲ್ಲಿ ಅರ್ಜುನನನ್ನು ಪ್ರಕೃತಿ ಎದುರುಗೊಂಡು ಕರೆದುಕೊಂಡಿತೆಂದು ಅರ್ಥವಾಗುತ್ತದೆ. ಆರ್ಜುನನು ತನ್ನ ಪ್ರಯತ್ನದಲ್ಲಿ ಸಫಲನಾಗುತ್ತಾನೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಇವೆಲ್ಲಾ ಸೂಚನೆಗಳು. ಅರ್ಜುನನ ತಪಸ್ಸಿಗೆ ಪ್ರಕೃತಿಯೂ ಕೂಡ ಸಹಾಯ ಮಾಡಿತೆಂದು ಭಾರವಿ ಬಹು ಹೃದ್ಯವಾಗಿ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾನೆ: 53 ' ಗಾಳಿ ಸುಗುಂಧೆಯುಕ್ತವಾಗಿ ಮೆಲ್ಲಗೆ ಬೀಸುತ್ತದೆ,

<sup>50.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VII-77

<sup>51.</sup> ತಮನಿಂದ್ಯಬಂದಿನ ಇವೇಂದ್ರಸುತಂ ವಿಹಿತಾಲಿನಿಕ್ವಣಜಯಧ್ವನಯಃ । ಪವನೇರಿತಾಕುಲವಿಜಿಹ್ಮಶಿಖಾ ಜಗತೀರುಹೋsವಚಕರುಃ ಕುಸುಮೈಃ ॥ ಕಿರಾ. VI-2

<sup>52.</sup> ಅವಧೂತ ಪಂಕಜಪರಾಗ ಕಣಾಸ್ತ್ರನುಜಾಹ್ನವೀ ಸಲಿಲ ವೀಚಿಭಿದಃ। ಪರಿರೇಭಿರೇsಭಿಮುಖಮೇತ್ಯ ಸುಖಾಃ ಸುಹೈದಃ ಸಖಾಯವಿುವ ತಂ

ಮರುತಃ ॥ ಕಿರಾ. VI-3

ಸೂರ್ಯನ ತಾಸ ಗುಣವೂ ಸುಖಕರವಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸುತ್ತದೆ. ಅರ್ಜುನನು ಹೂವು ಕುಯ್ಯಲು ಬಂದರೆ ವೃಕ್ಷಗಳು ತಾವಾಗಿ ತಮ್ಮ ಕೊಂಬೆಗಳನ್ನು ಬಗ್ಗಿಸಿ ಹೂವನ್ನು ನೀಡುತ್ತವೆ. ಈ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಕೃತಿ ತಪಸ್ಸಿನಿಂದ ಕೃಶನಾದ ಅರ್ಜುನನನ್ನು ಸೇವಿಸುತ್ತದೆ. ಪಂಚಭೂತಗಳೂ ಕೂಡ ಅರ್ಜುನನಲ್ಲಿರುವ ಭೂತಹಿತಾದಿಗುಣ ಸಂಪತ್ತನ್ನು ನೋಡಿ ಭಕ್ತಿಯಿಂದ ಸೇವಿಸುತ್ತವೆ.' 54 ಅರ್ಜುನನ ತಪಸ್ಸಿಗೆ ಇದಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಿನ ಪ್ರಶಂಸೆ ಬೇಕಿಲ್ಲ. ಭಾರವಿ ಇಲ್ಲಿ ತನ್ನ ವರ್ಣನಾ ಕೌಶಲವನ್ನು ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಪ್ರಕಟಿಸಲು ಪ್ರಯತ್ನಿಸಿ ಸಫಲನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಇಲ್ಲಿ ಅವನ ಕವಿತಾಗುಣಕ್ಕೆ ನಾವು ಮಾರುಹೋಗುತ್ತೇವೆ. ಪಂಪನು ತನ್ನ ಎದುರಿಗಿಟ್ಟುಕೊಂಡಿರುವ ಸಮಸ್ತ ಭಾರತದ ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ಅಳವಡಿಸಬೇಕಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಹೆಚ್ಚು ವಿವರಕ್ಕೆ ಹೋಗಲಾರ. ಸಂಗ್ರಹವಾಗಿ ಮಾತ್ರ ವರ್ಣಿಸಬಲ್ಲ. ಆದರೆ ಎಲ್ಲೂ ಸ್ವಾರಸ್ಯಕ್ಕೆ ಭಂಗತಂದಿಲ್ಲ. ವನವನಿತಾವೃಂದವು ಆನಂದದಿಂದಲೂ ಭಕ್ತಿಯಿಂದಲೂ ನಿತ್ಯನಿತ್ಯವೂ ಹೊಸ ದೆಂಬಂತಾಗಲು ಭಸಿತ, ವಲ್ಕಲ, ಯಜ್ಞೋ ಪವೀತ ಮೊದಲಾದುವುಗಳನ್ನು ತುಡಲೂ, ಉಡಲೂ, ಪೂಸಲೂ ಸಾಕಾಗುವಷ್ಟನ್ನು ಕೊಟ್ಟುತು55 ಎಂಬಷ್ಟರಲ್ಲಿ ಅರ್ಜುನನ ತಪಸ್ಸಿಗೆ ಪ್ರಕೃತಿ ನೀಡಿದ ಸೇವೆಯನ್ನು ಹೇಳಿ ಪಂಪ ಮುಗಿಸಿದ್ದಾನೆ.

ಅದಿರದ ಚಿತ್ತದಿಂದಲೂ ಅಳ್ಳದ ಮನದಿಂದಲೂ ಎತ್ತಿಕಟ್ಟದ ಜಡೆ, ತೊಟ್ಟ ರತ್ನಕವಚ, ಕಟ್ಟಕೊಂಡ ಬಿಲ್ಲು, ದೊಣೆ ಮತ್ತು ಹೊಳೆಯುವ ಕತ್ತಿ ಇವುಗಳಿಂದಲೂ ನೋಡುವ ನೋಟಕರಿಗೆ ಅರ್ಜುನ ಸೌಮ್ಯ ಭಯಂಕರನಾಗಿದ್ದಾನೆ 56 ಇದನ್ನು ಭಾರವಿ 'ಚಿತ್ರಮಿದಂ ಮುನಿತಾ ವಿರೋಧಿ ನ ಚ ನಾಸ್ಯ ರಾಜತೇ' ಎಂದು ಅರ್ಜುನನ ಮುನಿಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನೂ ಧರಿಸಿದ್ದ ಕನಚ ಮತ್ತು ಧನುಸ್ಸನ್ನೂ ಕುರಿತು ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಅರ್ಜುನನ ತಪೋಮಯ ಶಿಖಿಗಳಿಂದ ಆ ಗಿರೀಂದ್ರ ಕಂದರದಲ್ಲಿ ತಪಸ್ಸುಮಾಡುತ್ತಿದ್ದ ತಪೋಧನರ ತಪಸ್ಸೆಲ್ಲವೂ ಬೆಂದು 'ಬೆಂದ ನುಲಿಯಂತೆ ಏತರ್ಕಂ ಮುಟ್ಟಲ್ಲದೆ ಮುಟ್ಟುಗಿಡಲು' ದೇವೇಂದ್ರನು 'ತನಗಾದ ಹೃತ್ಯಂಪದೊಳಮಾಸನ ಕಂಪದೊಳಂ ನರೇಂದ್ರ ತಾಪಸಂ ತನ್ನಿಂದ್ರತ್ವಮಂ ಕೊಳಲೆಂದು ತಪಂಗೆಯ್ದ ಪನೆಂಬ ಸಂಕೆಯೊಳ್ ತಪೋವಿಘಾತಂ ಮಾಡಿಮೆಂದು ತನ್ನ ನಚ್ಚಿನ ಅಚ್ಚರಸೆಯರುಮನಾಅುಂ ಋತು ಗಳುಮಂ ಗಂಧರ್ವರುಮಂ ಕಾಮದೇವನಂ ದಂಡನಾಯಕಂ ಮಾಡಿ' 57 ಹೇಳಿ ಕಳುಹಿಸುತ್ತಾನೆ. 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿಯಾದರೊ ದೇವೇಂದ್ರನು ಧ್ಯಾನ ದಿಂದ ಅರ್ಜುನನ ತಪಸ್ಸಿನ ಸ್ಥಿರತೆಯನ್ನು ಅರಿತರೂ ಅವನ ನಿಯಮಸ್ಥಿ ರತೆಯನ್ನು

<sup>54.</sup> ಮರುತಃ ಶಿವಾ ನವತೈಣಾ ಜಗತೀ ವಿಮಲಂ ನಭೋ ರಜಸಿ ವೃಷ್ಟಿರಪಾಮ್। ಗುಣಸಂಪದಾನುಗಣತಾಂ ಗಮಿತಃ ಕುರುತೇ ಸ್ಥ ಭಕ್ತಿಮಿವ ಭೂತಗಣಃ ॥ ಕಿರಾ. VI-33

<sup>55.</sup> ಪಂ.ಭಾ. VII-78. 56. ಪಂ.ಭಾ. VII-79. 57. ಪಂ.ಭಾ. VII-80 ವ

ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳಲು ಸುರಸುಂದರಿಯರನ್ನು ಕಳುಹಿಸುತ್ತಾನೆಂದು ನಿರೂಪಿತವಾಗಿದೆ. 
'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವುದೇ ಸಮಂಜಸವಾಗಿ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಆಸನ ಕಂಪದ ವಿಷಯ ಜೈನಪುರಾಣಗಳಲ್ಲಿ ಆಗಿಂದಾಗ್ಗೆ ಬರುತ್ತಿರುತ್ತದೆ. ಯಾವನಾದ ರೊಬ್ಬ ತಪಸ್ವಿ ಉಗ್ರವಾಗಿ ತಪಸ್ಸನ್ನು ಆಚರಿಸಲಾರಂಭಿಸಿದರೆ ದೇವೇಂದ್ರನಿಗೆ ತನ್ನ ಆಸನ ಕಂಪವಾಗುತ್ತದಂತೆ! ಪಂಪನು ಈ ವಿಷಯವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಸೇರಿಸಿಕೊಂಡಿ ರುವಂತೆ ತೋರುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಪಂಪನ ಪಕ್ಷವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸುವಂತೆ ಒಂದು ಸಮಾ ಧಾನವನ್ನು ಹೇಳಬಹುದಾಗಿ ಕಾಣುತ್ತದೆ. 'ಯಾವನೋ ಒಬ್ಬ ತಪಸ್ವಿ ತನ್ನಿಂದ್ರತ್ವ ವನ್ನು ಕೊಳ್ಳಲೆಂದು ತಪಸ್ಸು ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾ ನೆಂದು ಇಂದ್ರನು ತನಗಾದ ಆಸನಕಂಪ ಹೃತ್ಯಂಪಗಳಿಂದ ಶಂಕಿಸಿ ಆತನ ತಪೋಭಂಗಕ್ಕೆ ಅಪ್ಪರೆಯರನ್ನು ಕಳುಹಿಸುತ್ತಾನೆ. ಅಪ್ಪರೆಯರೂ ಕಾಮದೇವನೂ ಸೋತು ಹಿಂದಿರುಗಿ ಬಂದಾಗ ಅವನಿಗೆ ನಿಜತ್ವ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಆಗ ಇಂದ್ರನು ನರೇಂದ್ರತಾಪನನ ಥೈರ್ಯಕ್ಕೆ ಮೆಚ್ಚಿ ಧರಾಮರ ವೇಷದಲ್ಲಿ ಇಂದ್ರಕೀಲ ನಗೇಂದ್ರಕ್ಕೆ ಬಂದು ಅರ್ಜುನನನ್ನು ಪರೀಕ್ಷಿಸಿ ಅವನಿಗೆ ಮುಂದಿನ ದಾರಿಯನ್ನು ತೋರಿಸುತ್ತಾನೆ' ಎಂದು ಹೇಳುವುದಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿದೆ. ಹಾಗಿಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಇಂದ್ರನು ಬ್ರಾಹ್ಮಣ ವೇಷದಲ್ಲಿ ತಪಸ್ವಿ ಅರ್ಜುನನನ್ನು ನೋಡ ಬಂದಾಗ

ಕಂಡು ನಿಜ ತನಯನಳನೆದೆದ್ ಗೊಂಡಿರೆ ಮುದುಸಾರ್ವನಾಗಿ ಮೆಲ್ಲನೆ ಸಾರ್ವಾ। ಖಂಡಳನಂ ಕಾಣಲೊಡಂ ಗಾಂಡಿವಿಗಿರದುರ್ಚಿ ಸಾಯ್ದು ವಶ್ರುಜಲಂಗಳ್ ॥ <sup>60</sup>

ಎಂದು ಇಂದ್ರನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಬರುವ ವರ್ಣನೆಗೆ ಭಂಗ ಬರುತ್ತದೆ. ಸಂದೇಹಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವುಂಟಾಗವಂತೆ ಪಂಪನ ನಿರೂಪಣೆಯಿದ್ದಿ ದ್ದರೆ ಯಾವ ಚರ್ಚೆಗೂ ಅವಕಾಶ ವಿರುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ.

ಮನಸಿಜನ ಬೆಂಬಲವೂ ಆರು ಋತುಗಳ ನೆರವೂ ತಮಗಿರುವಾಗ ಸೋಲದೆ ಇರುವವರಾರು ಎಂದು ದೇವಾಪ್ಸರೋವೃಂದವು ಜಂಬ ಕೊಚ್ಚಿಕೊಂಡು ಭೂಮಿಗೆ ಬರುತ್ತದೆ.<sup>61</sup> ಅವರು ಮಹೀತಳಕ್ಕೆ ಇಳಿದು ಬರುತ್ತಿರಬೇಕಾದರೆ ' ಗಗನತಳಮೆಲ್ಲಂ

<sup>58.</sup> ಪ್ರಣಿಧಾಯ ಚಿತ್ತವುಥ ಭಕ್ತತಯಾ ನಿದಿತೇsಷ್ಯಪೂರ್ವ ಇವ ತತ್ರ ಹರೀ। ಉಪಲಬ್ಧು ಮಸ್ಯ ನಿಯಮಸ್ಥಿ ರತಾಂ ಸುರಸುಂದರೀರಿತಿ ವಚೋsಭಿದಧೇ॥ ಕಿರಾ. VI-39

<sup>59.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VII-94ವ. 60. ಪಂ. ಭಾ. VIII-2.

<sup>61,</sup> ಸಂ. ಭಾ. VII.81

ತಮ್ಮತೊಟ್ಟ ದಿವ್ಯಾಭರಣ ಕಿರಣಂಗಳೊಳ್ ತೊಳಗಿ ಬೆಳ'ಗಿತು. ಈ ಮುಂದೆ ಆರು ಋತುಗಳ ಪ್ರಭಾವವೂ ಆಪ್ಸರೆಯರ ಗಾನ ನರ್ತನಾದಿಗಳೂ ಹದಿಮೂರು ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಮನೋಹರವಾಗಿ ವರ್ಣಿತವಾಗಿವೆ. ಇಲ್ಲಿ ನಿಜವಾಗಿಯೂ ನಾವು ಪಂಪನ ವರ್ಣನಾ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. ಆಪ್ಸರೆಯರು ಅರ್ಜುನನನ್ನು ನೋಡಿ ಆತನು ತಮ್ಮಲ್ಲಿ ಮೋಹಗೊಳ್ಳುವಂತಾಗುವ ಬದಲು ತಾವೇ ಆತನ ಭದ್ರಾಕೃತಿ ಯಿಂದ ಮೋಹಿತರಾಗುತ್ತಾರೆ. ಅಪ್ಸರೆಯರು ತನ್ಮಯರಾಗಿ ಪೊಸದೇಸೆಯಿಂದ ಹಾಡುತ್ತಾರೆ, ನರ್ತಿಸುತ್ತಾರೆ. ಅವರ ನರ್ತನ ಎಷ್ಟು ರಸಪೋಷಕವಾಗಿದೆಯೆಂಬು ದನ್ನು ಪಂಪನ ಮಾತಿನಲ್ಲಿಯೇ ನೋಡೋಣ:

ಆಡದ ನೆುಯ್ಗಳಿಲ್ಲ ನಿಡುನೆುಯ್ಗಳು ಮಾಡಿದುವಂತೆ ನೆುಟ್ಟುವಳ್ । ನೋಡಿದರೆಲ್ಲರಂ ಪಿಡಿದು ವೆುಟ್ಟ್ರದಳ್ + ಇಟ್ಟಳಮಾಯ್ತು ದೇಸಿ ಕೆ ॥ ಯ್ಗೂಡಿದುದಿಲ್ಲ ಮಾರ್ಗಮೆನೆ ವಿಸ್ಮಯಮಾಗಿರೆ ತನ್ನ ಮುಂದೆ ಬಂ । ದಾಡಿದಳಾ ತಿಳೋತ್ತವೆಯನೊಲ್ದ ನುಮಿಲ್ಲ ನರೇಂದ್ರತಾಪಸಂ ॥ <sup>63</sup>

ಇದೇ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿ ಬಂದಿರುವ ವರ್ಣನೆಯನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿ ಸೋಣ: 'ನರ್ತಕಿಯರ ವಿಲಾಸಪರಿಪೂರ್ಣವಾದಂಧ ಕಣ್ಣು ಗಳು ಅಭಿನಯಿಸ ಬೇಕಾಗಿದ್ದ ನರ್ತನಾಂಶವನ್ನಾಗಲೀ, ಚಂಚಲಾಂಗುಲಿಗಳನ್ನಾಗಲೀ ಪಾಣಿಪಲ್ಲವ ವನ್ನಾಗಲಿ ಅನುಸರಿಸಲಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಆ ಕಣ್ಣು ಗಳು ಮೊಟ್ಟಮೊದಲಿಗೆ ಅರ್ಜುನನಲ್ಲಿ ನಾಟದ್ದ ರಿಂದ ಅವನನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಅಲ್ಲಾ ಡಲಿಲ್ಲ.' ' ನರ್ತಕಿಯರು ಪ್ರಥಮ ಪ್ರವೇಶದ ಲ್ಲಿಯೇ ಅರ್ಜುನನಿಗೆ ಸೋತು ಹೋಗಿದ್ದರು. ಅವರ ದೃಷ್ಟಿ ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಅವನಲ್ಲಿಯೇ ನಾಟಹೋಗಿತ್ತು. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಅವರು ರಸಭಾವವ್ಯಂಜಕವಾಗುವಂತೆ ನರ್ತಿಸಲಸಮರ್ಥರಾದರು. ನಾಟ್ಯಶಾಸ್ತ್ರದ ಪ್ರಕಾರ ದೃಷ್ಟಿ ಅಭಿನೇಯವನ್ನೂ ಹಸ್ತವನ್ನೂ ಅನುಸರಿಸಬೇಕು. ಇಲ್ಲಿ ನರ್ತಕೆಯರು ನರ್ತಿಸುತ್ತಿದ್ದು ದು ನಿಜ, ಆದರೆ ಅವರ ದೃಷ್ಟಿ ಮಾತ್ರ ನರ್ತನದ ರಸಕ್ಕೆ ಪೋಷಕವಾಗುವಂತೆ ಇರದೆ ಒಂದೇ ಕಡೆ ಅನುಲಗ್ನವಾಗಿದ್ದಿತು. 'ರಾಗಾರ್ತೈ ಪಿನ್ನಡಕವಾಗುವಂತೆ ಇರದೆ ಒಂದೇ ಕಡೆ ಅನುಲಗ್ನವಾಗಿದ್ದಿತು. 'ರಾಗಾರ್ತೈ ನಿ ಕಿಂಚಿತ್ ಕರಣೇಯಂ ಅನು ಸಂಧೇಯಂ ಇತಿ ಭಾವಃ' ಎಂದು ಮಲ್ಲಿನಾಥನು ತನ್ನ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನದಲ್ಲಿ ಮೇಲಿನ ಪದ್ಯದ ಸ್ವಾರಸ್ಯವನ್ನು ಸಂಗ್ರಹಿಸಿ ಹೇಳಿದ್ದಾನೆ. 'ರಾಗಾರ್ತರಾದವರಿಗೆ ಏನು ಮಾಡಲೂ ತೋಚುವುದಿಲ್ಲ, ಸಮಂಜಸವಾಗಿ ನಡೆದುಕೊಳ್ಳಲೂ ಬರುವುದಿಲ್ಲ ' ಎಂದು

<sup>62.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VII-8I ವ. ಇದನ್ನು ಕಿರಾ. VII-16ರೊಡನೆ ಹೋಲಿಸಿ.

<sup>63.</sup> ಪಂ. ಭಾ, VII-91

<sup>64.</sup> ಪ್ರಕೃತಮನುಸಸಾರ ನಾಭಿನೇಯಂ ಪ್ರವಿಕಸದಂಗುಲಿ ಪಾಣಿಪಲ್ಲವಂ ವಾ । ಪ್ರಥಮಮುಪಹಿತೆಂ ವಿಲಾಸಿಚಕ್ಷುಃ ಸಿತತುರುಗೇ ನಚಚಾಲ ನರ್ತಕೀನಾಮ್ ॥ ಕಿರಾ. X-41

ಇದರ ಅರ್ಥ. ಆದರೆ ಪಂಪ ತದ್ವಿರುದ್ಧವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ತಂದಿದ್ದಾನೆ. ಅಪ್ಸರೆ ಯರು ಅರ್ಜುನನನ್ನು ಸೋಲಿಸಲು ಬಂದವರು ತಾವೇ ಆತನಿಗೆ ಮಾರುಹೋಗಿದ್ದಾರೆ. ಅವರು ತಮ್ಮ ಮನೋಭೀಷ್ಟವನ್ನು ನೆರವೇರಿಸಿಕೊಳ್ಳುವುದರಲ್ಲಿ ನಿರತರಾಗಿದ್ದಾರೆಯೇ ಹೊರತು ತಮ್ಮ ಕರ್ತವ್ಯವನ್ನು ಅವರು ಮನಃಪೂರ್ವಕವಾಗಿ ನೆರವೇರಿಸುವುದನ್ನು ಮರೆತಿದ್ದಾರೆ. ತಮ್ಮ ಇಷ್ಟಾರ್ಥವು ಕೈಗೂಡಬೇಕಾದರೆ ಅರ್ಜುನನನ್ನು ತಾವು ಆಕರ್ಷಿಸಬೇಕು. ಅವರಿಗೆ ಈ ಕೆಲಸದಲ್ಲಿ ಸಹಾಯ ಮಾಡುವುದು ಗಾನ, ನರ್ತನ, ಮಾತು ಅಪ್ಪರೆಯರು ಮೊದಲು ಅಮೋಘವಾಗಿ ಹಾಡಿದ್ದಾರೆ, ಈಗ ನರ್ತಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಇವರಡೂ ರಸಭಾವವ್ಯಂಜಕವಾಗಿದ್ದ ರೇನೇ ಅರ್ಜುನನು ಆಕರ್ಷಿತನಾಗ ಬಹುದು. ಅದಕ್ಕನು ಸಾರವಾಗಿ ನರ್ತನದಲ್ಲೇ ತಮ್ಮ ಮನಸ್ಸನ್ನೆಲ್ಲ ಇಟ್ಟು ಅಭಿ ನಯಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ಆಡದ ಮೆಯ್ಗಳಲ್ಲ, ನಿಡು ಮೆಯ್ಗಳುಂ ಆಡಿದುವು' ಎಂಬಲ್ಲಿ ಆ ನರ್ತನ ಎಷ್ಟು ಕಲಾ ಪರಿಪೂರ್ಣವಾಗಿದ್ದಿ ತೆಂಬುದನ್ನು ಓದುಗರು ಅರಿತುಕೊಳ್ಳ ಬಹುದು.

ಹೀಗೆ ಅಪ್ಸರೆಯರು 'ಎಡೆಯಾಡಿಯೂ, ಮನಂಗೊಳ್ಳುವಂತೆ ಪಾಡಿಯೂ ಮನುಜಮಾಂಧಾತನನ್ನು ಸೋಲಿಸಲಾರದೆ' ಅವನ ಗಂಡಗಾಡಿಗೆ ಸೋತು ಹತ್ತಿರ ಬಂದು ಮೃದುಮಧುರಾಲಾಪಗಳಿಂದ ಅರ್ಜುನನನ್ನು ಆಕರ್ಷಿಸಲು ಪ್ರಯತ್ನಿಸುತ್ತಾರೆ. ಇಲ್ಲಿ ಭಾರವಿಯ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಿಂದ ಎರಡು ಪದ್ಯಗಳನ್ನು ನಿದರ್ಶನವಾಗಿ ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳೇಣ ನಾಯಿಕೆಯಿಂದ ಕಳುಹಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ದೂತಿಯೊಬ್ಬಳು ಅರ್ಜುನ ನನ್ನು ಕುರಿತು ಹೀಗೆ ಹೇಳುತ್ತಾಳೆ: 'ಕಠಿನತೆಯನ್ನು ತ್ಯಜಿಸು, (ನನ್ನ) ಮಾತನ್ನು ಗ್ರಹಿಸು, ಮುನಿಗಳ ಮನಸ್ಸು ಕರುಣಾಮೃದುವಾದುದಲ್ಲವೆ, ನಿರ್ಭಾಗ್ಯರು ಮಾತ್ರ ಹತ್ತಿರ ಬಂದುದನ್ನು ತಿರಸ್ಕರಿಸುವರು.' ' ಇನ್ನೊಬ್ಬಳು 'ಶಮವು ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿದ್ದರೆ ಈ ಚಾಪವೇಕೆ? ಶಠನೇ! ನಿನಗೆ ವಿಷಯವು ಪ್ರಿಯವೇ ಹೊರತು ಮುಕ್ತಿಯಲ್ಲ. ನಿನ್ನ ಹೃದಯವನ್ನು ಆಕ್ರಮಿಸಿಕೊಂಡಿರುವ ಯಾವಳೋ ಒಬ್ಬಳು ಹೃದಯೇಶ್ವರಿ ಅಲ್ಲಿ ಅನ್ಯಕಾಮಿನಿಯರಿಗೆ ಅವಕಾಶವನ್ನು ಕೊಡುವುದಿಲ್ಲ' ಕೂರಿತಿ ಅಸೂಯೆ

<sup>65.</sup> ಜಹಿ ಕರಿನತಾಂ ಪ್ರಯಚ್ಛ ವಾಚೆಂ ನನು ಕರುಣಾಮೃದು ಮಾನಸಂ ಮುನೀನಾಮ್ ।

ಉಪಗತನುವಧೀರಯನ್ತ್ರ್ಯಭವ್ಯಾಃ ಸ ನಿಪುಣವೇತ್ಯ ಕಯಾಚಿದೇವ ಮೂಚೇ ।

ಕರಾ. X 51

<sup>66.</sup> ಯದಿ ವುನಸಿ ಶಮಃ ಕಿಮಂಗ ಚಾಪಂ ಶರ ವಿಷಯಾಸ್ತ್ರವ ವಲ್ಲಭಾ ನ ಮುಕ್ತೀ।

ಭವತು ದಿಶತಿ ನಾನ್ಯ ಕಾಮಿನೀಭ್ಯ ಸ್ತ್ರವ ಹೃದಯೇ ಹೃದಯೇಶ್ವರಾವಕಾಶಮ್ ಕಿರಾ, X.55

ಯಿಂದ ಕಂಪಿಸುತ್ತಿರುವ ಅಧರೋಷ್ಠಗಳಿಂದ ನುಡಿದವಳಾಗಿ ಮಾನಾಪಮಾನಾಭಿ ಮಾನ ಲಜ್ಜೆ ಮೊದಲಾದುವುಗಳನ್ನು ಬಿಟ್ಟವಳಾಗಿ ತನ್ನ ಕಿವಿಯಲ್ಲಿ ಧರಿಸಿದ್ದ ಉತ್ಸಲ ಪುಷ್ಪದಿಂದ ಅರ್ಜುನನನ್ನು ಹೊಡೆದಳು. ಇಲ್ಲಿ ಭಾರವಿ ವಿಪ್ರಲಂಭ ಶೃಂಗಾರದಲ್ಲಿ ಔತ್ಸುಕ್ಯವೆಂಬ ವ್ಯಭಿಚಾರಿ ಭಾವವನ್ನು ತಂದಿದ್ದಾನೆ. ಇದಕ್ಕಾಗಿ ಭಾರವಿಯನ್ನು ಮೆಚ್ಚಬೇಕು. ಯಾವ ಅಪ್ಸರೆಯರು ತಮ್ಮ ಮನಸ್ಸು ಅರ್ಜುನನಲ್ಲಿ ನಟ್ಟಿದ್ದ ರಿಂದ ಸರಿಯಾಗಿ ನರ್ತಿಸಲಾರದೆ ಹೋದರೋ ಅವರೇ ಹೀಗೆ ಯುಕ್ತಿಯುಕ್ತ ವಾಗಿ ಮಾತ ನಾಡಬಲ್ಲರೇ ಎಂಬ ಒಂದು ಸಂದೇಹವುಂಟಾಗುವುದು ಸಹಜ. ಆದರೆ ಒಂದೇ ಸಂದರ್ಭದ ಹಲವಾರು ಭಾವಗಳನ್ನು ತರುವಲ್ಲಿ ಇದು ಅನಿವಾರ್ಯ. ಇದೇ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಅಪ್ಸರೆಯರ ಮಾತುಗಳು ಪಂಪಭಾರತದಲ್ಲಿ ಬಹು ಸಹಜವಾಗಿಯೂ ಸ್ವಾಭಾವಿಕ ವಾಗಿಯೂ ಬಂದಿರುವುದನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು.

ಕಡುತಪದಿಂದೆ ನಿನ್ನ ಪಡೆಪಾವುದೊ ಗಾವಿಲ, ಸಗ್ಗ ಮಲ್ತೆ, ಪೋ !
ನುಡಿಯವೊ ಮೂರ್ಖ, ಸಗ್ಗದ ಫಲಂ ಸುಖಮಲ್ತೆ, ಸುಖಕ್ಕೆ ಪೇಟಿಸೊಡಂ !
ಬಡದವರಾರೊ, ಪೆಂಡಿರೊಳಗಾರ್ ಪೆಹರ್, ಅಮೆ ದಲ್, ಅಮೆ ಬಂದು ಕಾ !
ಲ್ವಿಡಿದಪೆವು,+ಇಂಬುಕೆಯ್ವಿಡೆ+ಇವು ಮೆಲ್ಲಡಿಗಳ್ಗಡ, ಕರ್ಚು ಬೂದಿಯಂ ॥67
ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿ ಎಂಥವರೂ ಆಸೆಪಡುವುದು ಸ್ವರ್ಗಸುಖವನ್ನು. ಸ್ವರ್ಗಸುಖದಲ್ಲಿಲ್ಲಾ ಅತ್ಯಂತ ಹೆಚ್ಚಿನದು ಅಲ್ಲಿಯ ಹೆಸರಾಂತ ಅಪ್ಪರೆಯರ ಒಡನಾಟ. ಅಂಥ ಅಪ್ಪರೆಯರು ತಾವೇ ಬಂದು ಕಾಲುಹಿಡಿದುಕೊಳ್ಳುವಾಗ ಮತ್ತೆ ಇನ್ನೇನು ಬೇಕು? ಇದು ಅರ್ಜುನನ ಅದೃಷ್ಟವೇ ಸರಿ ಎಂದು ಅಪ್ಪರೆಯರು ಹೇಳುವುದು ಸಮಂಜಸವಾಗಿದೆ. ಈ ಅಪ್ಪರೆಯರ ಸಂಭಾಷಣೆ ಸರಳ ಸುಂದರವಾಗಿದೆ.68 ಹೀಗೆ ಅಪ್ಪರೆಯರು ಅನೇಕ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ' ಲಲ್ಲೆಯ ಜೆಲ್ಲದ ಪುರುಡಿನ ಮುಳಿಸಿನ ನೆವದ ಪಡೆಮಾತು'ಗಳನ್ನು ನುಡಿದೂ ಆ ಅಚಳಿತ ಥೈರ್ಯನ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಚಲಿಯಿಸಲಾರದೆ ಹೋಗುತ್ತಾರೆ. ಅಪ್ಪರೆಯರು, ಗಂಥರ್ವರು, ಕಾಮದೇವ ಎಲ್ಲರೂ ಮುಖವನ್ನು ಇಳಿ ಬಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಸ್ವರ್ಗಕ್ಕೆ ಹಿಂದಿರುಗಿ ಹೋಗಿ ದೇವೇಂದ್ರನ ಮುಖವನ್ನು ನೋಡಲು ನಾಚಿಕೊಂಡಿರುತ್ತಾರೆ.

ಆಗ ಇಂದ್ರನು ತನ್ನ ಮಗನ ನಿಷ್ಠೆಯನ್ನೂ ಸಂಯಮವನ್ನೂ ಕಂಡು ಸಂತೋಷ ಗೊಂಡು ಮುದುಹಾರುವನಾಗಿ ಅರ್ಜುನನಲ್ಲಿಗೆ ಬರಲು ಗಾಂಡೀವಿ ' ಮನದೊಳಾದ ಮೋಹರಸಮೆ ಕಣ್ಣಿಂ ತುಳುಂಕುವಂತೆ' <sup>69</sup> ಹೊರಹೊಮ್ಮುತ್ತಿರುವ ಕಣ್ಣೀರನ್ನು ಒರಸಿಕೊಂಡು ಇಂದ್ರನಿಗೆ ಅತಿಥಿ ಸತ್ಕಾರವನ್ನು ಎಸಗುತ್ತಾನೆ. ಇಲ್ಲಿ ಭಾರವಿ ' ಪೃಥಾಸೂನು ಇಂದ್ರನನ್ನು ಕಂಡು ಅತ್ಯಂತ ಸ್ನೇಹಪರವಶನಾದನು. ಬಂಧುವು

<sup>67.</sup> ಪಂ.ಭಾ VII-93. 68. ಪಂ.ಭಾ. VII-92 ಮತ್ತು 94ನ್ನೂ ಕೂಡ ಇದರೊಡನೆ ಗಮನಿಸಬೇಕು. 69. ಪಂ. ಭಾ. VIII-2 ವ.

ಅವಿಜ್ಞಾ ತನಾದರೂ ಮನಸ್ಸು ತಾನಾಗಿಯೇ ಸಂತೋಷವನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತದೆ ' <sup>70</sup> ಎಂದು ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾನೆ. 'ಕಂಡು ನಿಜತನಯನಳವೆರ್ದೆಗೊಂಡಿರೆ.......' ಎಂದು ಮೊದಲಾಗುವ ಕಂದ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಕೇವಲ ಸ್ನೇಹವುಕ್ಕಿತು ಎಂದು ಭಾರವಿ ಹೇಳಿರುವು ದನ್ನು ತಂದೂ ತೃಪ್ತಿ ವಡೆಯದೆ 'ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಾ ದ ಮೋಹರಸವೆ ಕಣ್ಣಿಂದ ತುಳುಕು ವಂತೆ ಹೊರಹೊಮ್ಮುವ ಕಣ್ಣೀರು ' ಎಂದು ಪಂಪ ಮನೋಹರವಾಗಿ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಹಿಂದಿನ ಒಂದು ಕಂದ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವುದು ಬೇಕೇ ಇಲ್ಲ, ಈ ಕೆಲವೇ ಮಾತುಗಳು ಸಾಕು, ನಮ್ಮನ್ನು ಸೂರೆಗೊಳ್ಳುವವೆಂಬುದು ಸತ್ಯ

ಇಂದ್ರನು ಅರ್ಜುನನನ್ನು ಕುರಿತು

ನೀನಾರ್ಗೆ ? ನಿನ್ನ ಪೆಸರೇನ್ ? ಈ ನಿಯಮಕ್ಕೆಂತು ಮೆಯ್ಯನೊಡ್ಡಿದೆ ? ಇದು ದಲ್ ತಾನಾಶ್ಚರ್ಯಂ+ಇದೇನ ಜ್ಞಾನಿಯವೋಲ್ ತಪಕೆ ಬಿಲ್ಲುಮಂಬುಂ ದೊರೆಯೇ ॥ 72

ಎಂದು ಕೇಳುತ್ತಾನೆ. ಇಂದ್ರನ ಸಂಭಾಷಣೆಯು 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ 'ದಲ್ಲಿ ಇಪ್ಪತ್ತೆ ರಡು ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಬರುತ್ತದೆ.<sup>73</sup> ಆದರೆ ಒಂದೇ ಒಂದು ಕಂದದಲ್ಲಿ ಪಂಪ ಆವಶ್ಯಕ ವಾದಷ್ಟನ್ನು ಮಾತ್ರ ಸೇರಿಸಿ ಪರಿಣಾಮಕಾರಿಯಾಗಿ ಮಾಡಿದ್ದಾ ನೆ.

ಇಂದ್ರನ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಅರ್ಜುನನು ಉತ್ತರಕೊಡುತ್ತ " ನೀನು ಹೇಳಿದುದು ಸರಿ. ನನ್ನ ಈಗಿನ ಸ್ಥಿತಿ ಮೋಕ್ಷಕ್ಕೆ ಹೊಂದುವುದಿಲ್ಲ. ನನ್ನ ಈಗಿನ ಸ್ಥಿತಿಯಲ್ಲಿ ಐಹಿಕದ ಬಂಧನವುಂಟು. ನಿನಗೆ ಇರತಕ್ಕ ವಿಷಯವನ್ನು ತಿಳಿಸದೆ ಸುಳ್ಳುಹೇಳಿ ಕಾಡುವುದು ನನಗೆ ಸಮನೇ ? "<sup>74</sup> ಎಂದು ಹೇಳಿ ತನ್ನ ತಪಸ್ಸಿನ ಉದ್ದೇಶವನ್ನು ಅರುಹುತ್ತಾನೆ.

ನನಗಂ ಪೇಟ್ನೊಡೆ ಪಾಂಡುರಾಜ ತನಯಂ ಗಾಂಡೀನಿಯೆಂ, ದಾಯಿಗಂ। ಗೆ ನೆಲಂ ಜೂದಿನೊಳೊತ್ತೆವೋಗೆ ಬನಮಂ ಪೊಕ್ಕು ಅಣ್ಣ ನ್+ಎಂದ+ಒಂದು ಮಾ! ತನಣಂ ನೀಜಾದೆ ನಿಂ[ದು, ಶಂಕರ]ನ ನೀನಾರಾಧಿಸು+ಎಂದು+ಇಂತು+ಇದಂ। ಮುನಿ ಪಾರಾಶರನೊಲ್ದು ಪೇಟಿಿ ಹರ ಬರ್ಪನ್ನಂ ತಪಂ ಗೆಯ್ದ ಪೆಂ॥ 75

ಇಲ್ಲಿ ಒಂದು ಸಂಶಯಕ್ಕೆ ಎಡೆಯಿದೆ. ಪರಾಶರಮುನಿ ಈಶ್ವರನನ್ನು ಕುರಿತು ತಪಸ್ಸು ಮಾಡು ಎಂದು ಉಪದೇಶಿಸಿದನೆ? 'ನಿಮ್ಮ ಶತ್ರುಗಳನ್ನು ಗೆಲ್ಲಲು ದಿವ್ಯಾಸ್ತ್ರಗಳನ್ನು ಪಡೆಯುವ ಉಪಾಯವನ್ನೂ ಮಂತ್ರವನ್ನೂ ಉಪದೇಶಿಸಲು

<sup>70.</sup> ಕಿರಾ. XI-8. 71. ಪಂ. ಭಾ. VIII-2.

<sup>72.</sup> ಪಂ.ಭಾ. VIII-3. ಇದರೊಡನೆ ಕಿರಾ. XI-14 ನ್ನು ಹೋಲಿಸಿ ನೋಡಿ.

<sup>73.</sup> ಕಿರಾ. XI-10-31. 74. ಪಂ. ಭಾ. VIII-4.

<sup>75.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VIII 5.

ಬಂದಿದ್ದೇನೆ 16 ಎಂದು ಅವನು ಹೇಳಿದುದಾಗಿ ಹಿಂದೆ ಬಂದಿದೆ. ಅರ್ಜುನನು ಇಂಥವರನ್ನು ಕುರಿತು ತಪಸ್ಸು ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಖಚಿತವಾಗಿ ಈವರೆಗೆ ' ಪರಾಶರನಂದನನುಪದೇಶದೊಳ್ ತಪನ ಪ್ರಭಂ ತಪಂಗೆಯ್ಯಲ್ బందిల్ల. ತಗುಳ್ದೊ ಡೆ ''' ಎಂದು ಅರ್ಜುನನು ತಪಸ್ಸನ್ನು ಆರಂಭಮಾಡಿದಾಗ ಹೇಳಿದೆ. ಈ ಆನುಮಾನವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸುವಂತೆ ಪರಿಷತ್ತಿನ ಪಾಠ 'ಶಂಕರನ' ಎಂದು ಮೇಲಿನ **ವೃತ್ತ**ದಲ್ಲಿ **ಇ**ದ್ದು ಅದಕ್ಕೆ ಅನೇಕ ಪಾರಾಂತರಗಳಿವೆ. ಕವಿಯ ಪಾಠ ಯಾವುದು ಎಂಬುದನ್ನು ಸರಿಯಾಗಿ ತಿಳಿಯಲು ಅಡ್ಡಿ ಗಳಿರುವುದರಿಂದ ಪರಿಷತ್ತು 'ಶಂಕರನ' ಎಂಬ ಪಾಠವನ್ನು ಇಟ್ಟುಕೊಂಡಿದೆ. ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿ " ಕೃಷ್ಣ ದ್ವೈಪಾಯನನ ಆದೇಶದಂತೆ ಇಂಥ ವ್ರತವನ್ನು ಧರಿಸಿದ್ದೇನೆ. ಸುಖವಾಗಿ ಉಪಾಸನೆ ಮಾಡಬಹುದಾದ ಇಂದ್ರನನ್ನು ಕುರಿತು ಆರಾಧಿಸಲು ಪ್ರಯತ್ನಿಸುತ್ತಿ ದ್ದೀನೆ."<sup>78</sup> ಎಂದು ಅರ್ಜುನನು ಇಂದ್ರನಿಗೆ ಉತ್ತರ ಕೊಟ್ಟಂತೆ ನಿರೂಪಿತವಾಗಿದೆ. 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿ ಅರ್ಜುನನು ಇಂದ್ರನನ್ನೇ ಕುರಿತು ತಪಸ್ಸು ಮಾಡಿದನೆಂದು ಅನೇಕ ಕಡೆಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಬಂದಿದೆ. ಕಥಾಸರಣಿಯಲ್ಲಿ ಬಹುಮಟ್ಟಗೆ ಅನುಸರಿ ಸಿರುವ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ' ದಂತೆಯೇ ಪಂಪನೂ ನಿರೂಪಿಸಿರಬೇಕು. ಅರ್ಜುನನು ಮೊದಲಿನಿಂದ ಈಶ್ವರನನ್ನೇ ಕುರಿತು ತಪಸ್ಸು ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದರೆ ಇಂದ್ರನು ಬಂದು 'ಆರಾಧಿಸು ನೀಂ ಮಗನೆ ದುರಿತಹರನಂ ಹರನಂ<sup>,79</sup> ಎಂದು ಹೇಳಬೇಕಾದ **ಪ್ರಮೇಯವೇನು** ? ಆದುದರಿಂದ ಇಂದ್ರನ ಪರವಾಗಿಯೇ ಇಲ್ಲಿ ಪಾಠವಿರಬೇಕೆಂದು ಸ್ತ್ರಷ್ಟ್ರವಾಗಿ ತೋರುತ್ತದೆ. 'ಶಂಕರನ' ಎಂಬುದನ್ನು 'ಶಕ್ರನನೆ' ಅಥವಾ 'ಸಕ್ಕನನೆ' ಎಂದೂ ನಾಲ್ಕನೆಯ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಬರುವ 'ಹರ' ಎಂಬುದನ್ನು 'ಹರಿ' ಎಂದೂ ತಿದ್ದ ಬೇಕೆಂದು ಕೆಲವರು ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಪಡುತ್ತಾರೆ.80 'ಹರ' ಇದು ಅಕಾರಾಂತಪದ, ಪ್ರಕೃತಿ ಪ್ರಯೋಗದಲ್ಲಿದೆ. ಇದು ವ್ಯಾಕರಣ ವಿರುದ್ಧ. ಇಂಥ ಪ್ರಯೋಗ ಸಂಪನಲ್ಲಿ ಕಂಡು ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಆದುದರಂದ "ಹರಿ ' (ಎಂದರೆ ಇಂದ್ರ) ಎಂದು ಇಲ್ಲಿ ಇದ್ದಿ ರಬೇಕು. ಮುಂದಿನ ಆರು ಮತ್ತು ಒಂಭತ್ತ ನೆಯ ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಪ ಬರುವ 'ಪುರಂದರನೊಸೆದಿತ್ತು ದೊಂದು ಬರದಿಂದುಱದೆನ್ನ ವಿರೋಧಿವರ್ಗಮಂ ಕರಗಿ ಪೆನ್ ? ಎಂಬ ಅರ್ಜುನನ ಮಾತಿನಲ್ಲಿಯೂ, 'ಎಂದು ತಿರೋಹಿತನಾಗಿ ಪುರಂದರನುಂ

<sup>76.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VII\_66 ವ. 77. ಪಂ. ಭಾ. VII—79 ವ.

<sup>78.</sup> ಕೃಷ್ಣ ದ್ವೈಪಾಯನಾದೇಶಾದ್ಪಿ ಭರ್ಮಿ ವ್ರತಮಾದೃಶಮ್ । ಭೃಶಮಾರಾಧನೇ ಯತ್ತಃ ಸ್ವಾರಾಧ್ಯಸ್ಥ ಮರುತ್ವತಃ ॥ ಕಿ.ರಾ. XI – 46.

<sup>79.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VIII—8. 80. ಪಂಪ ಭಾರತದ (ಪರಿಷತ್ತಿನ ಪ್ರಕಟನೆ) ಉಪೋದ್ಭಾತದ XLII ಮತ್ತು XLIII ನೆಯ ಪುಟಗಳನ್ನು ನೋಡಿ.

<sup>81.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VIII-6ಮತ್ತು 9.

ಪೋದನ್' ಎಂಬಲ್ಲಿಯೂ ಪುರಂದರ ಎಂಬ ಪದ ಬಂದಿದೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಇಂದ್ರನೆಂದು ಎರಡು ಕಡೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಅರ್ಥಮಾಡುವುದೇ ಸರಿಯಾಗಿ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಒಂದು ಕಡೆ ಶಿವ ಎಂದೂ ಒಂದು ಕಡೆ ಇಂದ್ರ ಎಂದೂ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಅರ್ಥ ಮಾಡುವುದು ಕವಿಯ ಆಶಯವಾಗಿ ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲ. ಅಲ್ಲದೆ ಪಂಪಭಾರತದ ಈ ಕೆಳಗಿನ ಪದ್ಯಕ್ಕೂ

ಸ್ಘುರಿತ ತಪೋಮಯಾನಳನಿನೀ ಯೊಡಲಂ ನೆಗೆಲ್ದಾೀ ಗಿರೀಂದ್ರ ಕಂ। ದರದೊಳಗಿಂತೆ ದಲ್ ಕರಗಿಸೆಂ ಪೆಱತೀಂ ಪಡೆ ಮಾತೊ ಮೇಣ್ ಪುರಂ। ದರನೊಸೆದಿತ್ತುದೊಂದು ಬರದಿಂದುಱದೆನ್ನ ವಿರೋಧಿ ವರ್ಗಮಂ। ಕರಗಿಸೆನಲ್ಲದಿಲ್ಲಿ ಸೆರಗಂ ಬೆರಗಂ ಬಗೆಯೆಂ ದ್ವಿಜೋತ್ತೆಮಾ॥ 82

ಮತ್ತು 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದ ' ವಾತಾಹತವಾದ, ಅಭ್ರವನ್ನು ತಗುಲಿಕೊಂಡಿರುವ ಈ ನಗದ ತುದಿಯಲ್ಲಿ ಲಯಹೊಂದುತ್ತೇನೆ, ಅಥವಾ ಸಹಸ್ರಾಕ್ಷನನ್ನು ಆರಾಧಿಸಿ ನನ್ನ ಅಪಯಶಸ್ಸಿನ ಶಲ್ಯವನ್ನು ಕೀಳುತ್ತೇನೆ " $^{83}$  ಎಂಬ ಪದ್ಯಕ್ಕೂ ಸಾಮ್ಯವಿದೆ. 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿ ಸಹಸ್ರಾಕ್ಷ ಎಂದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಪಂಪಭಾರ ತದ ಮೇಲಿನ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಬರುವ 'ಪುರಂದರ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಇಂದ್ರ ಎಂದು ಅರ್ಥ ಮಾಡುವುದೇ ಸರಿ. ಅರ್ಜುನನು ಇಂದ್ರನನ್ನೇ ಕುರಿತು ಏಕೆ ತಪಸ್ಸು ಮಾಡಿದ ನೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಕೊಟ್ಟರುವ ಕಾರಣ ಸಕಾರಣವಾಗಿ ಕಾಣುತ್ತದೆ. " ಇಂದ್ರ ಅರ್ಜುನನ ತಂದೆ. ಖಾಂಡನ ವನ ದಹನಾನಂತರದಲ್ಲಿ ಇಂದ್ರ ಅರ್ಜುನನ ಪರಾಕ್ರಮವನ್ನು ಹೊಗಳಿದ್ದನು. ಅರ್ಜುನನು ಮುಂದೆ ಉತ್ತಮಾಸ್ತ್ರಗಳನ್ನು ಪಡೆಯುವನೆಂದು ಶತಶೃಂಗದಲ್ಲಿ ಧರ್ಮರಾಜಾದಿಗಳಿದುರಿಗೆ ಅವನು ಹೇಳಿದ್ದನು. " ಮೇಲೆ ಉದಾಹರಿಸಿದ " ಕೃಷ್ಣ ದ್ವೈ ಪಾಯನಾದೇಶಾತ್..." ಎಂದು ಮೊದಲಾಗುವ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದ ಸದೈಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು ಬರೆಯುತ್ತ ಮಲ್ಲಿನಾಥನು 'ತಸ್ಯ ಕ್ಷತ್ರಿಯದೈವತತ್ವಾದಿತಿ ಭಾವಃ' (ಇಂದ್ರನು ಕ್ಷತ್ರಿಯರ ದೇವತೆ ಎಂಬುದ ರಿಂದ ಅರ್ಜುನನು ಇಂದ್ರನನ್ನೇ ಕುರಿತು ತಪಸ್ಸು ಮಾಡತೊಡಗಿದನು) ಎಂದು ಹೇಳಿರುವುದೂ ಕೂಡ ಮೇಲಿನ ಮಾತಿಗೇ ಉಪಷ್ಟಂಭಕವಾಗಿ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಈ ಮೇಲಿನ ಎಲ್ಲ ಕಾರಣಗಳ ಮೇಲಿಂದ " ನಿನಗಂ ವೇಟ್ವೊಡೆ.... " ಎಂದು ಆರಂಭ ವಾಗುವ ವೃತ್ತದ ಮೂರನೆಯ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಬರುವ 'ಶಂಕರನ' ಎಂಬ ಪರಿಷತ್ತಿನ ಪಾಠಕ್ಕೆ ಬದಲಾಗಿ ಇಂದ್ರ ಎಂಬ ಅರ್ಥ ಬರುವ ಪದವಿರಬೇಕೆಂಬುದು ನಿಶ್ಚಿತವಾಗು ತ್ತದೆ. 'ದಪಂಕಮ,' 'ದಸಂಕಮ,' 'ದಸಂಕತ' ಎಂಬ ಈ ಮೂರು ಪಾಠಾಂತರ ಗಳಿಂದ ಇಂದ್ರ ಪರವಾಗಿ ಅರ್ಥವನ್ನು ಕೊಡುವ ಯಾವುದಾದರೂ ಶಬ್ದ ಸಿದ್ದಿಸು

<sup>82.</sup> ಪಂ.ಭಾ. VIII-6.

<sup>83.</sup> ವಿಚ್ಛಿನ್ನಾ ಭ್ರವಿಲಾಯಂ ವಾ ವಿಲೀಯೇ ನಗಮೂರ್ಧನಿ। ಆರಾಧ್ಯ ವಾ ಸಹಸ್ರಾಕ್ಷಮಯಶಃಶಲ್ಯಮುದ್ಧರೇ॥ ಕಿರಾ. XI-79.

ತ್ತದೋ ಎಂಬುದನ್ನು ವಿದ್ವಾಂಸರು ನಿರ್ಣಯಿಸಬೇಕಾಗಿದೆ.<sup>84</sup> 'ಸಕ್ಕನನೆ' ಎಂದು ಇಟ್ಟುಕೊಳ್ಳುವುದಕ್ಕೆಯಾವ ಅಡ್ಡಿಯೂ ಇಲ್ಲವಾದರೂ ನಮಗೆ ದೊರಕಿರುವ ಪ್ರತಿಗಳಲ್ಲಿ ಇರುವ ಪಾಠಾಂತರಗಳಿಂದ ಈ ಶಬ್ದ ಹೇಗೆ ಸಿದ್ದಿಸುವುದು ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ನಿಲ್ಲುತ್ತದೆ.<sup>85</sup>

ದುರಿತಹರನಾದ ಹರನನ್ನು ಕುರಿತು ತಪಸ್ಸು ಮಾಡುವಂತೆ ಅರ್ಜುನನಿಗೆ ಪುರಂದರನು ಹೇಳಿ ಹೋಗುತ್ತಾನೆ. ಆಗ ಅರ್ಜುನನು ಶಿವನನ್ನು ಕುರಿತು ತಪಸ್ಸ ನ್ನಾಚರಿಸುತ್ತಾನೆ. ತ್ರಿಪುರಾರಿಯಂತೆ ಶೋಭಿಸುವ ಅರ್ಜುನನ ತಪಸ್ಸಿನ ತಪೋ ಜ್ವಾಲೆಯನ್ನು ಪಂಪ ಈ ಕೆಳಗಿನ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾನೆ:

ಖರ ಕರ ಕಿರಣಾವಳಿಯಂ ಪರಿದೆಲ್ಬ,ಟ್ಟದುವು ಪಗಲಿರುಳ್ ಶಶಿರುಚಿಯಂ। ಪರಿಭವಿಸಿ ನಭಮನಡರ್ದುವು ನರೇಂದ್ರ ತಾಪಸ ತಪೋಮಯೂಖಾವಳಿಗಳ್॥ <sup>86</sup>

<sup>84. &#</sup>x27;ಸಂಕ್ರಂದನ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೂ 'ಸಂಕಮ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೂ ಸಂಬಂಧ ವಿದೆಯೇ ಎನ್ನಿಸುತ್ತದೆ. 'ಸಂಕ್ರಂದನ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ 'ಸಂಕಮ' ಎಂಬ ತದ್ಭವ ಸಿದ್ಧಿಸುವುದಾದರೆ ಸಮಸ್ಯೆಯು ಪರಿಹಾರವಾಗುತ್ತದೆ.

<sup>85.</sup> ಗದುಗಿನ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಅರ್ಜುನನು ಶಿವನನ್ನೇ ಕುರಿತು ತಪಸ್ಸು ಮಾಡಿ ದಂತೆ ಮೊದಲಿನಿಂದಲೂ ನಿರೂಪಿತವಾಗಿರುವುದನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಗಮನಿಸಬಹುದು. ನೋಡಿ: ಗದುಗಿನ ಭಾರತ ಅರಣ್ಯ ಪರ್ವ ಸಂಧಿ ೫. ಪದ್ಯ ೧೫ ರಿಂದ ೪೭. ಮೊದಲು ಇಂದ್ರನನ್ನು ಕುರಿತು ಅರ್ಜುನನು ತಪಸ್ಸು ಮಾಡಿದ ನೆಂದು ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಉಕ್ತವಾಗಿದೆ.

<sup>&#</sup>x27; ಶಕ್ರಮೇನ ಪ್ರಪದ್ಯಸ್ವ ಸತೇSಸ್ತ್ರಾಣಿ ಪ್ರದಾಸ್ಯತಿ।
ದೀಕ್ಷಿತೋದೈ ನಗಚ್ಛತ್ವಂ ಪ್ರಷ್ಟುಂ ದೇನಂ ಪುರಂದರಂ॥ '
ಎಂದು ಧರ್ಮರಾಜನು ಅರ್ಜುನನಿಗೆ ಹೇಳಿಕಳುಹಿಸುವುದನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಉದಾಹರಿಸಬಹುದು.

<sup>86.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VIII-10. ಇದನ್ನು 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ' ದ XII-12 ಮತ್ತು 13 ರೊಡನೆ ಹೋಲಿಸಿ ನೋಡಬಹುದು. ರಜನೀಷು ರಾಜತನಯಸ್ಯೆ ಬಹುಲ ಸಮಯೇ ಪಿ ಧಾಮಭೀ। ಭಿನ್ನತಿಮಿರ ನಿಕರಂ ನಜಹೇ ಶಶಿರಶ್ಮಿಸಂಗಮಯುಜಾ ನಭಃ ಶ್ರಿಯಾ ॥ ಮಹತಾ ಮಯೂಖ ನಿಚಯೇನ ಶಮಿತರುಚಿ ಜಿಷ್ಣು ಜನ್ಮನಾ। ಹ್ರೀತಮಿನ ನಭಸಿ ವೀತಮಲೇ ನ ವಿರಾಜತೇಸ್ಮ ವಪುರಂಶುಮಾಲಿನಃ॥

<sup>&</sup>quot; ಕೃಷ್ಣ ಪಕ್ಷದ ರಾತ್ರಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ರಾಜತನಯನಾದ ಅರ್ಜುನನ ತೇಜಸ್ಸಿ ನಿಂದ ಭಿನ್ನ ಮಾಡಲ್ಪಟ್ಟ ಕತ್ತ ಲೆಯಮೊತ್ತವನ್ನು ಳೈ ನಭವು ಶಶಿರಶ್ಮಿಯೊಡನೆ ಸೇರಿದಾಗ ತನ್ನ ಶ್ರೀಯನ್ನು ಬಿಡಲಿಲ್ಲ. (ಅರ್ಜುನನಿಂದ ಬೆಳುದಿಂಗಳಿಗೆ ಸಮಾನವಾದ ಜ್ಯೋತಿಯು ಹೊರಟು ಗಗನವನ್ನು ಬೆಳಗಿತೆಂದು ಅರ್ಥ.)

<sup>&</sup>quot; ಆರ್ಜುನನಿಂದ ಹೊರಟ ಮಹತ್ತಾದ ಮಯೂಖ ನಿಚಯದಿಂದ ಕಾಂತಿಗುಂದಿದ ಸೂರ್ಯಬಿಂಬವು ಲಜ್ಜಿತವಾಗಿ ನಿರ್ಮಲವಾದ ಆಕಾಶದಲ್ಲಿ ಕೂಡ ವಿರಾಜಿಸಲಿಲ್ಲ."

ಹೀಗೆ ಉಗ್ರೋಗ್ರ ತಪಸ್ಸನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಿರಲು ಅರ್ಜುನನ ತಪೋಜ್ವಾಲೆಯು ತಪೋವಿಘಾತವನ್ನು ಮಾಡಲು ಇಂದ್ರಕೀಲನಗೇಂದ್ರದ ತಪೋಧನರೆಲ್ಲ ನೆರೆದು ಕೈಲಾ ಸಕ್ಕೆ ಬಂದು ಅಲ್ಲಿ ಗಿರಿಜೆಯೊಡನಿರುವ ಶಿವನಿಗೆ ಈ ಹೊಸ ತಪಸ್ವಿಯ ವಿಷಯವನ್ನು ಬಿನ್ನವಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾರೆ:

> ಆರೋಪಿತ ಚಾಪಂ, ಸಂ ಧಾರಿತ ಕವಚಂ, ಧೃತೋಗ್ರಶರಧಿಯುಗಂ, ತಾ। ವಾರಂದಮಲ್ಲ — ಅವಂ, ತ್ರಿಪು ರಾರಿ ಕೇಳ್, ತ್ರಿಪುರಮಿಸುವ ನಿನ್ನನೆ ಪೋಲ್ವಂ ॥ <sup>87</sup>

ಆಗ ಹರನು ಧ್ಯಾನದಿಂದ ವಿಷಯವನ್ನೆಲ್ಲ ತಿಳಿದು ಮುಗುಳ್ಳಗೆ ನಕ್ಕು ' ಆತ ನಿಗೆ ತಕ್ಕುದನ್ನು ನಾನೆ ಬಲ್ಲೆ ' ನೆಂದು ಮುನಿವೃಂದವನ್ನು ಕಳುಹಿಸಿಕೊಡುತ್ತಾನೆ. ತಾನು ಕಿರಾತರೊಡೆಯನ ರೂಪವನ್ನು ಧರಿಸಿ ತನ್ನ ಭೂತಗಣಗಳನ್ನು ಕಿರಾತರನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಇಂದ್ರಕೀಲಕ್ಕೆ ಬರುತ್ತಾನೆ. ಅಲ್ಲಿ ಮೂಕದಾನವನೆಂಬ ದೈತ್ಯ ವರಾಹನು ಅರ್ಜುನನ ಮೇಲೆ ನುಗ್ಗಲು ಅರ್ಜುನ ಮತ್ತು ಹರ ಇಬ್ಬರೂ ಏಕ ಕಾಲ ದಲ್ಲಿ ಹಂದಿಯ ಮೇಲೆ ಬಾಣ ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಹಂದಿ ಸತ್ತು ಬೀಳುತ್ತದೆ. ಬಾಣವನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳುವ ನೆವದಿಂದ ವಿವಾದವನ್ನು ಹೂಡಿ ಅರ್ಜುನನೊಡನೆ ಯುದ್ಧಕ್ಕೆ ನಿಲ್ಲುತ್ತಾನೆ ಹರ. ಆತನ ಚತುರಂಗ ಬಲವನ್ನು ಎದುರಿಸಿ ಅರ್ಜುನ ನೊಬ್ಬನೆ ಹೋರಾಡಿ ಅದನ್ನು ಸೋಲಿಸಿ ಹಿಮ್ಮೆಟ್ಟಿಸುತ್ತಾನೆ. ಕೊನೆಗೆ ಹರನೊಡನೆ ಅರ್ಜುನ ಮಲ್ಲ ಯುದ್ಧವನ್ನು ಹೂಡುತ್ತಾನೆ. ಅರ್ಜುನ ಒಂದು ಸಲ ಹರನನ್ನು ನೆಲಕ್ಕೆ ಹಾಕಿ ಗಂಟಲನ್ನು ಮೆಟ್ಟುವಾಗ ಶಿವ ನಿಜರೂಪವನ್ನು ತೋರಿಸುತ್ತಾನೆ. ಅರ್ಜುನ ಭಕ್ತಿಯಿಂದ ಶಿವನಿಗೆ ನಮಸ್ಕರಿಸುತ್ತಾನೆ. ಶಿವ ಮೆಚ್ಚಿ ಅರ್ಜುನನಿಗೆ ಪಾಶುಸತ್ಕಾವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆ.

'ಕಿರಾತಾರ್ಜನೀಯ'ದ ಮೊದಲನೆಯ ನಾಲ್ಕು ಸರ್ಗಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬರುವ ಕಥಾ ವಿಲಾಸ, ಸಂವಾದ ರಮಣೀಯತೆ ಪುನಃ ನಮಗೆ ಕಾಣಿಸುವುದು ಹದಿಮೂರು ಮತ್ತು ಹದಿನಾಲ್ಕನೆಯ ಸರ್ಗಗಳಲ್ಲಿ. ಹಂದಿಯ ದೇಹದಲ್ಲಿ ನಾಟದ್ದ ಬಾಣ ತನ್ನ ಒಡೆಯನದು ಎಂದು ಅದನ್ನು ಕೇಳಲು ಬರುವ ಕಿರಾತದೂತನ ಸಂಭಾಷಣೆ ಮತ್ತು ಅರ್ಜುನ ಅವನಿಗೆ ಕೊಡುವ ಉತ್ತರಗಳು ಭಾರವಿಯ ಸಂವಾದ ರಚನಾ ಕೌಶಲ್ಯ ವನ್ನು ಪ್ರಕಟಪಡಿಸುತ್ತವೆ. ಹದಿನಾಲ್ಕನೆಯ ಸರ್ಗದ ಮಧ್ಯದಿಂದ ಮುಂದಕ್ಕೆ ಸುಮಾರು ನಾಲ್ಕು ಸರ್ಗಗಳು ಯುದ್ಧವರ್ಣನೆಯಿಂದ ಕೂಡಿವೆ.

<sup>87.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VIII-12. 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದ XII-14 ಮತ್ತು 27 ರೊಡನೆ ಹೋಲಿಸಬಹುದು.

ಕಿರಾತರೂಪವನ್ನು ಧರಿಸಿದ ಶಿವನನ್ನು ಕುರಿತು ಹದಿನಾಲ್ಕು ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಭಾರವಿ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದರೆ ಪಂಪ ಒಂದು ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಮುಗಿಸಿದ್ದಾನೆ.88 ಹಂದಿಯ ವರ್ಣನೆಯನ್ನೂ 89 ಮತ್ತು ಅದನ್ನು ಕೊಂದ ಬಗೆಯನ್ನೂ ಒಂದೊಂದು ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಪಂಪ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಆದರೆ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿ ಹದಿಮೂರು ಪದ್ಯಗಳು ಹಂದಿಯು ಮೇಲೆ ನುಗ್ಗಿ ಬರುತ್ತಿರುವುದನ್ನು ಕಂಡಾಗಿನ ಅರ್ಜುನನ ಮನಸ್ಸಿನ ಆಲೋಚನೆಗಳನ್ನು ನಿರೂಪಿಸು ತ್ತವೆ.<sup>90</sup> "ಹಂದಿ ಎದುರಿಗೆ ರಭಸದಿಂದ ಬರುತ್ತಿದೆ. ಇದು ನನ್ನ ಮೇಲೆ ಬೀಳಲು ವಿಮಲ ಮತಿಗಳ ಮನಸ್ಸು ಎದುರಿನವನು ಶತ್ರುವೋ ಮಿತ್ರನೋ ಎಂಬುದನ್ನು ಸೂಚಿ ಸುತ್ತದೆ. ದುರ್ಯೋಧನ ಇದನ್ನು ಅಟ್ಟದ್ದಾ ನೆಯೋ ಏನೋ. ಇದನ್ನು ನಾನು ಕೊಲ್ಲ ಬೇಕು. ಶತ್ರುಗಳನ್ನು ಕೊಲ್ಲುವುದು ತಪ್ಪಲ್ಲ" ಎಂದು ಆಲೋಚಿಸಿ ಅರ್ಜುನ ಒಂದು ನಿರ್ಧಾರಕ್ಕೆ ಬಂದು ಆಮೇಲೆ ಬಾಣ ಬಿಡುತ್ತಾನೆ. ಹಂದಿ ತನ್ನ ಮೇಲೆ ಬೀಳಲು ಬರುತ್ತಿದೆ ಎನ್ನುವಾಗ ಇಷ್ಟೊಂದು ವಿಷಯವನ್ನು ಆಲೋಚಿಸುತ್ತ ಕುಳಿತರೆ ಎಷ್ಟು ಹೊತ್ತು ಕಳೆದು ಹೋಗಬಹುದು, ಇದು ಕಾಲ ವಿಳಂಬವನ್ನು ತೋರಿಸುವುದಲ್ಲವೇ ಎಂದು ನಾವು ಆಲೋಚಿಸಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಅರ್ಜುನನ ಮನಸ್ಸಿನ ಸ್ಥಿತಿಯನ್ನು, ನಿರೂಪಿಸಲೂ ಮುನಿವ್ರತದಲ್ಲಿರುವ ಅರ್ಜುನ ಹಂದಿಯನ್ನು ಕೊಲ್ಲುವುದು ನ್ಯಾಯ ಎಂಬುದನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಲೂ ಭಾರವಿ ಕಾಲ ವಿಳಂಬವನ್ನು ಗಣಿಸಿಲ್ಲ. ನಿಮಿಷಮಾತ್ರ ದಲ್ಲಿ ಆದ ಚರ್ಚೆ ಮತ್ತು ನಿರ್ಧಾರವನ್ನು ಕವಿವಾಣಿ ವಿಶದಪಡಿಸಬೇಕಾದರೆ ಹೆಚ್ಚು .... ಕಾಲಾವಕಾಶ ಬೇಕಾಗಿಯೇ ಆಗುತ್ತದೆ. ಅರ್ಜುನ ಶಿವ ಇಬ್ಬರೂ ಏಕಕಾಲದಲ್ಲಿ ಬಾಣತೊಟ್ಟರು. ಆ ಬಾಣಗಳೆರಡೂ ಹಂದಿಯ ದೇಹವನ್ನು ಏಕಕಾಲದಲ್ಲಿ ಪ್ರವೇಶಿಸಿ **ದುವು ಎಂ**ಬಲ್ಲಿಗೆ ಹದಿನಾಲ್ಕು ಪದ್ಯಗಳಾಗುತ್ತವೆ.<sup>91</sup> ಇದೆಲ್ಲವನ್ನೂ ಪಂಪ ಒಂದೇ ಒಂದು ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಸಂಗ್ರಹವಾಗಿ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾ ನೆ:

> ತೆಗೆದೆಚ್ಚರ್ಜುನನಂಬು ತೀವೆ ತುದಿಯಿಂ ಬಾಲಂಬರಂ ಪಂದಿ ಸೌ। ಆಗೆ ವೋಪಂತರೆ ನೋಡ ಸಂಬಳಿಗೆವೋಯ್ತೆಂಬನ್ನೆಗಂ ಕೊಂಡುದು+ಒ॥ ಯ್ಯುಗೆ ಪಾರ್ದೆಚ್ಚ ವೃಷಾಂಕನಂಬು ತನುವಂ ಪಚ್ಚಂತೆ ಕೊಂಡತ್ತು, ತೊ। ಟ್ಟಗೆ ವೈಮಾನಿಕ ಕೋಟಗಂದು ಪಿರಿದೊಂದುತ್ಸಾಪವುಪ್ಪನ್ನೆಗಂ॥92

ಹೀಗೆ ಮೂಕದಾನವನನ್ನು ಕೊಂದ ಅನಂತರದಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಬಾಣವನ್ನು ಪರಾಕ್ರಮಧವ

<sup>88.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VIII-14. ಕಿರಾ. XII 10-54.

<sup>89.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VIII-15. 90. ಕಿರಾ. XIII 1-12.

<sup>91.</sup> ಕಿರಾ. XIII 15-29.

<sup>92.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VIII-16

ಳನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಬತ್ತಳಿಕೆಯೊಳಗಿಟ್ಟು ಹೋಗಿ ಪೂಗೊಳದಲ್ಲಿ ಕೈಕಾಲುಗಳನ್ನು ತೊಳೆದುಕೊಂಡು ಪುನಃ ಏಕಪಾದದಲ್ಲಿ ತಪಸ್ಸಿಗೆ ನಿಲ್ಲುತ್ತಾನೆ. ಅನಂತರ ಶಿವನು ಅಟ್ಟದ ಬೇತರ ವೇಷದ ಗುಹನು ದೂತನಾಗಿ ಅಂಬನ್ನು ಕೇಳಲು ಬರುತ್ತಾನೆ. ಹಂದಿ ಸತ್ತ ಒಡನೆ ಅರ್ಜುನ ತನ್ನ ಬಾಣವನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳಲು ಹೋದಾಗ ಎದುರಿಗೆ ಒಬ್ಬ ಕಿರಾತ ಬಂದು ನಿಂತಿರುವುದನ್ನು ಕಾಣುತ್ತಾನೆ ಎಂದು 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ' ದಲ್ಲಿ ನಿರೂಪಿತವಾಗಿದೆ. ಶಿವನ ಆಜ್ಞೈಯನ್ನು ತಿಳಿಸಲು ಬಂದ ಕಿರಾತನವನು.'ಕಿರಾತಾ ಜುನೀಯ'ದ ಅರ್ಜುನನಿಗಿಂತ ಪಂಪಭಾರತದ ಅರ್ಜುನನ ರೀತಿ ಯೋಗ್ಯವಾಗಿ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ತಾನು ಮಾಡಬೇಕಾದ ಕೆಲಸವನ್ನು ಮಾಡಿದವನಾಗಿ ಯಾವ ಯೋಚ ನೆಯೂ ಇಲ್ಲದೆ ಪುನಃ ತಪಸ್ಸಿಗೆ ನಿಲ್ಲುವ ಮನಃಸ್ಥಿತಿ ಅವನಿಗಿದೆ. 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ' ದಲ್ಲಿ ಕಿರಾತನ ಮಾತು ಮೂವತ್ತೆರಡು ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿಯೂ, ಅರ್ಜುನನ ಉತ್ತರ ಇಪ್ಪತ್ತುಮೂರು ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಬಂದಿರುವುದನ್ನು ಪಂಪ ಎರಡೆರಡು ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಮುಗಿಸಿಬಿಟ್ಟಿದ್ದಾ ನೆ.93 "ನಿನ್ನಂಥವನು ಇನ್ನೊಬ್ಬರ ಬಾಣವನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳ ಬಾರದು. "ನಿನ್ನ ಮುನಿತನಕ್ಕೆ ಪರರೊಡವೆಯನ್ನು "ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳುವುದು ತಕ್ಕುದಲ್ಲ. ನಮ್ಮ ಒಡೆಯನ್ನೇ ಈ ನಗಕ್ಕೂ ಒಡೆಯ. ಅವನೇ ಇಲ್ಲಿಯ ಮೈಗಗಳನ್ನು ಕೊಲ್ಲ ಲರ್ಹ. ಅವನ ರಾಜ್ಯದಲ್ಲಿರುವ ನಿನ್ನನ್ನು ಹಂದಿಯನ್ನು ಕೊಲ್ಲುವುದರ ಮೂಲಕ ರಕ್ಷಿಸಿದ್ದಾನೆ. ನಿನ್ನನ್ನು ಅವನು ಕ್ಷಮಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಅವನ ಸ್ನೇಹವನ್ನು ಬೇಡಿಕೋ, ಬಾಣಗಳು ಬೇಕಾದರೆ ಅವನನ್ನೇ ಕೇಳಿಕೋ ಕೊಡುತ್ತಾನೆ" ಎಂದು ಕಿರಾತದೂತನು ಆರ್ಜುನನಿಗೆ ಹೇಳುತ್ತಾನೆಂದು 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿ ನಿರೂಪಿತವಾಗಿದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಕಿರಾತರೊಡೆಯನಿಗೂ ಶಿವನಿಗೂ ಅನ್ವಯಿಸುವಂತೆ ಸಮಾನವಾದ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಜಾಣ್ಮೆಯಿಂದ ಅಳವಡಿಸಲಾಗಿದೆ. ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಶರಣು ಹೋಗಿ ಅವನನ್ನು ಬೇಡಿಕೊಂಡರಿ ನಿನಗೆ ಬೇಕಾದ ಅಸ್ತ್ರಗಳನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆ ಎಂಬ ಅರ್ಥ ಬರುವಂತೆ ಕಿರಾತನ ಮಾತು ಬರುತ್ತದೆ. ಇವನ ಭಾಷಣಕ್ಕೆ ಲೆಕ್ಕಾ ಚಾರವಾಗಿ ಅರ್ಜುನ ಉತ್ತರ ಕೊಡುತ್ತಾನೆ. "ನನಗೆ ಸ್ನೇಹದ ವಿಲೋಭನವನ್ನು ತೋರಿಸಿದ್ದೀಯೆ, ಬುದ್ಧಿಯ ವ್ಯಾ ಮೋಹಾರ್ಥವಾಗಿ ಭಯಪ್ರದರ್ಶಿಸಿದ್ದೀಯೆ. ನೀನು ಬಾಣದ ವಿಷಯವನ್ನು ಹೇಳ ದ್ದ ರಲ್ಲಿ ನ್ಯಾಯವೇ ಬೇರೆ ಇದ್ದಂತೆ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ನಿಮ್ಮ ಬಾಣ ಎಲ್ಲಿಯೋ ಪರ್ವತ ದ್ಲಿ ಕಳೆದುಹೋಗಿರಬಹುದು, ಅಲ್ಲಿ ಹುಡುಕಿ. ನನ್ನಲ್ಲಿ ಅಕ್ಷಯ ತೂಣೀರವಿದೆ. ಕಿರಾತನ ಬಾಣಗಳು ನನಗೆ ಬೇಕಿಲ್ಲ. ಕಾಡಿನಲ್ಲಿ ಯಾರು ಕೊಲ್ಲುತ್ತಾರೋ ಅವರದು ಪ್ರಾಣಿ. ನನಗೆ ಅಡ್ಡಿ ಬಂದ ಮೃಗವನ್ನು ರಕ್ಷಣಾರ್ಥವಾಗಿ ಸಂಹರಿಸಿದ್ದೇನೆ. ಇಬ್ಬರೂ ಒಂದೇಕಾಲದಲ್ಲಿ ಹೆಂದಿಗೆ ಬಾಣ ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿರುವುದರಿಂದ ಯಾರು ಕೊಂದ

<sup>93.</sup> ಕಿರಾತನ ಮಾತು: ಕಿರಾ. XIII 37-68. ಪಂ.ಭಾ. VIII 17-18. ಅರ್ಜುನನ ಉತ್ತರ: ಕಿರಾ. XIV 3-25. ಪಂ.ಭಾ. VIII 19-20.

ರೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಗುರುತಿಲ್ಲ. ಪರಾಕ್ರಮಿಯಾದವನು ಶಸ್ತ್ರವನ್ನು ಬೇಡಿಕೊಳ್ಳುವುದಿಲ್ಲ; ನಾನು ಕೂಡ ಪರಾಕ್ರಮದಿಂದ ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳುತ್ತೇನೆ. ನನ್ನ ಮತ್ತು ನಿಮ್ಮ ಒಡೆ ಯನ ಸ್ನೇಹ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ನಾನು ಕ್ಷತ್ರಿಯ, ಅವನು ಪ್ರಾಣಿಗಳನ್ನು ಕೊಲ್ಲುವ ಜಾತಿಯವನು. ನಾನು ಅವನನ್ನು ಕ್ಷಮಿಸಿದ್ದೇನೆ. ಬಲಾತ್ಕಾ ರದಿಂದ ಬಾಣವನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳಲು ಬಂದರೆ ಸರ್ಪದ ಹೆಡೆಯಲ್ಲಿರುವ ಮಣಿಯನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳುವವನ ಸಾಹಸವಾಗುತ್ತದೆ." ಇದು 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ 'ದ ಕಥಾಸರಣಿ. ಪಂಪಭಾರತದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಕಿರಾತ-ಅರ್ಜುನರ ಸಂವಾದಕ್ಕೆ ಒಂದೊಂದು ನಿದರ್ಶನವನ್ನು ತೆಗೆದು ಕೊಳ್ಳಾಣ:

ಗೊರವರೆ ಬೂದಿಯುಂ ಜಡೆಯುಂ+ಅಕ್ಕೆ ತಪಕ್ಕೆ, ತನುತ್ರಂ+ಈ ಭಯಂ। ಕರ ಧನು ಖಟ್ಗಂ+ಅತ್ತಪರಂ+ಇಂತೆರಡುಂ ದೊಣೆ ತೀವಿದಂಬುಮೊಂ। ದಿರವು ತಪಕ್ಕಿ ದೆಂತುಟೊ, ತಪಂಗಳುಮಿಲ್ಲಗಡ,+ಉಳ್ಳೊಡೀಗಳಿ। ಮ್ಮರಸರ ನಚ್ಚಿ ನೆಚ್ಚ ಶರಮಂ ಸೆರಗಿಲ್ಲದೆ ಕೊಂಡು ಬರ್ಪಿರೇ?94

ಅದಕ್ಕೆ ಅರ್ಜುನ ಕೊಡುವ ಉತ್ತರ:

ದಸಿಕೊಂದಕ್ಕುಂ ಬೇಡಂ
ಗಿಸಲ್ಕೆ ದೊರೆ ಮೃಗಮನ್, — ಈ ಜಗಂಗಳನಳ್ಳಾ ।
ಡಿಸುವ ಮದೀಯೋಗ್ರಾಸ್ತ್ರಂ
ಪಿಸಗೊ೯ಳಲೇಂ ತನಗೆ ದೊರೆಯೆ, ಖಳನಳವಱಿಯಂ ॥ 95

ಮುಂದೆ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ ' ದಲ್ಲಿ ಅರ್ಜುನನು ಕಿರಾತ ಸೈನ್ಯದ ಮೇಲೆ ಮಾಡುವ ಯುದ್ಧವನ್ನು ಹದಿನಾಲ್ಕನೆಯ ಸರ್ಗದಲ್ಲಿ ಸುಮಾರು ನಲವತ್ತು ಪದ್ಯ ಗಳಲ್ಲಿ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಇದನ್ನು ಪಂಪ ಒಂದು ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದಾನೆ. <sup>96</sup> ಶಿವಾರ್ಜುನರ ಯುದ್ಧವನ್ನು ಭಾರವಿ ನಾಲ್ಕು ಸರ್ಗಗಳಲ್ಲಿ <sup>97</sup> ಬಿತ್ತರಿಸಿದ್ದಾನೆ, ಪಂಪ ಈ ಕೆಳಗಿನ ಒಂದು ಕಂದ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಮುಗಿಸಿದ್ದಾನೆ.

<sup>94.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VIII-17

<sup>95.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VIII-19 96. ಕಿರಾ. XIV 26-65 ಪಂ. ಭಾ. VIII-21

<sup>97.</sup> ಕಿರಾ. XV 34 ನೆಯ ಪದ್ಯದಿಂದ XVIII 13 ನೆಯ ಪದ್ಯದವರೆಗೆ ಶಿವಾಜು೯ ನರ ಯುದ್ಧದ ವರ್ಣನೆ ಬರುತ್ತದೆ. ಹದಿನೈದನೆಯ ಸರ್ಗದ ಆದಿಯಲ್ಲಿ ಅರ್ಜುನ ನಿಂದ ಸೋತೆ ಗಣಗಳು ಷಣ್ಮುಖನಿಗೆ ಹೇಳಿಕೊಳ್ಳುವುದೂ, ಷಣ್ಮುಖ ಶಿವನಿಗೆ ಆಗಿನ ಸ್ಥಿತಿಯನ್ನು ವರ್ಣಿಸುವುದೂ, ಅದನ್ನು ಕೇಳಿ ಶಿವನು ಪಲಾಯನ ಮಾಡು ತ್ತಿರುವ ಸೈನಕ್ಕೆ ಧೈರ್ಯ ಹೇಳಿ ಯುದ್ಧಕ್ಕೆ ಸಿದ್ಧನಾಗುವುದೂ ನಿರೂಪಿತವಾಗಿವೆ.

ಇಕ್ಕಿದನಭವಂ ಪಾರ್ಥನ ನಿಕ್ಕಿದನಾ ತ್ರಿಪುರಹರನನಜು೯ನನೆನೆ ಗೆ। ಲ್ಲಕ್ಕೆ ಮುಡಿಗಿಕ್ಕುವಂತಿವೊ ಲಿಕ್ಕಿದನವಯವದೆ ನೆಲದೊಳರಿಗಂ ಹರನಂ ॥ <sup>98</sup>

ಮುಂದಿನ ಮೂರು ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಶಿವನ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷನಾಗುವಿಕೆಯೂ ಪಾಶುಪತಾಸ್ತ್ರ ವನ್ನು ಮೆಚ್ಚಿಕೊಟ್ಟುದೂ ವರ್ಣಿತವಾಗಿವೆ.

ಭಾರವಿ ಯುದ್ಧ ವರ್ಣನೆಯನ್ನು ವಿವುಲವಾಗಿ ಮಾಡಿದ್ದಾನೆ. ತನ್ನ ಜಾಣ್ಮೆ ಮತ್ತು ವಿದ್ವತ್ತು ಎಸ್ಟಿದೆಯೋ ಅಷ್ಟನ್ನೂ ಶಕ್ತಿ ಮಾರಿ ಪ್ರಕಟಸಲು ಶ್ರಮಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಏಕಾಕ್ಷರ, ದ್ವ್ಯಕ್ಷರ, ತ್ರ್ಯಕ್ಷರ ಮೊದಲಾದುವನ್ನೂ ವಿವಿಧ ಬಂಧಗಳನ್ನೂ ಇತರ ಅನೇಕ ಕಾವ್ಯದ ಕಸರತ್ತುಗಳನ್ನು ಹದಿನೈದನೆಯ ಸರ್ಗದಲ್ಲಿ ಮಾಡಿ ತೋರಿ ಸಿದ್ದಾನೆ. ಪಂಪ ಬರೆಯುತ್ತಿರುವುದು 'ವಿಕ್ರಮಾರ್ಜುನ ವಿಜಯ ' ಕಾವ್ಯವನ್ನು. ಅದರಲ್ಲಿ ಮುಂದೆ ಭಾರತಯುದ್ಧ ಬಂದೇ ಬರುತ್ತದೆ. ಅಲ್ಲಿ ಯುದ್ಧ ವರ್ಣನೆಯನ್ನು ಪಂಪ ಬಹು ಅಚ್ಚುಕಟ್ಟಾಗಿ ಮಾಡಿದ್ದಾನೆ. ಈ ಕಿರಾತಾರ್ಜುನ ಲೀಲಾಪ್ರಸಂಗದ ಭಾಗವು ಭಾರತದ ಒಂದು ಅಂಗ ಕಥೆಯಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ಸಂಗ್ರಹವಾಗಿ ಸಾಗಿಸಿಕೊಂಡು ಹೋಗುವುದು ಅವನ ಕರ್ತವ್ಯ. ಆದರೆ ಕಾವ್ಯದ ಕಸರತ್ತು ಮಾತ್ರ ಪಂಪನಲ್ಲಿಲ್ಲ. ವಾಂಡಿತ್ಯವನ್ನೇ ಪ್ರದರ್ಶಿಸಲು ಪಂಪ ಕಾವ್ಯ ರಚನೆಮಾಡಿಲ್ಲ. ರಸಪೋಷಣೆಯೇ ಅವನ ಮುಖ್ಯಗುರಿ.

ಇದುವರೆನಿಗೆ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ ' ಮತ್ತು ಪಂಪಭಾರತಗಳ ಕಥಾಸರಣಿ, ಸಂವಿಧಾನ, ಪಾತ್ರಚಿತ್ರಣ, ಸಂವಾದ ರಚನಾ ಕೌಶಲ್ಯ ಮತ್ತು ವರ್ಣನಾಕ್ರಮಗಳನ್ನು ಕುರಿತು ವಿಚಾರಮಾಡಿದ್ದಾಗಿದೆ. ಪಂಪ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ 'ದ ಭಾವಗಳನ್ನು ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಅನುವಾದಮಾಡಿಯೋ, ವಿಸ್ತರಿಸಿಯೋ, ಮೊಟಕುಮಾಡಿಯೋ ಇಲ್ಲವೆ ಹೊಸತನವನ್ನು ಅದಕ್ಕೆ ಕೊಡುವುದರ ಮೂಲಕ ತನ್ನ ತನವನ್ನು ತೋರಿಸಿಯೋ ಈ ಭಾಗದ ಕಾವ್ಯರಚನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾ ನೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಹಲವು ನಿದರ್ಶನಗಳನ್ನು ಈಗಾಗಲೇ ನೋಡಿದ್ದಾಗಿದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಎರಡು ನಿದರ್ಶನಗಳ ಮೂಲಕ ಅವನ ಅನುವಾದದ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯವನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸುವುದು ಅನುಚಿತವಾಗಲಾರದು. ದುರ್ಯೋಧನನ ರಾಜ್ಯ ವನ್ನು ವೀಕ್ಷಿಸಿಕೊಂಡು ಬಂದ ಗುಪ್ತಚಾರನಾದ ವನೇಚರನು ಧರ್ಮರಾಜನಿಗೆ ಅರ್ಜುನನ ಪರಾಕ್ರಮದ ವಿಷಯ ದುರ್ಯೋಧನನ ಮೇಲೆ ಎಂಥ ಪರಿಣಾಮವನ್ನು ಮಾಡಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದಾನೆ:

<sup>98.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VIII 22

ಕಥಾ ಪ್ರಸಂಗೇನ ಜನೈರುದಾಹೈತಾ ದನುಸ್ಮೃತಾಖಂಡಲಸೂನು ವಿಕ್ರಮಃ । ತವಾಭಿಧಾನಾದ್ವ<sub>ೈ</sub> ಥತೇ ನತಾನನಃ ಸದುಃಸಹಾನ್ಮಂತ್ರಪದಾದಿವೋರಗಃ ॥ <sup>99</sup>

[ಗೋಷ್ಠಿಯಲ್ಲಿ ಜನಗಳು ಮಾತನಾಡುತ್ತಿರುವಾಗ ಪ್ರಸಂಗವಶಾತ್ ನಿನ್ನ ಹೆಸ ರನ್ನು ಉಚ್ಚರಿಸಿದಾಗ ಅರ್ಜುನನ ಪರಾಕ್ರಮವು ಜ್ಞಾಪಕಕ್ಕೆ ಬಂದು ಮಂತ್ರಪದ ಗಳನ್ನು ಹೇಳಿಹೇಳಿದಂತೆ ಹಾವಿನ ತಲೆಯು ಎರಗುವಂತೆ ದುರ್ಯೋಧನನ ತಲೆತಗ್ಗಿ ಅವನಿಗೆ ವ್ಯಥೆಯನ್ನುಂಟು ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಿತು.]

ಇದೇ ಭಾವ ಪಂಪಭಾರತದಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಬಂದಿದೆ:

ನೆಗಲ್ದರಿಗನ ಸಾಹಸಮೊ ರೈಗೊರೈ ಕೆಲದವರ ಮಾತಿನೊಳ್ ತನ್ನಮನಂ I ಬುಗೆ ಮಂತ್ರಪದಕ್ಕುರಗಂ ಸುಗಿವಂತೆವೊಲಗಿದು ಸುಗಿದು ತಲೆಗರೆದಿರ್ಪಂ ॥ 100

ಇದಕ್ಕಿಂತ ಸರಸವಾದ ಅನುವಾದ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲವೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಒಂದು ಪದವೂ ಅನುಪಯುಕ್ತವಾಗದಂತೆ ಒಂದು ಕಂದ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಭಾರವಿಯ ವಂಶಸ್ಥವೃತ್ತದ ಭಾವವು ಮೂಡುವಂತೆ ಕಾವ್ಯ ರಚನೆಮಾಡಿದ್ದಾನೆ ಪಂಪ. ಮೂಲದ ಸೌಂದರ್ಯವು ಸ್ವಲ್ಪವೂ ಕುಂದಿಲ್ಲದೆ ಅನುವಾದದಲ್ಲಿ ಬಂದಿದೆ. 'ಮಂತ್ರ ಪದಾದಿವೋರಗಃ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ 'ಮಂತ್ರಪದಕ್ಕುರಗಂ ಸುಗಿವಂತೆವೊಲ್' ಎಂಬ ಮೂಲದ ಪದಗಳನ್ನೇ ಉಪಯೋಗಿಸಿರುವುದನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು. ಭಾರವಿಯ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಮೇಲಿನ ಸ್ಪಷ್ಟಾರ್ಥದ ಜೊತೆಗೆ 'ಮಂತ್ರಪದಾದಿವೋರಗಃ' ಎಂಬುದರ ಅರ್ಥ ಅನ್ವಯ ವಾಗುವಂತೆ ಶ್ಲೇಷೆಯಿಂದ ವಿಶೇಷಾರ್ಧವನ್ನೂ ಇಟ್ಟು ತನ್ನ ಪಾಂಡಿತ್ಯವನ್ನು ಮೆರೆದಿದ್ದಾನೆ. ಇದು ಸಂಸ್ಕೃತದಲ್ಲಿ ಸುಲಭಸಾಧ್ಯವಾದರೆ, ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಕಷ್ಟಸಾಧ್ಯ. ಅನುವಾದದಲ್ಲಿ ದುಃಸಾಧ್ಯವೆಂದರೂ ಸಲ್ಲುತ್ತದೆ. ಆದುದರಿಂದ ಪಂಪ ಮುಖ್ಯಾರ್ಧಕ್ಕೆ ಮಾತ್ರ ರಸದ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಗಮನಕೊಟ್ಟದ್ದಾನೆ.

ಮೇಲಿನದು ಒಂದು ಉತ್ತಮವಾದ ಆದರ್ಶ ಅನುವಾದವಾಗಿದೆ. ಅನುವಾದ ಪೂರ್ಣವಾಗಿದ್ದರೂ ಪಂಪ ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡ ಛಂದಸ್ಸಿನಿಂದ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಸಡಿಲತೆ ಬಂದಿರುವುದನ್ನು ಇನ್ನೊಂದು ನಿರ್ದಶನದ ಮೂಲಕ ಪರಿಶೀಲಿಸೋಣ. ಗುಪ್ತಚಾರನ ಹೇಳಿಕೆಯಿಂದ ದುರ್ಯೋಧನನ ರಾಜ್ಯ ಸ್ಥಿ ತಿಯನ್ನು ತಿಳಿದ ದ್ರೌಪದಿ ಧರ್ಮರಾಜನನ್ನು ಕುರಿತು ಹೇಳುತ್ತಾಳೆ:

ಭವಾದೃಶೀಷ್ಟು ಪ್ರವಾದಾಜನೋದಿತೆಂ ಭವತ್ಯಧಿಕ್ಷೇಪ ಇವಾನುಶಾಸನಂ ! ತಥಾಪಿ ವಕ್ತುಂ ವ್ಯವಸಾಯಯಂತಿ ಮಾ ನ್ನಿರಸ್ತನಾರೀ ಸಮಯಾ ದುರಾಧಯಃ ॥ 101

<sup>99</sup> ಕಿರಾ. I-24, 100. ಪಂ.ಭಾ. VII-43, I01. ಕಿರಾ. I-28,

[ನಿಮ್ಮಂಥವರ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸ್ತ್ರೀಯರು ಆಡುವ ಮಾತು ವಿಧಿರೂಪಕವಾದರೆ ತಿರಸ್ಯ ರಣೀಯವಾಗುತ್ತದೆ. (ಅಲ್ಲವೆ ಪ್ರಾರ್ಥನಾರೂಪದಲ್ಲಿದ್ದ ರೆ ತಿರಸ್ಯ ರಣೀಯವಲ್ಲ ಎಂದು ಅರ್ಥ) ಆದಾಗ್ಯೂ ನಾರಿಯ ಶಪಥವು ಈಡೇರವೆ ಹೋಗಿರುವುದರಿಂದ ಉಂಟಾದ ಮನೋವ್ಯಥೆಗಳು (ವಸ್ತ್ರಾಪಹರಣವೇ ಮೊದಲಾದ ಅಪಮಾನಗಳ ಸ್ಮರಣೆಯಿಂದ) ನನ್ನನ್ನು ಮಾತಾಡುವಂತೆ ಪ್ರೇರಿಸುತ್ತವೆ.]

ಸಂಸ ಈ ಮೂಲವನ್ನು ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಕೆಳಗಿನ ವೃತ್ತವನ್ನು ಕಟ್ಟಿದ್ದಾ ನೆ :

ನುಡಿವೊಡೆ ರಾಜಕಾರ್ಯನಯನುತ್ತಬಲಾಜನದೊಂದು ಬುದ್ಧಿಯೆ । ತ್ತುಡುವತಿನಂಶ ನೋಡವೊಡಿದೊಂದಘಟಂ ಬಗೆನಾಗಳೆಂತು ಕೇಳ್ । ನುಡಿಯದೆ ಕೆಮ್ಮಗಿರ್ದೊಡನಿುರಲ್ಕಣಮಾಯದೆ ನಿನ್ಮೊಳೆನ್ನು ಮಂ । ನುಡಿಯಿಸಿದಪ್ಪುನಾ ಕುರುಕುಳರ್ಕಳ ಗೆಯ್ದ ಪರಾಧಕೋಟಗಳ್ ॥ 102

ಚಿಕ್ಕದಾದ ವಂಶಸ್ಥವೃತ್ತವನ್ನು ಚಂಪಕಮಾಲಾವೃತ್ತವಾಗಿ ಹಿಗ್ಗಿ ಸಿರುವುದರಿಂದ ಪಂಪ ಕೆಲವು ಮಾತುಗಳನ್ನು ಅಧಿಕವಾಗಿ ಉಪಯೋಗಿಸಬೇಕಾಗಿ ಬಂದಿರುವುದಲ್ಲದೆ ಒಂದೆರಡು ಭಾವಗಳನ್ನು ವಿಸ್ತರಿಸಬೇಕಾಗಿ ಬಂದಿದೆ. 'ನುಡಿವೊಡೆ ರಾಜಕಾರ್ಯನಯ ಮೆತ್ತ, ಅಬಲಾಜನದೊಂದು ಬುದ್ಧಿಯೆತ್ತ.' ಎಂಬುದನ್ನು 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದ ಪದ್ಯದ ಪೂರ್ವಾರ್ಧಕ್ಕೆ ಬದಲಾಗಿ ತಂದಿದ್ದಾನೆ; 'ನುಡಿಯದೆ ಕೆಮ್ಮಗಿರ್ದೊಡಂ ಇರಲ್ಕೆ ಅಣಂ ಈಯದೆ ನಿನ್ಮೊಳ್ ಎನ್ನು ಮಂ ನುಡಿಯಿಸಿದಪ್ಪುವು ಆ ಕುರುಕುಳರ್ಕಳ ಗೆಯ್ದ ಅಪರಾಧ ಕೋಟಗಳ್'ಎಂದು ಉತ್ತರಾರ್ಧದ ಭಾವವನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸಿದ್ದಾನೆ. 'ಉಡುಪತಿವಂಶ! ನೋಡುವೊಡಿದೊಂದಘಟಂ ಬಗೆವಾಗಳ್ ಎಂತುಕೇಳ್' ಎಂಬ ಷ್ಟನ್ನು ವೃತ್ತಪೂರಣಕ್ಕಾಗಿ ಭರ್ತಿಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕಾಗಿ ಬಂದಿದೆ. ಒಂದನೆಯ ಪಾದದೊಡನೆ ಮೂರು ನಾಲ್ಕನೆಯ ವಾದಗಳನ್ನು ಮಧ್ಯದ ಒಂದು ಅಶಕ್ತ ಕೊಂಡಿ ಯಿಂದ ಗಂಟುಹಾಕಬೇಕಾಗಿ ಬಂದಿದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಸಣ್ಣ ದೊಂದು ವೃತ್ತವನ್ನು ಆರಿಸಿ ಕೊಂಡಿದ್ದಿದ್ದರೆ ಉತ್ತಮವಾಗುತ್ತಿದ್ದಿ ತೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಭಾರವಿಯ ಭಾವವೊಂ ದನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಅನುವಾದಿಸಿದರೂ ಅದರಲ್ಲಿ ಒಂದು ಹೆಚ್ಚಿನ ಸೊಗಸನ್ನು ಕೆಲ ವೆಡೆಗಳಲ್ಲಿ ಪಂಪ ತಂದಿದ್ದಾ ನೆ. 103 ಭಾರವಿಯಲ್ಲಿಲ್ಲದ ಹೊಸದೊಂದು ಸೌಂದರ್ಯವನ್ನು ಒಂದೊಂದೆಡೆ ತಂದಿದ್ದಾ ನೆ. 104 ಭಾರವಿಯ ಪದ್ಯವೊಂದರಲ್ಲಿರುವ ಸೊಗ

<sup>102.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VII–45 103. ಇದೇ ಲೇಖನ ಪು. ೧೮೯ ಎಮ್ಮಯ್ವರ ಬೇವಸಮಂ , ನೋಡಿ. ಮತ್ತು ಪಂ.ಭಾ. VII-62 ಮತ್ತು ಕಿರಾ. III–15 ಹೋಲಿಸಿ.

<sup>104.</sup> ಇದೇ ಲೇಖನ ಪು. ೨೦೪ ' ಆಡದ ಮೆಯ್ಗಳಲ್ಲ ' ನೋಡಿ.

ಸೊಂದನ್ನು ಕೈಬಿಟ್ಟ್ರದ್ದರೆ ಆದರೆಡೆಯಲ್ಲಿ ತನ್ನದೇ ಆದ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯವನ್ನು ತಂದಿರುವು ದನ್ನೂ ಕಾಣಬಹುದು.105 ಕೆಲನೆಡೆಗಳಲ್ಲಿ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದ ಎರಡು ಪದ್ಯಗಳ ಭಾವವನ್ನು ಒಂದು ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಸಂಗ್ರಹಿಸಿದ್ದಾನೆ.<sup>106</sup> ಭಾರವಿ ಹಲವು ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ವಿಸ್ತಾರವಾಗಿ ವರ್ಣಿಸಿರುವುದನ್ನು ಒಂದು ವೃತ್ತದಲ್ಲಿ ಪಂಪ ಸಂಗ್ರಹಿಸಿ ದ್ದಾನೆ.<sup>107</sup> 'ಹಿತಂಮನೋಹಾರಿಚ ದುರ್ಲಭಂ ವಚಃ', 'ಕಿವಿಗಿನಿದುಂ ನೃಪಂಗೆ ಹಿತಮುಂ ನುಡಿಯುಂ'; 'ಶಮೇನಸಿದ್ಧಿಂ ಮುನಯೋ ನ ಭೂಭೃತ:', 'ಶಮದಿಂ **ಮುನಿ**ಗಾಯ್ತು ಸಿದ್ಧಿ ಭೂಪತಿಗಾಯ್ತೆ'-ಈ ವಾಕ್ಯಗಳನ್ನು ಜತಿಜತೆಯಲ್ಲಿಟ್ಟು ನೋಡಿದರೆ ಪಂಪ ಕೆಲವು ರಸವತ್ತಾದ ವಾಕ್ಯಗಳನ್ನು ಅಲ್ಲಿಯ ಪದಗಳನ್ನೇ ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡು ಅರ್ಥ ಕೆಡದಂತೆ ಸರಳವಾಗಿ ಅನುವದಿಸಿರುವುದನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು. ಈ ಎಲ್ಲ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸಿದರೆ ಒಂದಂಶ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಪಂಪನಿಗೆ ಭಾರವಿಯ ಕಾವ್ಯ ಹೈದ್ಗ ತವಾಗಿದ್ದಿ ತು ಆ ಕಾವ್ಯಕ್ಕೆ ಪಂಪ ಮಾರುಹೋಗಿ ದ್ದನು. ತಾನೂ ತನ್ನ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಅದೇ ಕಥಾ ಭಾಗವನ್ನು ವರ್ಣಿಸಲು ತೊಡಗಿದಾಗ ಭಾರವಿಯ ಪದ್ಯಗಳೂ ವಾಕ್ಯಗಳೂ ಆಯಾ ಸಂದರ್ಭಕ್ಕೆ ತಕ್ಕಂತೆ ಕಣ್ಣಮುಂದೆ ಸುಳಿದು ಅವುಗಳು ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಪಂಪನ ಕಾವ್ಯರಚನೆಯಲ್ಲಿ ಸೇರಿಹೋದುವು. ಆದುದ ರಿಂದಲೇ ಎಲ್ಲ ಕಡೆಯಲ್ಲೂ ಭಾರವಿಯ ಪದ್ಯಗಳ ಪೂರ್ಣಾನುವಾದವನ್ನು ನಾವು ಕಾಣದೆ ಇರುವುದು. ಆದರೆ ಅನುವಾದ ಮಾಡಿರುವ ಕಡೆಗಳಲ್ಲಿಲ್ಲ ಭಾರವಿಯ ಹೆಸರನ್ನೂ ಕೆಡಿಸದೆ ತನ್ನ ಹೆಸರಿಗೂ ಕಳಂಕ ಬರದಂತೆ ಪಂಪ ನಡೆದುಕೊಂಡಿರುವುದು ಅವನ ಪ್ರತಿಭಾ ವಿಶೇಷವೇ ಸರಿ.

ಇದುವರೆಗೆ ನೋಡಿದುದರಲ್ಲಿ ಸಂಸಭಾರವಿಯರು ತಮ್ಮ ತಮ್ಮ ಕ್ಷೇತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಭಾಶಾಲಿಗಳಾದ ಕವಿಗಳು ಎಂಬುದು ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಭಾರವಿ ತನ್ನ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ವಿಪುಲವಾಗಿ ವರ್ಣನೆ ಮಾಡಿರುವುದರ ಮೂಲಕ ತನ್ನ ವಿದ್ವತ್ತನ್ನೂ ಕಾವ್ಯ ಪ್ರೌಢಿ ಯನ್ನೂ ಮೆರೆದಿದ್ದಾ ನೆಂದು ಹಿಂದೆಯೇ ಗಮನಿಸಿದ್ದೇವೆ. ಪಂಪನೂ ವರ್ಣನೆಯನ್ನು ಮಾಡುವುದರಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಶ್ರೇಷ್ಠತೆಯನ್ನು ಎತ್ತಿ ತೋರಿಸದೆ ಇಲ್ಲ. ಆದಿಪುರಾಣ ವನ್ನು ಪಠಿಸಿದವರಿಗೆ ಈ ಸತ್ಯವೇದ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಇಂಥ ಹಿರಿಯ ಕವಿಗಳ ವರ್ಣನಾ ಕೌಶಲವನ್ನು ಕೆಲವೊಂದು ನಿದರ್ಶನಗಳ ಮೂಲಕ ಪರಿಚಯ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುವ ಕುತೂಹಲವನ್ನು ಬದಿಗೊತ್ತುವುದು ಅಸಾಧ್ಯವೇ ಸರಿ. ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಕಡೆಯಿಂದ

<sup>105.</sup> ಇದೇ ಲೇಖನ ಪು. ೧೯೧

<sup>106</sup>. ಇದೇ ಲೇಖನ ಪು. ೧೮೬ಮತ್ತು ಸಂ.ಭಾ. ${
m VII}$ –51ಕಿರಾ ${
m I.42}$ ಮತ್ತು  $_{44}$ 

<sup>107.</sup> ಪಂ.ಭಾ. VII-65.ಕಿರಾ. III18-2I

<sup>108.</sup> ಪಂ.ಭಾ. VII-55-58

ಆಯ್ದು ಕೊಂಡ ಮೂರು ಉದಾಹರಣೆಗಳ ಮೂಲಕ ಈ ಕವಿವುಂಗವರ ವರ್ಣನಾ ಕೌಶಲವನ್ನು ಸವಿಯುವುದರಿಂದ ಈ ಲೇಖನದ ವ್ಯಾಪ್ತಿಯನ್ನು ಮಿಾರಿದಂತಾಗುವು ದಿಲ್ಲವೆಂದು ಭಾವಿಸಬಹುದಲ್ಲವೆ? ಮೊದಲು ಕಿರಾತಾರ್ಜುನಲೀಲಾಪ್ರಸಂಗದ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಬಂದಿರುವ ಎರಡು ವರ್ಣನೆಗಳನ್ನು ವೀಕ್ಷಿಸೋಣ.

ಭಾರವಿಯು ಇಂದ್ರಕೀಲದ ಪ್ರಾಕೃತ ಸೊಬಗನ್ನು ಮನದಣಿಯೆ ವರ್ಣಿಸಿ ದ್ದಾನೆ. ಅಲ್ಲಿ ಬರುವ ಹೂಗಿಡ ಮರಬಳ್ಳಿಗಳ ಚಿತ್ರ ಹೃದಯಂಗಮವಾಗಿದೆ. ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಒಂದು ವರ್ಣನೆಯನ್ನು ಅವಲೋಕಿಸೋಣ:

ಪತಂತಿ ನಾಸ್ಮಿನ್ವಿಶದಾಃ ಪತತ್ರಿಣೋ ಧೃತೇಂದ್ರಚಾಪಾ ನ ಪಯೋದ ಪಂಕ್ತಯಃ । ತಥಾಪಿ ಪುಷ್ಣಾತಿ ನಭಃ ಶ್ರಿಯಂ ಪರಾಂ ನ ರಮ್ಯಮಾಹಾರ್ಯಮಪೇಕ್ಷತೇಗುಣಮ್॥<sup>109</sup>

(ಬೆಳ್ಳಕ್ಕೆಗಳು ಹಾರಾಡುವುದಿಲ್ಲ, ಕಾಮನಬಿಲ್ಲು ಕಟ್ಟಿದ ಮೋಡವು ಮೂಡುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೂ ಈ ಅಂತರಿಕ್ಷವು ಒಂದು ನವೀನ ಶೋಭೆಯನ್ನು ಪಡೆದಿದೆ. ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿ ರಮ್ಯವಾದುದು ಬೇರೆ ಅಲಂಕಾರವಾವುದನ್ನೂ ಅವೇಕ್ಷಿಸುವುದಿಲ್ಲ.) ಇದು ಶರತ್ಕಾಲದ ಗಗನದ ವರ್ಣನೆ.

ಈಗ ಪಂಪನ ವರ್ಣನೆಯನ್ನು ನೋಡೋಣ:

ಪುಳಿಯೊಳ್ ಕರ್ಚಿದ ಬಾಳ ಬಣ್ಣ ಮನೆ ಪೋಲ್ವಾ ಕಾಶಮಾಕಾಶಮಂ। ಡಳಮಂ ಪರ್ನಿದ ಬೆಳ್ಳುಗಿಲ್ ಮುಗಿಲ ಬೆಳ್ಬೊಳ್ಳೊಕ್ಕು ತಳ್ಳೊಯ್ಯೆ ಬ। ಳ್ವಳ ನೀಳ್ದಿರ್ದ ದಿಶಾಳಿ ಶಾಳಿವನ ಗಂಧಾಂಧದ್ವಿರೇಘಾಳಿ ಕ। ಹ್ಗೊಳಿಸಿತ್ತೊರ್ಮೆಯೆ ಬಂದುದಂದು ಶರದಂ ಲೋಕಕ್ಕೆ ಕಣ್ ಬರ್ಸಿನಂ॥ 110

ಈ ಎರಡು ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಶರತ್ಕಾಲದ ಗಗನದ ವರ್ಣನೆ ಇದೆ. ಭಾರ ವಿಯ ದೃಷ್ಟಿಗಿಂತಲೂ ಪಂಪನದೃಷ್ಟಿ ಇಲ್ಲಿ ಸೂಕ್ಷ್ಮವಾದುದೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಹುಣಿಸೆ ಹಣ್ಣಿ ನಲ್ಲಿ ಕತ್ತಿಯನ್ನು ತೊಳೆದ ಮೇಲೆ ಅದರ ಬಣ್ಣ ಅಲ್ಪವಾದ ನೀಲಿಯ ಛಾಯೆಯಿಂದ ಕೂಡಿರುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನು ಶರತ್ಕಾಲದ ಗಗನದ ಬಣ್ಣ ಕೈ ಹೋಲಿಸಿರು ವುದನ್ನು ನೋಡಿದರೆ ಪಂಪನ ಪ್ರಕೃತಿವೀಕ್ಷಣೆಯ ಸೂಕ್ಷ್ಮತೆಯು ವ್ಯಕ್ತ ಪಡುತ್ತದೆ. ಲೋಕಕೈ ಕಣ್ಣು ಬರುವಂತೆ ಶರತ್ಕಾಲ ಬಂದಿತೆಂದು ವರ್ಣಿಸಿರುವುದು ಈ ಪದ್ಯಕ್ಕೆ ಒಂದು ಹೆಚ್ಚಿನ ಮೆರುಗನ್ನು ಕೊಟ್ಟಿದೆ. ಭಾರವಿ ಅರ್ಥಾಂತರನ್ಯಾಸ ಅಲಂಕಾರ ವನ್ನು ತನ್ನ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ತಂದಿದ್ದರೆ ಪಂಪ ಏಕಾವಳಿಯನ್ನು ತಂದಿದ್ದಾನೆ.

'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ'ದಲ್ಲಿನ ಕೈಲಾಸ ವರ್ಣನೆಯ ಒಂದು ಚಿತ್ರವನ್ನು ಈ ಕೆಳಗಿನ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಕಾಣಬಹುದು:

<sup>109.</sup> + ਹਾ IV-23. ಇದರೊಡನೆ + ਹਾ IV-29 ನ್ನೂ ನೋಡಬಹುದು. 110. ಪ $\cdot$  ಭಾ. VII-71.

ಆವಿರತೋಜ್ಭಿತವಾರಿವಿಪಾಂಡುಭಿರ್ವಿರಹಿತೈರಚಿರದ್ಯುತಿ ತೇಜಸಾ <sub>|</sub> ಉದಿತಪಕ್ಷಮಿವಾರತನೀಸ್ವನೈಃ ಪೃಥನಿತಂಬವಿಲಂಬಿಭಿರಂಬುದೈಃ ॥ <sup>111</sup>

[ಮಿಂಚಿನ ಹೊಳಪಿನಿಂದ ವಿರಹಿತವಾದ, ಒಂದೇ ಸಮನಾಗಿ ಮಳೆಯನ್ನು ಸುರಿಸಿ ನೀರನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಂಡ ಬಿಳಿಯ ಮೋಡಗಳು ಪ್ರಶಾಂತವಾಗಿ ಗುಡುಗುತ್ತ ಮಹಾ ಪರ್ವತದ ಅಕ್ಕುಪಕ್ಯಗಳಲ್ಲಿರುವುದರಿಂದ ಆ ಪರ್ವತಕ್ಕೆ ರೆಕ್ಕೆ ಮೂಡಿಬಂದಂ ತಾಗಿದೆ.]

ಹಂಹ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಬಂದಿರುವ ಕೈಲಾಸವರ್ಣನೆಯನ್ನು ನೋಡೋಣ: ವಿದಳತ್ಕುಂದ ಶಶಾಂಕ ಶಂಖ ಧವಳಂ ಗಂಧೇಭ ದಾನಾಂಬು ಪೂ। ಜಾದರೀ ಸುಂದರ ಕಂದರಂ, ಮೃಗಪತಿ ಪ್ರಧ್ವಾನಗರ್ಜದ್ಗು ಹಂ। ಮದಿರೋನ್ಮತ್ತೆ ನಿಳಿಂಪ ಕಿಂಪುರುಷ ಕಾಂತಾರಬ್ಧ ಸಂಗೀತಮ್ + ಒ। ಪ್ರಿದುದಲ್ತೇ ಸುರಸಿದ್ಧ ದಂಪತಿ ರತಿಶ್ರೀ ರಮ್ಯ ಹೈಮಾಚಳಂ॥112

ಹಿಮವತ್ ಪರ್ವತಕ್ಕೆ ಇಕ್ಕೆಲಗಳಲ್ಲೂ ಬಿಳಿಯ ನೋಡಗಳ ಸಂಬಂಧವು ಉಂಟಾದುದರಿಂದ ಹಿಂದೆ ರೆಕ್ಕೆಯನ್ನು ಇಂದ್ರನಿಂದ ಕಳೆದುಕೊಂಡಿದ್ದ ರೂ ಈಗ ಪುನಃ ರೆಕ್ಕೆಯನ್ನು ಪಡೆದಂತೆ ಉತ್ಪ್ರೇಕ್ಷೆಮಾಡಿ ಭಾರವಿ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಇಲ್ಲಿ ಭಾರವಿಯ ಕಲ್ಪನಾಲೋಕದಿಂದ ಒಂದು ಸೃಸ್ಟಿ ಚಿತ್ರ ಎದ್ದು ಬಂದಿದೆ. ಪಂಪ ಕೈಲಾಸ ಪರ್ವತದ ಸಂಬಂಧದಲ್ಲಿ ನಾವು ಏನೇನನ್ನು ಆಲೋಚಿಸಬಹುಮೊ, ಏನೇನನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸಿಕೊಳ್ಳು ಬಹುದೋ ಅದಕ್ಕೆಲ್ಲ ಸಹಾಯವಾಗುವಂಧ ಒಂದು ಶಬ್ದ ಚಿತ್ರವನ್ನು ನಮ್ಮ ಮುಂದೆ ಇಟ್ಟಿದ್ದಾನೆ. ಮದಿರೆಯನ್ನು ಕುಡಿದು ಉನ್ಮತ್ತರಾದ ಕಿಂಪುರುಷರು ಹಾಡಿದ ಹಾಡು ಹಿಮಾಲಯದ ಕಾಡುಗಳಲ್ಲಿ ಅಲೆಯುತ್ತಿದೆ ಎಂದು ಕೇಳಿದಾಗ ಯಾವುದೋ ಒಂದು ಮೌನದೇವಗಾನ ನಮ್ಮ ಕಿವಿಗಳಲ್ಲಿ ಸುಳಿದಂತೆ ಆಗುವುದರಲ್ಲಿ ಆಶ್ಚರ್ಯವಿಲ್ಲ.

ಸಂಪಭಾರವಿಯರ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸುಂದರವಾದ ಒಂದೊಂದು ವರ್ಣನೆಯ ಸೊಗಸನ್ನು ಈಗ ಕಾಣೋಣ. ಗಂಗಾನದಿಯ ದಂಡೆಯ ಮರಳಿನ ವರ್ಣನೆಯಿದು: ಕೃತೋರ್ಮಿರೇಖಂ ಶಿಥಿಲತ್ವಮಾಯತಾ ಶನೈಃ ಶನೈಃ ಶಾಂತರಯೇಣ ವಾರಿಣಾ। ನಿರೀಕ್ಷ್ಯ ರೇವೇ ಸ ಸಮುದ್ರಯೋಷಿತಾಂ ತರಂಗಿತ ಕ್ಷಾಮವಿಪಾಂಡು ಸೈಕತಂ॥ 113

[ದಿನೇದಿನೇ ಇಳಿಯುತ್ತ ನಿಧಾನವಾಗಿ ಶಾಂತವಾಗುತ್ತಿರುವ ಪ್ರವಾಹದ ನೀರಿನ ಅಲೆಗಳ ತಗುಲುವಿಕೆಯಿದುಂಟಾದ ರೇಖೆಗಳು ಮೂಡಿ ತರಂಗದಂತೆ ಕಾಣುವ, ಶುಭ್ರವಾದ ಬಿಳಿಯ ದುಕೂಲದಂತೆ ಬೆಳ್ಳಗಿರುವ ಗಂಗಾನದಿಯ ದಡದ ಮರಳನ್ನು ಅರ್ಜುನನು ವೀಕ್ಷಿಸಿ ಆನಂದಿಸಿದನು.]

<sup>111.</sup> ಕರಾ. V-6.

<sup>112.</sup> ಪಂ. ಭಾ. VII-72.

<sup>113. +</sup> co. IV-6.

ಇದರೊಡನೆ ಪಂಪನ ಪದ್ಯದ ಸೌಂದರ್ಯವನ್ನು ಸವಿಯೋಣ:

ತಡವಿಡಿದು ಪೂತಲತೆಗಳ ನೊಡನೊಡನೆಲರಲೆಯೆ ಬಿಡದೆ ಸುರಿವಲರ್ಗಳನಂ। ದೆಡೆಗುಡದೆ ನೂಂಕಿ ಮೆಲ್ಲನೆ ತಡಿಯಂ ಸಾರ್ಚಿದಪವಿದಱ ಬಂಬಲ್ದೆ ಱಿೆಗಳ್ ॥

ಪಂಪಭಾರವಿಯರ ಈ ಪದ್ಯಗಳು ರಸಭಾವಗಳಿಂದ ತುಂಬಿಯೂ ಶಬ್ದಮಾಧು ರ್ಯಯುತವಾಗಿಯೂ ಇವೆ ಎಂಬುದರಲ್ಲಿ ಎರಡಿಲ್ಲ. ಈ ಎರಡು ಕವನಗಳ ವಿಷಯ ಗಳೂ ಬೇರೆಬೇರೆ ನಿಜ. ಆದರೆ ಆಯಾ ಕವಿಗಳ ಕಾವ್ಯರಚನಾ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಇವು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ತಿಳಿಸುತ್ತವೆಯೆಂಬುದರಲ್ಲಿ ಸಂದೇಹವಿಲ್ಲ ನದಿಯು ಇಳಿ ಮುಖ ವಾಗುತ್ತಿದೆ, ಪ್ರವಾಹ ಇಳಿಯುತ್ತಿದೆ. ಪ್ರವಾಹ ಇಳಿದಂತೆಲ್ಲ ದಡದ ಶುಭ್ರವಾದ ಮರಳಿನ ಮೇಲೆ ಅಲೆಗಳ ತಗಲುವಿಕೆಯಿಂದುಂಟಾದ ರೇಖೆಗಳು ತೆರೆತೆರೆಯಾಗಿ ಕಾಣಿಸುತ್ತವೆ. ಯಾವರೀತಿ ಅಲೆಗಳು ನಿಧಾನವಾಗಿ ಬಂದು ಮರಳಿನ ಮೇಲೆ ಗೆರೆ ಯನ್ನು ಮೂಡಿಸಿ ಹಿಂದಕ್ಕೆ ಹೋಗುತ್ತವೆಯೋ ಅದೇರೀತಿ ಶಬ್ದಗಳ ಓಟವೂ ಇರು ವುದನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು. 'ಶನೈ: ಶನೈ: ಶಾಂತರಯೇಣವಾರಿಣಾ' ಎಂದಾಗ ನೀರಿನ ಅಲಿಯೇ ನಮ್ಮ ಕಣ್ಣಿ ನೆದುರಿಗೆ ಬಂದಂತೆ ಕಾಣುವುದು ಪಂಪನ ಕವನದಲ್ಲಿ ಕೂಡ ಇದೇ ಸೌಂದರ್ಯವನ್ನು ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. ದಡದಲ್ಲಿರುವ ಹೂವು ಬಿಟ್ಟರುವ ಬಳ್ಳಿಗಳನ್ನೂ, ಗಾಳಿ ಮಂದವಾಗಿ ಬೀಸುವುದರಿಂದ ನೀರಿನ ಮೇಲೆ ಬೀಳುವ ಹೊವುಗಳನ್ನೂ ನದಿಯ ತರಂಗಾವಳಿಗಳು ಮೆಲ್ಲನೆ ದಡಕ್ಕೆ ತಳ್ಳುತ್ತಿವೆಯಂತೆ. ವನದಲ್ಲಿ ಸುಂದರತಮವಾದ ಪ್ರಕೃತಿದೃಶ್ಯದ ನಡುವೆ ಹರಿಯುವ ನದಿಯ ದಡವನ್ನು ವೀಕ್ಷಿಸಿದವರಿಗೆ ಈ ಪದ್ಯದ ಭಾವ ತಕ್ಷಣ ಮನದಟ್ಟಾಗುವುದು. ಸಾಲುಸಾಲಾಗಿ ಅಲಿಯಂತೆ **ನದಿ**ಯ ದ<mark>ಡ</mark>ದಲ್ಲಿ ಒತ್ತಲ್ಪಟ್ಟರುವ ಹೂವುಗಳನ್ನು ಪಂಪ ಇಲ್ಲಿ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಇಲ್ಲಿಯ ಶಬ್ದ ಜೋಡ ಣೆಯು ವರ್ಣಿತವಾಗಿರುವ ಭಾವಕ್ಕೆ ತಕ್ಕಂತೆ ಮಧುರವಾಗಿದೆ. ಶಬ್ದಗಳು ಕಿವಿಯ ಮೇಲೆ ಬೀಳುತ್ತಿದ್ದಂತೆ ಆಯಾ ಶಬ್ದಗಳ ಮೂಲಕ ಹೊರಪಡಬೇಕಾದ ಭಾವವು ಅರ್ಧಜ್ಞಾನವಾಗುವುದಕ್ಕೆ ಮೊದಲೇ ಅದರ ಧ್ವನಿಯಿಂದ ನಮಗೆ ವೇದ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಕವಿಶ್ರೇಷ್ಠರ ಇಂಥ ಹಲವಾರು ನಿದರ್ಶನಗಳನ್ನು ಕೊಡಬಹುದು. ಅವರ ಕಾವ್ಯ ವಿಹಾರ ಮಾಡಲಿಚ್ಛಿಸುವ ರಸಿಕರ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಆಕರ್ಷಿಸುವುದಕ್ಕೆ ಈ ಒಂದೆರಡು ನಿದರ್ಶನಗಳೇ ಸಾಕು.

ಭಾರವಿಯ ಕಾವ್ಯದ ಗುಣ ' ಅರ್ಥಗೌರವ 'ವೆಂದು ಹೇಳಿರುವ ಪ್ರಸಿದ್ಧ ವಾಕ್ಯ ಸರ್ವವಿದಿತವಾಗಿದೆ. 'ಸೂರ್ಯನ ತೇಜಸ್ಸಿನಂತೆ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಪ್ರಕಾಶಿಸುವುದು ಭಾರ ವಿಯ ಶೈಲಿ 'ಯೆಂದು ಇನ್ನೊಂದು ಉಕ್ತಿಯಿದೆ ಮಲ್ಲಿನಾಥ ಭಾರವಿಯ ಶೈಲಿಯನ್ನು ಕುಂತು ಹೇಳಿರುವ ಮಾತು ಸತ್ಯವಾಗಿ ಕಾಣುತ್ತದೆ: ನಾರಿಕೇಲಫಲಸಂಮಿತಂ ವಚೋ ಭಾರವೇಃ ಸಪದಿ ತದ್ವಿಭಜ್ಯತೇ । ಸ್ವಾದಯಂತು ರಸಗರ್ಭನಿರ್ಭರಂ ಸಾರಮಸ್ಯ ರಸಿಕಾ ಯಥೇಪ್ಸಿತಂ ॥

ಕರಟದ ಒಳಗೆ ಅಡಗಿರುವ ಎಳನೀರಿನ ಹಾಗೆ ಸ್ವಾದು, ಒಳಗಿನ ತೆಂಗಿನ ಕಾಯಿಯಂತೆ ಸಿಹಿ ತಿರುಳುಳ್ಳದ್ದು ಭಾರವಿಯ ಕಾವ್ಯ. ಸ್ಪಲ್ಪ ಕಷ್ಟಪಟ್ಟು ಜುಂಗನ್ನು ಬಿಡಿಸಿ ಕರಟವನ್ನು ಒಡೆದು ನೋಡುವವರಿಗೇ ಅದರ ಫಲ. ಆದರೆ ಪಂಪನ ಶೈಲಿ ಸಿಹಿಮಾವಿನ ಹಣ್ಣಿ ನಂತೆ, ಕೈಗೆ ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳುವುದೇ ತಡ ಮೃದು ಮಧುರ, ಬಾಯ್ ಸವಿ.

ಕೆ. ಎಸ್. ಕೃಷ್ಣ ಮೂರ್ತಿ

## ಯಕ್ಷಗಾನ ಕೃತಿಗಳ ಛಂದಸ್ಸು

ಪ್ರೊಫೆಸರ್ ಎ. ಆರ್. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗರ್ಪಿಸುವ ಸಂಭಾವನೆಯ ಗ್ರಂಥಕ್ಕೆ ಲೇಖನ ಬರೆಯಲು ವಿಷಯವೊಂದನ್ನು ಆರಿಸುವ ಸಮಸ್ಯೆಯನ್ನು ಬಿಡಿಸುವಾಗ ಕನ್ನಡ ಯಕ್ಷಗಾನಗಳ ವಿಷಯವಾಗಿ ಬರೆಯಬಹುದೆಂಬ ಆಲೋಚನೆ ಬಂದಿತು. ಇದ ಕ್ಕೊಂದು ಕಾರಣವುಂಟು. ನಾನು ಯಕ್ಷಗಾನಕೃತಿಗಳ ಬಗ್ಯೆ ಸಂಶೋಧನೆ, ವ್ಯಾಸಂಗ ಮಾಡಲು ಬಹು ಮಟ್ಟಿಗೆ ಕಾರಣರು ಶ್ರಿಮಾನ್ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು. ಕನ್ನಡ ಎಂ.ಎ. ಪದವೀ ಪರೀಕ್ಷೆಗೆ ಪಠ್ಯ ವಿಷಯವಾಗಿ "ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಯಕ್ಷಗಾನಗಳು" ಎಂಬ ವಿಷಯವನ್ನು ಆರಿಸಿ ಅಮೂಲ್ಯ ವಾದ ಅನೇಕ ಸಲಹೆಗಳನ್ನಿತ್ತು ನನ್ನ ವ್ಯಾಸಂಗ ಮುಂದುವರಿದಂತೆಲ್ಲಾ, ಅದನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸಿ ತಿದ್ದಿ ಸ್ಪ್ರೇತ್ಸಾಹಕೊಟ್ಟು ಈ ವಿಷಯ ವಾಗಿ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಒಳ್ಳೆಯ ಗ್ರಂಥವನ್ನು ನಾನು ಬರೆಯಬೇಕೆಂದು ಹೇಳಿ ಬೆನ್ನು ತಟ್ಟದವರು ಪ್ರೊ ಎ.ಆರ್. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಮತ್ತು ಪ್ರೊ. ಕೆ.ವಿ. ಪುಟ್ಟಪ್ಪ ನವರು. ಪರೀಕ್ಷೆಮುಗಿದ ಮೇಲೆ ವ್ಯಾಸಂಗವೂ ನಿಂತು ಕೆಲಕಾಲ ಜೀವನದ ಹೋರಾಟಕ್ಕೆ ಪ್ರಾರಂಭವಾಯಿತು. ಕೆಲವು ವರ್ಷಗಳ ಅನಂತರ, ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾನಿಲಯದಲ್ಲೇ ಇದ್ದು ವ್ಯಾಸಂಗ, ಸಂಶೋಧನೆಗಳಿಗೆ ಅನುಕೂಲವಾಗುವಂತಹ ಜೀವನ ಮಾರ್ಗ ಒಂದನ್ನು ಪ್ರಯಾಸದಿಂದ ದೊರಕಿಸಿಕೊಂಡಮೇಲೆ ಈ ವ್ಯಾಸಂಗವೂ ಮುಂದುವರಿ ಯುವ ಸದವಕಾಶ ಸಿಕ್ಕಿತು.¹

ಹೀಗೆ ಪ್ರೊ. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗೂ ನನ್ನ ಈ ವಿಷಯ ವ್ಯಾಸಂಗಕ್ಕೂ ಇಂತಹ ಸಂಬಂಧವೊಂದಿರುವುದರಿಂದ ಅವರಿಗರ್ಪಿಸುವ ಗ್ರಂಥಕ್ಕೆ ಯಕ್ಷಗಾನಗಳ ವ್ಯಾಸಂಗಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದ ಯಾವುದಾದರೂ ಒಂದು ವಿಷಯವನ್ನು ಕುರಿತು, ವ್ಯವಸ್ಥಾಪಕರ ವುಟ ಸಂಖ್ಯೆಯ ನಿಯಮವನ್ನು ಮಾರದಂತೆ ಒಂದು ಸಣ್ಣ ಲೇಖನವನ್ನು ಕೊಡಬಹುದೆಂದು ಯೋಚಿಸಿದೆನು.

ಪ್ರೈ. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಸಂಸ್ಕೃತ, ಕನ್ನಡ, ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಭಾಷೆಗಳ ಪಾಂಡಿತ್ಯ ಆಸಾಧಾರಣವಾದುದು. ಅವರ ಅಲಂಕಾರ ಶಾಸ್ತ್ರ, ಕಾವ್ಯವಿಾಮಾಂಸೆ, ರಸಪ್ರಕರಣ ಗಳನ್ನು ಕುರಿತ ತರಗತಿಯ ಉಪನ್ಯಾಸಗಳನ್ನು ಅವರ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳು ಎಂದೂ ಮರೆಯ ಲಾರರು. ಅವರ ಪಾಠ ಒಂದು 'ಚೂಯಿಂಗ್ ಗಂ' (Chewing gum) ಇದ್ದಂತೆ ಸದಾ ಸಿಹಿಯನ್ನೀಯುತ್ತಾ ಬಹುಕಾಲ ಸ್ಮರಣೆಯಲ್ಲಿ ನಿಲ್ಲತಕ್ಕದ್ದು. ಅವರ

<sup>1 &</sup>quot;ಯಕ್ಷ ಗಾನ ಸಾಹಿತ್ಯ" ಎಂಬ ಹೆಸರಿನ ನನ್ನ ಪುಸ್ತಕವೊಂದು ಧಾರವಾಡದ ' ಮಿಂಚಿನ ಬಳ್ಳಿ ಪ್ರಕಟನ ಮಾಲೆ'ಯ ಮಿತ್ರರಿಂದ ಸದ್ಯದಲ್ಲೇ ಹೊರಬೀಳಲಿದೆ.

ಕನ್ನಡ ನುಡಿ ಸೇವೆ ಅಪಾರವಾದುದು, ಅಮೂಲ್ಯವಾದುದು. ಅಂತಹ ಹಿರಿಯ ಸಾಹಿತ್ಯ ಭಕ್ತರಿಗೆ ಕಿರಿಯ ಕಾಣಿಕೆಯಾಗಿ ಈ ಕಿರುಲೇಖನವನ್ನು ವಿನಯ ಗೌರವ ಪೂರ್ವಕವಾಗಿ ಅರ್ಪಿಸುತ್ತಿದ್ದೇನೆ.

ಯಕ್ಷಗಾನ ಎಂಬುದು ಮೂಲದಲ್ಲಿ ನೃತ್ಯಪ್ರಧಾನವಾದುದು. ಕಾಲ ಕ್ರಮದಲ್ಲಿ ಸಾಹಿತ್ಯವೂ ಅದಕ್ಕೆ ಸೇರಿತು. ಗದ್ಯಪದ್ಯಗಳ ಯಾವ ಸಹಾಯವೂ ಇಲ್ಲದೆ ಕೇವಲ ಕುಣಿತವೊಂದರಿಂದಲೇ ವಿವಿಥಭಾವಗಳನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಪ್ರದರ್ಶಿಸಿ, ನೋಟಕರ ಮೇಲೆ ಪ್ರಭಾವ ಬೀರುವುದನ್ನು ಇಂದೂ ಯಕ್ಷ್ಮಗಾನ ಪ್ರದರ್ಶನಗಳಲ್ಲಿ ನೋಡ ಬಹುದು. ಸಾಹಿತ್ಯ ಸೇರಿದಾಗ ಮೊದಲು ಪದ್ಯ, ಅನಂತರ ಗದ್ಯ ಬಂದಿತು. ಗದ್ಯಪದ್ಯ ಮಿಶ್ರಿತವಾದ ಯಕ್ಷ್ಮಗಾನ ಕೃತಿಗಳೂ ಇವೆ

ಪದ್ಯ ಎಂದಕೂಡಲೇ ಅದರೊಂದಿಗೇ ಬರುವುದು ಛಂದಸ್ಸು. ಮಾತುಗಳ ಬಗೆ ಬಗೆಯ ಕುಣಿತವೇ ಛಂದಸ್ಸು. ಅನಾದಿಕಾಲದಿಂದಲೂ ಈ ಛಂದಸ್ಸಿನ ನಿಯಮಗಳ ಗೊಳಪಟ್ಟೇ ಸಾಹಿತ್ಯ ರಚಿತವಾಗಿದೆ. ನಿಯಮವಿಲ್ಲದುದು ಯಾವುದು? ನಿಸರ್ಗದಲ್ಲೇ ಒಂದು ನಿಯಮವಿಲ್ಲವೆ? ಚೇತನಲೋಕ ಮಾಡುವ ಎಲ್ಲ ಕೆಲಸಗಳ ತಳಹದಿಯಾಗಿ ಒಂದು ನಿಯಮವಿದ್ದೇ ಇದೆಯಲ್ಲವೆ? ಹಾಗೆಯೇ ಪದ್ಯ ಸಾಹಿತ್ಯ ಒಂದು ನಿಯಮವಿದ್ದೇ ಇದೆಯಲ್ಲವೆ? ಹಾಗೆಯೇ ಪದ್ಯ ಸಾಹಿತ್ಯ ಒಂದು ನಿಯಮವನ್ನನುಸರಿಸುತ್ತದೆ. ಅದಕ್ಕೆ ಛಂದಸ್ಸು ಎನ್ನುತ್ತಾರೆ.

ಭಾಷೆಗೆ ವ್ಯಾಕರಣದಂತೆ ಛಂದಸ್ಸೂ ಸಾಧಕ. ವ್ಯಾಕರಣ ಗದ್ಯಪದ್ಯಗಳಿರ ಡಕ್ಕೂ ಅಗತ್ಯವಾಗಿದ್ದರೆ, ಛಂದಸ್ಸು ಪದ್ಯ ಒಂದಕ್ಕೆ ಮಾತ್ರ ಆವಶ್ಯಕ. ಕವನ ರಚ ನೆಯ ನಿಯಮವನ್ನು ಛಂದಸ್ ಶಾಸ್ತ್ರ ತಿಳಿಸುತ್ತದೆ. "ಛದ್" ಎಂದರೆ ಕುಣಿ ಎಂದರ್ಥ. ಮಾತುಗಳ ವಿವಿಧ ಬಗೆಯ ಕುಣಿತ ಕಾವ್ಯಕ್ಕೆ ಕಳೆಕೊಡುತ್ತದೆ.

ಯಕ್ಷ ಗಾನ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣುವ ಕಾವ್ಯ ಭಾಗಗಳು ಛಂದಸ್ಸಿನ ನಿಯಮಗಳನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿವೆ. ಆ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬರುವ ಛಂದಸ್ಸು, ಅದರ ವೈವಿಧ್ಯೆ ಗಮನಾರ್ಹವಾದುದು. ಛಂದಸ್ಸಿನ ನಿಯಮಗಳನ್ನು ಚಾಚೂತಪ್ಪದೆ ಶಾಸ್ತ್ರೀಯವಾಗಿ ಅನುಸರಿ ಸುವುದು ಯಕ್ಷಗಾನ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡು ಬರುವುದು ಕಷ್ಟವಾದರೂ, ಕನ್ನಡ ಯಕ್ಷ ಗಾನ ಕೃತಿಗಳ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಹೇಳಲಾಗದು. ಹಾಡಲನುಕೂಲವಾಗುವ ಮಾತ್ರಾಛಂದ ಸ್ಸಿನ ನಿಯಮಗಳನ್ನು ಚೆನ್ನಾಗಿ ಅಳವಡಿಸಿ ಅನುಸರಿಸಿ ಜೋಡಿಸಿರುವುದರಿಂದ—ಎಂದು ವಿದ್ವಾಂಸರು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದು ಕನ್ನಡ ಯಕ್ಷಗಾನ ಕವಿಗಳ ಒಂದು ಹೆಮ್ಮೆ.

 <sup>&</sup>quot;Yakshagana is poetry written rather to suit an air, rather than according to the strict rules of Prosody"

—Mr. S. V. B.

<sup>&</sup>quot;But such licence is not to take place in Canarese, as it includes all the metres that are fit for being changed. Kandas, Ragales and Shatpadis, e. g Sitakalyana Yakshagana"—

—F. Kittel: intorduction to Nagavarma's prosody

೧೨ ನೆಯ ಶತಮಾನದ ಹಿಂದಿನ ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಬಳಸಿರುವ ಛಂದಸ್ಸು ಕೂಡ ಸಂಸ್ಕೃತದ ಪ್ರಭಾವವನ್ನು ಎತ್ತಿ ತೋರಿಸುತ್ತದೆ. ಅಲ್ಲಲ್ಲೇ ಕೆಲವು ಶುದ್ಧ ಕನ್ನಡ ಛಂದಸ್ಸಿನ ಪ್ರಯೋಗಗಳಿದ್ದರೂ ಹೆಚ್ಚು ಭಾಗ ಸಂಸ್ಕೃತ ಛಂದಸ್ಸನ್ನೇ ಅನುಸರಿಸಿವೆ. ಹರಿಹರ, ರಾಘವಾಂಕ ಮತ್ತು ಶಿವಶರಣರ ಕೃತಿ ಗಳಿಂದಲೇ ದೇಶೀಯ ಛಂದಸ್ಸು ಹೆಚ್ಚು ಬಳಕೆಯ ಬೆಳಕನ್ನು ಕಂಡಿತು.

ಜಾನಪದ ಕಲೆಯಾದ ಯಕ್ಷಗಾನಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಈ ವಿಧವಾದ ದೇಶೀಯ ಛಂದಸ್ಸಿನ ವಿವಿಧ ಪ್ರಯೋಗಗಳನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು. ಸಂಸ್ಕೃತದಿಂದ ತೆಗೆದು ಕೊಂಡ ಕಂದವೃತ್ತಗಳ ಬಳಕೆ ಅಷ್ಟಾಗಿ ಇಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬಾರದು. 'ದ್ರಾವಿಡಸತ್ವ' ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ತುಂಬಿದೆ.

ಕನ್ನಡ ಯಕ್ಷ್ಮಗಾನ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬರುವ ಛಂದಸ್ಸಿನ ವಿವಿಧ ರೀತಿಗಳು ಹೀಗಿವೆ.

ವೆಂಕಟೀಶಮಹಾತ್ಮೆಯೆಂಬ ' ಭಾಗಾನಗರದ ಕಥೆ ' ಯಕ್ಷ ಗಾನ ಗ್ರಂಥದಿಂದ

೧٠ ಕಟಕ--(ಪುಟ ೩)

ಶ್ರೀನಿವಾಸನೆ ಭಕ್ತರ ಬಂಧು। ನಂಬಿದೆ ರಕ್ಷಿಸುಯೆಂದು। ಶ್ರೀನಿವಾಸ ॥ಪ॥ ಮಾನಿನಿ ದ್ರೌಪದಿ ಮಾನವ ಕಾಯ್ದನೆ। ಹೀನರ ವುನಗರ್ವವನ್ನೆಲ್ಲಿಳಿಸಿ। ದನೆ ಸಾನುರಾಗದಿ ಪ್ರಲ್ಹಾದನ ಕಾಯ್ದನೆ। ಧ್ಯಾನಿಸಿದಾ ಗಜರಾ। ಜನ ಪೊರೆದನೆ। ಮಂನಿಸಿಮಕರಿಗೆ ಮುಕ್ತಿಯನಿತ್ತನೆ॥

- ೨. ಕಂದ—(হা)ಟ ೩) ಶೀಷಗಾರೀಶನೆ ನಿಂನಯ ವಾಸಿಯ ಪೊಗಳುವುದಕಾದಿಶೇಷನಗೊಳವೆ। ದಾಸಳ ಪೋಷಿಸಿ ಶ್ರೀಶನೆ ಕೂಸಿನ ನೀನಿತ್ತು ಕಾಯೊ ಸೆಂಗಳಪ್ರೇಮ ॥
- ೩. ಲಾವಣಿ—(ವುಟ೩) ಸತಿಪತಿ ಮಾಡಿದ ಕ್ಷಿತಿಯೊಳ್ ಹರಕೆಯ। ರತಿಪತಿ ಪಿತನಂ ಸ್ತುತಿಸುತಲಿ। ಸುತನ ನೀನಿತ್ತರೆ ಸುರಮುನಿಪ್ರಿಯಗೆ। ಪ್ರತಿಮೆಯ ಮಾಳ್ಳಿ ಸುವರ್ಣದಲಿ॥

ಅತ್ತೆಯು ಮಾಡಿದಳತಿವೇಗದಲಿ। ಇತ್ತರೆ ಕೂಸನು ಸೊಸೆಗೆನುತ ಚಿತ್ತಜ । ಪಿತನಿಗೆ ಭಂಗಾರದ ತೊಟ್ಟಟ್ಟು ಬರುವೆ ತಾನೆಂದೆನುತ ॥

#### ಳ. ಯಾಲಸದ—(ವುಟ-೫)

<sup>4.</sup> ಯಕ್ಷಗಾನಗಳ ಉಗಮದ ಕಾಲವನ್ನು ನಿಷ್ಕರ್ಷಿಸುವುದಕ್ಕೆ ಇದರಿಂದಲೂ ಸಹಾಯವಾಗಬಹುದು

ಪನ್ನೆ ರಡನೇ ದಿನವು ಭೂಸುರರೆಲ್ಲರ ಕರಸಿ। ಧನ್ಯಳು ಪಡೆದ ಕೂಸಿಗೆ ನಾಮಕರಣವ ಘನವಾಗಿ ಮಾಡಿಸಿದರು। ತುಪ್ಪ ಭಕ್ಷ್ಯಂನಗಳುಂಡು ವಿಪ್ರರು ಸಂಭ್ರಮಗೊಂಡು। ತೆಪ್ಪದೆ ತಾಂಬೂಲ ತಕ್ಕೊಂಡು ದೇಶಾವರ ಸಹಿತ ಒಪ್ಪದಿಂದ ಮನೆಗೆ ನಡೆದರು॥

೫. ದ್ವಿಪದಿ—(ಪುಟ ೬)

ಕನಕ ನವರತ್ನು ಮಯ ಪಾದವಸ್ತ್ವಷ್ಟು ( ಮನಕೆ ಬೇಕಾದಷ್ಟು ಮಗನಿಗೆಯಿಟ್ಟು ॥ ದಿನದಿನಕೆ ಕೂಸುಮಾಡುವ ಚರ್ಯವಷ್ಟು ( ಮನೆಯವರೆಲ್ಲರು ನೋಡಿ ಸಂತೋವಪಟ್ಟು ॥

### ' ಅಭಿವುನ್ಕು ಕಾಳಗೆ ' ಯಕ್ಷಗಾನ ಕೃತಿಯಿಂದ

- ೬. ವಾರ್ಧಕ ಷಟ್ಟ್ರದಿ—( ಪುಟ ೧೪)
  ಅಭಿಮನ್ಯು ಬಿಟ್ಟ ಪ್ರತಿಕೂಲಶರಜಾಲವುಂ ರಿ
  ಪುಭಟನ ಶಸ್ತ್ರಾಸ್ತ್ರದಿಂದ ತಡೆಗಡಿದೆಸೆದು ಬಡಿದು
  ಸುಭಟನ ಕರಿರಥತುರಂಗ ಕಾಲಾಳ್ಗಳಂ ಸವರಿ ಬಲುಸೈನಿಕರನೂ ।
  ರಭಸದಿಂದೆದ್ದಾಗ ಕೊಚ್ಚಿದವು ಮುಚ್ಚಿದವು
  ಅಭಿನವೋದ್ಭಾಸದಿಂ ಚೀರಿದವು ಬೀರಿದವು
  ನಭಕಡರುವಂದದಿ ವರೂಥಗಳ ಯೂಥಗಳನಾಶ್ಚರಿಯನೇನೆಂಬೆನೂ ॥
- 2. ಭಾಮಿನೀ ಹಟ್ಟಿದಿ—(ಪುಟ ೧೪)

  ರಾಯ ಕೇಳಭಿಮನ್ಯು ಬಾಣನಿ

  ಕಾಯವನು ಸದೆಬಡಿದು ಬ್ರಹ್ಮತರ

  ಸಾಯಕನ ಬಿಡಲದನು ಖಂಡಿಸಿ ಪಾರ್ಥಸುತನೆಂದಾ।

  ತಾಯಿಗವಮಾನವನು ಮಾಡಿದ

  ನಾಯಿ ನಿನ್ನ ಕೊ[ಲ್ಪೆ]ನೆಂದರೆ

  ವಾಯುಪುತ್ರನ ಭಾಷೆಗಂಜುವೆನೆಂದನಭಿಮನ್ಯು ॥

#### ಸುರಾಭಾಂಡೇಶ್ವರೋಪಾಖ್ಕಾನದಿಂದ

- ೮. ಸಾಂಗತ್ಯ---(ಪುಟ ೧೯) ಹಲವು ಗಜವೊಂದಾಗಿ ಸಿಹ್ಮದ ಮರಿಯನು । ಕೊಲಿಸಿದಂತಾಯಿತೆಂದಿಂದಾ । ಕಳುಹಿದಾಪ್ತಸ್ತ್ರೀಯರನತಿಬೇಗದಿ । ಹೊಳೆವ ನೀರನ ಕರತರಲು ॥
- ೯. ಗೀತಿಕೆ. ಮಾನಹರನೆತ್ತಿಕರವನುಮಾನವರಿಗೆ। ಪೋಗದಿರಿಪಾಪಕೃತ್ಯ ಕೆಪೋಗದಿರಿರೋ। ಎಂದು ಸಾರುವನೋ ಯೆಂಬ ಛಂದದಿಂದ। ಬೆಳೆದವನ ಬಾಳೆ ಸುಳಿಗಳು ಬಳುಕುತಿರಲು॥

೧೦. ಸೀಸ ಪದ್ಯ.

ಕಸ್ತೂರಿಪನ್ನೀರ ಕರ್ಸೂರಕುಂಕುಮ ಜವಾದಿಗಳಮಾರ್ವಜಾತಿಯವರು । ಕಂಚುಗಾರಪೌಢ್ರ । ಕಂಮಾರಚಿನಿವರರ್ ಗುಜರಾತಿದೇವಾಂಗಕುಲಗಳವರು । ಮಾಲೆಗಾರರ್ಮತ್ತುಮೇಲಾದ ಚಿಪ್ಪಿಗರ್ ಜೀನ ಚಾರ್ವಕಬುದ್ಧ ಚಿಟಕಿನವರು॥

ಇವುಗಳಲ್ಲದೆ ಅಕ್ಕರ, ತ್ರಿಪದಿ, ಚೌಪದಿ, ರಗಳಿ, ತ್ರಿಪುಡೆ, ತ್ಯಾಗಮಾನ, ಆರ್ಯ, ಚೂರ್ನಿಕೆಗಳೂ ಯಕ್ಷಗಾನಗಳಲ್ಲುಂಟು.

ಯಕ್ಷಗಾನ ಕೃತಿಗಳ ಹಲವು ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಛಂದಸ್ಸಿನ ವೈವಿಧ್ಯವಾ ಬಂದು. ಯಕ್ಷಗಾನಗಳಲ್ಲಿ ಲ್ಲಾ ಹಾಡಲನುಕೂಲವಾಗುವಂತಹ ಛಂದಸ್ಸುಗಳನ್ನೇ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಆರಿಸಿಕೊಂಡಿರುವುದನ್ನು ಗಮನಿಸಬಹುದು. ಗದ್ಯ ಬಹಳ ಕಡಿಮೆ. ಕೆಲವು ಕಡೆ ಪದ್ಯಗಳು ಛಂದಸ್ಸಿನ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ದೋಷಯುಕ್ತವಾ ಆಗಿರುವುದು ಕಂಡು ಬಾರ ದಿರದು. ಈವರೆಗೂ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಪರಿಚಯ, ಪ್ರಚಾರಗಳಿಲ್ಲದ ಒಂದೊಂದು ಬಗೆಯ ಹೊಸ ಪ್ರಯೋಗವೂ ಯಕ್ಷಗಾನಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿರುವುದು ಕಂಡು ಬರುತ್ತದೆ. ಇದರ ಹೆಚ್ಚಿನ ಸಂಶೋಧನೆ ಆಗಬೇಕಾಗಿದೆ.

ಯಕ್ಷಗಾನ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಬಳಸಿರುವ ಕಂದಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಕಡೆ ಎರಡು ಮತ್ತು ನಾಲ್ಕನೇ ಪಾದಗಳ ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ದೀರ್ಘಕ್ಕೆ ಬದಲಾಗಿ ಹ್ರಸ್ವವೇ ಬರುತ್ತದೆ. ಅದನ್ನು ಅನ್ನುವಾಗ ದೀರ್ಘಮಾಡಿ ಹಾಡುವುದು ರೂಢಿ. ವಚನ ಎಂದು ಹೇಳಿ ದ್ದರೂ ಅನೇಕವೇಳೆ ತಾಳಲಯ ಬದ್ಧವಾಗಿಯೇ ಇರುವುದೂ ಕಂಡು ಬರುತ್ತದೆ.

ಬೊಮ್ಮಣ್ಣ ಕವಿಯ 'ಆದಿ ಪುರಾಣ ' ಯಕ್ಷಗಾನ ಕೃತಿಯಲ್ಲಿ 5 ಬರುವ ಅನೇಕ ವೃತ್ತಗಳೂ, ಕಂದಗಳೂ ಶಿಥಿಲವಾಗಿವೆ. ವೃತ್ತಗಳ ಕೊನೆಯಲ್ಲೂ ಲಘು ಬರುತ್ತದೆ. ಹೊಸಗನ್ನಡಕ್ಕೆ ವೃತ್ತಕಂದಗಳು ಹೊಂದುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಇದೂ ಒಂದು ಉದಾಹರಣೆ ಎಂಬಂತಿದೆ. ಅನೇಕ ವೇಳೆ ಒಂದು ಛಂದಸ್ಸಿನ ಹೆಸರನ್ನು ಸೂಚಿಸಿದ್ದ ರೂ ಅದನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸಿದಾಗ ಅಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವ ಛಂದಸ್ಸಿನ ಜಾತಿ ಅದಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ! ಇದಕ್ಕೆ ಬಹುಮಟ್ಟೆಗೆ ಹೇಳುವವರ— ಮುದ್ರಿಸುವವರ ಅಜ್ಞಾನವೂ ಕಾರಣವಾಗಿರ ಬಹುದು. ಪರಿಷ್ಕೃತವಾದ ಶುದ್ಧ ಯಕ್ಷಗಾನ ಕೃತಿಯ ಮುದ್ರಣ ಸಿಗುವುದು ವುದೇ ಅಪೂರ್ವ— ದುರ್ಲಭವೇ ಎನ್ನ ಬಹುದು. 'ಸುರಾಭಾಂಡೇಶ್ವರೋಪಾಖ್ಯಾನ' ವೆಂಬ ಕೃತಿಯಲ್ಲಿ ಒಂದುಕಡೆ ಚಂಪಕಮಾಲೆ ಎಂದು ಸೂಚಿತವಾಗಿದ್ದ ರೂ 'ಕಂಡೆನನಾಥರಕ್ಷ ಕನನು' ಎಂದು ಪ್ರಾರಂಭವಾಗುತ್ತದೆ!

<sup>4 &#</sup>x27;ಕರೀಬಂಟನ ಕತೆ'ಯಕ್ಷ ಗಾನದಲ್ಲಿ ನಾಲ್ಕು ಮಾತ್ರೆಯ ಗಣಗಳೂ ಮತ್ತು ಐದು ಪಾದಗಳುಳ್ಳ ಅದೊಂದು ಅಪೂರ್ವ ಛಂದಸ್ಸು ಸಿಕ್ಕುತ್ತದೆ.

<sup>5</sup> ಈ ಗ್ರಂಥ ಯಕ್ಷ್ಮಗಾನ ಕೃತಿಗಳ ಪರಸ್ಪರ ಹೋಲಿಕೆಯಿಂದ, ಪ್ರಾಢವಾದುದು.

ಛಂದಸ್ಸಿನ ಒಂದು ಚೌಕಟ್ಟನಲ್ಲಿ ಮಧ್ಯೆ ಕೆಲವು ಸಣ್ಣ ವ್ಯತ್ಯಾಸಗಳನ್ನು ಮಾಡಿ ಕೊಳ್ಳುವ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ಯಕ್ಷಗಾನ ಕವಿಗಳು ವಹಿಸಿರುವುದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಇಂತಹ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಆಧುನಿಕ ಹೊಸಗನ್ನಡ ಕವನಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬರುವ ಒಂದು ವಿಶೇಷ. ಇದನ್ನು ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಕವಿತೆಗಳಿಂದ ಅನುಕರಿಸಿ ಅನುಸರಿಸಿದ್ದು ಎಂದು ಹೇಳುವುದು ರೂಢಿ. ಆದರೆ ಇಂತಹ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಯಕ್ಷಗಾನಗಳಲ್ಲಿ, ಹರಿದಾಸರ ಹಾಡುಗಳಲ್ಲಿ ಆಧುನಿಕ, ಕಾಲಕ್ಕಿಂತ—ನಮ್ಮ ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಅನುಕರಣೆಯ ಕಾಲ— ಎಷ್ಟೋ ಹಿಂದೆಯೇ ಇತ್ತು ಎಂಬುದನ್ನು ಗಮನಿಸ ಬಹುದು. ಹೊರದೇಶದಿಂದಲೇ ಇದು ಬಂದುದೆಂದೇನೂ ಹೇಳಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಅಂತಹ ಪ್ರಯೋಗಗಳನ್ನು ಮಾಡಿರುವ ಇಂದಿನ ಕವಿಗಳು ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯ ಸಾಹಿತ್ಯ ಪರಿಚಯ ದಿಂದ ಅದನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡಿರಬಹುದು ಅಷ್ಟೆ. ಆದರೆ ಈ ಸ್ವತಂತ್ರ ಮನೋಭಾವ, ವೈವಿಧ್ಯೆ ನಮ್ಮಲ್ಲಿಲ್ಲದೇ ಇಲ್ಲ.

ಮೂರು ಮಾತ್ರೆಗಳ ಗಣಗಳಿದ್ದರೂ ಓದುವಾಗ, ಹಾಡುವಾಗ ಒಟ್ಟೆಗೇ ಎರಡೆರಡರಂತೆ ಭಾಸವಾಗಿ ಮಧ್ಯೆ ಮಧ್ಯೆ ಒಂದು ಕೊಂಕು ಬಂದು ಹೊಸ ಛಂದಸ್ಸಿನ ವಿನ್ಯಾಸ ಗೋಚರವಾಗುತ್ತದೆ—ವೈವಿಧ್ಯ ಏರ್ಪಡುತ್ತದೆ.

3:4, 3:4:5 ಗಣಗಳಂತೆ ಕಂಡರೂ ಸಹ.

ಸೀಸಾರ್ಥಗಳು ಎಂದು ಹೇಳಿ ೫ ಮಾತ್ರೆಗಳ ನಾಲ್ಕು ಗಣ, ೫ ಮಾತ್ರೆ ಮೂರು ಗಣ, ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ಗುರು ಇರುವುದನ್ನು ನೋಡಬಹುದು. ಇದರಲ್ಲಿಯೂ, ನಾಲ್ಕು ಸಾಲುಗಳು ಸರಿಯಾಗಿ ಈ ನಿಯಮದ ಪ್ರಕಾರ ಬಂದು ಮುಂದೆ ಭಾವಕ್ಕೆ ತಕ್ಕಂತೆ ವೈವಿಧ್ಯ ಗೋಚರವಾಗುತ್ತದೆ. ೫×೨+೨ ಲಘು.

<sup>6.</sup> ಕಸುರಾಭಾಂಡೇಶ್ವರೋಪಾಖ್ಮಾನ'--ಪುಟ ೧೯.

<sup>7</sup> ಅದೇ.

— ರಾಗ್ರಾಮ್ ಕ್ಷಾನಕ : ಕಂಡಂತೆ : ತಾ : ಕರವ ಮುಗಿ:ವ: --- ರ --- --- ---- ರಾಗ್ರಾಮ್ ರಾಗ್ರಾಮಿಕ ಕಣ್ಮಾಚ್ಚಿ : ಬೆಚ್ಚಿಬಿ : ಚ್ಚುತ್ತಕರೆ : ವಹಿರಿಯ :8

ಸೀಸಾರ್ಧದಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ವ್ಯತ್ಯಾಸಗಳೂ ಇವೆ. ಆದಿಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ಗುರು ಮೂರು ಮಾತ್ರೆ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಬಂದಿರುವುದನ್ನೂ ಇಲ್ಲಿ ಗಮನಿಸಬಹುದು. ಆದಿಯಲ್ಲಿ ಅಥವಾ ಅಂತ್ಯದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಕೊಸರನ್ನಿ ಡಬಹುದು. ಇದರಿಂದ ೫ ಮಾತ್ರೆಗಣಗಳ ಶಯ್ಯಗೆ ತೊಂದರೆಯೇನೂ ಬಾರದು.

ಉದಾ:—ಮರುದಿನದೊಳು ಸುರನದಿಯೊಳಗಿರದೆ ಮಿಾಯುತಂದು ಕಮಲ ರಾಗ್ಯ — — ರಾಗ್ಯ ರಾಗ್ಯ — ರಾಗ್ಯ — ರಾಗ್ಯ ವರನಿಗರ್ಘ್ಯವಿತ್ತು ನಿಮಲ ತರತಪಕ್ಕೆ ನಿಂದನಾಗ 9

ಇದು ಸೊಗಸಾಗಿಯೇ ಇದೆ.

ಇಲ್ಲಿ ಒಂದು ಛಂದಸ್ಸಿನ ಚೌಕಟ್ಟನಲ್ಲಿ ಒಳವಿನ್ಯಾಸವನ್ನು ಗುರುತಿಸಬಹುದು. ಈ ಒಳವಿನ್ಯಾಸ ಸ್ವತಂತ್ರಮನೋಭಾವನೆಗೆ ಮತ್ತೊಂದು ಸೊಗಸಾದ ಉದಾಹರಣೆ—

ಬುಬಬ ಬಬ್ಬ ಬಬ್ಬ ಬಬ್ಬಬಬ್ಬ ಜಲಧಿಶ ಬಯನನಾ । ಗಿ! ಇರುತಿಹೆ । ೪ x ೨ + ೧ ಲಘು ೪ ಮಾತ್ರೆಯ ಜಲಜಾ । ಕ್ಷನ ತೋ । ರೋ । ೪ x ೨ + ೧ ಗುರು. ಒಂದು ಚೂರು.

ಇಂದು ನಾವು ಯಾವುದನ್ನು ಆಧುನಿಕ, ಹೊಸಹಾದಿ, ಕ್ರಾಂತಿಕಾರಕ ಎಂದು ಕರೆಯುತ್ತಿದ್ದೇವೆಯೋ ಅದು ಗ್ರಾಮಾಂತರಗಳಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟಿದ ಯಕ್ಷಗಾನ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಆಗಲೇ ಮಾಡಿರುವುದನ್ನು ಗಮನಿಸಿದರೆ ಅದು ಹೊಸದೂ ಅಲ್ಲ, ಕ್ರಾಂತಿಕಾರಕವೂ ಅಲ್ಲ, ನಮ್ಮ ಲ್ಲಿಲ್ಲದುದೂ ಅಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಬಹುದಲ್ಲವೆ ? ಈ ವೈವಿಧ್ಯ ಹಾಡುವಾಗ ಲಯವನ್ನ ನುಸರಿಸಿ ತನ್ನ ಷ್ಟಿಗೇ ತಾನೇ ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿ ಬರುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳ ಬಹುದಲ್ಲವೆ ?

<sup>8</sup> ನಂಜುಂಡಭಾಗವತರ 'ಪ್ರಲ್ಹಾದ ಚರಿತ್ರೆ'ಯಿಂದ.

<sup>9</sup> ಲಿಂಗೇಂದ್ರನ ' ಇಂದ್ರಕೀಲ ' ಯಕ್ಷಗಾನ ಕೃತಿಯಿಂದ.

<sup>10</sup> ಅದೇ.

<sup>11</sup> ಅಳಿಯ ಲಿಂಗರಾಜನ 'ಬಭ್ರುವಾಹನ ಕಾಳಗ'ದಿಂದ.

ಮತ್ತೆ ಕೆಲವು ಕಡೆ ವೃತ್ತಗಳೆಂದು ಅವುಗಳ ಹೆಸರೂ ಹೇಳಿ ವೃತ್ತಗಳನ್ನು ಬರೆದಿದ್ದರೂ, ಅಕ್ಷರಗಣವೊಂದು, ಮಾತ್ರಾಗಣಕ್ಕೆ ಎಷ್ಟು ಸೊಗಸಾಗಿ ಹೊಂದಿ ಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ ಎಂಬುದನ್ನೂ ಉಳಿದ ಸಾಹಿತ್ಯಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡಂತೆ ಯಕ್ಷಗಾನ ಸಾಹಿತ್ಯಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಕಾಣಬಹುದಾಗಿದೆ.

ಹೀಗೆ ಯಕ್ಷಗಾನ ಕೃತಿಗಳ ಛಂದಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ನಿಯಮ ವೈವಿಧ್ಯಗಳ ಸಮನ್ವಯ ವನ್ನು ಸ್ವಲ್ಪಮಟ್ಟಗಾದರೂ ಕಾಣಬಹುದಾಗಿದೆ. ಅಷ್ಟರ ಮಟ್ಟನ ಯಶಸ್ಸು ಯಕ್ಷ ಗಾನ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕಿದೆ.

ಕೆ. ಎಮ್. ಕೃಷ್ಣ ರಾವ್

# ಸಾಹಿತ್ಯ-ಸಂಬೋಧನೆ ಹಾಗೂ ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯ

ಸಾಹಿತ್ಯವು ಮಾಡಬೇಕಾದ ಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಸಂಬೋಧನೆಯೂ (Persuasion) ಒಂದು. ಸಾಹಿತ್ಯಕೃತಿಯ 'ಧ್ವನಿ 'ಯಲ್ಲಿ ಸೂಕ್ಷ್ಮವಾಗಿ ವಾಸಿಸುವ ಸ್ಫೂರ್ತಿಯು 'ಉನ್ನಯನ' ವನ್ನು ಸಾಧಿಸುತ್ತದೆ. 'ರಸ' ದಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗಿದ್ದ ಸಾಹಿತಿಯ ಲೋಕಧರ್ಮಾನುಕೃತಿಯು ಸಮ್ಯಕ್ ದೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಸಂವರ್ಧಿಸಲು ಸಹಾಯಕವಾಗುತ್ತದೆ. ಕೃತಿಯ ಭಾವದಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾದ ಸಾಹಿತಿಯ ಅಭಿವ್ಯಕ್ತಿಯ ಆನಂದವೂ ರಸಿಕನ ಭಾವಶುಚಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗುತ್ತವೆ. ಕೃತಿಯ 'ಅಲಂಕಾರ' ದಲ್ಲಿ ಸ್ಫುಟ ವಾದ ಸಾಹಿತಿಯ ನಿರೂಪಣಾಭಿಲಾಷೆ ಹಾಗೂ ಸೌಂದರ್ಯೋಪಾಸನೆಯು ರಸಿಕನಿಗೆ 'ರಂಜನ'ದ ಅನುಭವವನ್ನು ಒದಗಿಸಿಕೊಡುತ್ತವೆ. ಹೀಗೆಯೇ ಕೃತಿಯ 'ಅರ್ಥ'ದಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗಿದ್ದ ಸಾಹಿತಿಯ 'ತತ್ವ'ವು ರಸಿಕನ ಸಂಬೋಧನೆಯನ್ನು ಸಾಧಿಸಬೇಕು; ಇಲ್ಲವೆ ಸಾಧಿಸುತ್ತದೆ.

' ಕೇವಲ ದುಃಖವೊಂದೇ ಅಲ್ಲ, ನಮ್ಮ ಅನೇಕ ಹೃದಯ ಭಾವಗಳಿಗೂ ಈ ಎರಡೂ ದಿಕ್ಕುಗಳೂ ಇವೆ—ತನಗಾಗಿ, ಮತ್ತೊಂದು ಅನ್ಯರಿಗಾಗಿ. ನಮ್ಮ ಹೃದಯದ ಭಾವವನ್ನು ಜನಸಾಮಾನ್ಯದ ಹೃದಯಭಾವವನ್ನಾಗಿ ಮಾಡುವದಕ್ಕೆ. ಆದರೆ ಅದರಿಂದ ಒಂದು ಸಮಾಧಾನ, ಒಂದು ಗೌರವ ಉಂಟಾಗುತ್ತದೆ. × × × × ನಮ್ಮ ಹೃದಯ ವೇದನೆಯಲ್ಲಿ ಜಗತ್ತಿನ ಎಷ್ಟು ಹೆಚ್ಚು ಜನರು ಸಮವೇದನೆಯನ್ನು ಅನು ಭವಿಸುತ್ತಾರೋ ಅಷ್ಟು ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಅದರ ಸತ್ಯತೆಯು ಪ್ರತಿಷ್ಠಿ ತವಾಗುತ್ತದೆ. ನಾನು ಯಾವುದನ್ನು ಏಕಾಂತವಾಗಿ ಅನುಭವಮಾಡುತ್ತೇನೋ ಅದು ನನ್ನ ದುರ್ಬಲತೆ, ವ್ಯಾಧಿ, ಅಥವಾ ಹುಚ್ಚು ಅಲ್ಲ—ಅದು ಸತ್ಯವೆಂಬುದನ್ನು ಸರ್ವಸಾಧಾರಣದ ಹೈದಯದಲ್ಲಿ ನಿಜವೆಂದು ತೋರಿಸಿ ನಾನು ವಿಶೇಷಸಮಾಧಾನವನ್ನೂ ಸುಖವನ್ನೂ ಹೊಂದುತ್ತೇನೆ. ಯಾವುದು ನೀಲವೋ ಅದನ್ನು ಹತ್ತು ಜನರಲ್ಲಿ ನೀಲವೆಂದು ಪ್ರಚಾರ ಮಾಡುವದು ಕಷ್ಟವಲ್ಲ. ಆದರೆ ಯಾವದು ನಮಗೆ ಸುಖ ಅಥವಾ ದುಃಖ, ಪ್ರಿಯ ಅಥವಾ ಅಪ್ರಿಯ, ಅದನ್ನು ಹತ್ತು ಜನರಲ್ಲಿ ಸುಖ ಅಥವಾ ದುಃಖ, ಪ್ರಿಯ ಅಥವಾ ಅಪ್ರಿಯವೆಂದು ಪ್ರಚಾರಮಾಡುವದು ಕಷ್ಟ.

ಈ ಸ್ಥಿತಿಯಲ್ಲಿ ಕೇವಲ ತನ್ನ ಮನೋಭಾವವನ್ನು ಮಾತ್ರ ಪ್ರಕಾಶಪಡಿಸಿದರೆ ಮುಗಿಯುವದಿಲ್ಲ. ತನ್ನ ಮನೋಭಾವವನ್ನು ಇತರರೂ ಯಥಾರ್ಥವೆಂದು ಅನು ಭವಿಸುವಂತೆ ಪ್ರಕಾಶಮಾಡಬೇಕು.' (ಸಾಹಿತ್ಯ, ಶ್ರೀ ರವೀಂದ್ರರು. ಅನು; ಎ. ಎನ್. ನರಸಿಂಹಯ್ಯ, ಪುಟ, ೧೬)

ಈ ಅನುವಾದದಲ್ಲಿಯ ಕನ್ನಡವು ಬಂಗಾಲಿಯ ಕೆಲವೊಂದು ಸುಳಿಯಲ್ಲಿ

ಸಿಕ್ಕಂತೆ ಭಾಸವಾದರೂ, ರನೀಂದ್ರರ ಅರ್ಥವು ನಿಚ್ಚಳವಾಗಿ ಅದರಲ್ಲಿ ಮೂಡಿದೆ. ರನೀಂದ್ರರ ಈ ಮಾತುಗಳಿಂದ ಕಲೆಯಲ್ಲಿ ಅಭಿವ್ಯಕ್ತಿ ಹಾಗೂ ನಿರೂಪಣೆಯಲ್ಲದೆ ಚಿತ್ತ ಪರಿವರ್ತನೆ ಇಲ್ಲವೆ ಸಂಬೋಧನೆಯ (Persuasion) ಒಂದು ಅಂಗವೂ ಇದೆ ಯೆಂದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ. ರೈಟರಿಕ್ (Rhetoric) ಇಲ್ಲವೆ ಅಲಂಕಾರ ಶಾಸ್ತ್ರವು ನಿರೂಪಣೆಯ ವಾಸ್ತುಶಿಲ್ಪದ ಶಾಸ್ತ್ರ, ಆಡಿದ ಮಾತಿನಲ್ಲಿಯಾಗಲೀ ಬರೆದ ನುಡಿ ಯಲ್ಲಿಯಾಗಲೀ ಓಜಸ್ಸನ್ನೂ, ಸೌಂದರ್ಯವನ್ನೂ ಹೇಗೆ ಬರಬೇಕೆಂಬುದನ್ನು ತೋರಿ ಸುವ ವಿಧಾನ. ಅಲಂಕಾರ ಶಾಸ್ತ್ರಕ್ಕೆ ಎರಡು ಮುಖಗಳಿವೆ: ಒಂದು ಅರ್ಥ ಹಾಗೂ ವಾಕ್,—ಇವುಗಳ ನಡುವೆ ಇರಬೇಕಾದ ಏಕತೆ ಇಲ್ಲವೆ ಹೊಂದಿಕೆ, ಅರ್ಥಕ್ಕೆ ತಕ್ಕಂತೆ ಶಬ್ದದ ಇಲ್ಲವೆ ವಾಹಕದ ಹೊಂದಿಕೆ ಇರಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ.

ಸಹಜ, ಅಲಂಕೃತ, ಪ್ರೌಢ, ಸರಳ, ಗಂಭೀರ,— ಶೈಲಿಯು ಯಾವುದೇ ತರಹದ್ದಿ ರಲಿ— ಅರ್ಥಕ್ಕೆ ಅನುರೂಪವಾಗಿ ಶೈಲಿ ರೂಪಗೊಂಡಿದ್ದರೆ ಮಾತ್ರ ನಿರೂಪಣೆಯು ಯಶಸ್ವಿಯಾದಂತೆ. ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಕವಿಗಳಿದ್ದಷ್ಟು ಭಿನ್ನಶೈಲಿ ಗಳಿದ್ದರೂ ಈ ಎಲ್ಲ ಶೈಲಿಗಳೂ ಪಡೆದ ಯಶಸ್ಸು ಒಂದೇ ಮಾದರಿಯದು: ವಾಗರ್ಥಗಳ ಸಮ್ಮಿಲನದಿಂದ ದೊರಕಿಸಿದ ಕಲಾಸಿದ್ಧಿ.

ಎರಡನೆಯದಾಗಿ ಶಿಲ್ಪಿಯು ರಚಿಸಿದ ಕೃತಿಯು ಸಾಮಾಜಿಕನ, ಹೃದಯ ವನ್ನೂ ಬುದ್ಧಿಯನ್ನೂ ನಿಲುಕಿರಬೇಕು. ಹೃದಯ ಸ್ಪರ್ಶಿಯಾಗಿ ಬುದ್ಧಿಗ್ರಾಹ್ಯ ವಾಗಿ ಸಾಮಾಜಿಕನ ಚಿತ್ತವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಸೆರೆಹಿಡಿಯಬೇಕು. ಈ ಎರಡು ಕಾರ್ಯ ಗಳನ್ನು ಸಾಧಿಸಿದಾಗ ಮಾತ್ರ ಒಂದು ಕೃತಿಯು ಕಲಾಸಿದ್ಧಿ ಯನ್ನು ಸಾಧಿಸಿದೆಯೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು

ಕಲೆಯೂ, ಅಲಂಕಾರವೂ ಜಗತ್ತಿನಲ್ಲಿಯ ಎಲ್ಲ ಸಾಧನೆಗಳಂತೆ ಸದುಪ ಯೋಗಕ್ಕೂ ದುರುಪಯೋಗಕ್ಕೂ ಕೂಡಿಯೇ ಬಳಕೆಯಾಗುವಂತಿವೆ. ಉಪಮೆಗಳನ್ನೂ, ರೂಪಕಗಳನ್ನೂ ಉಪಯೋಗಿಸಿ ದ್ವೇಷವನ್ನು ಹೆಚ್ಚಿಸುವುದು ಸಾಧ್ಯ; ಪ್ರೀತಿಯನ್ನು ವರ್ಧಿಸುವದೂ ಸಾಧ್ಯ. ಆಸ್ಪಷ್ಟ ಮೀಮಾಂಸೆಯಿಂದ, ಕುತರ್ಕದಿಂದ, ಚಾಣಕ್ಯತಂತ್ರದಿಂದ, ಬುದ್ಧಿಯನ್ನು ಮಂಕುಗೊಳಿಸುವುದು ಸಾಧ್ಯವಿದೆ. ಆದರೆ ದುರುಪಯೋಗವು ಕಲೆಯ ಇಲ್ಲವೆ ಅಲಂಕಾರಶಾಸ್ತ್ರದ ತಪ್ಪಲ್ಲ; ಯೋಜಕನ ತಪ್ಪು. ಇಂಥ ದುರುಪಯೋಗವನ್ನು ಕಂಡು, ಪ್ಲೇಟೋ ವಕ್ತೃತ್ವವೇ ಬೇಡವೆಂದು ತನ್ನ ಕೆಲವೊಂದು ಸಂವಾದಗಳಲ್ಲಿ ಸಾರಿದನು. ವಕ್ತೃತ್ತಕ್ಕಿಂತ ಸಂವಾದವು ಸತ್ಯಕ್ಕೆ ನೇರವಾದ ದಾರಿಯೆಂದು ಅವಧಿಗೆ ಹೊಳೆಯಿತು. ಸಮರ್ಪಕ ಪ್ರತ್ನೋತ್ತರಗಳು, ಮೀಮಾಂಸಾತ್ಮಕ ಚರ್ಚೆ—ಇವು ಸತ್ಯದ ಮುಖವನ್ನು ಮರೆಯಾಗಿಸುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಅವಧಿಗೆನಿಸಿತು. ಆದರೆ ಸತ್ಯಶೋಧನೆಯನ್ನು ಹೀಗೆ ಪುರಸ್ಕರಿಸುವಾಗ ಸೌಂದರ್ಯ ವನ್ನೂ, ಆನಂದವನ್ನೂ ಅಲಕ್ಷಿಸಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಆನಂದವು ಸತ್ಯವನ್ನು ಮರೆಯಾಗಿ ಸ್ತುವಂಬ ಭೀತಿಯಿಂದ, ಅಭಿವ್ಯಕ್ತಿಯ ಇಲ್ಲವೆ ನಿರೂಪಣೆಯ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು

ಅಲ್ಲಗಳಿಯಲಾರವು. ಸಂವಾದ ಹಾಗೂ ಮೀಮಾಂಸೆಗಿಂತ ಅಲಂಕಾರದ ವಿಧಾನ ದಲ್ಲಿ ಬುದ್ಧಿ ವಂಚನೆಗೆ ಹೆಚ್ಚು ಆಸ್ಪ್ರದವಿರುವುದು ನಿಜ. ಮೀಮಾಂಸೆಯು ತರ್ಕ ಬುದ್ಧಿಯನ್ನೂ ನಿರ್ಣಯಬುದ್ಧಿಯನ್ನೂ ಅವಲಂಬಿಸಿದರೆ ಅಲಂಕಾರವು ಕಲ್ಪಕತೆ ಯನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿರುತ್ತದೆ. ಅಲಂಕೃತ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಅತಿಶಯೋಕ್ತಿಗಿದ್ದ ಸ್ಥಾನ ವನ್ನು ಒಮ್ಮೊಮ್ಮೆ ಅಸತ್ಯವು ಆಕ್ರಮಿಸಬಹುದು.

ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಸಾಮಾಜಿಕನು ತನ್ನ ಬುದ್ಧಿಯನ್ನು ಅಷ್ಟೊಂದಾಗಿ ದಂಡಿಸು ವದಿಲ್ಲ. ಕಲ್ಪಕತೆಯನ್ನು ಅವನು ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಹರಿಬಿಡುತ್ತಾನೆ. ಆದಕಾರಣ ಮೀಮಾಂಸೆಗಿಂತ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೆ ಸಂಬೋಧನೆ ಸುಲಭವಾಗಿದೆ. ಹೀಗಾಗಿ ಯಾವ ತತ್ತಗಳನ್ನೂ ವಿಚಾರಗಳನ್ನೂ ಸಾಹಿತ್ಯವು ಪ್ರಚಲಿತಗೊಳಿಸುವುದೋ ಅವುಗಳ ಬಗೆಗೆ ನಾವು ಎಚ್ಚರದಿಂದಿರಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ.

ಹೃದಯದ ಮೀಮಾಂಸೆಯೊಂದು ಬೇರೆಯಿದೆ. ಅನುಭವನೇ ಅದಕ್ಕೆ ಪ್ರಮಾಣ. ಕವಿಯ ಸಮಾನಧರ್ಮಿಯಾದ ರಸಿಕನು ಅದನ್ನು ಕಾವ್ಯದಿಂದ ಗ್ರಹಿಸು ತ್ತಾನೆ. ಅದರ ಪ್ರಸ್ಥಾ ಪನೆಗೆ ಬೇರೆ ಯಾವ ವಿಧಾನದ ಅವಶ್ಯ ಕತೆಯೂ ಇಲ್ಲ. ಉಚಿತ ಅಭಿವ್ಯಕ್ತಿ, ನಿರೂಪಣೆಗಳು ಆ ಅನುಭವಕ್ಕೆ ದೊರಕಿದರೆ ತೀರಿತು. ಅದು ನೇರವಾಗಿ ಸಾಮಾಜಿಕ ಹೃದಯವನ್ನು ಮುಟ್ಟುತ್ತದೆ. ರಸಧರ್ಮವನ್ನ ರಿಯದವನಿಗೆ ಅದು ಏನು ಮಾಡಿದರೂ ಅವಗತವಾಗುವದಿಲ್ಲ. ರಸಸಂಸ್ಕಾರವನ್ನು ಹೊಂದಿದ ಮೇಲೆ ಮಾತ್ರ ಅವನಿಗೆ ರಸಗ್ರಹಣದ ಅಧಿಕಾರ ಬರುತ್ತದೆ. ಬರಿ ಮೀಮಾಂಸೆ ಯೊಂದನ್ನು ಒಪ್ಪಿ ಅಲಂಕಾರವನ್ನು ನಾವು ತಳ್ಳಿಹಾಕಲಾರೆವು. ಮನುಷ್ಯನ ಆಂತರಿಕ ಜೀವನಕ್ಕೆ ಅನೇಕ ಮುಖಗಳಿವೆ. ಭಾವನಾಮಯತೆ, ಕಲ್ಪಕತೆ ಇವೂ ಅವನ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವದ ಅಂಶಗಳಾಗಿವೆ. ಇವುಗಳಿಂದ ಉಗಮಹೊಂದಿದ ಕಲೆಯನ್ನೂ ಅಲಂಕಾರವನ್ನೂ ಅಸತ್ಯ ಗಾಮಿಯೆಂದು ನಾವು ತ್ಯಜಿಸಿಬಿಡುವುದು ಹೇಗೆ? ಆನಂದಕ್ಕೆ ಸತ್ಯವೂ ಸೌಂದರ್ಯವಾಗಿ ತೋರುತ್ತದೆ. ಸೌಂದರ್ಯವೂ ಸತ್ಯದ ಇಲ್ಲವೆ ಸಚ್ಚಿ ದಾನಂದದ ಆವಿರ್ಭಾವ. ಅದನ್ನು ಅಲ್ಲಗಳೆದರೆ ಅಷ್ಟರಮಟ್ಟಿಗೆ ನಮ್ಮ ಜೀವನವು ಅಪೂರ್ಣವಾದಂತೆ.

ಆದರೆ ಚಿತ್ತ ಸರಿವರ್ತನೆಯೆಂದರೆ ಬರಿ ಅನುಭವ, ಆನಂದ ಇಲ್ಲವೆ ಸೌಂದರ್ಯ ನಿರೂಪಣೆಯೆಂದಿಷ್ಟೇ ಅರ್ಥವಾಗುವದಿಲ್ಲ. ಸಾಹಿತ್ಯವು ಭಾಷೆಯನ್ನೇ ಅವಲಂಬಿಸಿದ ಕಾರಣ ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳೂ ಅದರಲ್ಲಿ ವ್ಯಕ್ತವಾಗದೇ ಗತಿಯಿಲ್ಲ ' ರಸ' ದಂತೆ ಅರ್ಥವೂ ಸಾಹಿತ್ಯಕೃತಿಯ ಅಂಗವಾಗಿದೆ. ಆ್ಯಡಿಸನ್ ನು (Addison) ಅಸೂಯಾ ಸರನೆಂದು ನಮ್ಮ ಮನವೊಲಿಸಲು ವ್ರೇಪನು ತನ್ನ (Atticus) ಆ್ಯಟಿಕಸ್ ಎಂಬ ಕವನದಲ್ಲಿ ಹವಣಿಸಿದನು. ಶ್ಯಾಪ್ಟ್ ಬರಿ ಎಂಬ ರಾಜಕಾರಣಿಯು ಭಿನ್ನಾ ಭಿಪ್ರಾಯ ಗಳನ್ನು ತಳೆದದ್ದ ರಿಂದ ಅವನು ನೀಚನೆಂದು ಜನತೆಯು ನಂಬುವಂತೆ ಮಾಡಲು ಡ್ರಾಯ್ ಡನ್ ನು ತನ್ನ ಒಂದೆರಡು ಕವನಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಯತ್ನಿಸಿದ. ತಾನು ಸ್ವೀಕರಿಸಿದ

ಕ್ರಿಸ್ತಥೆರ್ಮದ ಪ್ರೈರಿಟವ್ ಮತವು ಶ್ರೇಷ್ಠವೆಂದು ಮಿಲ್ಬನ್ನ ಹತ್ನ ಮಹಾಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧ ಮಾಡಲೆಳಿಸಿದರೆ, ಫ್ರೆಂಚ್ ಕ್ರಾಂತಿಯ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಬೆಳೆದ ಶೆಲ್ಲಿಯು ಆ ಕ್ರಾಂತಿಯ ತತ್ವಗಳೇ ಜಗನ್ಮಾನ್ಯ ವಾಗಬೇಕೆಂದು, ತನ್ನ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿಲ್ಲ ಅವುಗಳನ್ನು ಬಣ್ಣೆ ಸಿದ. ತನ್ನ ತಾತ್ವಿಕ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಒಂದು ವಿಶಿಷ್ಟದರ್ಶನವನ್ನು ಮಾತ್ರ ಲ್ಯೂಕ್ರಿಶಿಯಸ್ನ ಸಾರಿದ. ಈ ಕವಿಗಳು ತಮ್ಮ ತತ್ವಗಳನ್ನೂ ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳನ್ನೂ, ಸಹ ವ್ಯಕ್ತ ಗೊಳಿಸಲು, ತಮಗೆ ಅಲಂಕಾರಿಕ ಭಾಷೆಯ ಮೇಲಿದ್ದ ಪ್ರಭುತ್ವವನ್ನೂ ಉಪಯೋಗಿ ಸಿದರು.

ಆದರೆ ಬರಿ ಸಾಹಿತಿಗಳಷ್ಟೇ ಏಕೆ? ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬ ಸಾಮಾಜಿಕನೂ ಭಾಷೆಯನ್ನು ಈ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೆ. ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬನೂ ಜಗತ್ತು ತನ್ನ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಗಳನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಬೇಕೆಂದು ಹವಣಿಸುತ್ತಾನೆ. ತನಗೆ ಭಾಷೆಯ ಮೇಲಿದ್ದ ಪ್ರಭುತ್ವ ವನ್ನೆಲ್ಲಾ ಈ ಉದ್ದೇಶಕ್ಕಾಗಿ ಬಳಸುತ್ತಾನೆ.

ಅಲಂಕಾರಶಾಸ್ತ್ರವು ಭಾಷೆಯ ಮೇಲೆ ಹೇಗೆ ಪ್ರಭುತ್ವವನ್ನು ಗಳಿಸಬೇಕೆಂಬು ದನ್ನು ಮಾತ್ರ ತಿಳಿಸಿಕೊಡುತ್ತದೆ. ಆ ಪ್ರಭುತ್ವವನ್ನು ಏತರ ಸಲುವಾಗಿ ಬಳಸ ಬೇಕೆಂಬುದನ್ನು ಅದು ಹೇಳಿಕೊಡಲಾರದು. ಇಲ್ಲಿ ನಾವೆಲ್ಲ ಒಂದೇ ಕಟ್ಟನ್ನು ಸ್ವೀಕ ರಿಸಬಹುದು. ಡೆಮಾಸ್ಥನಿಸ್, ಸಿಸಿರೋ, ಬರ್ಕ್ ಮೊದಲಾದವರು ಮಾಡಿದ ಭಾಷಣಗಳು ಇನ್ನೂ ಇವೆ. ಅವರ ಎಲ್ಲಿ ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳನ್ನೂ ಒಪ್ಪುವದು ನಮಗೆ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಆದರೂ ಆ ಭಾಷಣಗಳನ್ನು ನಾವು ಇಂದಿಗೂ ಓದಿ ಆನಂದಪಡು ತ್ತೀವೆ. ಆ ಭಾಷಣಗಳ ಉದ್ದ ಕ್ಕೂ ಕಂಡುಬರುವ ಅನುಭವ, ಪ್ರಪಂಚಜ್ಞಾನ, ಗಳು ಏನೇ ಇರಲಿ. ಅವನು ಸಾಮ್ಯವಾದಿಯಾಗಿರಬಹುದು; ಪ್ರಜಾಪ್ರಭುತ್ವವಾದಿ ಯಾಗಬಹುದು. ತನ್ನ ಸ್ವಂತದ ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳಲ್ಲಿ ಅಚಲ ಶ್ರಪ್ಥೆಯಿದ್ದರೆ ಒಂದು ಮಾತು ಸಾಧಿಸಿದಂತಾಯಿತು. ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳು ಇನ್ನೊಬ್ಬರ ಅಂತಃಕರಣವನ್ನು ಭೇದಿಸಿದ್ದಾದರೆ ಇನ್ನೊಂದು ಮಾತು ಸಾಧಿಸಿದ್ದಾಯಿತು. ಕಾಲಕ್ಕೆ, ಅನಂತದ ಹಿನ್ನೆಲೆ, ಯುಗಕ್ಕೆ ಕಾಲದ ಹಿನ್ನಲೆ, ಒಂದು ವಿಶಿಷ್ಟ ಸಂದರ್ಭಕ್ಕೆ ಯುಗದ ಹಿನ್ನಲೆಯನ್ನು ಒದ ಗಿಸಿ ಕೊಟ್ಟು, ಸಾಹಿತಿಯು ಕಾಲದ ಹೃದಯದಲ್ಲಿಯೇ ಅನಂತವನ್ನರಳಸಿ ತೋರಿಸು ತ್ತಾನೆ. ಅವನ ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳು ನಮಗೆ ಸರಿಹೋಗದಿದ್ದರೂ ಈ ಅನಂತತೆಯ ನಿರೂಪಣೆಯಿಂದ ಬರುವ ಆನಂದಕ್ಕಾಗಿ ಅವನ ಕಲೆಗಳನ್ನು ನಾವು ಪರಿಶೀಲಿಸುತ್ತ್ರೇವೆ. ಅವನ ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳು, ಅಸೂಯೆ, ಸಂಕುಚಿತಮನೋವ್ಯಕ್ತಿ, ಬುದ್ಧಿಸ್ವಾತಂತ್ರದ ಅಭಾವ, ಅಂಧೆಶ್ರದ್ಧೆ ಇವುಗಳ ಮೇಲೆ ನಿಂತಿದ್ದರೆ ಅವನ ಕೃತಿಯ ವರ್ಚಸ್ಸು ಅಷ್ಟರ ಮಟ್ಟಿಗೆ ಕಡಿಮೆಯಾಗುತ್ತದೆ. ಕೃತಿಯ ತಾತ್ವಿಕ ಶರೀರದಲ್ಲಿ ಸತ್ವವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಒಂದಂಗ ದಿಂದ ಕೃತಿಯು ಊನವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಉಳಿದ ಅಂಶಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಭೆ ಕಂಡುಬಂದರೆ ಅವುಗಳಿಂದಾದರೂ ಪ್ರೇರಿತವಾಗಿ ರಸಗ್ರಹಣಕ್ಕೆ ನಾವು ಉದ್ಯುಕ್ತರಾಗುತ್ತೇವೆ.

ಅಲಂಕಾರವನ್ನು ಬಳಿಸಲು ಒಂದು ಆಯ್ಕೆ, ಒಂದು ಶಿಸ್ತು ಇಲ್ಲವೆ ಒಂದು ವಿಚಾರಕ್ರಮವು ನಮಗೆ ಬೇಕು. ಕಲಾವಸ್ತ್ರುವನ್ನು ಯಾವ ಮಾದರಿಯ ಅಲಂಕಾರ ಅಥವಾ ನಿರೂಪಣೆಯು ಉತ್ತಮವಾಗಿ ರೂಪಿಸಿ ತೋರಿಸಬಹುದೋ ಅಂಥ ನಿರೂಪ ಣಿಯನ್ನು ಅದಕ್ಕೆ ಹೊಂದಿಸುವ ಜಾಣ್ಮ್ರೆಯು ನಮಗೆ ಬೇಕು. ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಮುಖ್ಯತಃ ಸಮರ್ಥಿಸುವ ಶಾಸ್ತ್ರೀಯ ವಾಜ್ಮಯಕ್ಕೂ ಭಾವನೆಯನ್ನು ಮುಖ್ಯತಃ ನಿರೂಪಿಸುವ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೂ ಕೂಡಿಯೇ ಇಂಥ ಕ್ರಮವು ಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಎಲ್ಲಕ್ಕೂ ಮೊದಲು ಲೇಖಕನು ಸಾಮಾಜಿಕನ ಚಿತ್ತವನ್ನು ಆಕರ್ಷಿಸಬೀಕಾಗುತ್ತದೆ. ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳ ವರ್ಚಸ್ಸನ್ನು ಕೆಡಹುವ ಇಲ್ಲವೆ ಮನಪೊಲಸುವ ಕಾರ್ಯವು ಇದಾದ ಮೇಲಿ ಮಾತ್ರ ಸಾಧ್ಯವಾದೀತು. ಹೀಗಾಗಿ ಅಲಂಕಾರಶಾಸ್ತ್ರವು ನಾವು ಮೊತ್ತ ಮೊದಲು ನಿರೂಪಣೆಯ ವಾಸ್ತುಶಿಲ್ಪವಾಗಿದೆ, ಅಲ್ಲದೆ ಅಲಂಕಾರವು ಹೊರಗಿನಿಂದ ಅರ್ಥದ ಮೇಲೆ ಆರೋಪಿಸುವ ಒಂದು ವಿಧಾನವಲ್ಲ. ಅದು ಒಳಗಿನಿಂದ ಅರ್ಥ ದೊಡನೆಯೇ ಬೆಳೆದು ಬರಬೇಕು, ಮನುಷ್ಯನ ಆತ್ಮದೊಡನೆ ಅವನ ದೇಹವು ಬೆಳೆದು ಬರುವಂತೆ. ಆಸ್ಥಿ ಸಂಜರವು ದೇಹದೊಳಿಗಿರುವಂತೆ ಅಲಂಕಾರವು ಎಲ್ಲ ಭಾಷಾಭಿ ವ್ಯಕ್ತಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಹುದುಗಿಕೊಂಡಿದೆ. ಎಲ್ಲ ವಿಚಾರದ ಪರಿಣಾಮಕಾರಕತೆಯು ಅದರ ್ರಾ\_\_ ಮೇಲೆ ಕಟ್ಟುವ ರಚನೆಯಿಂದ ಮಾತ್ರ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಶಾಸ್ತ್ರ, ವಿಜ್ಞಾನ, ಇತಿ ಹಾಸತತ್ವ, ಕಾವ್ಯ ಇವೆಲ್ಲವುಗಳ ನಿರೂಪಣೆಗೆ ತಕ್ಕು ದಾದ ರೂಪವು ಒಳಗೆ ಹುದುಗಿದ್ದ ಈ ಅಲಂಕಾರದ ತಿರುಳಿನಿಂದಲೇ ಬರುತ್ತದೆ.

ಆನಂದದ ಆವೇಶದಲ್ಲಿ ರಚಿಸಿದಾಗ ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳೂ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಬಂದೇ ಬರುತ್ತವೆ. ಆದರೆ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಅವು ವಾಚಕನನ್ನು ರೇಗಿಸುವದಿಲ್ಲ. ಮೊದಲು ಆನಂದ, ಆ ಮೇಲೆ ಸಾಧ್ಯವಾದಲ್ಲಿ ಹಾಗೂ ಯುಕ್ತವಾದಲ್ಲಿ ತಾತ್ವಿಕ ವಿವೇಚನೆಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಮಾಡುವ ಸಂಬೋಧನೆಯು ಎಲ್ಲ ಸಾಹಿತ್ಯವು ಅನುಸರಿಸಬೇಕಾದ ವಿಧಾನವಾಗಿದೆ.

ಸಾಹಿತಿಗಳಲ್ಲಿ ಎರಡು ಮಾದರಿಗಳು ಕಂಡುಬರುತ್ತವೆ. ಒಂದು ಶೇಕ್ಸ್ಸ್ ಯರ್ ಹಾಗೂ ಕೀಟ್ಸರ ಜಾತಿಗೆ ಸೇರಿದುದು. ಇನ್ನೊಂದು ಮಿಲ್ಟನ್ ಹಾಗೂ ಶಿಲ್ಲಿಯ ಮನೋಧರ್ಮದ್ದು. ಮೊದಲನೆಯ ಮಾದರಿಯಲ್ಲಿ ಸೌಂದರ್ಯಾನುಭವದ ಆತ್ಮಪ್ರತ್ಯಯವನ್ನು ಸಾಮಾಜಿಕನಿಗೆ ಕೊಡುವುದು ಹೊರತಾಗಿ ಬೇರೆ ಯಾವ ವಿಷಯವೂ ಕಂಡುಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಬುದ್ಧಿ ಜನ್ಯ ಸಿದ್ಧಾಂತಗಳು ಇಂತವರ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿದ್ದರೆ ಅವು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಸ್ವಾಗತಾರ್ಹವಿರುತ್ತವೆ. ಅರಸೊತ್ತಿಗೆಯಲ್ಲಿ ಶೇಕ್ಸ್ಪ್ ಯರನು ವಿಶ್ವಾಸವಿಟ್ಟಂತೆ, ಕಾಲಾಂತರದ ಪ್ರಭಾವದಿಂದ ಹಳೆಯ ವಿಚಾರಗಳು ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಕಂಡು ಬಂದರೆ ಅವುಗಳನ್ನು ಬರಿ ಐತಿಹಾಸಿಕವಾಗಿ ನೋಡಿ ಅಂಥ ಕಾವ್ಯದ ಸೌಂದ ರ್ಯಾನುಭವವನ್ನು ಪಡೆಯುವುದು ಸಾಧ್ಯವಿರುತ್ತದೆ.

ಮಲ್ಟನ್ ಹಾಗೂ ತೆಲ್ಲಿಯ ಮಾದರಿಯ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ, ತತ್ವಪ್ರತಿಪಾದನೆಯೂ,

ಕಾನ್ಯವೂ ಅವಿರಳವಾಗಿ ಬೆರೆತುಕೊಂಡಿರುತ್ತವೆ. ಇಂಥ ಕವಿಯು ತನ್ನ ತತ್ವ ಗಳನ್ನು ತನ್ನ ಜೀವನದ ಸರ್ವಸ್ವವೆಂದು ತಿಳಿದಿರುತ್ತಾನೆ. ಅವನ ಕವಿತಾ ಸ್ಫೂರ್ತಿಯೂ ಅನೇಕ ಸಲ ಅವನ ತತ್ವಗಳಿಂದ ಪ್ರಜೋದಿತವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಕವಿಯ ತತ್ವಗಳೊಡನೆ ಸಮರಸ ಹೊಂದಿದ ಸಾಮಾಜಿಕನು ಆ ಕವಿಗಿಂತ ಮೇಲ್ತರ ಗತಿಯ ಕವಿಯೇ ಇಲ್ಲ ವೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ, ಆ ತತ್ವಗಳನ್ನು ಬರ್ಷಣವೆಂದು ತಿಳಿದ ಸಾಮಾಜಿಕನು ಅವುಗಳ ಪುರಸ್ಕರ್ತನಾದ ಕವಿಯನ್ನು ಅಲ್ಲ ಗಳೆಯುತ್ತಾನೆ. ಇಂಥ ಸೂಕ್ಷ್ಮಕಾವ್ಯ ವ್ಯಾಪಾರದಲ್ಲಿ ಯಶಸ್ವಿಯಾಗುವದು ಕವಿಯನ್ನೇ ಕೂಡಿದೆ. ಅವನು ತನ್ನ ತತ್ವಗಳನ್ನು ಬರಿ ಬೌದ್ಧಿಕವಾಗಿ ಗ್ರಹಿಸದಿ ಕಲ್ಪಕತೆಯ ಸೂಕ್ಷ್ಮದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಅವುಗಳನ್ನು ಭೇದಿಸಿ ನೋಡಿದರೆ ಆ ತತ್ವಗಳೂ ರಸಾನುಭವದ ಉಚಿತವಾಹನ ಗಳಾಗುತ್ತವೆ. ಕಥಾನಕ, ರಸನಿಮಿಷಮಾಲೆ, ಪಾತ್ರಸೃಷ್ಟಿ, ತತ್ವನಿರೂಪಣೆ, ಸಾಮಾಜಿಕ ಜೀವನದ ನಿರೂಪಣೆ— ಇವೆಲ್ಲ ಕಾವೃವಸ್ತುವಾಗಿ, ಕವಿಯ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವ ವನ್ನೂ ಅನುಭವವನ್ನೂ ನೇರವಾಗಿ ಪ್ರತಿಬಿಂಬಿಸಬಲ್ಲವು. ಪ್ರತಿಬಿಂಬದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಯಾವ ಮುಸುಕೂ, ಆತಂಕವೂ ಇಲ್ಲವೆ ವಿಕಲ್ಪಕತೆಯೂ ಕಂಡು ಬರಬಾರದು. ತತ್ವ ಪ್ರತಿಪಾದನೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಈ ಇಂದ್ರಗನ್ನಡಿಯ ಪರಿವರ್ತನೆಬೇಕು. ಕವಿಯ ತತ್ವೆಗಳೀನೇಯಿರಲಿ, ನಮ್ಮ ಸಂಬಂಧವಿರುವುದು ಅವನ ತತ್ವಗಳೊಡನೆ ಅಲ್ಲ; ಧ್ವೆ ನಿತವಾಗುವ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವ ಹಾಗೂ ಅನುಭವಮೊಡನೆ. ಡ್ರಾಯಡನ್, ಶ್ಯಾಡವೆಲ್ಲ ನನ್ನು ಟೀಕಿಸಿದಷ್ಟೇನೂ ಶ್ಯಾಡ್ ವೆಲ್ಲನು ಕೀಳುಕವಿಯಲ್ಲ. ಶ್ಯಾಡ್ ವೆಲ್ಲನ ಬಗೆಗೆ ಡ್ರಾಯಿ ಡನ್ ನ್ನಿ ಗಿದ್ದ ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳನ್ನು ನಾವು ಸ್ವೀಕರಿಸುವದಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಕೀಳುಕವಿಗಳ ಬಗೆಗೆ ಇದ್ದ ಡ್ರಾಯಿಡನ್ ನ ವಿನೋದಮಯ ತಿರಸ್ಕಾರವನ್ನೂ ತನ್ನ ಪ್ರತಿಭೆಯ ಬಗೆಗೆ ಆತನಿಗಿದ್ದ ಯಧ್ರೋಚಿತ ಆತ್ಮವಿಶ್ವಾಸವನ್ನೂ ತಿಳಿದುಕೊಂಡು ನಾವು ಆನಂದಿಸು ತ್ತೇವೆ. ಹೀಗೆ ಕಲ್ಪ ಕತೆಯು ಜಾಗ್ರತವಾಗಿದ್ದರೆ, ತತ್ವವಾಗಲಿ ಅಭಿಪ್ರಾಯವಾಗಲಿ, ಆ ಕಲ್ಪ ಕತೆಯ ಸಹಾಯದಿಂದ ಒಂದು ಚಿರಂತನ ಸತ್ಯ ಇಲ್ಲ ವೆ ಅನುಭವದ ಪ್ರತೀಕ ವಾಗಲು ಸಮರ್ಥವಾಗುತ್ತದೆ.

ಶಾಃ ಮೊದಲಾದ ಸಾಹಿತಿಗಳು ಪ್ರಚಾರವೇ ಕಲೆಯ ಸಾರಸರ್ವಸ್ವವೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತಾರೆ. ಕಲೆಯೆಂದರೆ ಅವರ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪ್ರಚಾರವಾಗಿದೆ. ಇದೂ ಒಂದು ರೀತಿಯಿಂದ ಸಾಧುವೆಂದೇ ಹೇಳಬೇಕು. ಕವಿಯು ಆಳವಾಗಿ ತನ್ನ ತತ್ವಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ನಂಬದ–ಹೊರತು ಪ್ರತಿಭಾಪೂರ್ಣವಾಗಿ, ಅವನು ಆ ತತ್ವಗಳನ್ನು ನಿರೂಪಿಸ ಲಾರ. ಹೀಗೆ ನಂಬಿ ಕಲ್ಪನಾಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಆತನು ರಚಿಸಿದ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಯ ಅನುಭವ—ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವಗಳನ್ನು ನಾವು ಸಂತೋಷದಿಂದ ಸ್ಪೀಕರಿಸುತ್ತೇವೆ. ಆ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವಕ್ಕೆ ಮನಸೋತ ಕೆಲವರು ಆ ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳಿಗೂ ಮನಸೋಲಬಹುದು. ಆ ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳು ಬೇಡವಾದಾಗ ಆ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವವು ಕೊಡಲಿರುವ ಆನಂದಕ್ಕೆ ಹೊರತಾಗ ಭಹುದು. ಆದರೆ ಸಂಸ್ಥಾರವಂತನಾದ ಸಾಮಾಜಿಕನು ಇಂಥ ಕಾವ್ಯವನ್ನೋದಿದಾಗ

ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವ ಮತ್ತು ಅನುಭವದ ನಿರೂಪಣೆಯನ್ನು ಆನಂದದಿಂದ ಗ್ರಹಿಸುವನು.

ಈ ವಿಮರ್ಶಾತತ್ವಗಳು ಗ್ರಾಹ್ಯವೆಂದು ನಾವು ತಿಳಿದಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿ ತ್ಯಕ್ಕೆ ಅವುಗಳನ್ನು ಅನ್ವಯಿಸಿ ನೋಡಿದರೆ ಹೊಸಬೆಳಕೊಂದು ಆ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಮೇಲೆ ಬಿದ್ದಂ ತಾಗುವದೆಂದು ನನಗೆ ನಿಸುತ್ತದೆ. ಪಂಪನು ನಿಜವಾಗಿ ಏನನ್ನು ನಂಬಿದ ? ಧರ್ಮವನ್ನೋ ಕಾವ್ಯ ಧರ್ಮವನ್ನೋ? ಅವನ ಆದಿ ಪುರಾಣದಲ್ಲಿ ನಿರೂಪಿತವಾದ ಧರ್ಮಬೋಧನೆಯು ಬರಿ ಬಂದು ಮತದ ತತ್ವಪುರಾಣಗಳನ್ನು ನಿರೂಪಿಸುವದೆ ? ಇಲ್ಲವೆ ತ್ಯಾಗ--ಭೋಗದಂತಹ ಜೀವನದ ಒಂದು ಚಿರಂತನ ತತ್ವದ ಅನುಭವ ವನ್ನು ಪ್ರತಿಭಾವಂತವಾಗಿ ಅರಳಿಸಿ ತೋರಿಸುವದೆ? ಶರಣರ ವಚನಗಳಲ್ಲಿ ಅನುಭವ-ಕಲ್ಪಕತೆಗಳಿಂದ ಅರಳಿದ ದರ್ಶನ ಪ್ರತಿಭೆಯ ಸಹಾಯದಿಂದ ಪ್ರತೀಕ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ ನನ್ನು ಪಡೆದ ತತ್ವ ಹಾಗೆ ಮಾರ್ಪಡದ ತತ್ವ ಇಲ್ಲವೆ ಅಭಿಪ್ರಾಯ—ಇವುಗಳ ಪ್ರಮಾಣವಾವುದು? ಧರ್ಮವನ್ನು ಹಿಂಜಿ ಹಿಂಜಿ, ಅದನ್ನು ಕಾವ್ಯಮಯವಾಗಿಸಿದ ರತ್ನಾಕರವರ್ಣಿಯ ಕೃತಿಯಲ್ಲಿ **ಪಚನವಾಗ**ದಿದ್ದ ತತ್ವ ಎಷ್ಟರ ಮಟ್ಟಿಗೆ ಉಳಿದು ಕೊಂಡಿದೆ ? ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಅವನ ಪ್ರತಿಭೆಯ ಕಣ್ಣಿಗೆ ಬೀಳದಿದ್ದ ತಾತ್ವಿಕಭಾಗಗಳು ಅದೆಷ್ಟು ಉಳಿದುಕೊಂಡಿವೆ ? ಮತಪ್ರಧಾನವಾಗಿ ನಮ್ಮ ಹಿಂದಿನ ಕಾವೈವು ಬೆಳಿದು ಬಂದಿದ್ದರೂ, ಅದರಲ್ಲಿಯ ಶ್ರೀಷ್ಠಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಮತವು ಜೀವನದ ಪ್ರತೀಕವಾಗಿ ಬಂದಿದೆಯೆಂಬದನ್ನು ನಾವು ಮರೆಯಲಾರವು. ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ನೋಡಿದಾಗ ಕವಿಗಳನ್ನು 'ಜೈನರು', 'ವೀರಶೈವರು', 'ಬ್ರಾಹ್ಮ ಣರು<sup>,</sup> ಎಂದು ಕೋಮುವಾರು ವರ್ಗೀಕರಿಸುವ ವಿಚಾರವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು, ತತ್ವವನ್ನು ಜೀವನಾನುಭವದ ಪ್ರತೀಕವಾಗಿಸಬಲ್ಲ ಅವರ ಪ್ರತಿಭೆಗನುಸಾರವಾಗಿ ಅವರನ್ನು ವರ್ಗೀಕರಿಸುವ ಕಾಲ ಬಂದೀತು. ಅಲ್ಲದೆ ನಮ್ಮ ಹಿಂದಿನ ಸಾಹಿತ್ಯ ಬರಿ ಮತಪ್ರಧಾನವೆಂಬ ಭ್ರಾಂತಿ, ಭ್ರಾಂತಿಯೂ ತೊಲಗೀತು. ಇಂದಿನ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕಿಂತ ಹಿಂದಿನ ಸಾಹಿತ್ಯವೇನೂ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಮತಪ್ರಧಾನವಾಗಿರಲಿಲ್ಲ. ಇಂದಿನ ತಾತ್ವಿಕ ದೃಷ್ಟಿಗಳು ಬೇರೆ. ಅಂದಿನವು ಬೇರೆ. ಇಂದಿನ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ **ಮೂಡಿ**ದ ತಾತ್ವಿಕ ದೃಷ್ಟಿ ಇಂದಿನದಾಗಿರುವದರಿಂದ, ಅದು ತೀರ ಸಮೀಪ, ತೀ**ರ** ನಿಕಟವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಅಂತಹದೊಂದು ದೃಷ್ಟಿ ಆ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿದೆಯೆಂಬುದನ್ನು ಸಹ ನಾವು ಮರೆಯುತ್ತೇವೆ. ಆದರೆ ಹಿಂದಿನ ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನೋದಿದಾಗ ಆಗಿನ ತಾತ್ವಿಕ ದೃಷ್ಟಿ ಭಿನ್ನವಾಗಿರುವದರಿಂದ ಅದು ನಮಗೆ ಎದ್ದು ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಪ್ರಜಾ ಪ್ರಭುತ್ವವಾದ, ಸಮತಾವಾದ, ಮಾನವತಾವಾದ, ಮಾರ್ಕ್ಸವಾದ, ಅನುಭಾವ ವಾದ, — ಇವೇ ಮೊದಲಾದವು ಇಂದಿನ ಮತಗಳಾಗಿವೆ. ಇವು ಬರಿ ರಾಜಕೀಯ ಮತಗಳಲ್ಲವೆಂಬುದನ್ನು ನೆನೆಯಬೇಕು. ಇವುಗಳಿಗೂ ಒಂದು ತಾತ್ವಿಕ ಹಿನ್ನೆಲೆ ಯಿದೆ. ವ್ಯಕ್ತಿಯ ಮಾರ್ಪಾಟು, ಹಾಗೂ ಸಮಾಜದ ಪುನರ್ಮ್ಯವಸ್ಥೆ,—ಈ ಎರಡೂ ಸಮಸ್ಯೆಗಳನ್ನು ಮೇಲೆ ಕಾಣಿಸಿದ ಮತಗಳು ಗಣನೆಯಲ್ಲಿ ತೆಗೆದುಕೊಂಡಿವೆ.

ಹೈನ, ಶೈವ, ವೀರಶೈವ, ವೈಷ್ಣವ, ಶ್ರೀವೈಷ್ಣವ, ಇವು ಆ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ತಲೆ ಎತ್ತಿದೆ ಮತಗಳಾಗಿ, ಮೇಲೆ ಕಾಣಿಸಿದ ಸಮಸ್ಯೆಗಳನ್ನೇ ಬಿಡಿಸಲು ಹವಣಿಸಿದವು. ಪ್ರತಿ ಯೊಂದು ಯುಗದ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿಯೂ ಆ ಯುಗದ ತತ್ವಪ್ರವೇಶ ಅನಿಪಾರ್ಯ. ಆ ಕಾಲದ ಕವಿಗಳು ಆ ಕಾಲದ ಮತದಿಂದ ಒಂದು ಹೆಚ್ಚಿನ ಪ್ರಜೋದನೆಯನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತಾರೆ. ತಮತಮಗೆ ಒಗ್ಗಿದ ಮತವನ್ನು ಆಯ್ದು ಕೊಳ್ಳುತ್ತಾರೆ. ಕನಕ ದಾಸನು ವೈಷ್ಣವ ಸಂಪ್ರದಾಯಕ್ಕೊಲಿದರೆ ಬಸವೇಶ್ವರನು ಶರಣರ ಮಾರ್ಗಕ್ಕೊಲಿದು ಅದನ್ನು ಮುಂದುವರಿಸುತ್ತಾನೆ. ಆಗ ಮತದ ಆಯ್ಕೆಯು ಬಹುಶಃ ವಂಶಿಕವಾಗಿ ದ್ದಿತು. ಈಗ ಅದು ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ವೈಯಕ್ತಿಕವಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಇದು ಮುಖ್ಯ ವಿಷಯ ವಲ್ಲ. ಒಂದಿಲ್ಲೊಂದು ತತ್ವ, ಇಲ್ಲವೆ ಮತಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಅಲ್ಪ ವಾದ ಅಂಶವಾದರೂ ಕಾಣಿಸಿಕೊಳ್ಳದೆ ಗತ್ಯಂತರವಿಲ್ಲ. ಯಾವದಾದರೊಂದು ವೃಕ್ಷವನ್ನು ಆಶ್ರಯಿಸಿ ಬಳ್ಳಿಯು ಹಬ್ಬುತ್ತದೆ. ಒಂದು ತತ್ವ ಇಲ್ಲವೆ ಮತವನ್ನಾಶ್ರಯಿಸಿ ಕವಿಯ ದೃಷ್ಟಿಯು ಚಲ್ಲವರಿಯುತ್ತದೆ. ಮುಖ್ಯ ವಿಷಯವಿದು. ಪ್ರವರ್ಧಮಾನನಾದ ಕವಿಯ ಜೀವನ ದೃಷ್ಟಿ, ಕವಿಯ ಅನುಭವ ಪ್ರತಿಭೆಗಳ ಬಲದಿಂದ, ಜೀವನದ ಪ್ರತೀಕವಾಗಿ ಪರಿ ವರ್ತನಗೊಂಡ ತತ್ವ.

ಇಂದಿನ ಸಾಮಾಜಿಕರು ಹಿಂದಿನ ಮತಗಳನ್ನು ಅನುವಂಶಿಕವಾಗಿ ಪಡೆದು ಕೊಂಡಿದ್ದಾರೆ. ವೈಯಕ್ತಿಕವಾಗಿ ಅವರ ಮನೋಧರ್ಮ ಇಂದಿನ ಯಾವುದಾದ ರೊಂದು ಮತದೆಡೆಗೆ ಧಾವಿಸುತ್ತಿರುತ್ತದೆ. ಹಲವುಸಲ ಅನುವಂಶಿಕ ಮತವನ್ನು ಧರ್ಮವೆಂದೂ, ಇಂದಿನ ಮತವನ್ನು ತನ್ನ ರಾಜಕೀಯ ತತ್ವವೆಂದೂ ವ್ಯಕ್ತಿಯು ಗ್ರಹಿಸುತ್ತಾನೆ. ನಿಲುಮೆ ಯಾವುದೇ ಇರಲ್ಲಿ,—ಅನುಭವ—ಜೀವನ ದೃಷ್ಟಿಯಾಗಿ ತತ್ವವನ್ನು ಪರಿವರ್ತಿಸಿದ ಪ್ರತಿಭೆಯಿಂದ ಮಾತ್ರ ನಾವು ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ಅಳೆಯ ಬೇಕಾಗಿದೆ. ಒಂದು ತತ್ವದ ನಿಲುಮೆಯಲ್ಲಿ ನಿಂತ ಕವಿ, ಮೊದಲೂ ಕೊನೆಗೂ ಮಾನವ, ಬರಿ ಮತಾವಲಂಬಿಯಲ್ಲವೆಂಬುದನ್ನು ನಾವು ನೆನೆಯಬೇಕಾಗಿದೆ. ಆಗ ಸಾಹಿತ್ಯದ ನೈಜ ಅಭ್ಯಾಸ ಸ್ಫೂರ್ತಿಗೊಳ್ಳುವುದು; ಹೀಗೆ ಅಭ್ಯಸಿಸಿದ ಸಾಹಿತ್ಯ ಜೀವನವನ್ನು ಸುಸಂಸ್ಕೃತಗೊಳಿಸಲು ಸಮರ್ಥವಾಗುವದು.

ಒಂದು ಮತದ ಪಾರಿಭಾಷಿಕ ಶಬ್ದ ಗಳನ್ನು ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳುವದು ಅನ್ಯಮತೀಯ ರಿಗೆ ಕಠಿಣವಾಗುತ್ತದೆ. ಅಂತೇ ಒಂದೊಂದು ಮತೀಯ ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ಆಯಾ ಮತೀಯರು ಮಾತ್ರ ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳಲು ಕಾಲವೊಂದಿತ್ತು. ಮಾರ್ಕ್ಸವಾದಿಯು ಅನುಭವ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಸವಿಯನ್ನು ಆಳವಾದ ಅಭ್ಯಾಸವಿಲ್ಲದೆ ಸಹಜವಾಗಿ ಗ್ರಹಿಸ ಲಾರ. ಅನುಭಾವಿಯು ಮಾರ್ಕ್ಸವಾದದ ಪರಿಭಾಷೆಯನ್ನು ತಿಳಿಯಲಾರದೆ ಆ ಸಾಹಿತ್ಯದ ರಸಾನುಭವವನ್ನು ಪಡೆಯಲಾರ. ಹೈನ, ಶೈವ, ವೀರಶೈವ, ವೈಷ್ಣವ, ಶ್ರೀವೈಷ್ಣವ, ಮೊದಲಾದ ಎಲ್ಲ ಮತಗಳನ್ನೂ ಅವಲಂಬಿಸಿದ ಸಾಹಿತ್ಯದ ವಿಷಯವೂ ಹೀಗೆಯೇ.

ತನಗೆ ಪ್ರಿಯವಾದ ಮತವನ್ನವಲಂಬಿದ ಸಾಹಿತ್ಯದ ರಸಾನುಭವವು ಸುಲಭ ವಾಗಿದೆ, ನಿಜ. ಆದರೆ ಭಿನ್ನಮತಗಳನ್ನಾಶ್ರಯಿಸಿ ಬೆಳೆದ ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ಅಭ್ಯಸಿಸಿ ಅಲ್ಲಿಯ ತತ್ವ ಹೇಗೆ ಅನುಭವ—ಜೀವನದೃಷ್ಟಿಗಳ ಪ್ರತೀಕವಾಗಿದೆಯೆಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿ ಯುವುದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಹೆಚ್ಚಿನ ಸಫಲತೆಯಿದೆ. ಇಂತಹ ಮಾರ್ಪಾಟನ ಪವಾಡವನ್ನು ಜರುಗಿಸಬಲ್ಲ ಪ್ರತಿಭೆಯ ರೂಪ ಆಗ ರಸಿಕನ ಕಣ್ಣಿ ಗೆ ಇನ್ನಷ್ಟು ನಿಚ್ಚಳವಾಗಿ ಗೋಚ ರವಾಗುತ್ತದೆ. ವಿಶ್ವಮಾನವನ ತಿರುಳಾದ ದರ್ಶನವೂ,ಅನುಭವವೂ ಆಗ ಇನ್ನಿಷ್ಟು ಉತ್ಘಟವಾಗಿ ನಮ್ಮದಾಗುತ್ತದೆ. ಒಂದು ಮತದ ದೃಷ್ಟಿ ಆಗ ನಿಜವಾಗಿ ಕನ್ನಡದ ಕಣ್ಣಿನ ದೃಷ್ಟಿಯಾಗುತ್ತದೆ. ಕನ್ನಡದ ದೃಷ್ಟಿ ಭಾರತೀಯ, ಮಾನವೀಯ ದೃಷ್ಟಿ ಯಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಹಾದಿಯ ಮೇಲೆ ಶುಭಚಿನ್ನೆಗಳು ಕಾಣಿಸಿಕೊಂಡಿವೆ. ಈ ಪರಂಪರೆ ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಬೆಳೆಯಬೇಕು.

ವಿ. ಕೃ. ಗೋಕಾಕ

# ವಿಶಾಖದತ್ತನ ಮುದ್ರಾರಾಕ್ಷಸ ನಾಟಕದಲ್ಲಿಯ ವೃಷಲ ಎಂಬ ಶಬ್ದ

ವಿಶಾಖದತ್ತನ ಸಂಸ್ಕೃತ ಮುದ್ರಾರಾಕ್ಷಸ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಬ್ರಾಹ್ಮಣನಾದ ಚಾಣ ಕೃನು ತಾನೇ ನಂದರ ಸಿಂಹಾಸನದಲ್ಲಿ ಕುಳ್ಳಿರಿಸಿದ ರಾಜಾಧಿರಾಜನಾದ (ಅಂಕ III ೧೫ನೆಯ ಪದ್ಯದ ಹಿಂದಣ ಗದ್ಯ) ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನನ್ನು ಪರೋಕ್ಷವೂ ಅಪರೋಕ್ಷವೂ ಆಗಿ ಪುನಃ ಪುನಃ ವೃಷಲ ಎಂದೇ ಕರೆಯುತ್ತಾನೆ; ಉದಾ:

#### ಅಂಕ I

- (೧) ವೃಷಲಮಭಿಯೋಕ್ತುಮುದ್ಯತೆ ಇತಿ,
- (೨) ವೃಷಲಸ್ಕ್ರ ಸಾಚಿವ್ಯಂ, (೩) ವೃಷಲ ಮನುರಕ್ತಾಃ ಪ್ರಕೃತಯಃ (೫) ಸಾಧು ವೃಷಲ, (೫) ವೃಷಲಃ ಸಮಾಜ್ಞಾ ಪಯತಿ;

#### eof II

- (೧) ವೃಷಲೋ ಮಾಂದೃಷ್ಟುಮಿಚ್ಛತಿ,
- (೨) ಸಿಂಹಾಸನಮಧ್ಯಾಸ್ತೇವೃಷಲಃ, (೩) ವಿಜಯತಾಂ ವೃಷಲಃ, (೪) ವೃಷಲ ಶ್ರೂಯತಾಂ, (೫) ಭೋವೃಷಲ ತೇನ ಕಿಂ ಕೃತಮ್ ?

### ಅಂಕ VII

(೧) ಚಿರಮಾಯಾಸಿತಾ ಸೇನಾ ವೃಷಲಸ್ಕ್ರ ವುತಿಶ್ಚ, ಮೇ ಉರ (೨) ವೃಷಲಸ್ಥ ವೀರ ಭವತಾಂ ಸಂಯೋಗಮಿಚ್ಟ್ರೋರ್ನಯಃ ॥೯॥ (೩) ವೃಷಲಸ್ತ್ವಾಂದೃಷ್ಟುಮಿಚ್ಛತಿ,

ශ ශ

ಚಾಣಕ್ಯನು ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನ ಹಿಂದೆಯೂ ಮುಂದೆಯೂ ಆತನನ್ನು ಒಮ್ಮೊಮ್ಮೆ ಏನೋ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತ ಎಂದೂ ಕರೆಯುತ್ತಾನೆ ಎಂಬುದು ನೇರೇ, ಉದಾ.  $\mathbf I$  ಅಂಕದಲ್ಲಿ

- (೧) ಚಂದ್ರಗುಪ್ತರಾಜ್ಯ ಮಿದಂನ ನಂದರಾಜ್ಯ ಮ್,
- (೨) ಚಂದ್ರಗುಪ್ತಸ್ಥ ತು ಭವತಾಮಪರಿಕ್ಲೇಶ ಏವ,
  - (4) ಚಂದ್ರಗುಪ್ತ ನೃಪತೇಃ (ಪದ್ಮ ೨೩) ಇ.

ಆದರೆ ಅಂಥಾ ಸಂದರ್ಭಗಳು ತೀರ ವಿರಳ, ಉದಾ. III ಅಂಕದಲ್ಲಿ ಆತನು ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನನ್ನು ಹೆಚ್ಚು ಕಡಿಮೆ ೨೨ ಬಾರಿ ವೃಷಲ ಎನ್ನುವಲ್ಲಿ, ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನೆಂದು ಕರೆವನೆಂದರೆ ಒಂದೇ ಒಂದು ಬಾರಿ, ೧೨ ನೆಯ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ—

ನಂದೋsಸೌನ ಭವತಿ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತ ಏಷಃ!

ಸಂಸ್ಕೃತ ಕೋಶಗಳಲ್ಲಿ ವೃಷಲ ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಹೀಗೆ ಅರ್ಥವಿಸಿದೆ—

- (೧) ಶೂದ್ರಾಶ್ಚಾವರ ವರ್ಣಾಶ್ಚ ವೃಷಲಾಶ್ಚ ಜಘನ್ಯ ಜಾಃ ॥೧॥ ( ಅಮರಕೋಶ, II ಶೂದ್ರವರ್ಗ)
- (೨) ಶೂದ್ರಾಂತ್ಯ ವರ್ಣೌ ವೃಷಲಃ ಪದ್ಯಃ ಪಜ್ಜೋ ಜಘನ್ಯ ಜಃ॥ ೮೯೪॥ (ಹೇನುಚಂದ್ರನ ಅಭಿಧಾನ ಚಿಂತಾಮಣಿ)
- (೩) ವೃಷಲಸ್ತುರಗೇ ಶೂದ್ರೇ 1೧೨೮೪। (ಹೇಮಚಂದ್ರನ ಅನೇಕಾರ್ಥ ಸಂಗ್ರಹ)
- (೪) ಶೂದ್ರೋಂತ್ಯ ವರ್ಣೋವೃಷಲೋ ಪದ್ಯಃ ॥೪೩೨॥ (ಹಲಾಯುಧನ ಅಭಿಧಾನರತ್ವ ಮಾಲೆ)

ಮುದ್ರಾರಾಕ್ಷಸ ನಾಟಕಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯೆಯನ್ನು ಬರೆದ ಢುಂಢಿರಾಜನೂ (ಮುಂಬ ಯಿಯ ನಿರ್ಣಯಸಾಗರ ಛಾಪಖಾನೆಯ ಮುದ್ರಣ, ೧೯೧೮) ವೃಷಲವನ್ನು ಅದೇ ಶೂದ್ರಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಗ್ರಹಿಸಿರುತ್ತಾನೆಂದು, ಆ ನಾಟಕದ ಮೊದಲಿಂದ ಮೊದಲಾಗಿ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನನ್ನು ವೃಷಲ ಎಂದು ಕರೆದು ಬಂದಿದ್ದ ಚಾಣಕ್ಯನು ಅದರ ಕೊನೆಯ (VII) ಅಂಕದಲ್ಲಿ ಆತನನ್ನು 'ಭೋ ರಾಜನ್, ಚಂದ್ರಗುಪ್ತ' ಎಂದು ಸಂಬೋಧಿಸಿ ದುದನ್ನು ಟೀಕಿಸುವಲ್ಲಿ, ಆತನು

> ಇದಾನೀಂ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತಸ್ಯ ರಾಜ್ಯಲಕ್ಷ್ಮ್ಟ್ಲ ಸ್ಥಿ ರೀಕರಣಾಧ್ಯವಸಾಯಾದ್ವೃಷಲ ಶಬ್ದ ಮಪ್ಲ ಹಾಯ ರಾಜಸ್ವಿತಿ ಸಂಬೋಧನಮ್

ಎಂದು ತನ್ನ ವ್ಯಾಖೈಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವಲ್ಲಿ ವ್ಯಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

ಈಗ ನಮ್ಮನ್ನೇ ನಾವು ಕೇಳಿಕೊಳ್ಳೋಣ, ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನು ಜನ್ಮತಃ ಶೂದ್ರನೇ ಆಗಿದ್ದರೂ ಚಾಣಕ್ಯನು ಆತನ ಹಿಂದೂ ಮುಂದೂ ಆತನನ್ನು ಶೂದ್ರ ಎಂದು ಕರೆ ದಾನೆ? ನನಗೆನಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಯಾವನೊಬ್ಬನು ತಾನು ಮೇಲಣ ಜಾತಿಯ ಬ್ರಾಹ್ಮಣನಾಗಿದ್ದು ತಾನು ಕರೆವಾತನೊ ಕುರಿವಾತನೊ ಹುಟ್ಟು ಶೂದ್ರನಾಗಿದ್ದ ರೂ ಆತನು ಉಚ್ಚಪದವಿಯಲ್ಲಿರುವವನಾದರೆ, ಅದರಲ್ಲೂ ಆತನು ಪಟ್ಟಾ ಭಿಷಿಕ್ತನಾದ ರಾಜನೊ ಮಹಾರಾಜನೊ ಆಗಿದ್ದರೆ, ಆತನ ಹಿಂದೂ ಮುಂದೂ ಅಡಿಗಡಿಗೂ ಆತನನ್ನು ಶೂದ್ರ ಎನ್ನುವುದಾದರೊ ತೀರ ಅಸಭ್ಯತೆಯ ಪರಾಕಾಷ್ಠೆಯೇ ವಿನಾ ಅದಕ್ಕಿಂತ ಕಡಮೆಯಲ್ಲ. ಆದರೆ ಈ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿಸಿದಂತೆ ಮಹಾಮೇಧಾ ವಿಯೂ ಪರಮ ನೀತಿಜ್ಞನೂ ಲೋಕಜ್ಞನೂ ಎನಿಸತಕ್ಕ ಚಾಣಕ್ಯನು ಅಷ್ಟು ತಿಳಿಗೇಡಿಯಾದಾನೇ? ತನ್ನನ್ನು ಅಂಧಾ ದುರ್ನಯಕ್ಕೆ ಈಡುಮಾಡಿಕೊಂಡಾನೇ? ನಾನು ಸಂಬಲಾೆ.

ಇಲ್ಲಿ ಆಶ್ಚರ್ಯವೇನೆಂದರೆ, ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನ ಏಳು ಜನ್ಮದ ಕಡುಹಗೆಗಾರ ನಂತಿದ್ದು ಆತನನ್ನು ಗೃಹದಾಹ, ವಿಷಕನ್ಯಾದಿ ಪ್ರಯೋಗದ (ಅಂಕ II) ದ್ವಾರಾ ಕೊಲ್ಲಲಿಕ್ಕೆ ಪ್ರಯತ್ನಿಸಿದ್ದ, ಹಾಗೂ ಆ ನಾಟಕದ ಕೊನೆಯನಕಾ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನನ್ನು 'ದುರಾತ್ಮಾ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತಃ' (II) ಎಂದು ಬಗೆದಿದ್ದ ಬ್ರಾಹ್ಮಣನಾದ— ಚಾಣಕ್ಯನಂತೆಯೇ ಬ್ರಾಹ್ಮಣನಾಗಿದ್ದ—ಅಮಾತ್ಯ ರಾಕ್ಷಸನಾದರೊ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನ ಹೆಸರನ್ನು ಆತನ ಪರೋಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಎಷ್ಟೋ ಬಾರಿ ಎತ್ತಿರುವಲ್ಲಿ ಒಂದೇ ಒಂದು ಬಾರಿ ವಿನಾ ಬೇರೆ ಎಂದೂ ಆತನನ್ನು ವೃಷಲ ಎನ್ನುವುದಿಲ್ಲ. ಅದೊಂದು ಬಾರಿಯಾದರೂ (ಅಂಕ VI)

ಗತಾ ಛಿದ್ರೇಣ ಶ್ರೀರ್ವೃಷಲಮವಿನೀತೇವ ವೃಷಲೀ । ६।

ಆತನು ಶ್ರೀ ( = ಭಾಗ್ಯಶ್ರೀ) ಅಂದರೆ ಭಾಗ್ಯಲಕ್ಷ್ಮಿಯನ್ನು ವೃಷಲೀ ಎಂದಿರುವಲ್ಲಿ, ಆ ಶಬ್ದವನ್ನು ಶೂದ್ರಿ ಎಂಬ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪ್ರಯೋಗಿಸಿಲ್ಲ. ಆಕೆ ನೀಡಳು, ಕುತ್ಸಿತಳು, ಜಘನ್ಯಳು, ನಿಕೃಷ್ಟಳು ಎಂಬ ಭಾವನೆಯಿಂದ ತಾನೆ ಅದನ್ನು ಬಳಸಿರುವುದರಿಂದ, ಆದರ ವೃಷಲ ಎಂಬ ಪುಲ್ಲಿಂಗವೂ ಅದೇ ಅರ್ಥದ ಪದವಾಗಿರಬೇಕು ಮಾತ್ರವಲ್ಲ, ಚಾಣಕೃನು ಚಂದ್ರಗುತ್ತನನ್ನು ಸವೇ ಸದೇ ವೃಷಲ ಎಂದು ಕರೆವುದನ್ನು ಕೇಳಿ ಕೇಳಿ ಪ್ರಾಯಶಃ ಕೆಣಕಿರಬೇಕಾದ ರಾಕ್ಷಸನು ಆತನ ಮಾತಿನಲ್ಲೇ ಆತನನ್ನು ಅಣಕಿಸ ಲೆಂದು ತಾನೆ ಅದನ್ನು ಆಡಿರಬೇಕೆಂದು ಹೆಚ್ಚುಕಡಿಮೆ ಕಂಡಿತವೆನಿಸುವುದರಿಂದ, ರಾಕ್ಷಸನ ಪ್ರಯೋಗದಲ್ಲಿ ಆ ಮಾತಿಗೆ ಸರ್ವಥಾ ಶೂದ್ರಾರ್ಥವಿಲ್ಲ ಎಂದು ಬೇರೆ ಹೇಳಬೇಕೆಂದಿಲ್ಲ. ಅದಲ್ಲದೆ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನು ನಿಜವಾಗಿಯೂ ಶೂದ್ರನಾಗಿದ್ದ ಪಕ್ಷ ದಲ್ಲಿ, ಸ್ವಯಂ ಬ್ರಾಹ್ಮಣನಾಗಿದ್ದ ರಾಕ್ಷಸನು, ತನಗೆ ತೀರ 'ದುರಾತ್ಮಾ' 'ಹತಕ' (II) ನಾಗಿದ್ದ ಆತನಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಹಗೆ ತೀರಿಸಲಿಕ್ಕೆ ಆತನ ಹೆಸರೆತ್ತು ವಾಗಲೆಲ್ಲ ಆತನನ್ನು ಶೂದ್ರಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ವೃಷಲ ಎಂದು ಕರೆಯಲಿಕ್ಕೆ ಹಿಂಜರಿಯುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ ಹೀಗಾಗಿ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನು ಶೂದ್ರನಲ್ಲ ಎಂದು ನಿಸ್ಸಂದೇಹವಾಗಿ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ, ಹಾಗೂ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನನ್ನು ಸಿಂಹಾಸನದಲ್ಲಿ ಕುಳ್ಳಿರಿಸಿದಾತನು ಬ್ರಾಹ್ಮಣರಲ್ಲಿ ಬ್ರಾಹ್ಮಣನಾದ ಚಾಣಕ್ಯನು, ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನು ಶೂದ್ರನಾಗಿದ್ದನೇ ಆದರೆ ಅತನೂ ಆ ಬಗ್ಗೆ ಸರ್ವಥಾ ಶ್ರಮಿಸುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ ಎಂಬ ನಿಜಸ್ಥಿ ತಿಯಿಂದ ಆ ಅನುಮಾನವು ಬಲವತ್ತರವಾಗುತ್ತದೆ. ಇವೆಲ್ಲ ಕಾರಣಗಳಿಂದ, ಮುಖ್ಯತಃ ಚಾಣಕ್ಯನು ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನನ್ನು ಪದೇ ಪದೇ ವೃಷಲ ಎಂದು ಕರೆವುದರಿಂದ, ಹಾಗೂ ಈರ್ಷೆಯಿಂದಲೊ ತಿರಸ್ಕಾರದಿಂದಲೊ ರಾಕ್ಷಸನು ಆ ಮಾತನ್ನು ಎತ್ತದೆ ಇರುವುದರಿಂದ, ಈ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ವೃಷಲ ಶಬ್ಧಕ್ಕೆ

ಎಂದಿಗೂ ಶೂದ್ರಾರ್ಥವೂ ಅಲ್ಲ, ಯಾವ ತರದ ನಿಕೃಷ್ಟಾರ್ಥವೂ ಅಲ್ಲವಷ್ಟೇ, ಪರಂತು ಅದಕ್ಕೆ ಯಾವುದೊಂದು ತುಂಬ ಉತ್ಕೃಷ್ಟವಾದ ಅರ್ಥವದೆ ಎಂದು ಕಂಡಿತ ವಾಗಿ ಸಿದ್ದವಾಗುತ್ತದೆ.

ಆ ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ನೆರವಾಗುವ ಈ ಕೆಲವು ಉದಾಹರಣೆಗಳು ಈ ನಾಟಕ ದಲ್ಲಿವೆ---

(೧) ನೃಪತಿಮಕರೋನ್ಮಾರ್ಯವೃಷಲವ್ ॥ (III ೧೧).

ಈ ಮಾತನ್ನು ಆಡುವವನು ಚಾಣಕ್ಯನು ಆತನು ರಾಕ್ಷಸನು ಬಗೆಯಬಹು ದಾದ ಭಾವನೆಗಳನ್ನು, ರಾಕ್ಷಸನು ಆಡಬಹುದಾದ ಮಾತುಗಳನ್ನು ತನ್ನ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ನೆವರಿಕೊಳ್ಳುವಲ್ಲಿ ಈ ಮಾತು ಒದಗುತ್ತದೆ. ಇದರ ಅರ್ಥ—ಚಾಣಕ್ಯನು 'ಮೌರ್ಯವೃಷಲನನ್ನು,' ಅಂದರೆ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನನ್ನು ಅರಸನಾಗಿಸಿರುತ್ತಾನೆ— ಎಂದು. ಇಲ್ಲಿ ಹೇಗೂ ವೃಷಲ ಎಂದರೆ ಶೂದ್ರ ಎಂದು ಅರ್ಥವಾಗದು, ಏಕೆಂದರೆ ಮೌರ್ಯಶೂದ್ರ ಎಂದರೆ ಅರ್ಥವಿಲ್ಲದ, ಅರ್ಥವಾಗದ ಪದವಷ್ಟೇ. ಅದಲ್ಲದೆ ಅದೇ ಪದ್ಯದ ಮುಂದ ಣದೇ ಪಂಕ್ತಿಯಲ್ಲೂ ಅದರ ಮುಂದಣ ೧೩ ನೆಯ ಪದ್ಯದಲ್ಲೂ ಚಾಣಕ್ಯನು ಚಂದ್ರ ಗುಪ್ತನನ್ನು ಕುರಿತು ಪ್ರಯೋಗಿಸಿರುವ 'ಮೌರ್ಯೇಂದು' = ಮೌರ್ಯಕುಲದ ಚಂದ್ರ ಎಂಬ ಆ ಉತ್ಪೃಷ್ಟವಾದ ಉಪಾಧಿಯ ಬೆಳಕಿನಲ್ಲಿ ಪರಿಭಾವಿಸಿದರೆ, ಅದರ ಜತೆಯ ಉಪಾಧಿಯಾದ 'ಮೌರ್ಯವೃಷ್ಟು ಅದರಷ್ಟೇ ಉತ್ಪೃಷ್ಟವಾದ ಉಪಾಧಿ ಯಾಗಿರಲೂ ಬೇಕು, ಹಾಗೂ 'ಮೌರ್ಯೇಂದು' ಹೇಗೋ ಹಾಗೆಯೇ 'ಮೌರ್ಯವೃಷಲ'ವೂ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನು ಆಗ್ಗೆ ಮಂಡಿಸಿದ್ದ ಚಕ್ರವರ್ತಿ ಪದವಿಯ ದ್ಯೋತಕ ವಾಗಿರಲೂ ಬೇಕು ಎಂದು ಸ್ವಯಮೇವ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.

(೧) ತತ್ಸ್ಥಾನೇ ಖಲ್ಪಸ್ಯ ವೃಷಲೋದ್ಯಶ್ಚಂದ್ರಗುಪ್ತ ಇತ । (III—೧೫ ಮತ್ತು ೧೬ ನೆಯ ಪದ್ಯಗಳ ನಡುವಣ ಗದ್ಯ)

ಇದು ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನು ಚಾಣಕ್ಯನನ್ನು ಕರೆಯಲಟ್ಟದ ಕಂಚುಕಿಯ ಮಾತು. ಆ ಕಂಚುಕಿ ಚಾಣಕ್ಯನ ಮನೆಗೆ ಮುಟ್ಟಿ ಅದರ ಬಟ್ಟಬಡತನವನ್ನು ಕಂಡು ತುಂಬ ವಿಸ್ಮಿತನಾಗಿ ಹೀಗೆ ಉದ್ದಾರವೆತ್ತುತ್ತಾನೆ -

ಆಹೋ ರಾಜಾಧಿರಾಜ ಮಂತ್ರಿಣೋ ವಿಭೂತಿಃ।

(III. ೧೪ ಮತ್ತು ೧೫ ನೆಯ ಪದ್ಯಗಳ ನಡುವಣ ಗದ್ಯ)

= ಅಹಹಾ, ರಾಜಾಧಿರಾಜನಾದ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನ ಮಂತ್ರಿಯ ವೈಭವವೇ! ಆ ಮುಂದೆ ಆತನು ಚಾಣಕ್ಯನ ಗುಡಸಲನ್ನು ಯಥಾತಥವಾಗಿ ಬಣ್ಣಿಸುತ್ತ, ಅಲ್ಲೇ 'ತಸ್ಸ್ಥಾನೇ ಖಲ್ವಸ್ಯ, ಇ' = ಈಗಲಾದರೊ ಆತನಿಗೆ, ಅಂದರೆ ಚಾಣಕ್ಯನಿಗೆ, ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನು ವೃಷಲನಾಗಬೇಕು ಎನ್ನುತ್ತಾನೆ. ಅತ ಏವ ಕಂಚುಕಿಯ ಈ ಮಾತು ಆತನು ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನನ್ನು ಈಗಲೀಗ 'ರಾಜಾಧಿರಾಜ' ಎಂದಿರುವ ಆ ಭಾವನೆಯ, ಆ ಮಾತಿನ ಪುನರುಕ್ತಿತಾನೆ ವಿನಾ ಬೇರೆಯಲ್ಲ ಎಂದು ಸ್ಪಷ್ಟವಿದೆ. ಹಾಗೂ ಒಂದೇ

ಮಾತುಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಒದಗುನ ಅದೊಂದೇ ಭಾವನೆಯನ್ನು ಯಥಾಸಾಧ್ಯವಾಗಿ ಏಕಾರ್ಥದ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಶಬ್ದ ಗಳಿಂದ ವ್ಯಕ್ತೀಕರಿಸುವುದು ಮನುಷ್ಯಜಾತಿಗೆ ಸ್ವಾಭಾವಿಕ ಎಂಬು ದನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ನೆನವರಿಸಿಕೊಳ್ಳಬಹುದು.

(೩) ಅಧ್ಯಾಸಿತೆಂಚ ವೃಷಲೀನ ವೃಷೇಣ¹ರಾಜ್ಞಾ ಮ್ ॥ (III. ೧೮)

ಇದೂ ಚಾಣಕೃನ ಮಾತು. ಇದರ ಅರ್ಥ, 'ರಾಜರಲ್ಲಿ ಶ್ರೀಷ್ಠನಾದ ವೃಷಲನು ಸಿಂಹಾಸನದಲ್ಲಿ ಮಂಡಿಸಿರುತ್ತಾನೆ' ವೃಷಲವು ಎಂದು. ಇಲ್ಲಿ ಹೇಗೂ ವೃಷಲವು ರಾಜರಲ್ಲಿ ಶ್ರೀಷ್ಠನಾದವನು ಎಂಬ ಅರ್ಥದಲ್ಲೇ ಪ್ರಯೋಗಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿರಬೇಕು ಎಂದು ಸ್ಪಷ್ಟವದೆ, ಏಕೆಂದರೆ ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಅದಕ್ಕೆ ಶೂದ್ರ ಎಂಬ ಅರ್ಥ ಸಲ್ಲದು.

ಅತ ಏನ ಈ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಚಾಣಕ್ಯನು ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನನ್ನು ಕುರಿತು ಎಷ್ಟೋ ಸಲ ಬಳಸುನ ವೃಷಲ ಎಂಬ ಶಬ್ದದ ಅರ್ಥವಾದರೊ ಶೂದ್ರ ಎಂದಲ್ಲ, ಪ್ರತ್ಯುತ ರಾಜಕ್ರೀಷ್ಠ ನೆಂದು, ರಾಜಾಧಿರಾಜನೆಂದು ಚಾಣಕ್ಯ ನಿಂದಲೇ ನಾವು ತಿಳಕೊಂಡಂತಾಯಿತು. 'ವೃಷಲೇನ ವೃಷೇಣ ರಾಜ್ಞಾಮ್' ಎಂಬ ಕೊನೆಯ ಉದಾಹರಣೆ ಯಲ್ಲಿ ವೃಷಲದ ವ್ಯುತ್ಪತ್ತಿಯನ್ನು ಸೂಚಿಸಿದಂತಿದೆ. ನನಗಾದರೆ ಆ ಶಬ್ದದ ಮೂಲ ವನ್ನು ಕುರಿತು ಇತರತ್ರ ಸೋಸಬೇಕೆನಿಸುತ್ತದೆ.

### II

ಮಕೆದೋನ್ಯದ (Macedonia) ಅರಸನಾದ ದೊಡ್ಡ ಅಲೆಕ್ಸಂದರನು (Alexander the Great) ಕಾಲವಾಗುತ್ತಲೆ (ಕ್ರಿಸ್ತಪೂರ್ವ ೩೨೩) ಆದ ತ್ರಿಪರ ದೀಸದ ರಾಜ್ಯವಿಭಾಗಾನಂತರ (Partition of Triparadisus, ಕ್ರಿ. ನಾ. ೩೨೧) ಬಾಬಿಲೋನ್ (Babylon) ಎಂಬ ದೇಶ I ಸೆಲ್ಯೂಕನ (Seleucus I) ಪಾಲಿಗೆ ಬಂದು, ಆತನು ಸುರಿಯದ (Syria) ಅರಸನಾದನು (ಕ್ರಿ ಪೂ. ೩೧೨೨೮೦). ಸುಮಾರು (ಸು.)೩೦೫ ರಲ್ಲಿ ಅವನು ನಮ್ಮ ಭಾರತ ದೇಶದ ಮೇಲೆ ದೌಡೆತ್ತಿಕೊಂಡು ಬಂದು, ಇಲ್ಲಿಯ ಮೌರ್ಯಚಕ್ರವರ್ತಿಯಾದ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನಿಂದ ಸೋಲಿಸಲ್ಪಟ್ಟ, ಅದರ ಪರಹಾರಾರ್ಥವಾಗಿ ಈಗಣ ಅಫಘಾನಿಸ್ತಾನದ ತೆಂಕಣ ಅರ್ಥವನ್ನೂ ಇಡೀ ಬಲೂಚಿಸ್ತಾನವನ್ನು ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನಿಗೆ ಬಿಟ್ಟುಕೊಟ್ಟನು. ಅಲೆಕ್ಸಂದರನ ಕಾಲದಿಂದ ಗ್ರೀಕರು (Greeks) ದಪ್ಪಾನೆ ನೆಲಸಿದ್ದ ಬಾಕ್ತ್ರಿಯೂ (Bactria) ಎಂಬ ಉತ್ತರ

<sup>1.</sup> ಶ್ರೇಷ್ಠೀ . . . . ವೃಷಃ (ಅವುರಕೋಶದ ನಾನಾಥ೯ವರ್ಗ, ಶ್ಲೋಕ ೨೨೦); ವೃಷೋ . . . . ಶ್ರೇಷ್ಠೇ ಸ್ಕ್ರಾತ್ । (ಹೇವುಚಂದ್ರನ ಅನೇಕಾರ್ಥಸಂಗ್ರಹ, ಶ್ಲೋಕ ೫೭೫-೭೬)

<sup>2</sup>. ಬಾಕ್ತ್ರಿಯ ದೇಶವನ್ನು ಅಥರ್ವವೇದಲ್ಲಿ (V.5. ೫, ೭, ೯) ಬಲ್ಹಿಕ ಎಂದೂ, ರಾಮಾಯಣದಲ್ಲೂ (ಕಿಷ್ಕಿಂಧಕಾಂಡ, 42-೬) ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲೂ (ಭೀಸ್ಮ ಪರ್ವ, 9. ೪೭) ಬಹ್ಲಿ ಕ ಎಂದೂ ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿದೆ, ಅಲ್ಲಿಯ ಉತ್ಪತ್ತಿಯನ್ನು ಬಾಹ್ಲ ವೇಯ ಎಂದು ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ (ಪುಟ ೭೯: ಮೈಸೂರು, ೧೯೧೯) ಹೆಸರಿಸಿದೆ.

ಅಫಘಾನಿಸ್ತಾನವಾದರೆ ಸೆಲ್ಯೂಕನಿಗೆ ಉಳಿಯಿತು. ಆತನ ಮೊಮ್ಮಗನಾದ II ಅಂತಿಯೊಕನ (Antiochus II) ಆಳಿಕೆಯಲ್ಲಿ (ಕ್ರಿ. ಪೂ. ೨೬೧-೨೪೬) ಆತನ ಕೆಯ್ಕೆಳಗೆ ಬಾಕ್ತ್ರಿಯದ ಮೇಲಧಿಕಾರಿಯಾಗಿದ್ದ ದಿಯೊದೋತನು (Diodotus) ಆತನ ಮೇಲೆ ದಂಗೆ ಎದ್ದು ತಾನು ಅಲ್ಲಿಯ ಸ್ವತಂತ್ರ ಅರಸನಾದನು. (ಕ್ರಿ. ಪೂ. ಸು. ೨೫೦). ಕ್ರಿ. ಪೂ. ಸು. ೨೩೦ ರಲ್ಲಿ ಎವುಥಿದೇಮನು (Euthydemus)ಬಾಕ್ತ್ರಿಯ ದಲ್ಲಿ ಆಳುತ್ತಿದ್ದನು, ಸು. ೧೯೦ರಲ್ಲಿ ಅತನ ಮಗನಾದ ದೆಮೆತ್ರಿ (Demetrius) ಪಟ್ಟಕ್ಕೆ ಬಂದನು. ಕ್ರಿ.ಪೂ. ೧೭೫ ರಲ್ಲಿ ಆತನು ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಕಾದಾಡುತಿದ್ದಾಗ, ಎವುಕ್ರತಿದ (Eucratides) ಎಂಬ ಮತ್ತೊಬ್ಬ ಗ್ರೀಕನು ಆತನ ಸಿಂಹಾಸನವನ್ನು ಸೆಳಕೊಂಡು ತಾನು ಬಾಕ್ತ್ರಿಯದ ಅರಸನಾದನು. ಸು. ೧೫೫ ರಲ್ಲಿ ಶಕರೆಂಬ (Sakas ಅಂದರೆ Indo-Scythians) ಬೇರೊಂದು ಜನಾಂಗದವರು ಬಾಕ್ತ್ರಿಯದಲ್ಲಿ ಒಳನುಗ್ಗಿ ಗ್ರೀಕ ರನ್ನು ಅಲ್ಲಿಂದ ಹೊರಗಟ್ಟುತ್ತಲೆ ಆವರೆಗೆ ಅಲ್ಲಿದ್ದ ಗ್ರೀಕರ ಅಧಿಕಾರ ಕುಗ್ಗತು, ಹಾಗೂ ಅಲ್ಲಿಂದ ಮುಂದೆ ಹಿಂದುಕುಶ (Hindukush) ಪರ್ವತದ ತೆಂಕಣ ದಿಕ್ಕಿನಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಅವರ ನೆಲೆವೀಡುಗಳಿದ್ದು, ಅವರು ಎರಡು ಪಾಲಾಗಿ ವಿಂಗಡಿಸಿ, ಎವುಕ್ರತಿದನ ಉತ್ತರಾಧಿಕಾರಿಗಳು ಕಾಬೂಲಿನ ತಗ್ಗಿನಲ್ಲೂ ವಾಯವ್ಯ ಭಾರತದಲ್ಲೂ, ಎವುಧಿದೇ ಮನ ಉತ್ತರಾಧಿಕಾರಿಗಳು ಕಾಬೂಲಿನ ತಗ್ಗಿನಲ್ಲೂ ವಾಯವ್ಯ ಭಾರತದಲ್ಲೂ, ಎವುಧಿದೇ ಮನ ಉತ್ತರಾಧಿಕಾರಿಗಳು ಪಂಜಾಬಿನ ಮೂಡಣ ಪ್ರಾಂತಗಳಲ್ಲೂ ಆಳುತ್ತಲಿದ್ದರು.

ಆಗ್ರೀಕ ಅರಸರ ನಾಣ್ಯಗಳಲ್ಲಿಯ ಅಂಕನಗಳು (legends) ಮುಂಗಡೆಯಲ್ಲಿ (obverse) ಗ್ರೀಕ ಭಾಷೆಯಲ್ಲೂ ಗ್ರೀಕ ಬರೆಹದಲ್ಲೂ ಹಿಂಗಡೆಯಲ್ಲಿ (reverse) ಪ್ರಾಕೃತ ಭಾಷೆಯಲ್ಲೂ ಖರೋಷ್ಠೀ ಬರೆಹದಲ್ಲೂ ಇವೆ. ಎರಡೂ ಕಡೆಯ ಅಂಕನಗಳು ಷಷ್ಠೀ ವಿಭಕ್ತಿಯಲ್ಲಿವೆ, ಇಂಥಿಂಥಾ ಅರಸನ (ನಾಣ್ಯವಿದು) ಎಂದು ಸೂಚಿಸ ತಕ್ಕಂತೆ. ಈ ಕೆಳಗಡೆ ಕಾಣಿಸಿರುವ ಕೆಲವು ನಾಣ್ಯಗಳ ಮುಂಗಡೆಯ ಅಂಕನಗಳಲ್ಲಿ ಇರುವ Basileus ಎಂಬ ಶಬ್ದ Basileus ಎಂಬ ಗ್ರೀಕ ಶಬ್ದದ ಷಷ್ಠೀ ವಿಭಕ್ತಿಯ ಏಕವಚನ; Basileus ಎಂದರೆ ರಾಜ, ಮಹಾರಾಜ ಎಂದು ಅರ್ಥ, ಅದನ್ನು ಹಿಂಗ ಡೆಯ ಅಂಕನಗಳ ಪ್ರಾಕೃತ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ 'ಮಹಾರಾಜ,' 'ಮಹರಜ' (ಅಂದರೆ ಸಂಸ್ಕೃತದಲ್ಲಿ 'ಮಹಾರಾಜ') ಎಂದು ಭಾಷಾಂತರಿಸಿದೆ. ಆಯಾ ಅರಸರ ಮಕ್ಕು ಬಿರುದುಗಳಲ್ಲಿ ಮುಂಗಡೆಯ nikephorou ಎಂಬುದು ಗ್ರೀಕ nikephoros ಅಂದರೆ (ಹಿಂಗಡೆ) ಜಯಧರ (ಆಜಯವನ್ನು ಹೊತ್ತಿರುವವನು) ಎಂದಿರುವುದರ ಷಷ್ಠಿ ವಿಭಕ್ತಿಯ ಏಕವಚನ; soteros ಎಂಬುದು soter ಅಂದರೆ (ಹಿಂಗಡೆ) ತ್ರಾತಾರ

(= t g f) ಎಂದಿರುವುದರ ಷಷ್ಠಿಯ ಏಕವಚನ, ಹಾಗೂ aniketou ಎಂಬುದು aniketos ಅಂದರ (ಹಿಂಗಡೆ) ಅಪರಾಜಿತ (= t g f) ಹಿಂದಿರುವುದರ ಷಷ್ಠಿಯ ಏಕವಚನ, ಇ ಇ.

## ಆರಸನ ಹೆಸರು

#### ಅಂಕನಗಳು

| l. Antimachus'            | (ಮುಂಗಡೆ) | Basileos nikephorou Antimachou    |
|---------------------------|----------|-----------------------------------|
| (ಅಂತಿಮಖ)                  | (ಹಿಂಗಡೆ) | ಮಹಾರಜಸ ಜಯಧರಸ ಅಂತಿಮಖಸ              |
| 2. Menander               | (ಮುಂ)    | Basileos soteros Menandrou        |
| (ಮಿನಂದ್ರ)                 | (%0)     | ಮಹಾರಜಸ ತ್ರಾತಾರಸ ಮಿನಂದ್ರಸ          |
| 3. Demetrius <sup>6</sup> | (ಮುಂ)    | Basileos amiketou Demetriou       |
| (ದೆಮೆತ್ರಿ)                | (0%)     | ಮಹರ <b>ಜಸ</b> ಅಪರಜಿತಸ ದೆಮೆತ್ರಿಯುಸ |

ಗ್ರೀಕರನ್ನು ಅವರಿದ್ದ ಕಾಬೂಲಿನ ತಗ್ಗಿ ನಿಂದಲೂ ಸಂಜಾಬದ ಮೂಡಣ ಸ್ರಾಂತಗಳಿಂದಲೂ ಶಕರು ಹೊರದಬ್ಬಿದರು, ಶಕರನ್ನು ಸಹ್ಲವರೂ (Parthians), ಸಹ್ಲವರನ್ನು ಕುಷಾಣರೂ (Kushanas) ಹೊರಗೆ ಹಾಕಿದರು. ಆ ಮೂರೂ ಜನಾಂಗದ ಅರಸರೂ ತಮ್ಮ ಹಿಂದಣ ಗ್ರೀಕ ಅರಸರು ಆಂತುಕೊಂಡ ಗ್ರೀಕ ಬಿರುದುಗಳನ್ನೇ ತಾವೂ ತಾಳಿದರು. ಹಾಗೆ ತಾಳಿದ ಇಲ್ಲಿಯ ಕೊನೆಯ ಗ್ರೀಕ ಅರಸನೆಂದರೆ ಹೆರ್ಮು ಯುಸ್ (Hermaeus) ಎಂಬಾತನು. ಆತನು ತನ್ನ ಜತೆಯರಸನಾಗಿದ್ದ ಕುಷಾಣ ಜಾತಿಯ ಕುಜುಲ ಕತ್ಪೀಶ (Kujula Kadphises) ಎಂಬವನಿಂದ ಕ್ರಿ. ಶ. ಸು. ೫೦-೫೫ ರೊಳಗೆ ಮಡುಹಲ್ಪಟ್ಟನೆಂದು ನಾನು ಅನ್ಯತ್ರ ತೋರಿಸಿರುತ್ತೇನೆ. ಸಾ

ಅರಸನ ಹೆಸರು ಅಂ ಕನಗಳು 4. Hermaeus (ಮುಂ) Basileos soteros Ermaiou

(ಹರ್ಮಯುಸ್) (ಹಿಂ) ವುಹರಜಸ ತ್ರತರಸ ಹರ್ಮಯುಅಸ

ಹರ್ಮಯುಸನ ಬಳಿಕ ಇಲ್ಲಿ ಗ್ರೀಕ ಅರಸರು ಇದ್ದಿಲ್ಲವಾದರೂ, ಅವರ ತರು ವಾಯ ಆಳಿದ ಗ್ರೀಕೇತರ ಅರಸರೂ ಅವರ Basileus ಎಂಬ ಬಿರುದನ್ನು ಮಾತ್ರ ವಲ್ಲ, ಅದನ್ನು Basileus Basileon, ಅಂದರೆ ರಾಜರ ರಾಜ= ರಾಜಾಧಿರಾಜ, ಮಹಾರಾಜ ಎಂದು ಹಿಗ್ಗಿಸಿ ತಾಳಿಕೊಳ್ಳುತಿದ್ದು, ಅದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ಇಲ್ಲಿ ಕನಿಷ್ಠ

<sup>4.</sup> Cambridge History of India (CHI), vol. I. ವು. ೫೮೬.

<sup>5.</sup> ಅದೇ ಪು. ೫೮೮.

<sup>6.</sup> Rapson's Indian Coins: Plate I, No. no.

<sup>7.</sup> New Indian Antiquary, I. 4 (July 1934) ಪು. ೨೭೩.

<sup>8,</sup> CHI, vol. ಪು. ೫೯೧.

ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕುಷಾಣ ಅರಸನಾದ ಕನಿಷ್ಯನ (Kanishka) ಹಿಂದೆ ಆಳಿದ್ದ ವಿಮಕರ್ಪ್ಷಿಷನ (Wima Kadphises) ವರೆಗಾದರೂ ನಡೆಯಿತು. ಈಗ ಕನಿಷ್ಯನು ಪಟ್ಟವೇರಿದುದು ಕ್ರಿ.ಶ. ೧೩೬ರಲ್ಲಿ ಎಂದು ನಾನು ಅನ್ಯತ್ರ ನಿರ್ಣಯಿಸಿರುತ್ತೇನೆ. ಅತ ಏವ ವಿಮಕರ್ಪ್ಷಿಷನು ಹೆಚ್ಚು ಕಡಿಮೆ ಆವರೆಗೆ ಆಳಿರಬಹುದು.

ಹೀಗೆ ಅಲೆಕ್ಸಂದರನು ಕಾಲವಾದ ಕ್ರಿ. ಪೂ. ೩೨೩ ರಿಂದ ಕನಿಷ್ಠ ಪ**ಕ್ಷಕ್ಕೆ** ವಿಮಕತ್ಘೀಷನ ಆಳ್ವಿಕೆಯ ಕೊನೆಗಾಲದ ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೩೬ ರ ವರೆಗಾದರೂ ಹೆಚ್ಚು ಕಡಿಮೆ ೫೦೦ ವರ್ಷಗಳ ತನಕ, ಹಾಗೂ ಮುದ್ರಾರಾಕ್ಷಸದ ರಚಕನಾದ ವಿಶಾಖ ದತ್ತನ ಕಾಲ ಕ್ರಿ.ಶ. ಸು. ೪೫೦<sup>10</sup> ಎಂಬ ಊಹೆ ನೇರಾದರೆ, ಆತನಿಗೆ ಹೆಚ್ಚು ಕಡಿಮೆ ೩೦೦ ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದಿನ ತನಕ, ಭಾರತದ ಬಡಗಣ ಹಾಗೂ ವಾಯವ್ಯ ಪ್ರಾಂತ ಗಳಲ್ಲಿ ಬಳಕೆಯಲ್ಲಿದ್ದ ಮಹಾರಾಜ=ಚಕ್ರವರ್ತಿ ಎಂಬ ಅರ್ಧದ ಗ್ರೀಕ $^-$ Basileus ಎಂಬ ಬಿರುದು ಆ ಬಳಿಕ ಲೋಗರ ನೆನವಿನಿಂದ ಬೇಗನೆ ಬಿದ್ದು ಹೋದೀತೆಂದು ಬಗೆಯಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಪ್ರತ್ಯುತ ಅದು ಲೋಗರ ಧಾರಣೆಯಲ್ಲಿ ಮತ್ತೂ ಬಹುಕಾಲ ಬಾಳದಿರದು, ಅವರ ಬಳಕೆಯ ದೈನಂದಿನದ ಶಬ್ದಕೋಶದಲ್ಲಿ ಸೇರಿಕೊಂಡು ಅವರ ವ್ಯವಹಾರದಲ್ಲಿ ಬಹುಕಾಲ ತಾಳದಿರದು. ಆದರೆ ಹಾಗೆ ಬಾಳುವಲ್ಲಿ ಅದು ಲೋಗರ ಬಾಯಿಯಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಮೂಲ ಗ್ರೀಕರೂಪದಲ್ಲಿ Basileus ಎಂದು ಸರ್ವಧಾ ಇದ್ದಿರದೆ, ತನ್ನ ಪ್ರಥಮಾನಿಭಕ್ತಿಯ ಏಕನಚನದ ಪ್ರತ್ಯಯವಾದ '—us' ನ್ನು ಅವಶ್ಯವಾಗಿ ಕಳಚಿಬಿಟ್ಟು ಮೊದಮೊದಲು Basil (ಬಸಲ್)-Basal (ಬಸಲ್) ಎಂದೂ, ಅದೇ ಮತ್ತೆ ಭಾರತೀಯ ಶಬ್ದ ರೂಪಕ್ಕೂ ಉಚ್ಚಾರಕ್ಕೂ ಸರಿಯಾಗುವಂತೆ Basila (ಬಸಿಲ)—Basala (ಬಸಲ) ಎಂದೂ ರೂಪಾಂತರಿಸಿ, ಇವಲ್ಲಿ ಕೊನೆಯ ರೂಪಕ್ಕೆ ತಕ್ಕಷ್ಟು ಭಾರತೀಯ ಆಭಾಸವಿರುವುದರಿಂದ, ಪ್ರಾಯಶಃ ಆ ರೂಪದಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲಿಯ ಲೋಕೋಕ್ಕ್ಷಿಯಲ್ಲಿ ರೂಢಿಯಾಗಿ ನೆಲಸೀತು.

## 111

ಸಂಜಾಬದಲ್ಲೂ ಅದರ ವಾಯವ್ಯದಲ್ಲೂ ಶಕರು ನೆಲೆಗೊಂಡಿದ್ದ ಸ್ರಾಂತ ಗಳಿಂದ ಅವರು ಹೊರಗೆ ಅಟ್ಟಲ್ಪಟ್ಟಾಗ, ಅವರು ತೆಂಕಮುಖವಾಗಿ ವಲಸೆ ತೆಗೆದು ಮಥುರೆಯ ಹಾಗೂ ಉಜ್ಜಯಿನಿಯ ಮೂಡಣ ಸೀಮೆಗಳಲ್ಲಿ ಮನೆಮಾಡಿ ನಿಂತರು. ಅವರು ಮಥುರೆಯಲ್ಲಿ ಕಟ್ಟಕೊಂಡಿದ್ದ ರಾಜ್ಯದ ಈವರೆಗೆ ದೊರಕಿರುವ ದಾಖಲೆಗಳಲ್ಲಿ

<sup>9.</sup> Journal of the Oriental Institute M. S. University of Baroda (1951): Year 1 of the Kanishka Era, I. 2: pp. 165-169.

<sup>10.</sup> ಶ್ರೀ ಎ. ಆರ್. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರೀ, ಎಂ. ಎ.—ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕ(ಮೈಸೂರ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾ ನಿಲಯದ ಕನ್ನಡ ಗ್ರಂಥಮಾಲೆ—೧೦, ಮೊದಲ ಮುದ್ರಣ), ಪು. ೧೫೦.

ಮೊತ್ತ ಮೊದಲನೆಯದೆಂದರೆ, ಮಥುರೆಯ ಸಿಂಹಗಳ ಬೋದಿಗೆಯಲ್ಲಿ (Lion Capital of Mathura) ಖರೋಷ್ಠೀ ಬರೆಹದಲ್ಲಿ ಕೊರೆಯಲ್ಪಟ್ಟಿರುವ ಪ್ರಾಕೃತ ಭಾಷೆಯ ಶಿಲಾಲೇಖ. 11 ಆ ಲೇಖದಲ್ಲಿ ಮಥುರೆಯ ಮಹಾಕ್ಷತ್ರಪನಾದ, ಅಂದರೆ ಶ್ರೇಷ್ಠಾಧಿ ಕಾರಿಯಾದ, ರಾಜುಲನ (Rajula) ಆಗ್ರಮಹಿಷಿ ತನ್ನ ಕೆಲಮಂದಿ ನಂಟರನ್ನು ಒಡ ಗೂಡಿ ಬುದ್ಧನದೊಂದು ಅವಶಿಷ್ಟವನ್ನು (relic) ಪ್ರತಿಷ್ಠಿಸಿದುದನ್ನು ಕುರಿತಿದೆ. ಆ ಬೋದಿಗೆಯ ಸ್ಥಾಪನೆ, ಅಂದರೆ ಆ ಶಿಲಾಲೇಖನದ ಕಾಲ, ಕ್ರಿ. ಪೂ. ಸು. ೩೦ ರಲ್ಲಿ ಆಗಿರಬೇಕೆಂದು ನಾನು ನಿರ್ಣಯಿಸಿರುತ್ತೇನೆ.

ಆ ಬೋದಿಗೆಯ ಲೇಖದಲ್ಲಿಯ ಪ್ರಾಕೃತ ಶಬ್ದಗಳ ಅಕ್ಷರಿಕೆಯ (spelling) ಕೌತುಕವಾದೊಂದು ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯವೆಂದರೆ, ಅನೇಕ ಶಬ್ದಗಳಲ್ಲಿಯ ಒಂದೊ ಹೆಚ್ಚೂ ವ್ಯಂಜನಗಳಿಗೆ ನಿರರ್ಥಕವಾಗಿ, ಅಂದರೆ ಅಕ್ಷರಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಒಂದು ವ್ಯಂಜನ ಹೆಚ್ಚಿಗೆ ಆಗುವಂತೆ ವಿನಾ ಇತರಥಾ ಅರ್ಥಕ್ಕೆ ತೀರ ನಿರುಪಯೋಗವಾಗಿ, ಹಚ್ಚಿದ ರ ಕಾರದ ಒತ್ತು; ಉದಾ.

(೧) ಅಗ್ರ–ಮಹೆಸ್ರಿ 
$$= ($$
ಸಂಸ್ಕೃತ) ಅಗ್ರಮಹಿಷೀ (  $=$  ಪಟ್ಟದ ರಾಣಿ)

- (9)  $\varphi$  =  $(\pi \circ)$   $\varphi$  db =  $(\pi \circ)$
- (೩) ಪ್ರ**ಧ್ರ**ವಿ ಪ್ರ**ತ್ರೆ ಶ್ರೆ** = (ಸಂ) ಪೃಧಿವೀ–ಪ್ರದೇಶೀ ( =ಭೂಮಿಯಲ್ಲಿ, ನೆಲದಲ್ಲಿ)
- $(\mathbf{v}) \quad \mathbf{x} \mathbf{s} \mathbf{s} \qquad \qquad = (\mathbf{x}_0) \quad \mathbf{s} \mathbf{n} \mathbf{s} \mathbf{s} \quad (\mathbf{s} \mathbf{s} \mathbf{s} \mathbf{s})$
- (೬) ಪ್ರತ್ರಿಠವಿತ್ರೊ  $= (x_0)$  ಪ್ರತಿಷ್ಠಾಪಿತೋ $(= x_0)$ ತ್ನಸಲ್ಪಟ್ಟ)
- (೭) ಭಕ್ರವತ್ರೊ = (ಸಂ) ಭಗವತೋ (= ಭಗವಂತನ)
- (೮) ಬುಧ–**ತ್ರೆನ** = ( \*\* ) ಬುದ್ದ– ಜೇನ
- (೯) ಉತ್ತಎನ  $= (\pi_0)$  ಉದಕೇನ (=  $\Re(0\Re_0 \pi)$ )
- $(\cap \circ)$   $\forall \underline{t}, \underline{x}, \underline{x}$   $= (x \circ) \forall \underline{t}, x \circ (x \circ )$

ಈ ಉದಾಹರಣೆಗಳು ಲೋಗರ ಮಾತಾಟದಲ್ಲಿ ಸಾಮಾನ್ಯವಾದ ಅನೇಕ ಗ್ರಾಮ್ಯ ಅಭ್ಯಾಸಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದಾದ ರ-ಒತ್ತಿನ ನಿರರ್ಥಕ ಬಳಕೆಯ ಬಗ್ಗೆ ತುಂಬ ಸಾಕೂತವಾಗಿವೆ. ಈ ಬಗೆಯ ಅಭ್ಯಾಸವಾದರೊ ವೈದೇಶಿಕ ಶಬ್ದ ಗಳನ್ನು ಬಳಸುವ

<sup>11.</sup> Kharosthi Inscriptions, edited by Sten Konow, ವು.೪೮.

<sup>12.</sup> ಶಕಶ್ಥಾನ ಎಂದರೆ ಶಕರೆಂಬ ಜನಾಂಗದವರ ಮೂಲಸ್ಥಾನ. ಅದು ಈಗಣ ಇರಾಣ (Iran) ಎಂಬ ಪಾರಸಿಸ್ತಾನದಲ್ಲಿ (Persia) ಒಳಪಟ್ಟರುವ Seistan (ಸೆಇಸ್ತಾನ) ಎಂಬ ಪ್ರಾಂತ್ಕ

ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ಮತ್ತೂ ಹೆಚ್ಚಿಗೆ ವ್ಯಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಹಾಗೂ ಅದು ಹೆಚ್ಚು ಕಡಿಮೆ ಸಾರ್ವತ್ರಿಕವಾಗಿರುವುದರಿಂದ, ಇಲ್ಲಿ ಶಕರ ರಾಜ್ಯವು ಕೊನೆಗಾಣುವೊಂದಿಗೆ ಅದು ತಾನೂ ಕೊನೆಗಾಣದು, ಪ್ರತ್ಯುತ ಮಂದಿಯ ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ಬಹುಕಾಲ ಉಳಕೊಂಡೀತು. ಉತ್ತರ ದೇಶದಲ್ಲಿ ಈ ಚಟ ಇನ್ನೂ ಬಿಟ್ಟು ಹೋಗಿಲ್ಲ, ಈಗಲೂ ಇದೆ; ಉದಾ. ಶಾಪ (curse) ಎಂಬ ಶಬ್ದವನ್ನು ನುಡಿವುದು ಬರೆವುದೂ 'ಶ್ರಾಪ'ಎಂದೇ.

ಆದಕಾರಣ Basileus = ಮಹಾರಾಜ ಎಂಬ ಗ್ರೀಕ ಶಬ್ದವು ಇಲ್ಲಿಯ ಲೋಕೋಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಕಾಲಕ್ರಮೇಣ ತಳೆದೀತೆಂದು ಮೇಲೆ ನಿಶ್ಚಯಿಸಿರುವ (Basila-) Basala ಎಂಬ ರೂಪವೂ ಮಂದಿಯ ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ನಿರರ್ಥಕ ರ-ಒತ್ತನ್ನು ಆಂತು (Brasila-) Brasala; (ಬ್ರಸಿಲ-) ಬ್ರಸಲ ಎಂದಾಗುತ್ತದೆ. ಬ್ರಸಲವು ವೃಷಲ ಎಂದು ಸಂಸ್ಕೃತಿಸಲ್ಪಡಲಿಕ್ಕಾದರೊ ಒಂದು ಹೆಜ್ಜೆ ತಾನೆ. ನನಗಾದರೊ ವೃಷಲದ ನಿಷ್ಪತ್ತಿ ಹೀಗೆನಿಸುತ್ತದೆ. ಅತಏವ ಈ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನನ್ನು ಕುರಿತು ಚಾಣಕ್ಯನು ಪುನಃ ಪುನಃ ಬಳಸುವ ವೃಷಲ ಎಂಬುದರ ಅರ್ಧವೆಂದರೆ, ಮೇಲೆ ಕಂಡಿ ರುವಂತೆ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನನ್ನು ಕುರಿತು ಆತನೇ 'ವೃಷಲೇನ ವೃಷೇಣ ರಾಜ್ಞಾಮ್' (III-೧೮) ಎಂದಿರುವ ಮಾತಿನಿಂದಲೂ, ಆತನನ್ನು ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನ ಮಂತ್ರಿ ಎಂಬಲ್ಲಿ 'ರಾಜಾಧಿರಾಜ ಮಂತ್ರಿಣೋ' (III) ಎಂದ ಕಂಚುಕಿಯ ಮಾತಿನಿಂದಲೂ ಸುಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ತಿಳಿವಂತೆ ರಾಜವೃಷನೆಂದು, ರಾಜಾಧಿರಾಜನೆಂದು, ಅಥವಾ ಅಥವಾ ಅದನ್ನೇ ಗ್ರೀಕರ ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ಹೇಳುವುದಾದರೆ Basileus ಎಂದು, ಆ Basileus ಎಂಬ ಗ್ರೀಕ ಶಬ್ದವೇ ಇಲ್ಲಿಯ ಲೋಗರ ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ಮೇಲೆ ಕಂಡಿರುವ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಬ್ರಸಲ ಎಂದಾಗಿ, ಆ ಬ್ರಸಲವೇ ಸಂಸ್ಕೃತಿಸಲ್ಪಟ್ಟು ವೃಷಲ ಎಂದಾಯಿತು.

ಸುರಿಯದ ಅರಸನಾದ ಸೆಲ್ಯೂಕನು ಭಾರತ ಚಕ್ರವರ್ತಿಯಾದ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತ ಕೆಯ್ಯಲ್ಲಿ ಸೋತು ಹೋಗುತ್ತಲೆ ಆತನು ಚಂದ್ರಗುಪ್ರನೊಡನೆ ಒಪ್ಪಂದ ಮಾಡಿ ಮೆಗೆ ಸ್ತೆನ (Megasthenes) ಎಂಬ ತನ್ನ ರಾಯಭಾರಿಯನ್ನು ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನ ಆಸ್ಥಾನಕ್ಕೆ ಕಳುಹಿದನೆಂದು ನಾವು ಬಲ್ಲೆ ವು. ಆ ರಾಯಭಾರಿಯ ಕಾರ್ಯಾಲಯದಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲಿ ಇದ್ದ ಗ್ರೀಕರೂ, ಸುರಿಯದ ಗ್ರೀಕ ಅರಸನಿಗೂ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನಿಗೂ (ಆತನ ಬಳಿಕ ಆತನ ಉತ್ತರಾಧಿಕಾರಿಗಳಿಗೂ) ಇದ್ದ ಮೈತ್ರಿಯ ದೆಸೆಯಿಂದ ಅಲ್ಲಿಂದ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಬಂದು ಹೋಗುತ್ತಿದ್ದ ವ್ಯಾಪಾರಿಗಳೂ ಮೊದಲಾದ ಇತರ ಅನೇಕ ಗ್ರೀಕರೂ ಆತನ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತ ಎಂಬ ಹೆಸರನ್ನು ಸರ್ವಥಾ ನೇರಾಗಿ ಸುಲಭವಾಗಿ ಉಚ್ಚರಿಸಲಾರದ ಕಾರಣ ಅವರೆಲ್ಲರು ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನನ್ನು ಕುರಿತು ಬಳಸುವ ಹೆಸರಾದರೊ ಅವರ ಭಾಷೆ ಯಲ್ಲಿ Basileus ಎಂದೇ ವಿನಾ ಬೇರೆಯಲ್ಲ. ಆಗ್ಗೆ ಅವರ ಜತೆಯಲ್ಲಿ ಅಲ್ಲಲ್ಲಿಯ ಇಲ್ಲಿಯ ಮಂದಿಯೂ ಆತನ ಬಗ್ಗೆ ಅದೇ ಹೆಸರನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸದೆ ಇರಲಾರರರು. ಹಾಗೆಯೇ ಪರಂಪರಾಗತವಾಗಿ ಆ ಹೆಸರೇ ಮುಂದಮುಂದಕ್ಕೆ ಸಾಗಿಬರುತ್ತ ಕ್ರಮೇಣ

ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನೆಂದರೂ Basileus (ಬಸಿಲಿಉಸ್) — Basila (ಬಸಿಲ) Basala (ಬಸಲ) ಎಂದರೂ ಲೋಗರ ಬಾಯಿಯಲ್ಲಿ ಏಕಾರ್ಥದ ಹೆಸರುಗಳಾಗದಿರವು.

ಹೀಗೆ ವೃಷಲ ಎಂಬುದು Basileus ಎಂಬ ಗ್ರೀಕ ಶಬ್ದದ ಸಂಸ್ಕೃತಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ರೂಪ ತಾನೆ. ಅತ ಏವ , ಜಾಣಕ್ಯನು ಪುನಃ ಪುನಃ ಆ ಹೆಸರಿನಿಂದ ಕರೆಯುತ್ತಿ ರುವುದಾದರೊ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನು ರಾಜಾಧಿರಾಜನು, ಮಹಾರಾಜನು ಎಂಬ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಯಥಾರ್ಥವಾಗಿ ವೃಷಲನಾಗಿದ್ದ ವಸ್ತುಸ್ಥಿತಿಗೆ ಅಚ್ಚುಕಟ್ಟಾಗಿ ಒಪ್ಪುತ್ತಿದೆ ಮಾತ್ರ ವಲ್ಲ, ಗ್ರೀಕ ಅರಸನಾದ ಸೆಲ್ಯೂ ಕನನ್ನು ಸೋಲಿಸುವೊಂದಿಗೆ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನು ಆತನ Basileus ಎಂಬ ಬಿರುದನ್ನೂ ಆತನಿಂದ ಕಿತ್ತುಕೊಂಡಿರಬೇಕು ಎಂಬ ಸಂಭಾವ್ಯ ತಿ ಯನ್ನೂ ಸೂಚಿಸುವಂತಿದೆ. ಆದರೆ ವೃಷಲ ಎಂಬ ಆ ಶಬ್ದವನ್ನು ಅಷ್ಟು ಅನೇಕ ಬಾರಿ ಈ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಪುನರುಕ್ತಿಸಿರುವ ವಿಶಾಖದತ್ತನಿಗೆ ಅದು ಸಂಸ್ಕೃತ ಸೋಗಿನ ವಿದೇಶೀಯ ಶಬ್ದ ವೆಂದು ತಿಳಿದಿತ್ತೇ? ಪ್ರಾಯಶಃ ತಿಳಿದಿರಲಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಆತನು ' ವೃಷಲೇನ ವೃಷೇಣ ರಾಜ್ಞ್ಲಾಮ್' (III ೧೮) ಎಂದಿರುವಲ್ಲಿ, ಗ್ರೀಕಮೂಲದಿಂದ ಸಂಸ್ಕೃತಿಸಲ್ಪಟ್ಟದೆಂದು ನಾವು ಕಂಡುಕೊಂಡಿರುವ ಆ ವೃಷಲಕ್ಕೂ ಅಚ್ಚ ಸಂಸ್ಕೃತ ವಾದ ವೃಷಕ್ಕೂ ಗಂಟು ಹಾಕಲಿಕ್ಕೆ ಇಲ್ಲವೆ ಆ ವೃಷಲವನ್ನು ಈ ವೃಷದಿಂದ ಉತ್ಪಾ ದಿಸಲಿಕ್ಕೆ ಆತನು ಪ್ರಯತ್ನಿಸಿ ಬವಂತೆ ತೋರುವುದರಿಂದ, ತನ್ನ ಮಹಾರಾಜಾರ್ಧದ ವೃಷಲವು ಸಂಸ್ಕೃತೀತರ ಶಬ್ದ ವೆಂದು ಆತನು ಅರಿತಿರಲಾರನು. ಅತ ಏವ ಆ ಶಬ್ದ ವು ಆತನಿಗಿಂತ ಶಾನೆ ಹಿಂದೆಯೇ ಮಂದಿಯ ಮಾತುಗಳಲ್ಲಿ ಸಂಸ್ಕೃತ ಶಬ್ದವೆಂದೇ ಬೆರತು ಹೋಗಿರಬೇಕು. ಅಂಥಾ ಬಗ್ಗೆ ಇವೆರಡು ಸಾಕೂತವಾದ ಉದಾಹರಣೆ ಗಳನ್ನು ಕೊಡಬಹುದು—

- (೧) ಕರ್ಣಾಟಕದ ವಿಜಯನಗರ ಸಾಮ್ರಾಜ್ಯದ ಅರಸರ ಅನೇಕ ಬಿರುದು ಗಳಲ್ಲಿ 'ಹಿಂದುರಾಯ ಸುರತ್ರಾಣ' ಎಂಬುದೂ ಒಂದೆಂದು ಅವರ ಎಷ್ಟೋ ಶಾಸನ ಗಳಿಂದ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಈ ಬಿರುದಿನಲ್ಲಿ 'ಸುರತ್ರಾಣ' ಎಂಬುದು ಸಂಸ್ಕೃತ ಸಮಾ ಸಪದವೆಂದು ಮೊದಲ ದೃಷ್ಟಿಗೆ ತೋರಿದರೂ, ಅದು ನಿಜವಾಗಿ ರಾಜ, ಮಹಾರಾಜ, ಚಕ್ರವರ್ತಿ ಎಂಬ ಅರ್ಥದ 'ಸುಲ್ತಾನ್' ಎಂಬ ಅಚ್ಚ ಅರಬೀ ಭಾಷೆಯ ಶಬ್ದದ ಸಂಸ್ಕೃತಿಸಿದ ರೂಪವಷ್ಟೇ ವಿನಾ ಸರ್ವಥಾ ಶುದ್ಧ ಸಂಸ್ಕೃತ ಶಬ್ದವಲ್ಲ. ಆದರೆ ಹೇಗೂ ಆ ಸಾಮಾಜ್ಯದ ಅಸ್ತಿತ್ವದ ಕಾಲದಲ್ಲೂ ಹಾಗೆಯೇ ಆಮೇಲೂ, ಪ್ರಾಯಶಃ ಇಂದಿಗೂ ಕೂಡ ಮಂದಿಯ ತಿಳುವಳಿಕೆಯಾದರೊ ಅದು ಶುದ್ಧ ಸಂಸ್ಕೃತ ಶಬ್ದವೆಂದೇ.
- (೨) ಪೋರ್ತುಗೀಸ್ (Portuguese) ಜನಾಂಗದ ವಾಸ್ಕೊ ದ ಗಾಮನು (Vasco da Gama) ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೪೯೮ ರಲ್ಲಿ ಮಲಬಾರ ಜಿಲ್ಲೆಯ ಕಲ್ಲೀಕೋಟೆಯಲ್ಲಿ

<sup>13.</sup> Epigraphia Carnatica, Vol. V: ಬೇಲೂರು ೧೫೮, ಇ ಇ.

(Calicut ಅಂದರೆ ಈಗಣ Kozhikkode) ಬಂದು ಇಳಿಯುವ ತನಕ ಅಲ್ಲಿಯ ಹಿಂದು ಅರಸನು ತನ್ನ ರಾಜ್ಯದ ಒಳಗೂ ಹೊರಗೂ ಆ ದೇಶದ ಮಲೆಯಾಳಿ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ' ತಮಾತಿರಿ ' (Tamātiri) ಅಥವಾ ' ತಾಮೂರಿ ' (Tāmūri) ಎಂದು ವಿದಿತನಾಗಿದ್ದ ನು. ಈ ಹೆಸರುಗಳು ಸಮುದ್ರದ ಅರಸನು (Sea King) ಎಂಬ ಅರ್ಥ ಉಳ್ಳ ' ಸಾಮುದ್ರಿ(ನ್)' ಎಂಬ ಆತನ ಸಂಸ್ಕೃತ ಭಾಷೆಯ ಬಿರುದಿನ ಪ್ರಾಂತಿಕ ಭಾಷೆಯ ವಿಕಾರಗಳಷ್ಟೆ. $^{14}$  ಪೋರ್ತುಗೀಸರು ಆತನ ಮೂಲ ಸಂಸ್ಕೃತ ಬಿರು ದನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಉಚ್ಚರಿಸಲಾರದೆ, ಅವರು ಅದರ ಮಲಿಯಾಳ ರೂಪ ಭೇದಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದಾದ 'ತಾಮೂರಿ' ಎಂಬುದುದನ್ನು ರೂಪಾಂತರಿಸಿ Zamorin (ಜಾಮೋರಿನ್) ಎಂದು ಮಾಡಿಕೊಂಡರು. ಅಲ್ಲಿಂದ ಮುಂದೆ ಆ ಬಿರುದಿನ ಸಂಸ್ಕೃತವೂ ಮಲೆಯಾಳಿಯೂ ರೂಪಗಳು ಬಿದ್ದು ಹೋಗಿ, ಭಾರತದ ಒಳಗೂ ಹೊರಗೂ ಅತನ ವಂಶದ ಅರಸರು ಮಾತಿನಲ್ಲೂ ಬರೆಹದಲ್ಲೂ Zamorin ಎಂದೇ ಕರೆಯಲ್ಪಡುತ್ತಾರೆ. ಕಾರಣವಿಸ್ಟೇ, ಅನ್ಯದೇಶೀಯ ಶಬ್ದಗಳು ಒಮ್ಮೈ ಒಳ ನುಗ್ದಿ ದುವೆಂದರೆ, ಅವು ಮತ್ತೆ ತಲೆಮರಸಿ ಒಳಗೆಯೇ ಸುಳಿದಿರುವವಲ್ಲದೆ ಬೇಗನೆ ಬಿಟ್ಟು ಹೋಗವು.

ಗೋವಿಂದ ಪೈ

<sup>14.</sup> Morse Stephens: Allbuquerque ('Rulers of India Series') ಫು, ೨೪, ಆಡಿಬರಿಹ ೧.

# ಪಂಡಿತ ಕುಕ್ಕೆ ಸುಬ್ರಹ್ಮಣ್ಯಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು

ಸಂಡಿತ ಕುಕ್ಕೆ ಸುಬ್ರಹ್ಮಣ್ಯಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳನ್ನು ಅವರ ಜೀವಿತ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅರಿಯ ದಿದ್ದ ಕನ್ನಡಿಗರಿರಲಿಲ್ಲ. ಅವರ ಕೀರ್ತಿ ಕನ್ನಡನಾಡಿನ ಆಚೆಗೂ ಹಲವು ವಿದ್ವದ್ಗೋಷ್ಠಿ ಗಳಲ್ಲಿ ಹರಡಿತ್ತೆಂದು ನನ್ನ ನಂಬಿಕೆ. ಆ ಕೀರ್ತಿಗೆ ಮೂಲಾಧಾರವಾಗಿದ್ದದ್ದು ಅವರ ಕನ್ನಡ—ಸಂಸ್ಕೃತ ಭಾಷಾ ಪಾಂಡಿತ್ಯ; ಮತ್ತು ಆ ಪಾಂಡಿತ್ಯಕ್ಕೆ ಮೆರುಗು ಕೊಡುತ್ತಿದ್ದ ಉದಾರವಾದ ಲೌಕಿಕ ಪ್ರಜ್ಞೆ

ನಾನು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳನ್ನು ಮೊದಲು ನೋಡಿದ್ದು ಶಿವಮೊಗ್ಗೆಯಲ್ಲಿ, –ಶಿವಮೊಗ್ಗೆಯ ಹೈಸ್ಕೂಲನ್ನು ನಾನು ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿಯಾಗಿ ಪ್ರವೇಶಿಸಿದಾಗ. ಆ ವೇಳೆಗೆ ಅವರು ಐವತ್ತರ ವಯಸ್ಸನ್ನು ಮಾರಿದ್ದರು. ಎತ್ತರವಲ್ಲದ, ಕುಳ್ಳೂ ಅಲ್ಲದ, ಮಧ್ಯಸ್ಧ ವಾದ ಎತ್ತರದ ಆಳು ಅವರು. ದೃಢವಾದ ಕಾಲುಗಳ ಮೇಲೆ ನಿಂತ ಶುಷ್ಟವಾದ ಕಾಯ ಅವರದು; ಯಾವ ಆಘಾತಕ್ಕೂ ಜಗ್ಗು ವುದಿಲ್ಲವೆಂಬಂತಿದ್ದ ವಿತಾಲವಾದ ವಕ್ಷಃಸ್ಥ ಲ; ಅಕಂಪಿತವಾದ ಅಂಸದಮೇಲೆ ಸುಸ್ಥಿ ರವಾಗಿ, ಧೀರವಾಗಿ, ಕುಳಿತ ಉತ್ತಮಾಂಗ. ಅವರು ತಲೆಬಾಗಿದ್ದನ್ನು ನಾನು ಕಾಣೆ. ನಿಂತು ಆಚೆ ಈಚೆ ಒಮ್ಮೆ ಕತ್ತು ತಿರುಗಿಸಿದ ರೆಂದರೆ ಸಿಂಹಾವರೋಕನದ ಗಾಂಭೀರ್ಯದ ನೆನಪಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ಅವರ ಮುಖದಲ್ಲಿ ತೋರುತ್ತಿದ್ದ ಭಾವ–ಧೀರತೆ, ಮತ್ತು ಘನತೆಯಿಂದ ಕೂಡಿದ ಪ್ರಸನ್ನತೆ. ಅವರ ಕೆಳ ದುಟ ದಪ್ಪನಾಗಿದ್ದು ಹಟವನ್ನೂ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನೂ ಸೂಚಿಸುತ್ತಿತ್ತು. ಮಾತಿನಲ್ಲಿ, ವಾದದಲ್ಲಿ, ಅವರು ಸೋಲನ್ನ ರಿತವರಲ್ಲ. ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ, ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಪ್ರಭಾವಶಾಲಿಯಾದ ಧೀರ ವ್ಯಕ್ತಿ.

ಅವರ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಯಾಗಿದ್ದ ನನ್ನ ಸ್ನೇಹಿತರೊಬ್ಬರು—ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳನ್ನು ನೆನೆದಾಗ ಲೆಲ್ಲ ಅವರನ್ನು ಸೊಗಸಾದ ಸರ್ಜುಸೂಟು—ಜೋಡುಗುಂಡಿಯ ಕವಚಗಳನ್ನು ತೊಟ್ಟ ಘನವಾದ ವೇಷದಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತೇನೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿರುತ್ತಾರೆ. ಪ್ರಾಯಶಃ ಆ ವೇಷದಲ್ಲಿ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಯೋಧೃಶ್ರೇಷ್ಠನಂತೆ ಕಾಣುತ್ತಿದ್ದರೇನೋ. ವಾದದಲ್ಲಿ ಅವರು ಯೋಧೃವೇ. ಎದುರಾಳಿಯ ಮೇಲೆ ಅವರದು ಯಾವಾಗಲೂ ಗದಾಪ್ರಹಾರವೇ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಪಂಡಿತರು;—ಅವರೆಂದೂ ಸೂಟುಗೀಟು ಧಂಸಿದವರಲ್ಲ. ಅವರ ಧೀರ ವ್ಯಕ್ತಿ ಪ್ರಭಾವವನ್ನರಿಯಲು ಅವರನ್ನು ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯ ವೇಷದಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕಾದ ಆವಶ್ಯ ಕತೆಯಿಲ್ಲ. ತಮ್ಮ ನಿತ್ಯದ ಪಂಚೆ ಅಂಗಿ ರುಮಾಲುಗಳ ಉಡುಪಿನಲ್ಲಿ ಅವರು ಗಂಭೀರವಾದ ಆಕರ್ಷಕವ್ಯ ಕ್ತಿಯಾಗಿ ತೋರುತ್ತಿದ್ದರು. ಜರಿಯ ಶಾಲು ಹೊದ್ದು ಜರಿಯ ಶಾಲಿನ ಪೇಟವನ್ನು ಧರಿಸಿದಾಗ ಘನತೆವೆತ್ತ ವಿದ್ವತ್ ಪ್ರಭಾವಶಾಲಿಯಂತೆ ಕಂಗೊಳಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಮಡಿಯುಟ್ಟು, ಭಸ್ಥವನ್ನು ಧರಿಸಿ, ಪದ್ಮಾಸನಸ್ಥ ರಾಗಿ ಸಂಧ್ಯಾ

ಜಸಗಳಲ್ಲಿ ತೊಡಗಿದಾಗ ಯೋಗಪ್ರವಿಷ್ಟನಂತೆ ಗಂಭೀರವಾದ ಅವರ ಮುಖ ಮುದ್ರೆಯ ವರ್ಚಸ್ಸು ನೋಡುವವರ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಸೆಳೆಯುತ್ತಿತ್ತು. ಘನವಾದ ವ್ಯಕ್ತಿಯಾವ ವೇಷವನ್ನು ತೊಟ್ಟರೇನು? ಆಂತರಿಕವಾದ ಆತನ ತೇಜಸ್ಸಿನ ಪ್ರಕಾಶಕ್ಕೆ ಬಾಹ್ಯವೇಷಗಳ ಅವಲಂಬನೆ ಅಗತ್ಯವಾದ ಸಾಧನವಲ್ಲ.

ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಪಾಂಡಿತ್ಯ ಭಾಷಣ ಸಾಮರ್ಥ್ಯಗಳನ್ನು ಮನಸಾರ ಮೆಚ್ಚಿ ಮಾತ ನಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದರು-ಅವರ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳು. ಅವರ ಕನ್ನಡ ತರಗತಿಗೆ-ಅದು ದಿನದ ಕಡೆಯ ಪಾಠವಾದರೂ—ಯಾವ ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿಯೂ ಚಕ್ಕರು ಹೊಡೆಯುತ್ತಿರ ಲಿಲ್ಲವಂತೆ. ನನ್ನ ಸಹವಾಠಿಗಳು ಬಗೆಬಗೆಯಾಗಿ ವಿವರಿಸುತ್ತಿದ್ದ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಭಾಷಣ ಗಳ ಸೊಗಸಿಕೆ ಸರ್ವನೆಗಳನ್ನು ಕೇಳಿ ಕೇಳಿ ನನ್ನ ಬಾಯಲ್ಲಿ ನೀರೂರತ್ತು. ಶಾಸ್ತ್ರಿ ಗಳ ಪಾಠಗಳನ್ನು ಕೇಳಲು ನನ್ನ ಮನಸ್ಸು ಹಾತೊರೆಯುತ್ತಿತ್ತು. ಆದರೆ, ಅವರು ಯಾವ ಶಾಲಿಯಲ್ಲಿ ಉಪಾಧ್ಯಾಯರಾಗಿದ್ದರೊ ಅದೇ ಶಾಲಿಯಲ್ಲಿ ನಾನು ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿ ಯಾಗಿದ್ದ ರೂ ಅವರ ಉಪನ್ಯಾಸಗಳನ್ನು ಕೇಳುವ ಭಾಗ್ಯ ನನ್ನ ದಾಗಿರಲಿಲ್ಲ. ಅವರು ಕನ್ನಡ ಪಂಡಿತರು; ನಾನು ಸಂಸ್ಕೃತ ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಅವರ ತರಗತಿಗೆ ಹೋಗಲು ನನಗವಕಾಶವೆಲ್ಲಿ? ನಮ್ಮ ಸಂಸ್ಕೃತ ಪಂಡಿತರೊಂದು ಬಾರಿ ಎರಡು ಮೂರು ದಿನಗಳು ರಜಾ ಹೋದರು. ಅಂಥ ಸಮಯವನ್ನೆ ಕಾಯುತ್ತಿದ್ದ ನಾನೂ ನನ್ನ ಜೊತೆಯ ಒಬ್ಬಿಬ್ಬರು ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳೂ ಕನ್ನಡ ತರಗತಿಗೆ ನುಗ್ಗಿ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳ ಮಧ್ಯೆ ಹುದುಗಿ ಕುಳಿತಿವು. ಆ ದಿನ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಯಾವ ಪುಸ್ತಕವನ್ನು ಕುರಿತು ಪಾಠ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದರೋ ಈಗ ಜ್ಞಾ ಪಕವಿಲ್ಲ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಪಠ್ಯ ವಿಷಯಕ್ಕೆ ಕಟ್ಟು ಬಿದ್ದ ನೀರಸ ಪಂಡಿತರಲ್ಲ. ಪ್ರಪಂಚದ ವಿಷಯವೆಲ್ಲ ಅವರ ಪಾಠದ ಪಥದಲ್ಲಿ ಸುಳಿಯುತ್ತಿದ್ದವು. ಅಂದು ಕುದುರೆ ಗಳ ಪ್ರಸ್ತಾವ ಒಂತು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಬಾಯಿಂದ ಮಾತಿನ ಬುಗ್ಗೆ ಅವ್ಯಾಹತವಾಗಿ ಚಿಮ್ಮಿ ಹರಿಯಿತು. ಕುದುರೆ: 'ಆಚಾರ್ರ ತಟ್ಟು,' 'ಶೇಕದಾರ್ರ ಟಾಕಣ,' ' ಅಮಲ್ದಾರರ ಕುದುರೆ,' ಡೆಫ್ಯುಟ ಕಮಿಷನರ 'ಸವಾರಿ ಕುದುರೆ,' ಜಟಕಾ ಕುದುರೆ, ಸಾರೋಟನ ಕುದುರೆ,—ಕಡೆಗೆ ಪಟ್ಟದ ಕುದುರೆ—ಹೀಗೆ ನಾನಾ ಬಗೆಯ ನಾನಾ ಅಂತಸ್ತ್ರಿನ ಕುದುರೆಗಳ ಸಾಮಾನ್ಯ ಚಹರೆ, ನಡವಳಿಕೆ, ಜಾತಿಗುಣ, ಅವುಗಳ ಬೆಳವಣಿಗೆ, ಕಷ್ಟ್ರ ಸುಖಗಳು—ಇವೇ ಮುಂತಾದ ವಿಷಯಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ಕುರಿತು–ತಾವು ಆ ಪ್ರಾಣಿಗಳನ್ನು ಸ್ವತಃ ಸಾಕಿ ಅನುಭವ ಪಡೆದಿರುವವರಂತೆ–ವಿವರ ನಿಷ್ಠವಾಗಿ ವರ್ಣಿಸಿದರು. ನಾವೆಲ್ಲ ಅವರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು ಸದ್ದಿಲ್ಲದೆ ನಿಬ್ಬೆರಗಾಗಿ ಕೇಳಿದೆವು. ಕನ್ನಡ ಸಾಠ ಹೇಳಿಕೊಂಡಿರುವ ಈ ಸಂಡಿತರಿಗೆ ಇಷ್ಟೆಲ್ಲ ವಿಷಯ ಹೇಗೆ ತಿಳಿಯಿತೆಂದು ಅಚ್ಚರಿಪಟ್ಟಿವು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಲೋಕ ಪರಿಚಯ ಅವಾರವಾಗಿತ್ತು. ಇನ್ನೊಂದು ದಿನ ಅವರು ಊಟದ, ಉಪಚಾರದ, ನಾನಾ ಬಗೆಗಳನ್ನು ವಿವರಿಸಿದರು. ಸೀಮೆಯಲ್ಲಿ, ದಕ್ಷಿಣ ದೇಶದಲ್ಲಿ, ಮಾಡುವ ಅಡುಗೆಯ ವೈವಿಧ್ಯವನ್ನೂ ಭಕ್ಷ್ಮ್ರಗಳ ಬಗೆಗಳನ್ನೂ ಕುರಿತು ಬೇಸರವಾಗದಂತೆ ಮಾತನಾಡ ಬಲ್ಲವರಾಗಿದ್ದರು. ವಿಶೇಷ

ವಾದ ಪ್ರಕೃತಿಪರಿಶೀಲನಾ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವೂ ಅದ್ಭುತವಾದ ವಿಷಯ ಗ್ರಹಣ ಶಕ್ತಿಯೂ ಅವರಲ್ಲದ್ದವು. ಅವರ ಲೋಕಾನುಭವ ಹೀಗೆ ವಿಸ್ತಾರವಾದದ್ದಾದ್ದ ರಿಂದ ಅವರು ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳನ್ನು ವುಸ್ತಕ ಪ್ರಪಂಚದಿಂದ ವಿಶಾಲವಾದ ಜೀವನ ಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೂ ಆ ವಿಶಾಲ ಪ್ರಪಂಚದಿಂದ ರಸಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೂ ಒಯ್ಯ ಬಲ್ಲವರಾಗಿದ್ದರು.

ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಸಾಹಿತ್ಯ ಪಾಂಡಿತ್ಯ ವಿವುಲವಾದದ್ದಾಗಿತ್ತು. ಪಠ್ಯ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ **ಯಾವ ವರ್ಣನೆ ಸನ್ನಿ ವೇಶ** ಸಂದರ್ಭಗಳು ಬರಲಿ, ಅವುಗಳಿಗೆ ಸದೃಶವಾದ ವರ್ಣನೆ ನಿದರ್ಶನಗಳನ್ನು ಇತರ ಕನ್ನಡ ಕಾವ್ಯಗಳಿಂದ, ವ್ಯಾಸ ವಾಲ್ಮೀಕಿ ಕಾಳಿದಾಸ ದಂಡಿ ಬಾಣ ಭವಭೂತಿ ಭಾರವಿ ಮೊದಲಾದ ಸಂಸ್ಕೃತ ಕವಿಗಳಿಂದ, ಉದಾಹರಿಸಿ ವಿಷಯ ವಿವರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದರು. ಇದರಿಂದ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಕವಿಗಳ ಶಕ್ತಿ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ ಗುಣ ವಿಶೇಷಗಳು ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿಗಳಿಗೆ ಮನದಟ್ಟಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ಇತರ ಕಾವ್ಯಗಳ ವಿಷಯಗಳೂ ಅನೇಕ ವೇಳೆ ತಿಳಿದಂತಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ದಂಡಿಯ ದಶಕುಮಾರ ಚರಿತೆಯ ಸ್ವಾರಸ್ಯವಾದ ಒಂದು ಕಥಾ ಭಾಗವನ್ನು ನಾನು ಮೊದಲ ಬಾರಿಗೆ ಅವರ ಕನ್ನಡ ತರಗತಿಯಲ್ಲಿ ಕೇಳಿದೆ. ಸಂಸ್ಕೃತದ ಎಷ್ಟೋ ಅನ್ಯೋಕ್ತಿಗಳನ್ನು, ಕವಿತೆಗಳನ್ನು ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿಗಳು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಕನ್ನಡ ತರಗತಿಗಳಲ್ಲಿ ನಿತ್ಯವೂ ಕೇಳಬಹುದಾಗಿತ್ತು. ಸಂಸ್ಕೃತದ, ಕನ್ನಡದ, ಉದ್ದಾಮ ಕವಿಗಳ ಕಾವೈ ಭಾಗಗಳನೇಕ ಅವರಿಗೆ ಮುಖಸ್ಥ ವಾಗಿತ್ತು. ಪಾಠದ ವೇಳೆಯಲ್ಲಿ ವಿಷಯದ ನಿರೂಪಣೆಗಾಗಿ, ವಿಶದೀಕರಣಕ್ಕಾಗಿ, ಸಮರ್ಥನೆಗಾಗಿ, ಸಾದೃಶ್ಯಕ್ಕಾಗಿ, ಖಂಡನೆ ಗಾಗಿ, ಅವರು ಕೊಡುತ್ತಿದ್ದ ನಿದರ್ಶನಗಳಿಗೆ ಲೆಕ್ಕವಿರಲಿಲ್ಲ. ಅವರು ಓದಿದ ಕಾವ್ಯ ವಿಷಯಗಳು, ಕಂಡು ಕೇಳಿದ ಸಂಗತಿಗಳು, ಸಣ್ಣ ಪುಟ್ಟ ದೊಡ್ಡ ಕಥೆಗಳು, ಹಾಸ್ಯೋಕ್ತಿ ಕಟೂಕ್ತಿ ವಿಡಂಬನೆಗಳು, ಆನ್ಯೋಕ್ತಿಗಳು, ವೇದಾಂತ ವಿಚಾರಗಳು, ಧರ್ಮಸೂಕ್ಷ್ಮವಿವೇಜನೆಗಳು, ದೇಶ ವಿದೇಶಗಳ ಆಚಾರ ವ್ಯವಹಾರ ಗಳು, -ಹೀಗೆ ನಾನಾ ವಿಷಯಗಳು ಅವರ ಪಾರೋಪನ್ಯಾಸದ ಹಾಸುಹೊಕ್ಕಾಗಿ ಸೇರಿ ಅವರ ತರಗತಿಗಳು ವಿವಿಧೆ ವಿಷಯ ವರ್ಣರಂಜಿತಗಳಾಗಿ ರಸಭರಿತವಾಗಿರು ತ್ತಿದ್ದುವು. ಅವರ ಮಾತುಗಳು ಜೀವಕಳೆಯಿಂದ ತುಂಬಿ ಪರ್ವತಾಗ್ರದಿಂದ ತ್ತಿದ್ದುವು. ಪಾಂಡಿತ್ಯ, ರಸಿಕತ್ತೆ, ಲೋಕವಿಜ್ಞಾನ, ಔದಾರ್ಯ ಇವು ಅವರಲ್ಲಿ ಮೇಳವಿಸಿದ್ದ ವು.

ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ವಾದದಲ್ಲಿ, ಯುಕ್ತಿವಾದದಲ್ಲಿ, ಗಟ್ಟಗರು, ಚತುರರು. ರಾಜತಂತ್ರದ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ದುರ್ಯೋಧನನ ನಡೆವಳಿಕೆಗಳು ಸಮರ್ಥನೀಯವೆಂದು ಒಮ್ಮೆ ಸಮಂಜ ಸವಾಗಿ ವಾದಿಸುವರು. ಮರುದಿನ, ಧರ್ಮಸೂಕ್ಷ್ಮಗಳನ್ನು ವಿವೇಚನೆಮಾಡಿ ಜಗದ್ಧಿ ತ ದೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ವಿವರಿಸಿ ಅವನ ನೀತಿಯನ್ನು ಖಂಡಿಸಿ ವ್ಯಾಸರ ಧರ್ಮಾಭಿಮಾನವನ್ನು ಕೊಂಡಾಡುವರು. ಹೀಗೆ ಅವರ ಪಾಠಗಳು ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳಿಗೆ ಬೋಧಪ್ರದವಾಗಿಯೂ

ಆವರ ಬುದ್ಧಿಗೆ ಒಂದು ವ್ಯಾಯಾಮದಂತೆಯೂ ಇರುತ್ತಿದ್ದವು. ಬುದ್ಧಿಯ ಕಸರತ್ತಿ ನಲ್ಲಿ ಅವರಿಗೆ ವಿಶೇಷವಾದ ಆಸಕ್ತಿ. ಆದ್ದ ರಿಂದಲೇ ಅವರು " ಮುದ್ರಾಮಂ ಜೂಷ " ಗ್ರಂಥವನ್ನು ಹೈಸ್ಕೂಲು ಹತ್ತಿದ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳಿಗೆಲ್ಲ ಪಾಠ ಹೇಳಲೇಬೇಕು, ಹೇಳು ತ್ತಿದ್ದರು. ಪಾಠಹೇಳಲು ಅದನ್ನು ಸರಕಾರದವರು ಪಠ್ಯ ಪುಸ್ತಕವನ್ನಾಗಿ ನಿಯಮಿಸ ಬೇಕೆಂಬ ಕಟ್ಟೆಗೆ ಅವರು ಒಳಗಾದವರೇ ಅಲ್ಲ. ಚ. ವಾಸುದೇವಯ್ಯನವರ " ಆರ್ಯ ಕೀರ್ತಿ," '' ಛತ್ರಪತಿ ಶಿವಾಜಿ " ಈ ಗ್ರಂಥಗಳೂ ಅವರಿಗೆ ಬಹು ಪ್ರಿಯವಾಗಿದ್ದು ಅವುಗಳನ್ನು ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳಿಗೆ ಕಡ್ಡಾಯವಾಗಿ ವಾಠ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದರು ಅವರ ಧರ್ಮಾಭಿಮಾನ ದೇಶಾಭಿಮಾನಗಳು ಎಷ್ಟು ತೀಕ್ಷ್ಣವಾಗಿದ್ದು ವೆಂಬುದನ್ನು ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳು ಆ ಸಮಯದಲ್ಲಿ ಮನಗಾಣಬಹುದಾಗಿತ್ತು.

9

ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಜೀವನ ವಿಚಾರಗಳನ್ನು ಅವರ ಒಡನಾಡಿಗಳಾಗಿದ್ದವರು ಯಾರಾ ದರೂ ಗುರುತಿಸಿ ಇಟ್ಟದ್ದರೆ ಜಿನ್ನಾಗಿತ್ತು; ಎಷ್ಟೋ ಸ್ವಾರಸ್ಯವಾದ ಸಂಗತಿಗಳು ತಿಳಿದುಬರುತ್ತಿದ್ದವು. ಏಕೆಂದರೆ, ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳದು ರಸ–ಜೀವನ. ಅವರು ರಸಿಕರು. ಅವರ ಬದುಕು ರಸಮಯವಾದ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳಿಂದ ಕೂಡಿದ್ದಾ ಗಿತ್ತು. ಆದರೆ, ನಮ್ಮ ದೇಶದ ಎಂದಿನ ಪದ್ಧತಿಯಂತೆ ಅವರ ಜೀವನ ವೃತ್ತವನ್ನು ಸಂಗ್ರಹಿಸುವ ಕೆಲಸವನ್ನು ಯಾರೂ ಮಾಡಲಿಲ್ಲ.

ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ತೈಲಚಿತ್ರವೊಂದನ್ನು ಅವರ ಮಕ್ಕಳಾದ ಶ್ರೀ ಎಸ್. ಎಸ್. ಕುಕ್ಕೆ ಯವರು ಬರೆದು ಶಿವಮೊಗ್ಗೆಯ ಕರ್ಣಾಟಕ ಸಂಘಕ್ಕೆ ದಯವಾಲಿಸಿದರು. ಚಿತ್ರದ ಅನಾವರಣೋತ್ಸವ ಸಮಯದಲ್ಲಿ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳನ್ನು ಕುರಿತು ನಾಲ್ಕು ಮಾತನಾಡ ಬೇಕಾದ ಕರ್ತವ್ಯ—ನಾನು ಅವರಲ್ಲಿ ಬಳಕೆಯಾಗಿದ್ದು ದರಿಂದ—ನನ್ನ ಪಾಲಿಗೆ ಬಿತ್ತು. ಆ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ, ಅವರ ಜೀವನಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟ ಕೆಲವು ಸ್ಥೂ ಲಾಂಶಗಳನ್ನು ಅವರಿಂದಲೆ ಸಂಗ್ರಹಿಸಿದೆ.

ಕುಕ್ಕೆ ಸುಬ್ರಹ್ಮಣ್ಯಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಕ್ರೋಧನ ಸಂವತ್ಸರದ ಆಷಾಥ ಶುದ್ಧ ತೃತೀಯೆ ಸೋಮವಾರದ ದಿನದಲ್ಲಿ ಎಂದರೆ, ತಾ ೨೬-೬-೧೮೬೫ ರಲ್ಲಿ, ಈಗ ನರಸಿಂಹರಾಜ ಪುರವೆಂದು ಕರೆಯಲ್ಪಡುವ ಎಡೇಹಳ್ಳಿಯಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟಿದರು. ಎಡೇಹಳ್ಳಿ ಮಲೆನಾಡು ಪ್ರದೇಶ. ಮಲೆನಾಡು ಪ್ರಕೃತಿ ಸೌಂದರ್ಯದ ಬೀಡು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಬಾಲ್ಯದಿಂದಲೂ ಪ್ರಕೃತಿ ಸೌಂದರ್ಯವನ್ನು ಸವಿದವರು. ಆ ಸೌಂದರ್ಯಾನುಭವದ ಫಲವನ್ನು ಅವರ "ಜೋಗದ ಜಲಪಾತ," "ಕೆಮ್ಮಣ್ಣ ಗುಂಡಿ," " ಬೃಂದಾವನ," "ನಮ್ಮ ಮಲೆ ನಾಡು," "ವಿಜಯನಗರ " ಮೊದಲಾದ ಕನ್ನಡ ಸಂಸ್ಕೃತ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣಬಹುದು.

ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಬಾಲ್ಯ ವಿದ್ಯಾಭ್ಯಾಸ ಶಿವಮೊಗ್ಗೆಯಲ್ಲಿ ನಾಡಿಗರ ಪಂತರ ಮಠದಲ್ಲಿ ನಡೆಯಿತು. ಶಿಷ್ಟ್ರಾಚಾರ ಸಂಪನ್ನರಾದ ಅವರ ತಂದೆ ತಾಯಿಗಳು ಮಗನ

ಮೇಧಾಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಕಂಡುಕೊಂಡು ಗರ್ಭಾಷ್ಟ್ರಮದಲ್ಲಿ ಉಪನಯನೋತ್ಸವವನ್ನು ನಡಸಿ, ನರಸಿಂಹರಾಜಪುರದಲ್ಲಿ ವೇದಾಧ್ಯಯನಾದಿ ವಿದ್ಯಾಭ್ಯಾಸಕ್ಕೆ ಏರ್ಪಾಡು ಮಾಡಿದರು. ಸಾಹಿತ್ಯ ವ್ಯಾಸಂಗವೂ ಅದರ ಜೊತೆಯಲ್ಲಿ ನಡೆಯಿತು.

ವಯಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಚಿಕ್ಕವರಾದರೂ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಬುದ್ಧಿಯಲ್ಲಿ ಚುರುಕಾಗಿದ್ದರು. ದಿನವೂ ಬೆಳಗಿನ ಜಾವ ನಾಲ್ಕುವರೆ ಗಂಟೆಗೆ ಎದ್ದು ದಿನಕ್ಕೆ ಏಳೆಂಟು ಗಂಟೆಗಳಿಗೆ ಕಡಿಮೆಯಿಲ್ಲದಂತೆ ವ್ಯಾಸಂಗಮಾಡುತ್ತಿದ್ದರು. ಹೇಳಿಕೊಟ್ಟ ವಿಷಯವನ್ನು ಬಹು ಶೀಘ್ರವಾಗಿ ಗ್ರಹಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಇವರ ಕುಶಾಗ್ರ ಬುದ್ಧಿಯನ್ನ ರಿತ ತಂದೆ ಇವರನ್ನು ಹನ್ನೊಂದನೆಯ ವಯಸ್ಸಿನಲ್ಲಿಯೆ ವೇದಾಂತ ವ್ಯಾಸಂಗಕ್ಕಾಗಿ ಶ್ರೀ ಶಾರದಾಪೀಠ ವೆನಿಸಿದ ಶೃಂಗೇರಿಗೆ ಕಳಿಸಿದರು. ಮುಕ್ತರಾದ ಜಗದ್ಗುರು ಶ್ರೀ ಶಿವಾಭಿನವ ಸಚ್ಚಿ ದಾನಂದ ನೈಸಿಂಹಭಾರತೀ ಸ್ವಾಮಿಗಳವರು ಆಗ್ಗೆ ಗುರುಪೀಠವನ್ನಲಂಕರಿಸಿದ್ದರು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಗುರುಗಳಲ್ಲಿಗೆ ನಡೆದು ಭಕ್ತಿಯಿಂದ ಅಭಿವಂದಿಸಿ, ಛಾತ್ರ ಸಹಜವಾದ ನಮ್ರತೆಯಿಂದ ತಮ್ಮನ್ನು ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಯನ್ನಾಗಿ ಸ್ವೀಕರಿಸಬೇಕೆಂದು ಗುರುಗಳನ್ನು ಪ್ರಾರ್ಥಿಸಿಕೊಂಡರು. ಶಿಷ್ಯೇಂಗಿತ ಗ್ರಹಣಶೀಲರಾದ ಗುರುಗಳು ಈ ಕಿರಿಯ ಬಾಲಕನ ಮನೋದಾರ್ಢೈವನ್ನು ಪರೀಕ್ಷ್ಮಿಸಲೆಳಸಿ-" ನೀನಿನ್ನೂ ಚಿಕ್ಕವನು; ಇದು ಮಳಿನಾಡು; ಈ ಮಳಿನಾಡಿನಲ್ಲಿ ಇದ್ದು ವ್ಯಾಸಂಗಮಾಡುವುದು ನಿನಗೆ ದುಸ್ತರ " ಎಂದು ನುಡಿದರು. ಉತ್ಸಾಹದಿಂದ ತುಂಬಿದ್ದೆ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು-" ಈ ವಯಸ್ಸೂ ಈ ವಿದ್ಯಾಸಕ್ತಿಯೂ ಈ ಸದಾಶ್ರಯವೂ ನನಗೆ ಮುಂದೆ ದೊರೆಯಲಾರವು; ಆದ್ದ ರಿಂದ ಬಂದಿದ್ದೇನೆ. ಗುರುಗಳ ಅನುಗ್ರಹ ದೊರೆತರೆ ಮಳೆನಾಡು ಬಯಲುಸೀಮೆಗಿಂತಲೂ ಸುಖಕರವಾಗಿ ತೋರೀತು "—ಎಂದು ಹೇಳಿ ಅಡ್ಡ ಬಿದ್ದರು. ಬಾಲಕನ ಚಟುವಟಕೆ ಯನ್ನೂ ಬುದ್ಧಿಸ್ಥೈರ್ಯವನ್ನೂ ಗುರುಗಳು ಕಂಡುಕೊಂಡರು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಪೂರ್ವ ವುಣ್ಯ ಪರಿಷಾಕ ವಿಶೇಷದಿಂದ ಗುರುಗಳು ಅವರನ್ನು ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಯನ್ನಾಗಿ ಸ್ವೀಕರಿಸಿ <mark>ತಾವೇ ಹದಿಮೂ</mark>ರು ವರ್ಷಗಳ ಕಾಲ ನ್ಯಾಯವೇದಾಂತಾದಿ ಶಾಸ್ತ್ರಗಳನ್ನು ಪಾಠ ಹೇಳಿ ಅನುಗ್ರಹಿಸಿದರು.

ಗುರುಗಳು ಶಿಷ್ಯವಾತ್ಸಲ್ಯ ಪರಿಪೂರ್ಣರು; ದಯಾಮಯರು. ಅನನ್ಯ ಸದೃ ಶರಾದ ಆ ಗುರುಗಳ ಮಹಿಮೆಯನ್ನು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು 'ಗುರುಸ್ತುತಿ' ಯಲ್ಲಿ ಕೊಂಡಾಡಿ ಡಿದ್ದಾರೆ. ಗುರುಗಳನ್ನು ಕುರಿತ ಒಂದು ಚಿಕ್ಕ 'ಗುರುಚರಿತ'ವನ್ನು ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಬರೆದಿದ್ದಾರೆ. ಅಸಾಮಾನ್ಯರಾದ ಆ ಗುರುಗಳ ದಯಾಗುಣವನ್ನೂ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಗುರುಭಕ್ತಿಯನ್ನೂ ಅವರ ಬಂಧುರ ಕವಿತಾ ಮಾರ್ಗವನ್ನೂ 'ಗುರುಸ್ತುತಿ' ಯಿಂದ ಉದ್ದೃತವಾದ ಈ ಕೆಳಗಿನ ಸುಂದರಕವನ ನಿದರ್ಶನಕ್ಕೆ ತರುತ್ತದೆ.

ನಿಸ್ವಾಯ ಪುಸ್ತಕಮದಾತ್ ಕ್ಷುಧಿತಾಯ ಚಾನ್ನಂ ರುಗ್ಜಾಯ ಭೇಷಜಮಸೀಪಲದಾದರೇಣ। ಯೋ ಮಾಮನನ್ಯ ಶರಣಂ ಸುತನಿರ್ವಿಶೇಷಂ ಸೋsಯಂ ದಯಾರ್ದ್ರ ಹೃದಯೋ ಗುರುರೇವ ವಂದ್ಯಃ॥ ಗುರುಗಳು ವಾರಕ್ಕೊಮ್ಮೆ ಶಿಷ್ಯರನ್ನು ಪರೀಕ್ಷಿಸುತ್ತಿದ್ದ ರಂತೆ. ಒಂದೊಂದು ವಾರ ಒಬ್ಬೊಬ್ಬ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿ ರಾಮಾಯಣ ಭಾರತ ಮೊದಲಾದ ಯಾವುದಾದರೂ ಧರ್ಮಗ್ರಂಥವೊಂದರಿಂದ ವಿಷಯವನ್ನು ಆರಿಸಿಕೊಂಡು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಬೇಕಾ ಗಿತ್ತು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಪರೀಕ್ಷೆಗಳಲ್ಲಿ ಉತ್ತೀರ್ಣರಾಗಿ ಗುರುಗಳ ಮೆಚ್ಚುಗೆಯನ್ನು ಪಡೆದರು. ತಮ್ಮ ಸರದಿ ಬರುವುದಕ್ಕೆ ಮೊದಲು ಅವರು ಊರ ಹೊರಗೆ ಕಾಡಿನ ಪ್ರದೇಶಕ್ಕೆ ನಡೆದು ಗಿಡ ಮರಗಳ ಮುಂದೆ ನಿಂತು ಭಾಷಣದ ವಿಷಯವನ್ನು ಒಂದೆರಡು ಬಾರಿ ಪುನರಾವರ್ತನೆ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದ ರಂತೆ. ಈ ವಿಧವಾದ ಅಭ್ಯಾಸದಿಂದ ಅವರು ತಡೆ ಬಿಡುವಿಲ್ಲದೆ ಪ್ರವಾಹ ರೂಪವಾಗಿ ಮುಂಬರಿವ ವಾಕ್ಸ ರಣಿಯಲ್ಲಿ ಮಾತನಾಡುವುದನ್ನು ಕಲಿತುಕೊಂಡರು. ಸಭೆಗಳಲ್ಲಿ ಧೈರ್ಯವಾಗಿ ನಿಂತು ಮಾತನಾಡುವುದನ್ನೂ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಸಿದ್ಧಾಂತ ಮಾಡುವುದನ್ನೂ ಅಭ್ಯಾಸ ಮಾಡಿಕೊಂಡರು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಗಂಭೀರವಾದ ಮುಖ ಮುದ್ರೆ ಅವರ ಭಾಷಣಗಳಿ ಗೊಂದು ಘನತೆಯನ್ನು ತಂದುಕೊಡುತ್ತಿತ್ತು; ಅವರ ಅವ್ಯಾಹತವಾದ ವಾಕ್ಸ್ಪ ವಾಹ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಸೆಳೆಯುತ್ತಿತ್ತು; ವಿಷಯದ ಸರಳ ನಿರೂಪಣೆಯ ರೀತಿ ಸ್ವಾರಸ್ಯ ವನ್ನುಂಟು ಮಾಡುತ್ತಿತ್ತು.

ಹದಿಮೂರು ವರ್ಷಗಳ ಕಾಲ ಶ್ರೀ ಶಾರದಾ ಸನ್ನಿಧಿಯಲ್ಲಿ ವಿದ್ಯಾಭ್ಯಾಸದ ತಪಸ್ಸನ್ನು ಆಚರಿಸಿ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ದೇಶ ಸಂಚಾರವನ್ನು ಕೈಕೊಂಡರು. ಪುಸ್ತಕ ವಿದ್ಯೆಗೆ ಜೀವಕಳೆಯನ್ನು ತಂದುಕೊಡತಕ್ಕದ್ದು ಲೋಕವ್ಯವಹಾರಜ್ಞಾನ ಲೋಕ ಪರಿಜ್ಞಾನದ ಸಂಪಾದನೆಗೆ ವಿಶೇಷ ಸಹಕಾರಿಯಾದದ್ದು ದೇಶ ಪರ್ಯಟನ. ಸುಮಾರು ಒಂದು ವರುಷ ಕಾಲ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಉತ್ತರ ದಕ್ಷಿಣ ಸೀಮೆಗಳಲ್ಲಿ ಸಂಚಾರ ಮಾಡಿ ಉಡುಪಿ ಗೋಕರ್ಣ ಅನಂತಶಯನ ಹುಬ್ಬಳ್ಳಿ ಧಾರವಾಡ ಮೊದಲಾದ ಸ್ಥಳಗಳಲ್ಲಿನ ಹಲವು ವಿದ್ವಾಂಸರ ಪರಿಚಯಮಾಡಿಕೊಂಡರು. ಉತ್ತರ ಸೀಮೆಯಲ್ಲೂ ಇವರಿಗೆ ಹಲವರು ಸ್ನೇಹಿತರಿದ್ದರು ಹೋದೆಡೆಯಲ್ಲೆ ಲ್ಲ ತೆರೆದ ಕಣ್ಣು ಕಿವಿಗಳಿಂದ ಜನರನ್ನೂ ಅವರ ಮಾತುಗಳನ್ನೂ ನಡವಳಿಕೆಗಳನ್ನೂ ಪರಿಶೀಲಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ನಾನಾ ಪ್ರಾಂತಗಳ ಜನರ ಆಚಾರ ವ್ಯವಹಾರಗಳನ್ನು ಕುರಿತು ಗಂಟೆಗಟ್ಟಲೆ ಸ್ವಾರಸ್ಯವಾಗಿ ಮಾತಾಡಬಲ್ಲವರಾಗಿದ್ದರು. ಕನ್ನಡಭಾಷೆಯ ಪ್ರಭೇದಗಳನ್ನು ಕುರಿತು ಆಯಾ ಪ್ರಾಂತದ ಜನರ ಧ್ವನಿಯ ರೀತಿಯನ್ನನುಕರಿಸಿ ಒಳ್ಳೇ ರುಚಿಕಟ್ಟಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವ ಶಕ್ತಿಯಿತ್ತು. ಅವರ ಪಾಂಡಿತ್ಯಕ್ಕೆ ಲೌಕಿಕ ಜ್ಞಾನ ಬೆರೆತದ್ದು ಸುವರ್ಣಕ್ಕೆ ಮೆರುಗು ಬಂದಂತಾಗಿತ್ತು.

ದೇಶ ಪರ್ಯಟನವನ್ನು ಮುಗಿಸಿಕೊಂಡು ಶಿವನೊಗ್ಗೆಗೆ ಹಿಂದಿರುಗಿ, ಇವರ ಬರವನ್ನೇ ನಿರೀಕ್ಷಿಸುತ್ತಿದ್ದ ತಂದೆತಾಯಿಗಳ ಮತ್ತು ಪಿತಾಮಹ ಪಿತಾಮಹಿಯರ ದರ್ಶನಾಶೀರ್ವಾದಗಳನ್ನು ಪಡೆದು ಅವರ ಸೇವೆಯಲ್ಲಿ ನಿರತರಾದರು.

ಆ ಸಮಯದಲ್ಲಿ ದೇಶಿಕಾಚಾರ್ಯರೆಂಬವರು ಶಿವಮೊಗ್ಗೆಯಲ್ಲಿ ಜಿಲ್ಲಾಧಿಕಾರಿ

ಗಳಾಗಿದ್ದರು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ವಿದ್ವತ್ತನ್ನ ರಿತ ಅವರ ಪ್ರೋತ್ಸಾಹದಿಂದ ಇವರು ಶಿವಮೊಗ್ಗೆಯ ಕಾಲೇಜಿನಲ್ಲಿ ಸಂಸ್ಕೃತ ಪಂಡಿತರಾಗಿ ನೇಮಕವಾದರು. ಕಾಲಾ ನಂತರದಲ್ಲಿ, ಶಿವಮೊಗ್ಗೆಯಿಂದ ಕಾಲೇಜನ್ನು ತೆಗೆದಮೇಲೆ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಅದೇ ಸ್ಥಳದ ಹೈಸ್ಕೂಲಿನಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡ ಪಂಡಿತರಾದರು. ಅವರ ಕನ್ನಡದ ವ್ಯಾಸಂಗಕ್ಕೆ ಅದೇ ಮೊದಲಾಯಿತು. ಅಂದಿನಿಂದ, ಕೆಲಸದಿಂದ ನಿವೃತ್ತರಾಗುವವರೆಗೂ ಅವರು ಕನ್ನಡ ಪಂಡಿತ ರಾಗಿ ಕೆಲಸಮಾಡಿದರು. ಒಟ್ಟನಲ್ಲಿ ಮುವ್ವತ್ತೇಳು ವರ್ಷಗಳ ಕಾಲ ಸರಕಾರದಲ್ಲಿ ಶಿಕ್ಷಣವೃತ್ತಿಯ ಸೇವೆಯನ್ನು ಸಲ್ಲಿಸಿದರು. ಉದ್ಯೋಗಾವಧಿಯಲ್ಲಿ ಶಿವಮೊಗ್ಗೆ ಯಿಂದ ಬೇರೆ ಕಡೆಗೆ ಹಲವು ಬಾರಿ ವರ್ಗವಾಗಿತ್ತು ಆದರೆ ಅವರು ಶಿವಮೊಗ್ಗೆ ಯನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಕದಲಲಿಲ್ಲ ಅವರ ಇಷ್ಟಕ್ಕೆ ವಿರೋಧವಾಗಿ ಅವರನ್ನು ವರ್ಗಾಯಿಸಲು ಶಿಕ್ಷಣಾಧಿಕಾರಿಗಳು ಸಮರ್ಥರಾಗಿರಲಿಲ್ಲ. ಉದ್ಯೋಗದಿಂದ ನಿವೃತ್ತರಾದ ಮೇಲೆ ಸುಮಾರು ಹದಿನೈದು ಇಪ್ಪತ್ತು ವರ್ಷಗಳ ಕಾಲ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಜೀವಿಸಿದ್ದರೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ.

ಪಂಡಿತ ಪರೀಕ್ಷೆ ಮೊದಲಾದ ಪರೀಕ್ಷಾ ಸಮಿತಿಗಳ ಸದಸ್ಯರಾಗಿ ಅವರು ಕೆಲಸಮಾಡಿದರು ಸರಕಾರದವರು ಇವರ ವಾಂಡಿತ್ಯವನ್ನು ಗಮನಿಸಿ ಕಂಚಿ ತಿರುವಾಡಿ ಕುಂಭಕೋಣ ಮೊದಲಾದ ಸ್ಥಳಗಳಲ್ಲಿ ನಡೆದ ವಿದ್ವತ್ ಸಭೆಗಳಿಗೆ ಇವರನ್ನು—ನೌಕರಿಯಲ್ಲಿದ್ದಾ ಗಲಿ—ಸರಕಾರದ ಪ್ರತಿನಿಧಿಯನ್ನಾಗಿ ಕಳುಹಿಸಿ ಮನ್ನಣೆ ಮಾಡಿದರು.

ಉದ್ಯೋಗದಿಂದ ವಿಶ್ರಾಂತರಾದ ಮೇಲೆ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಸುಮ್ಮನೆ ಕಾಲ ಕಳೆಯ ಲಿಲ್ಲ. ಸಂಸ್ಕೃತದಿಂದ 'ಮೇಘ ಸಂದೇಶ' 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ' ಮೊದಲಾದ ಕೆಲವು ಕೃತಿಗಳನ್ನು ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಅನುವಾದ ಮಾಡಿದರು. ಸಂಸ್ಕೃತ ಕನ್ನಡ ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿ ಕೆಲವು ಕೃತಿಗಳನ್ನು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿಯೂ ರಚಿಸಿದರು. ಉತ್ತರ ದೇಶದ ಹಲವು ಮಿತ್ರರ ಇಷ್ಟವನ್ನನುಸರಿಸಿ ಧರ್ಮವೇದಾಂತಾದಿ ವಿಚಾರಗಳಿಗೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟಂತೆ ಕೆಲವು ನಿಬಂಧಗಳನ್ನು ಸಂಸ್ಕೃತದಲ್ಲಿ ರಚನೆಮಾಡಿದರಾಗಿ ತಿಳಿದುಬರುತ್ತದೆ. "ಪುರು ಹಾರ್ಥ ವಿಶಾಮಾಂಸಾ" ಎಂಬ ಪ್ರಬಂಧ ದರ್ಭಾಂಗ ಸಂಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿ ಮುದ್ರಿತ ವಾಗಿರಬೇಕು. ಮಂಗಳೂರಿನಲ್ಲಿ ನಡೆದ ಉಲ್ಲಾಳಾದ್ವೈತ ಸಭೆಯ ಅಧ್ಯಕ್ಷರಾಗಿ ಕೊಟ್ಟ "ಅದ್ವೈತ ಶಾಸ್ತ್ರತತ್ವ" ಎಂಬ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವೂ ಮುದ್ರಿತವಾಗಿದೆಯಂತೆ.

'ಶಾಕುಂತಲ'ವನ್ನು ಕುರಿತ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಭಾಷಣ 'ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ'ದಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಟವಾಯಿತು 'ವಿಜಯನಗರ', 'ನಮ್ಮ ಮಲೆನಾಡು' ಮೊದಲಾದ ಕೆಲವು ಲೇಖನಗಳು 'ಜಯ ಕರ್ಣಾಟಕ'ದ ಮೊದಮೊದಲ ಸಂಚಿಕೆಗಳಲ್ಲಿ ಅಚ್ಚಾದುವು. ಕಾಳಿದಾಸನನ್ನು ಕುರಿತ ಲೇಖನ ಶಿವಮೊಗ್ಗೆಯ ಹೈಸ್ಕೂಲಿನ ಪತ್ರಿಕೆಯಲ್ಲೂ ರನ್ನ ನಾರಣಪ್ಪ ಇವರನ್ನು ಕುರಿತ ವಿಮರ್ಶಿಯ ಲೇಖನಗಳು 'ರನ್ನ ಕವಿ ಪ್ರಶಸ್ತಿ' 'ಕುಮಾರವ್ಯಾಸ ಪ್ರಶಸ್ತಿ' ಇವುಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಕ್ರಮವಾಗಿ ಬೆಳಕನ್ನು ಕಂಡವು.

අ

ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಪೂರ್ವ ವಯಸ್ಸಿನ ಬಹುಭಾಗ ವೈದಿಕ ವಾತಾವರಣದಲ್ಲಿಯೇ ಕಳೆ ಯಿತಾದರೂ ಅದರಿಂದ ಅವರ ಲೌಕಿಕವಾದ ತಿಳಿವಳಿಕೆಗೆ ಕುಂದುಂಟಾಗಲಿಲ್ಲ. ಲೌಕಿಕಜ್ಞಾನ ಅವರಲ್ಲಿ ಸ್ಘುಟವಾಗಿತ್ತು. ಅವರ ಲೌಕಿಕ ಪ್ರಜ್ಞ್ಗೆ ಉದಾರ ಸ್ವರೂಪ ದ್ದಾ ದ್ದ ರಿಂದ ಸಮಾಜದ ಪುರೋಗತಿಯನ್ನವರು ಸುಲಭವಾಗಿ ಗ್ರಹಿಸಬಲ್ಲವರಾಗಿದ್ದ ರು. ಇದಕ್ಕೆ ನಿರ್ವರ್ಶನವಾಗಿ, ಈಗ್ಗೆ ಸುಮಾರು ಮುಸತ್ತಾರು ವರ್ಷಗಳ ಕೆಳಗೆ ನಡೆದ ಒಂದು ಸಂಗತಿಯನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ತಿಳಿಸಬಹುದು. ಸೀಮೆಗೆ ಹೋಗಿಬಂದ ವೈದ್ಯರೊಬ್ಬರು, ಆಗ, ಶಿವಮೊಗ್ಗೆಗೆ ಜಿಲ್ಲಾ ವೈದ್ಯಾಧಿಕಾರಿಗಳಾಗಿ ಬಂದರು. ಅವರು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಜನವೇ. ಅವರ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಮಗನ ಉಪನಯನ ನಡೆಯಬೇಕಾಯಿತು. ಊರಿನ ವೈದಿಕರು ಯಾರೂ ಶುಭಕರ್ಮದಲ್ಲಿ ಸಹಕರಿಸುವ ಸೂಚನೆ ಕಂಡು ಬರಲಿಲ್ಲ. ಡಾಕ್ಟರಿಗೆ ಯೋಚನೆಗಿಟ್ಟುಕೊಂಡಿತು, ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳನ್ನು ಶರಣುಹೊಕ್ಕರು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗ ಳಾಗ ಹೈಸ್ಕೂಲಿನಲ್ಲಿ ಸಂಡಿತರಾಗಿದ್ದರು. ಇತರರು ಸಹಕರಿಸದಿದ್ದಲ್ಲಿ ಉಪನಯನ ವಿಧಿಗಳನ್ನು ತಾವು ನಿಂತು ನಡಸಿಕೊಡುವುದಾಗಿ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಭರವಸೆಯಿತ್ತರು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಮುಂದೆ ನಿಂತು ತಮ್ಮ ಅಸಹಕಾರವಾದವನ್ನು ಸಮರ್ಧಿಸಿ ಅವರನ್ನು ಎದುರಿಸಬಲ್ಲ ಶಕ್ತರು ವೈದಿಕರ ಗುಂಪಿನಲ್ಲಿ ಯಾರೂ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ವಾದ ದಲ್ಲಿ ಅರಿಕೇಸರಿ, ಎದುರಾಳಿಗಳನ್ನು ಸಿಗಿದುಹಾಕುವಂಥ ವಿದ್ವದ್ಬಲ ವಾಗ್ಬಲವುಳ್ಳ ವರು. ಕ್ರಮೇಣ ಎಲ್ಲರೂ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿ ಉತ್ಸವದಲ್ಲಿ ಸಹಕರಿಸಿದರು. ಪ್ರಾಯಶಃ ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿಯೇ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು " ಸಿಂಧುಯಾನ ಸಮರ್ಧನ " ವೆಂಬ ಸಂಸ್ಕೃತನಿಬಂಧವನ್ನು ರಚಿಸಿರಬೇಕು. ಧರ್ಮದ ಹೆಸರಿನಲ್ಲಿ ಅವರು ಜನವನ್ನು ದೂರವಿಡಲಾರರು. ಅವರಿಗೆ ಜನಬೇಕು, ಧರ್ಮಬೇಡವೆಂದಲ್ಲ.

ವೈದಿಕರಲ್ಲೂ ಲೌಕಿಕರಲ್ಲೂ ಒಂದೇ ಸಮನಾಗಿ ಸಲೀಸಾಗಿ ಬೆರೆಯಲು ಸಮ ಥ್ರಾಗಿದ್ದವರು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು. ಶಂಕರ ಜಯಂತಿಯ ಸಮಯದಲ್ಲ ಎಷ್ಟು ಸುಲಭ ವಾಗಿ ಉತ್ಸವದ ಕಾರ್ಯಕ್ರಮಗಳಲ್ಲಿ ಭಾಗವಹಿಸಿ ಪುರಾಣ ಹೇಳಲು ಸಮರ್ಥರಾಗಿ ದ್ದರೋ ಅಷ್ಟೇ ಸಲೀಸಾಗಿ ಕ್ಲಬ್ಬಿಗೆ ನಡೆದು ಅಧಿಕಾರಿಗಳೊಡನೆ ಬೆರೆತು ಇಸ್ಪೀಟು ಬಡಿಯಲು ಶಕ್ತರಾಗಿದ್ದರು.

ನನಗೆ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಹೆಚ್ಚಿನ ಪರಿಚಯವಾದದ್ದು ನನ್ನ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿದಸೆ ಮುಗಿದು ನಾನು ಶಿವಮೊಗ್ಗೆಯಲ್ಲಿ ನಿಂತಾಗ; ಆವರು ಶಿವಮೊಗ್ಗೆಯ ಕರ್ಣಾಟಕ ಸಂಘದ ಅಧ್ಯಕ್ಷರಾದಾಗ. ಕನ್ನಡದ ಪುನರುತ್ಥಾನದ ಚಳವಳಿಯ ಸಂಕೇತವಾದ ಕರ್ಣಾಟಕ ಸಂಘಕ್ಕೆ ಹಳೆಯ ಕಾಲದ ಪಂಡಿತರನ್ನು ಅಧ್ಯಕ್ಷರನ್ನಾಗಿ ಅರಿಸಿಕೊಳ್ಳುವುದೆ? — ಸಂಘ ಹೇಗೆ ಮುಂದುವರಿದೀತು ಅವರ ನೇತೃತ್ವವಲ್ಲಿ? — ಎಂಬ ಸಂದೇಹ ಬಹು ಮಂದಿಗೆ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಭಾಷಾಭಿಮಾನವನ್ನೂ ಲೌಕಿಕ ಪ್ರಜ್ಞೆ ಯನ್ನೂ ಅರಿತವರಿಗೆ ಆ ಬಗೆಯ ಸಂಶಯಕ್ಕೆ ಕಾರಣಪಿಲ್ಲ. ಅಧುನಿಕ ಕವಿತೆ

ಅವರಿಗೆ ಒಟ್ಟನಲ್ಲಿ, ರುಚಿಸಿತ್ತೆಂದು ಹೇಳಲಾರೆ. ಆದರೆ, ಕಳೆದ ಹದಿನೈದು ಇಪ್ಪತ್ತು ವರ್ಷಗಳಿಂದ ಬರೆಯುತ್ತಿರುವ ಲೇಖಕರೆಷ್ಟು ಮಂದಿ ಈಗಿನ ನವ ತರುಣರ ಕವಿತೆಗಳನ್ನು ಒಪ್ಪಿಕೊಂಡಿದ್ದಾರೆ?— ಅದು ಹಾಗಿರಲಿ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಕನ್ನಡದ ಅಭಿಮಾನ ಸಣ್ಣ ಶುಟ್ಟ ಕುಂದುಕೊರತೆಗಳನ್ನು ಮೀರಿ ನಿಲ್ಲುವಷ್ಟು ಶಕ್ತವಾಗಿತ್ತು. ಕನ್ನಡದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಜನ ಇಷ್ಟು ಉತ್ಸಾಹದಿಂದ ನಡೆದು ಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದಾರಲ್ಲಾ, ಅದೇ ನನಗೊಂದು ಸಂತೋಷ – ಎನ್ನುತ್ತಿದ್ದರು. ವಯಃ ಪರಿಣತಿಯಿಂದಾಗುವ ದೇಹಶ್ರಮವನ್ನು ಲೆಕ್ಕಿಸದೆ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಸಂಘದ ಎಲ್ಲ ಸಭೆಗಳಿಗೂ ಬರುತ್ತಿದ್ದರು ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯದ ಪ್ರಕಾರಗಳನ್ನು ಅವರು ಬಹು ಮಟ್ಟಿಗೆ ಒಪ್ಪಿಕೊಂಡಿದ್ದರು. 'ಮುದ್ರಾ ಮಂಜೂಷ' 'ಆರ್ಯ ಕೀರ್ತಿ' ಮೊದ ಲಾದ ಗ್ರಂಥಗಳನ್ನು ಎಷ್ಟು ಉತ್ಸಾಹದಿಂದ ಪಾಠ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದರೆಂಬುದನ್ನು ವಿವರಿ ಸಿದ್ದೇನೆ. ಬಂಕಿಂಚಂದ್ರರ ಕಾದಂಬರಿಗಳನ್ನೂ ಗಳಗನಾಥರ ಸುರಸ ಕಾದಂಬರಿ ಗಳನ್ನೂ ಕುರಿತು ಬಹು ಸೊಗಸಾಗಿ, ವಿಮರ್ಶ ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಉಪನ್ಯಾಸಮಾಡುತ್ತಿದ್ದ ರಂತೆ. ಇಂಗ್ಲಿ ೩ನ ಪರಿಚಯ ಅವರಿಗಿಲ್ಲದಿದ್ದ ರೂ ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರಿನ ಪ್ರಮುಖ ನಾಟಕಗಳ ಕಥೆಗಳನ್ನೂ ಅವುಗಳಲ್ಲಿನ ಮುಖ್ಯ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳನ್ನೂ ತಿಳಿದುಕೊಂಡಿ ದ್ದರು. ಕರ್ಣಾಟಕ ಸಂಘದಿಂದ 'ರಕ್ತಾಕ್ಷೆ' ನಾಟಕ ಪ್ರಕಟವಾದಾಗ 'ಹ್ಯಾಮ್ಲೆ ಟ್' ನಾಟಕದೊಡನೆ ಅದನ್ನು ಹೋಲಿಸಿ ಅದರ ಗುಣಾವಗುಣಗಳನ್ನು ಕುರಿತು ನನ್ನೊಡನೆ ಹೇಳಿದರು.

ದೇಹಾರೋಗ್ಯ ಸರಿಯಾಗಿ ಇರುವವರೆಗೂ ಕರ್ಣಾಟಕ ಸಂಘದ ಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಉತ್ಸಾಹದಿಂದ ಭಾಗವಹಿಸಿ, ಸಂಘಕ್ಕೆ ದಯಮಾಡಿಸಿದ ಅತಿಧಿಗಳನ್ನು ಆದರ ವಿಶ್ವಾಸ ಗಳಿಂದ ಬರಮಾಡಿಕೊಂಡು ಮಾತು ಕಧೆಗಳಿಂದ ಸಂತೋಷಪಡಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಆಧುನಿಕ ಕಾವ್ಯದ ಕುಂದು ಕೊರತೆಗಳನ್ನು ದೊಡ್ಡದು ಮಾಡಿ ಮಾತನಾಡಿ ಅತಿಥಿಗಳ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಎಂದೂ ನೋಯಿಸಿದವರಲ್ಲ. ಅತಿಥಿಗಳನ್ನು ಊಟ ಉಪಚಾರಗಳಿಂದ ತೃಪ್ತಿಪಡಿಸಿ ಬೀಳ್ಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದರು. ಶಾಪ್ರ್ರಿಗಳು ಊಟ ತಿಂಡಿಗಳ ವಿಷಯದಲ್ಲಿಯೂ ಒಳ್ಳೆಯ ರಸಜ್ಞರು. ಅಡಿಗೆಯ ರುಚಿಕಟ್ಟನ್ನು ಕೆಡಿಸಿದವರು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಮುಂದೆ ಧೈರ್ಯವಾಗಿ ನಿಲ್ಲಲಾರರು. ಅವರ ಶಾಪದ ಮುಂದೆ ತಲೆಯೆತ್ತುವುದು ಕಷ್ಟ ವಾಗುತ್ತಿತ್ತು.

ಕಾವ್ಯ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸಹೃದಯತೆಯೂ ಜನರ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ ಸೌಹಾರ್ದವೂ ಅವರ ಮುಖ್ಯ ಗುಣಗಳಾಗಿದ್ದವು. ನನ್ನಲ್ಲಿ ಅವರು ತೋರುತ್ತಿದ್ದ ವಿಶ್ವಾಸವನ್ನು ನಾನೆಂದಿಗೂ ಮರೆಯಲಾರೆ ಇರುವವರೆಗೂ ವ್ಯವಸ್ಥಾ ಬದ್ಧರಾದ ಅಧ್ಯಕ್ಷರಾಗಿದ್ದು ಕೊಂಡು, ಕೆಲಸ್ಮ ಮಾಡುವವರಿಗೆ ಉತ್ತೇಜಕರಾಗಿದ್ದು, ತಮ್ಮ ವಿದ್ವತ್ತಿನಿಂದಲೂ ಉದಾರ ನೀತಿಯಿಂದಲೂ ಕರ್ಣಾಟಕ ಸಂಘಕ್ಕೆ ಅವರೊಂದು ಭೂಷಣವಾಗಿ ತೋಭಿಸಿದರು.

ಉದ್ದಾಮ ಪಂಡಿತರಾದರೂ ಅವರ ಒಲವು—ಸರಳತೆ ಲಾಲಿತ್ಯ ಮಾಧುರ್ಯ ಇತ್ಯಾದಿ ರಂಜಕ ಗುಣಗಳ ಕಡೆಗೆ ಹೆಚ್ಚಾಗಿತ್ತು. ೧೯೩೧ರಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಟವಾದ ಅವರ "ಕನ್ನಡ ಮೇಘ ಸಂದೇಶ" ಇದಕ್ಕೆ ಸಾಕ್ಷ್ಮಿಯಾಗಿದೆ ಆ ಕೃತಿ ಪ್ರಕಟವಾದ ಕೆಲವು ತಿಂಗಳುಗಳಲ್ಲಿಯೇ ಅದು ಆಳಿದ ಮಹಾಸ್ವಾಮಿಯವರಾದ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣರಾಜ ಒಡೆಯ ರವರ ಗಮನಕ್ಕೆ ಬಂತು. ೧೯೩೩ರ ಬೇಸಗೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಭುಗಳು ಕೆಮ್ಮಣ್ಣ ಗುಂಡಿಗೆ ವಿಹಾರಾರ್ಥವಾಗಿ ಬಂದಾಗ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳನ್ನು ಬರಮಾಡಿಕೊಂಡರು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗದು ಅನಿರೀಕ್ಷಿತವಾದ ಕರೆಯಾಗಿತ್ತು. ಆವರೆಗೆ ಅವರು ಪ್ರಭುಗಳನ್ನು ಭೇಟ ಮಾಡಿರ ಲಿಲ್ಲ. ಸಾಹಿತ್ಯ ಧರ್ಮ ವೇದಾಂತ ಮೊದಲಾದ ವಿಷಯಗಳಿಗೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟಂತೆ ಪ್ರಭುಗಳು ಪ್ರಶ್ನೆಗಳನ್ನು ಎತ್ತಿ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನಗಳನ್ನು ಕೇಳಿ ಮೆಚ್ಚಿ ಕೊಂಡರು. ಅದೇ ವರ್ಷದ ನವರಾತ್ರಿಯಲ್ಲಿ ಮೈಸೂರಿಗೆ ದರ್ಬಾರಿಗೆ ಬರಮಾಡಿ ಕೊಂಡು ' ಆಸ್ಥಾನ ಮಹಾ ವಿದ್ವಾನ್' ಎಂಬ ಬಿರುದನ್ನೂ ಖಿಲ್ಲತ್ತುಗಳನ್ನೂ ಕೊಟ್ಟು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳನ್ನು ಗೌರವಿಸಿದರು. ಮಹಾವಿದ್ವದ್ವೇತನವನ್ನೂ ಮಾಸಾಶನ ವನ್ನೂ ದಯಪಾಲಿಸಿದರು.

ಈ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೆ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು "ಕೆಮ್ಮಣ್ಣ ಗುಂಡಿ" ಮತ್ತು "ಬೃಂದಾವನ" ಗಳನ್ನು ಕುರಿತು ಸಂಸ್ಥೃತದಲ್ಲಿ ಕವಿತೆಗಳನ್ನು ರಚಿಸಿದರೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಅವು ಪ್ರಾಯಶಃ ಸಂಸ್ಥೃತ ಮಹಾ ಪಾಠಶಾಲೆಯ ಸಂಸ್ಥೃತ ಪತ್ರಿಕೆಯ ಸಂಚಿಕೆಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಟವಾಗಿರಬೇಕು.

ಕೆಮ್ಮಣ್ಣ ಗುಂಡಿಯ ಬಿಡಾರದ ಸಮಯದಲ್ಲಿ, ತಾವು ರಚಿಸಿದ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜು ನೀಯ 'ದಿಂದಲೂ ಕೆಲವು ಭಾಗಗಳನ್ನು ಪ್ರಭುಗಳಿಗೆ ಓದಿ ಹೇಳಿದರಂತೆ. ಶಾಸ್ತ್ರಿ ಗಳ 'ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀಯ ' ಭಾರವಿಯ ಸಂಸ್ಕೃತ ಕಾವ್ಯವನ್ನನುಸರಿಸಿ ಬರೆದ ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯಕಧಾಪ್ರಬಂಧೆ. ಆ ಕೃತಿಯನ್ನು ಓದಿ ನೋಡುವ ಅವಕಾಶ ನನಗೆ ದೊರೆಯಲಿಲ್ಲ. ಅದು ಪ್ರಕಟವಾಗಿಯೂ ಇಲ್ಲ ಅದರ ಈಷದವಲೋಕನದಿಂದ ಅದರ ಗದ್ಯ ಬಂಧ ಬಿಗಿಯಾಗಿ ಪ್ರೌಢವಾಗಿರುವುದಾಗಿ ನನ್ನ ಮನವರಿಕೆ ಅದರಲ್ಲಿನ ವಾಕ್ಯವೃಂದ ದೀರ್ಘೋರ್ಮಿ ಮಾಲಾಕುಲದಂತೆ ಎದ್ದು ಬಿದ್ದು ನಾದ ಗುಂಫನದಿಂದ ಮುಂದುವರಿಯುತ್ತದೆಯೆಂದು ನನ್ನ ಭಾವನೆ.

ಆಳಿದ ಮಹಾಸ್ವಾಮಿಯವರು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳನ್ನು ಮತ್ತೊಮ್ಮೆ ಮೈಸೂರಿಗೆ ಬರಮಾಡಿಕೊಂಡು "ಪಂಡಿತರತ್ನಂ "ಎಂಬ ಬಿರುದನ್ನು ದಯಪಾಲಿಸಿ ಗೌರವಿಸಿ ದರು. "ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ರಾಜಾಭ್ಯುದಯ ಚಂಪೂ "ವನ್ನು ಈ ಸುಮಾರಿನಲ್ಲಿ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ರಚಿಸಿದ್ದಿ ರಬಹುದು. "ರಜತೋತ್ಸವ " ಕವಿತೆಯನ್ನು ಇದಕ್ಕೆ ಬಹು ಹಿಂದೆಯೇ ಬರೆದಿರಬೇಕು.

ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಮೈಸೂರಿಗೆ ಹೋದಾಗ ಅಲ್ಲಿನ ಪಂಡಿತರೊಡನೆ ಧರ್ಮಶಾಸ್ತ್ರ ವಿಚಾರಗಳಲ್ಲಿ ನಡೆದ ವಾಗ್ವಾದಗಳನ್ನು ನನಗೆ ವಿವರಿಸಿದ್ದರು. ಆ ವಾದಗಳಲ್ಲಿ

ಅವರು ತಮ್ಮ ನಿಲುವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದರು. ವಿದ್ವಾಂಸರುಗಳು ಸಾಮಾನ್ಯ ವಾಗಿ ಅಸೂಯಾಪರರು. ಆದರೆ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ವಿದ್ಯಾಪಕ್ಷ ಪಾತಿಗಳಾಗಿ ಸಹೃದಯ ರಾಗಿದ್ದರು. ಮೇಲುಕೋಟೆಯ ಯತಿರಾಜಮಠದ ಹೀಠಾಧಿಪತಿಗಳಾಗಿ ಮುಂದೆ ವಿರಾಜಿಸಿದ ಆನಂದಾಳ್ವಾರ್ ಅವರ ಪಾಂಡಿತ್ಯವನ್ನೂ ಸಹೃದಯತೆಯನ್ನೂ ಶಾಸ್ತ್ರಿ ಗಳು ಮುಕ್ತಕಂಠದಿಂದ ಹೊಗಳುತ್ತಿದ್ದರು. ಇಬ್ಬರಿಗೂ ಪರಸ್ವರ ಪತ್ರವ್ಯವಹಾರ ನಡೆಯುತ್ತಿತ್ತೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ತಾವು ಬರೆದ ಕಾಗದಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗಿ ಆನಂದಾಳ್ವಾ ರರು, ಎಷ್ಟು ಚಮತ್ಕಾರವಾಗಿ ಉತ್ತರ ಬರೆದಿದ್ದಾರೆಂಬುದನ್ನು ಅವರ ಕಾಗದ ಓದಿ ಹೇಳಿ ಅದರ ಹಿಂದಿರುವ ಪಾಂಡಿತ್ಯದ ಬಗೆಯನ್ನೂ ನನಗೆ ವಿವರಿಸಿದ್ದರು. ಪರ ಗುಣೋತ್ಕರ್ಷದಲ್ಲಿ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗಿದ್ದ ಅನಸೂಯಾಭಾವವನ್ನು ಪ್ರಕಟಸುವ ಹೈದಯ ಸ್ಪರ್ಶಿಯಾದ ಇನ್ನೊಂದು ಸಂಗತಿಯನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ತಿಳಿಸಬಹುದು. ಪ್ರಾಕ್ತನ ವಿಮರ್ಶನ ವಿಚಕ್ಷಣ ರಾವ್ ಬಹದ್ದೂರ್ ಆರ್. ನರಸಿಂಹಾಚಾರ್ಯರು ೧೯೩೬ರಲ್ಲಿ ಕಾಲವಾದ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಶಿವಮೊಗ್ಗೆಯ ಸಂಘದಲ್ಲಿ ಸಂತಾಪಸೂಚಕ ಸಭೆಯೊಂದು ಏರ್ಪಾ ಡಾಗಿತ್ತು. ಸಭಾಧ್ಯಕ್ಷತೆ ವಹಿಸಿದ್ದ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ನರಸಿಂಹಾಚಾರ್ಯರ ವಿದ್ವತ್ಪ್ರ ಭಾವವನ್ನೂ ಗುಣಗಳನ್ನೂ ಸ್ಮರಿಸಿಕೊಂಡು ಮಾತನಾಡುತ್ತ ಅಂಧ ವಿದ್ವಾಂಸರು ನಮಗಿನ್ನೆಲ್ಲಿ ದೊರೆಯುತ್ತಾರೆಂದು ಅವರ ನಿಧನಕ್ಕೆ ಸಂಕಟಪಡುತ್ತ ದುಃಖ ಉಕ್ಕಿ ಬಂದು ಗಂಟಲು ಕಟ್ಟ ಕಣ್ಣಲ್ಲಿ ನೀರು ಹಾಕಿಬಿಟ್ಟರು. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ವಿಶ್ವಾಸ ಮಮತಾಭಿಮಾನಗಳು ಅಸ್ಟ್ಯ ಅಳವೂ ತೀವ್ರವೂ ಆಗಿದ್ದಿ ರಬಹುದೆಂಬುದನ್ನು ಸಭೆ ಯಲ್ಲಿದ್ದ ವರಾರೂ ಊಹಿಸಿರಲಿಲ್ಲ.

ನರಸಿಂಹಾಚಾರ್ಯರು ತಮ್ಮ ಅಧಿಕಾರಾವಧಿಯಲ್ಲಿ ಶಿವಮೊಗ್ಗೆಯಲ್ಲಿ ಕೆಲವು ಕಾಲ ಇದ್ದರಂತೆ. ಆಗ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಲ್ಲಿ ಬಂದು ಹೋಗಿ ಅವರಿಂದ ಸಂಸ್ಕೃತದ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಕೇಳಿ ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದ ರಂತೆ. ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧ ಪಟ್ಟ ಎಷ್ಟೋ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ನರಸಿಂಹಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ಕಲಿತುಕೊಂಡರಂತೆ ಈ ವಿಷಯವನ್ನು ತಿಳಿಸಲು ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಸಂಕೋಚವಡಲಿಲ್ಲ ಅವರ ಉದಾರವಾದ ಗುಣ ಇಂಥ ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ವ್ಯಕ್ತವಾಗುತ್ತಿತ್ತು.

ತರ್ಕ ವೇದಾಂತ ಸಾಹಿತ್ಯ ವ್ಯಾಕರಣಾದಿ ಶಾಸ್ತ್ರಗಳಲ್ಲದೆ ಜ್ಯೋತಿಷ ನೀತಿ ಧರ್ಮಶಾಸ್ತ್ರಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗೆ ವರಿಶ್ರಮವಿತ್ತು. ಜ್ಯೋತಿಷ ಸಮ್ಮೇಳನವೊಂದಕ್ಕೆ ಅವರು ಅಧ್ಯಕ್ಷರಾಗಿದ್ದರು. "ಜ್ಯೋತಿಷವೃತ್ತಂ" ಎಂಬ ಕೃತಿಯೊಂದನ್ನೂ ರಚಿಸಿರುವಂತೆ ತೋರುತ್ತದೆ. ರಾಜಧರ್ಮಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಸಟ್ಟ ಎಷ್ಟೋ ಆಕರ ಪದ್ಯ ಗಳನ್ನು ಅವರು ಮಾತಿನ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಉದ್ಧರಿಸುತ್ತಿದ್ದರು ಅವರಿಗೆ ಕಂಠಸ್ಥ ವಾದ ನೀತಿ ತ್ಲೋಕಗಳಿಗೂ ಪದ್ಯಗಳಿಗೂ ಲೆಕ್ಕವಿರಲಿಲ್ಲವೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಯಾವ ವಿಷಯವನ್ನು ಕುರಿತು ಅವರೊಡನೆ ಮಾತನಾಡಲಿ ತಮ್ಮ ನಿಲುವಿಗೆ ಆಧಾರವಾಗಿ ಸಂಸ್ಥೃತದಿಂದ ಪದ್ಯಗಳನ್ನು ಉದ್ಧರಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಮಾತಿನಲ್ಲಿ, ವಾದದಲ್ಲಿ ಅವರು

ಸೋಲನ್ನು ಕಂಡವರಲ್ಲ. ಪೂರ್ವಿಕರ ನಿಲುವನ್ನು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಬಿಟ್ಟು ಕೊಡು ತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ಆಧಾರ ಭೂತವಾದ ಶ್ಲೋಕ ಸಮಯದಲ್ಲಿ ನೆನಪಿಗೆ ಬಾರದಿದ್ದರೆ ಕೂಡಲೇ ತಾವೇ ಒಂದನ್ನು ರಚಿಸಿ ಹೇಳುವ ಆಶುಕವಿತಾ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ ಅವರಿಗಿತ್ತು. ಒಂದು ಬಾರಿ ಅವರೊಡನೆ ಮಾತನಾಡುತ್ತಿದ್ದಾಗ Socialism, Anarchism ಇವುಗಳ ಪ್ರಸ್ತಾಪ ಬಂತು. ನಮ್ಮ ಪೂರ್ವಿಕರಿಗೆ ಈ ರಾಜ್ಯ ತತ್ತ್ವಗಳೇನೂ ಹೊಸತಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿ ಆಧಾರವಾಗಿ ಸಮಂಜಸವಾದ ಪದ್ಯಗಳನ್ನು ಹೇಳಿ ಅರ್ಥವನ್ನು ವಿವರಿಸಿದರು. ಹೀಗೆ ಮನದಲ್ಲಿ ಸಕಲ ಜ್ಞಾ ನವನ್ನೂ ಎದೆಯಲ್ಲಿ ಲೋಕಾನುಭವವನ್ನೂ ತುಂಬಿಕೊಂಡಿ ರುವ ಪಂಡಿತರ ಒಂದು ಯುಗವೇ ಅವರ ನಿಧನದಿಂದ ಮರೆಯಾದಂತಾಯಿತು.

ಲೇಖನದಲ್ಲಿ ವಿವರಿಸಿರುವ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲದೆ ಕೆಳಗಿನವುಗಳನ್ನೂ ಅವರು ಬರೆದಿರು ವಂತೆ ತಿಳಿದು ಬರುತ್ತದೆ. ಸಂಸ್ಥ್ರತ: ಶಾರದಾ ಸ್ತುತಿ; ಮುಖ ಮುಖರಂ; ಚಾರುಚರ್ಯಾ; ಜಗದ್ಗುರು ಚಂಪೂ, ರಮಣೀ ರಾಜ -'ಂಸ. ಕನ್ನಡ: ಮದಾಲಸೆ; ಕಾದಂಬರೀ; ನಗರ ವೃತ್ತಂ.

ಕೂಡಲಿ ಚಿದಂಬರಂ

# ರಾಜಶೇಖರ ವಿಲಾಸ

' ರಾಜಕೀಖರ ವಿಲಾಸ' ಹುಟ್ಟ ಮುನ್ನುರೊಂದು ವರ್ಷಗಳಾದುವು ಅಷ್ಟೆ. ಒಂದು ನಾಡಿನ ಇತಿಹಾಸದಲ್ಲಿ ಮೂರು ಶತಮಾನಗಳು ಮೂರು ದಿನವಿದ್ದಂತೆ. ಇಷ್ಟೇ ಅಲ್ಪಾವಧಿಯಲ್ಲಿ, ಮೈಸೂರು ಸೀಮೆಯ ಒಂದು ಹಳ್ಳಿಯಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟಿದ ಮಹಾಕಾವ್ಯ ನೆಂದು ಕನ್ನಡನಾಡಿನಲ್ಲೆಲ್ಲ ತನ್ನ ಪ್ರಭಾವವನ್ನು ಬೀರಿತು. ಇದರ ಹಸ್ತಪ್ರತಿಗಳು ದೇಶದ ಮೂಲೆಮೂಲೆಯಲ್ಲಿ ಇಂದಿಗೂ ದೊರೆಯುತ್ತಿವೆ. ಅಂದು ಅಚ್ಚು ಕೂಟವಿರಲಿಲ್ಲ. ಪ್ರತಿಯೆತ್ತಿಕೊಡಬಲ್ಲ ವಿದ್ಯಾವಂತರ ಸಂಖ್ಯೆಯೂ ಕಡಿಮೆಯಾಗಿತ್ತು. ಸುವ್ಯಸ್ಥಿತ ಸಾಹಿತ್ಯ ಪ್ರಚಾರವೂ ನಡೆಯುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ಆದರೂ ಈ ಕಾವ್ಯವಾಚನಕ್ಕಾಗಿ ಎಷ್ಟು ಊರುಗಳಲ್ಲಿ, ಎಷ್ಟು ದೀಪಗಳು ಬೆಳಗಿವೆಯೋ ಊಹಿ ಸುವುದೂ ಕಷ್ಟ. ಇದೇ ಕುರುಹು, ಈ ಕೃತಿಯನ್ನು ರಚಿಸಿದ ಕವಿ ನಿಜವಾಗಿಯೂ ಪುಣ್ಯವಂತ ಎಂಬುದಕ್ಕೆ. ಇವನು 'ಸುಕವಿವೃಂದ ಸ್ತೋತ್ರಪಾತ್ರ,' 'ಉತ್ತಮ ಜನಾ ನಂದಾಬ್ಫಿ ರಾಕಾಸುಧಾಕರ' 'ಸರಸ ಪ್ರಬಂಧ ಸುಭಗಾಂಭೋಜವಲ್ಲಭ,' 'ಸರಸ ಜನ ಮಾನಿತ'— ಎಂದು ಹೇಳಿಕೊಂಡಿದ್ದರೆ ಆಶ್ಚರ್ಯವೂ ಅಲ್ಲ; ಅನುಚಿತವೂ ಅಲ್ಲ.

ಚಂಪೂ(ಪ್ರಬಂಧ)ಯುಗವು ಎಂದೋ ಮುಗಿದು ಹೋಗಿ ಸಟ್ಪದಿ ಸಾಂಗತ್ಯ ಗಳ ಸುಗ್ಗಿಯೂ ಕೊನೆಗಂಡು ಸಾಹಿತ್ಯ ಲೋಕಕ್ಕೆ ಬರಗಾರ ಕಾಲಿಕ್ಕಿದಾಗ, ನೀರಸ ಗದ್ಯ ಕಾವ್ಯಗಳು ಕಾಣಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಮೊದಲಾದಾಗ ಈ ಪದಿನಾಲ್ಕು ಆಶ್ವಾಸಗಳ, ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ದೀರ್ಘವಾದ ಗದ್ಯಭಾಗಗಳಿರುವ, ಸಾವಿರದೆಂಟುನೂರ ಅರುವತ್ತೊಂಬತ್ತು ಕಂದವೃತ್ತಗಳ ಸುದೀರ್ಘ, ನವರಸಭರಿತ ಚಂಪೂಕಾವ್ಯವನ್ನು ಒಂದೇ ವರ್ಷದಲ್ಲಿ ರಚಿಸುವುದು ಸಾಮಾನ್ಯ ಕವಿಗೆ ಸಾಧ್ಯವೇ? ಅಂದಿನ ಮಹಾವಿದ್ವಾಂಸರು, ರಸಿಕರು ಈ ಕಾವ್ಯವನ್ನು ಓದಿಸಿ ಕೇಳಿ ಮೆಚ್ಚಿ,

> ಜಿಹ್ವಾಂತರ್ನಟದಂಬುಜಾಸನ ವಧೂಪಾದ ಪ್ರವಾಳ ಸ್ಫುರ ನ್ಮಂಜೀರದ್ವಯ ಮಂಜುನಾದ ವಿಭವ ಶ್ರೀಗರ್ವಸರ್ವಂಕಷ್ಟಾ ಜೀಯಾಸುರ್ಭವತಪ್ಪಡಕ್ಷರವಿಭೋ ಕುಂದಾರ ವಿಂದಾವಳೀ ಮಂದಾರದ್ರುಮ ಮಂಜರೀ ಮಧುಝರೀ ಮಾಧುರ್ಯ ಧುರ್ಯಾಗಿರಃ

ಎಂದು ಪ್ರಶಸ್ತಿ ಪತ್ರವನ್ನು ಕೊಟ್ಟರಂತೆ! ಬಹುಕಾಲದಿಂದಲೂ ಈ ಒಂದು ಐತಿಹ್ಯ ಜನಜನಿತವಾಗಿ ಬಂದಿರುತ್ತದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಇಂದಿನವರ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಈ ಕಾವ್ಯವನ್ನು ಪರೀಕ್ಷಿಸುವ ಸಾಹಸಕ್ಕೆ ಕೈಹಾಕಿದೆ.

ಬಹುಕಾಲದಿಂದಲೂ ಜನಮನದ ಒಲವನ್ನು ಸೂರೆಗೊಂಡು ಆದರ ನಯನಡೆ ನುಡಿಗಳನ್ನು ನೇರ್ಪುಗೊಳಿಸಿದ ಪುಣ್ಯಕಥೆಗಳನ್ನು ಆರಿಸಿಕೊಂಡು ಅವುಗಳಿಗೆ ಬೇರೊಂದು ರೂಪುಕೊಟ್ಟು, ಮರುಜೇವಣಿಯಿತ್ತು, ಮೆರುಗುಹಾಕಿ ಹೊಸತೊಂದು ಧಾತುವನ್ನು ಸೇರಿಸಿ ಮಹಾಕೃತಿಗಳನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿದ ಮಹಾಕವಿಗಳು ಅನೇಕರಿದ್ದಾರೆ. ಮಲ್ಟನ್, ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರ್, ಷೆಲ್ಲಿ, ಮಹಾಶಯರೂ ಪ್ರಾಚೀನ ಕಲಾ ವಸ್ತುಸಂಗ್ರಹಾ ಲಯದಲ್ಲಿ ಕಳವು ಮಾಡಿದವರೇ! ಭಾಸ ಕಾಳಿದಾಸರೂ ಕನ್ನಡದ ಕವಿಕುಲದೀಪಕರಾದ ಪಂಪ ರನ್ನ ನಾರಣಪ್ಪ ಹರಿಹರರೂ ಜೇಬುಗಳ್ಳರೇ! ಈ ಕಳ್ಳತನದ ಮಾಲನ್ನು ಇದ್ದು ದನ್ನು ಇದ್ದ ಂತೆಯೇ ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಮಾರಹೊರಟರೆ ಯಾವ ರಸಜ್ಞ್ಗ ಶ್ರೀಷ್ಠಿಯೂ ಕೊಂಡುಕೊಳ್ಳುವುದಿಲ್ಲ. ಕದ್ದಮಾಲನ್ನು ಇವರು ವಿರೂಪಗೊಳಿಸಬೇಕು; ಇಲ್ಲವೆ ಸುರೂಪುಗೊಳಿಸಬೇಕು. ಆಗ ಮಾತ್ರ ಆ ಮಾಲಿನ ಮಾರಾಟ ಆದೀತು. ವಿರೂಪಗೊಂಡ 'ಮಾಲು' ಮಾರುಕಟ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಕಡಿಮೆಬೆಲೆಯನ್ನು ತರಬಹುದು. ಉತ್ತಮಗೊಂಡ ಕೃತಿ ಹೆಚ್ಚು ಬೆಲೆಯನ್ನು ತರಬಲ್ಲುದು. ಆದರೆ ಅದು ಕದ್ದು ತಂದ 'ದ್ರವ್ಯ' ಎಂಬುದರ ಸುಳಿವೂ ಹತ್ತೆಬಾರದು ವಿಬುಧೆ ವಣಿಕನಿಗೆ ಷಡಕ್ಷರ ದೇವ ತನ್ನೆಲ್ಲ ಚಾತುರ್ಯವನ್ನೂ ಬುದ್ಧಿಶಕ್ತಿಯನ್ನೂ ವಿನಿಯೋಗಿಸಿ ಹಳೆಯ ಸಾಮಗ್ರಿಯಲ್ಲಿ ನೂತನ ಕಧಾಕಲ್ಪವನ್ನು ರಚಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಅವನು ಕಥಾವಸ್ತುವನ್ನು ಆರಿಸಿಕೊಂಡಿರುವುದು ಷಟ್ಪದೀ ಕಾವ್ಯಗಳಿಂದ–ಭಾವ ಚಿಂತಾರತ್ನ, ಬಸವ ಪುರಾಣ, ವುತ್ತು ಗದುಗಿನ ಭಾರತಗಳಿಂದ. ವರ್ಣಕದ ನಾಡುಡುಗೆಯುಟ್ಟದ್ದ ಕಾವ್ಯಕನ್ನಿಕೆ ಯರಿಗೆ ವಸ್ತುಕದ 'ದೇಶಾವರಿ' ವೇಷ ಭೂಷಣಗಳನ್ನು ತೊಡಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಇದು ಈ ಕವಿ ಬೀಸಿರುವ ಮೊದಲನೆಯ ಮಹೇಂದ್ರಜಾಲ. ನೈಕ್ತಿಯನ್ನು ಗಮನಿಸದೆ ವೇಷಕ್ಕೆ ಮಾರು ಹೋಗುವ ರಸಿಕ-ಶ್ರೇಷ್ಠಿ ಒಂದೆ ಪಟ್ಟಗೆ ಮುಗ್ಗರಿಸಬಹುದು. ಈ ಅಂಶವನ್ನು ಲಕ್ಷ್ಯದಲ್ಲಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ರಾಜಶೇಖರ ವಿಲಾಸವನ್ನು ವಿಮರ್ಶಿಸಲು ಪ್ರಯತ್ನಮಾಡಿದೆ.

ಗುಬ್ಬಿಯ ಮಲ್ಲಣಾರ್ಯನ 'ಭಾವ ಚಿಂತಾರತ್ನ' ಷಡಕ್ಷರ ದೇವನ ರಾಜ ಶೇಖರವಿಳಾಸ ವಿಶುಳ ಪ್ರಬಂಧದ ಮೂಲವಸ್ತು. ಆದುದರಿಂದ 'ಚಿಂತಾರತ್ನ'ದ ಕಧೆಯನ್ನು ಮೊದಲು ಗಮನಿಸಬೇಕು.

ಚೋಳ ದೇಶದಲ್ಲಿ ಧರ್ಮವತಿಯೆಂಬ ಪಟ್ಟಣ. ಅಲ್ಲಿಯ ದೊರೆ ಸತ್ಯೇಂದ್ರ ಚೋಳ ಮಹಾರಾಜ. ಅವನ ಸಹಧರ್ಮಿಣಿ ಅಮೃತವತೀ ದೇವಿ. ದಂಪತಿಗಳು ಪರಮ ಶಿವನಿಷ್ಠರು. ಅವರಿಗೆ ಮಕ್ಕಳಿರಲಿಲ್ಲವಾದುದರಿಂದ ಮಂತ್ರಿ ಪತಿಮೋಹಿಯ ಮಗ ಮಿತವಚನನನ್ನು ಸಾಕಿಕೊಂಡರು. ಕೆಲವು ದಿನಗಳ ಮೇಲೆ ಅವರ ಕುಲಗುರು ಗಳಾದ ಚಿದ್ಧನ ಶಿವಾಚಾರ್ಯರ ಕೃಪಾಪ್ರಸಾದದಿಂದ ಪುತ್ರಸಂತಾನವಾಯಿತು. ಸಾಕುಮಗ ಮಿತವಚನನೂ ಔರಸಪುತ್ರ ಮಂತ್ರಲಕ್ಷನೂ ಒಡನುಂಡು ಒಡನಾಡಿ ಒಡನೆ ಬೆಳೆದವರು. ವಸಂತಾಗಮನವಾಯಿತು. ರಾಜ ರಾಣಿಯರ ಜಲಕೇಳ್ಗಿ ವನ ಕೇಳಿಗಳೂ ಸಾಂಗವಾಗಿ ಬಳೆದುವು. ವಸಂತೋತ್ಸವವನ್ನು ಮುಗಿಸಿಕೊಂಡು ರಾಜ ಧಾನಿಗೆ ಹಿಂತಿರುಗಿದಾಗ ಅನಿರೀಕ್ಷಿತ ಸಮಾಚಾರ ಇವರನ್ನು ಎದುರುಗೊಂಡಿತು. ಸಿಂಹಳೇಂದ್ರನು ಸತ್ಯೇಂದ್ರ ಜೋಳನ ಸಾಮಂತ ಕಾಳಮೇಘನೊಂದಿಗೆ ಸೆಣಸಿ

ಕಾಳಗ ಮಾಡುತ್ತಿರುವನು. ಮಹಾರಾಜಸೇ ರಣರಂಗಕ್ಕೆ ಹೊರಡಲು ಸಿದ್ಧತೆ ಗಳಾಗಲೆಂದು ನಿಯಮಿಸುತ್ತಿರಲು ಸ್ವಾಮಿನಿಷ್ಠ ಪತಿಮೋಹಿ ಮಂತ್ರಿ 'ಪಕ್ಷಿಗೇತಕೆ ಪಾಶುವತ ' ಎಂದು ದೊರೆಯನ್ನು ರಾಜಧಾನಿಯಲ್ಲಿಯೇ ನಿಲ್ಲಿಸಿ ತಾನು ಯುದ್ಧ ರಂಗಕ್ಕೆ ಹೋಗಿ ಸಿಂಹಳೇಂದ್ರನನ್ನು ಸೋಲಿಸುವನು. ಅದೇ ಸಿಂಹಳೇಂದ್ರನ ಹೆಮ್ಮಕ್ಕಳಿಬ್ಬ ರನ್ನು ತಂದು ಒಬ್ಬಳನ್ನು ಮಿತವಚನನಿಗೂ ಇನ್ನೊಬ್ಬಳನ್ನು ಮಂತ್ರಲಕ್ಷನಿಗೂ ಮದುವೆ ಮಾಡುವನು. ಒಂದು ದಿನ, ಮಂತ್ರಲಕ್ಷನು ಮಿತವಚನನ ಹಿತವಚನಕ್ಕೆ ಲಕ್ಷ್ಯಕೊಡದೆ, ಹೊಸ ತೇಜಿಗಳನ್ನೇರಿ ವೈಹಾಳಿಗೆ ಹೋಗಿರುತ್ತಾನೆ. ವೈಹಾಳಿ ಮುಗಿದನಂತರ ಚತುರಂಗ ಬಲದೊಡನೆ ಹಿಂದಿರುಗಿ ಬರುವಾಗ, ತಿರುಕೊಳವಿನಾಚಿ ಯಿಂಬ ಶಿವಭಕ್ತ್ರೆಯ ಮಗು ಶಂಕರ ಬಾಲಕನು ಮಿತವಚನನು ಏರಿದ್ದ ಕುದುರೆಯ ಕಾಲತುಳಿತಕ್ಕೆ ಸಿಕ್ಕಿ ಮೃತಪಟ್ಟನು. ನಾಚಿ ದೊರೆಯತನಕ ದೂರು ಹೊತ್ತಳು. ರಾಜಕುಮಾರನ ದೆಸೆಯಿಂದ ಶಿವಭಕ್ತ ಬಾಲಕನ ದುರ್ಮರಣ ಸಂಭವಿಸಿತೆಂದು ಗೊತ್ತಾಗುತ್ತದೆ. ವೈಹಾಳಿಗೆ ಬರಲೊಲ್ಲದ ಮಿತವಚನನನ್ನು, 'ನಿನ್ನಿಂದಾದ ತಪ್ಪು ನನ್ನದು 'ಎಂದು ಭರವಸೆಯಿತ್ತು ಎಳೆದುಕೊಂಡು ಹೋಗಿದ್ದ ಮಂತ್ರಲಕ್ಷನು ತಾನೇ ತಂದೆಯ ಸನ್ನಿಧಿಗೆ ಬಂದು, ತಪ್ಪು ತನ್ನದೇ ಎಂದೂ ತಲೆಗೆ ತಲೆಕೊಡುವುದಕ್ಕೆ ತಾನು ಸಿದ್ಧ ನಿರುವೆನೆಂದೂ ಅರುಹಿದನು. ಮಂತ್ರಲಕ್ಷನ ತಲೆ ಹೊಡೆಯಬೇಕೆಂದು ದೊರೆ ತನಗೆ ಮಾಡಿದ ಆಜ್ಞಿ, ಪತಿವೋಹಿಮಂತ್ರಿಯನ್ನು ಧರ್ಮಸಂಕಟದಲ್ಲಿ ಸಿಲುಕಿ ಸಿತು. ತಾನೇ ತನ್ನ ತಲಿಯನ್ನು ಕಡಿದುಕೊಂಡು ಆ 'ಸಂಕಟ'ದಿಂದ ತಪ್ಪಿಸಿ ಕೊಳ್ಳುವನು. ಈ ಸಮಾಚಾರವನ್ನು ಕೇಳಿದ ಸತ್ಯೇಂದ್ರಮಹಾರಾಜ ಸಂದಾಯಿ ಯೆಂಬ ಭೃತ್ಯನನ್ನು ಕರೆದು ಮಂತ್ರಲಕ್ಷನನ್ನು ಸಂಹರಿಸಬೇಕೆಂದು ಆಣತಿಯಿತ್ತ್ರನು. ರಾಜಾಜ್ಞ್ಯೆ ನೆರವೇರಿತು. ಆದರೆ ಮಂತ್ರಲಕ್ಷನ ರುಂಡ ಪಂಚಾಕ್ಷರೀ ಮಂತ್ರವನ್ನು ಉಚ್ಚರಿಸುತ್ತಲೇ ಇತ್ತು. ಬಾಳುದಲೆ ಸಹಿತ ರಾಜಾಸ್ಥಾನಕ್ಕೆ ಬಂದ ಸಂದಾಯಿ ಯನ್ನು ಸತ್ಯೇಂದ್ರನು, ಪಂಚಾಕ್ಷರಿಯನ್ನು ಜಪಿಸುತ್ತಿದ್ದ ಇವನ ತಲೆಗಡೆದ ಬಗೆ ಹೇಗೆ ? ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸಲು ಅವನು ತನ್ನ ತಲೆಯನ್ನು ಕಡಿದುಕೊಂಡು ಎಡಗೈಯಲ್ಲಿ ಹಿಡಿದಿರಲು ಆ ಶಿರವೂ ಪಂಚಾಕ್ಷರೀಮಂತ್ರವನ್ನು ಘೋಷಿಸುತ್ತಿತ್ತು. ಆ ಎರಡು ತಲೆಗಳ ನಡುವೆ ಇರಿಸಿದ್ದ ಶಂಕರನ ತಲೆಗೂ ಪ್ರಾಣಬಂದು ಅದರ ಬಾಯಲ್ಲಿಯೂ ಪಂಚಾಕ್ಷರೀಮಂತ್ರ! ತಿರುಕೊಳವಿನಾಚಿ ಆ ಭೃತ್ಯನ ತಲೆಗೆ ಪ್ರತಿಯಾಗಿ ತನ್ನ ತಲಿಯನ್ನೂ ಕಡಿದಿಡಲು ಆ ತಲೆಯ ಬಾಯಲ್ಲಿಯೂ ಪಂಚಾಕ್ಷರೀಮಂತ್ರ!! ಅದೇ ಸಮಯದಲ್ಲಿ ತಂದಿರಿಸಿದ ಮಂತ್ರಿಯ ತಲೆಯೂ ಪ್ರಣವಮಂತ್ರವನ್ನು ಜಪಿಸಲು ಮೊದಲುಮಾಡಿತು. ಶಂಕರನ ಶಿರಸ್ಸು ಗುರುಕುಲಶದಂತೆ ಕಂಗೊಳಿಸುತ್ತಿರಲು ಆದರ ನಾಲ್ಕು ಮೂಲೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಇದ್ದ ನಾಲ್ಕು ರುಂಡಗಳು ಕಲಶಗಳಂತೆ ಬೆಳಗಿದವು. ಆ ಗುರುಕಲಶಕ್ಕೆ ಕಾಣಿಕೆಯೆಂದು ಸತ್ಯೇಂದ್ರಮಹಾರಾಜನು ತನ್ನ ಶಿರವನ್ನರಿದು ಆರ್ಪಿಸಲು ಆ ಶಿರವೂ ಶಿವಮಂತ್ರವನ್ನು ಜಪಿಸಲು ಪ್ರಾರಂಭಿಸಿತು. ಅದನ್ನು

ನೋಡುತ್ತ ನಿಂತಿದ್ದ ಮಿತವಚನನು ಈ ಎಲ್ಲ ಅನಾಹುತವೂ ತನ್ನಿಂದಲೇ ಎಂದುಕೊಂಡು ತನ್ನ ತಲೆಯನ್ನೂ ಕಡದಿಡುವನು ಆ ತಲೆಯ ಬಾಯಲ್ಲಿಯೂ ಪಂಚಾಕ್ಷನೀ ಮಂತ್ರ ! ಈ ಸುದ್ದಿ ಯನ್ನು ಕೇಳಿದ ರಾಣಿ ಅಮೃತವತೀದೇವಿ ತಾನೂ ಕತ್ತಿಗೆ ಕೊರಳೊಡ್ಡು ವುದರಲ್ಲಿದ್ದಳು. ಅಷ್ಟುಹೊತ್ತಿಗೆ ಶಿವಪಾರ್ವತಿಯರು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷ್ಯರಾದರು. ಪುಷ್ಪವೃಷ್ಟಿಯಾಯಿತು; ದೇವದುಂದುಭಿ ಮೊಳಗಿದುವು. ಶಿವಕೃಪೆಯಿಂದ ಎಲ್ಲರೂ ಬದುಕಿಕೊಂಡರು. ಧರ್ಮವತೀನಗರದ ಈ ಶಿವನಿಸ್ಥರೆಲ್ಲ ಮಣಿಖಚಿತವಾದ ಪುಷ್ಪ ಕವಿಮಾನದಲ್ಲಿ ಕೈಲಾಸಕ್ಕೆ ನೆಗೆದರು.

ಈ ಕಥೆಯೇ ರಾಜಕೇಖರವಿಲಾಸದ ಮೂಲವಸ್ತು. ಮಲ್ಲಣಾರ್ಯನು ತಮಿಳು ಮೂಲದಿಂದ ಇದನ್ನು ಇದ್ದು ದಿದ್ದಂತೆಯೆ ಭಾಷಾಂತರಿಸಿರಬಹುದು, ಇಲ್ಲವೆ ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಮಾರ್ಪಾಟುಗಳನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಂಡಿರಬಹುದು.\* ಏನೇ ಆಗಲಿ ಈ ಕಥೆಯಲ್ಲಿ, ಅಂದರೆ 'ಭಾವಚಿಂತಾರತ್ನ'ದಲ್ಲಿ ಕಥಾನಾಯಕರಾರೆಂಬುದನ್ನು ನಿರ್ಧರಿಸುವುದು ಕಷ್ಟ. ಶಿವಾಚಾರ ನಿಷ್ಠನೂ ನ್ಯಾಯನಿಷ್ಠನೂ ಆದ ಸಕ್ಯೇಂದ್ರ ಜೋಳನೆ? ಸಿಂಹಳೇಂದ್ರನನ್ನು ಸೋಲಿಸಿ ಅವನ ಕುವರಿಯರನ್ನು ತಂದು ಅಕ್ಕತಂಗಿಯರನ್ನು 'ಅಣ್ಣ ತಮ್ಮ'ರಿಗೆ

<sup>\*</sup> ವುಲ್ಲಣಾರ್ಯನು ಸೆರಿಯಪುರಾಣದ ಅಥವಾ ಅಂಥದೇ ಇನ್ನೊಂದು ತಮಿಳು ಪುರಾಣದ ಕುನುನೀತಿಚೋಳನ ಕತೆಯನ್ನೂ ಚೋಳಭೂಪಾಲನೊಬ್ಬನ 'ಸಿಂಹಳ ವಿಜಯ'ವನ್ನೂ ತಿರುಕೊಳವಿನಾಚಿಯ ಕರುಣಾಜ್ಯನಕ ಕತೆಯನ್ನೂ ಬೆಸೆದು ಅದಕ್ಕೆ ಪಂಚಾಕ್ಷರೀಮಂತ್ರ ಮಹಾತ್ಮ್ರ್ಯದ ಒಪ್ಪಹಾಕಿರಬೇಕೆಂದು ಊಹಿಸಬಹುದು. ಆದರೆ ಸತ್ತಕರುವಿನ ತಾಯಿ ಮನುಚೋಳನ ಅರಮನೆಯ ಮುಂದೆ ಬಂದು ನಿಂತು ಗಂಟೆಯನ್ನು ಬಾರಿಸಿ, ಕೊಂದವರ ಕೊಲೆಯಾಗಬೇಕೆಂದು ಕೇಳಿದ ಸಂದರ್ಭ ಭಾವಚಿಂತಾರತ್ನದಲ್ಲಿ ಬೇರೊಂದು ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ನಿರೂಪಿತವಾಗಿರುವುದರಿಂದಲೂ ಕತೆಯ ತಿರುಳಿನಂತಿರುವ ತಿರುಕೊಳವಿನಾಚಿಯ ವೃತ್ತಾಂತವೂ ಪಂಚಾಕ್ಷ್ಮರೀಮಂತ್ರದ ಪ್ರಸಂಗವೂ ಮನುನೀತಿಯ ಕತೆಯಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲವಾದುದರಿಂದಲೂ ಮಲ್ಲಣಾರ್ಯನು ನಮಗೆ ಸದ್ಯದಲ್ಲಿ ಉಪಲ್ಭು ನಿಲ್ಲದಿರುವ ಯಾವುದೋ ತಮಿಳು ಕತೆಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿರಬೇಕೆಂದು ಊಹಿಸಬಹುದು. 'ಕೊಂದವ ನಿಗೆ ಕೊಲೆ ತಪ್ಪದು 'ಎಂಬ ಗಾದೆ ಮಾತು ಬಹಳ ಹಳಿಯದು. ಮಾನವನಿಗೆ ನ್ಯಾಯ ದೊರಕಿಸಿಕೊಡುವ ಧರ್ಮ ಅತ್ಯಂತ ಹಳೆಯಧರ್ಮ; ಪ್ರಾಣಿಗಳಿಗೂ ನ್ಯಾಯ ದೊರಕ ಬೇಕೆಂದು ಹೇಳುವ ಧರ್ಮ ಪ್ರಗತಿಪರವಾದುದು; ಆದರೂ ಅಮೇಲೆ ಹುಟ್ಟಿದುದು. ಅನ್ಯಾಯಮಾಡಿದ ಪ್ರಾಣಿಗಳಿಗೂ, ಶಿಕ್ಷೆಯಾಗಬೇಕೆಂದು 'ಪರವಸ್ತುವನೊಯ್ದ ಡಗಿದ ನರಿಯುಂ ಪಿಡಿತರಿಸಿ ಶಾಸ್ತ್ರಿಯಂ ಮಾಡಿಸಿದೆ' ಶಿವಪ್ಪನಾಯಕನ ನ್ಯಾಯ ಇನ್ನೂ ಪ್ರಗತಿ ಪರವಾದುದು. ಆದುದರಿಂದ ಸತ್ಯೇಂದ್ರ ಚೋಳನ ಕತೆ ಹುಟ್ಟಿದ ಮೇಲೆ ಮನುನೀತಿಯ ಕತೆ ಹುಟ್ಟರಬೇಕು. ಸತ್ಯೇಂದ್ರ ಜೋಳನ ಕಥೆಯನ್ನು ಹೇಳಬೇಕೆಂದು ಚೇರಮಾಂಕನೇ ತನ್ನ ಗುರುವುಲ್ಲಣಾರ್ಯನನ್ನು ಕೇಳಿಕೊಂಡಿದ್ದಾನೆ. ಅಲ್ಲದೆ 'ಚಿಂತಾರತ್ನ'ದಲ್ಲಿಯೇ ಮನುನೀತಿಯ ಪ್ರಸ್ತಾಪವಿದೆ. ಆದೇ ಕತೆಯನ್ನೇ ಸತ್ಯೇಂದ್ರ ಚೋಳನ ಕತೆಯನ್ನಾಗಿ ಮಾರ್ಪಡಿಸಿದ ಕನಿ ಮನುಚೋಳನ ನ್ಯಾಯದ ಮಾತನ್ನೂ ಅವನ ಕತೆಯನ್ನೂ ಎತ್ತಿ ಹೇಳುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. 'ದ್ರಾವಿಡದೊಳೊರೆದುದಂ ಕನ್ನಡದಿ' ಹೇಳುವೆನೆಂದು ಕನಿಯೇ ತಿಳಿಸಿರುತ್ತಾನೆ.

ಮದುವೆಮಾಡಿದ ಸ್ವಾಮಿನಿಷ್ಠ ಪತಿಮೋಹಿಯೇ? ಪಂಚಾಕ್ಷರೀಮಹಾಮಂತ್ರಪ್ರಭಾವ ವನ್ನು ಜಗತ್ತಿಗೆ ತೋರಿಸಿಕೊಟ್ಟ ಮಹಾನುಭಾವ ಮಂತ್ರಸಿದ್ಧನೆ? ಕಾವ್ಯದ ಒಂದೊಂದು ಘಟ್ಟದಲ್ಲಿ ಒಬ್ಬೊಬ್ಬ ನಾಯಕ! ರಾಜಕೇಖರ ವಿಲಾಸದಲ್ಲಿ ಈ ಸಂದಿಗ್ ಕೈ ಎಡೆಯಿಲ್ಲ. ಸತ್ಯೇಂದ್ರಜೋಳ, ಪತಿನೋಹಿ—ಈ ಎರಡು ಪಾತ್ರಗಳೂ ಹಿನ್ನೆಲೆಗೆ ಜರುಗಿ ರಾಜಕೇಖರ (ಮಂತ್ರಲಕ್ಷ)ನ ಪಾತ್ರಕ್ಕೆ ಎಡೆಗೊಟ್ಟಿವೆ. ಮಲ್ಲಣಾರ್ಯನು ತನ್ನ ಕೃತಿಗೆ 'ಭಾವಚಿಂತಾರತ್ನ' ಎಂದು ಹೆಸರಿಟ್ಟ. ಹಾಗೆ ಹೆಸರಿಡುವುದಕ್ಕೆ ಕಾರಣವನ್ನೇನೋ ಸೂಚಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಕಾವ್ಯದ ನಾಯಕನಾರೆಂಬುದು ಈ ಹೆಸರಿ ನಿಂದಲೂ ಸ್ಪಷ್ಟಪಡುವುದಿಲ್ಲ. ಷಡಕ್ಷರಿಯಾದರೆ ತನ್ನ ಕೃತಿಗೆ ' ರಾಜಶೀಖ ವಿಲಾಸ' ಎಂದು ಕರೆದು ಕಾವ್ಯದ ಕೇಂದ್ರವ್ಯಕ್ತಿ ಯಾರೆಂಬುದನ್ನು ಬಿಚ್ಚಿ ಹೇಳಿರುವನು. ಜಲ ಕೇಳಿ, ವನಕೇಳಿ, ವಸಂತೋತ್ಸವಗಳು 'ಭಾವಚಿಂತಾರತ್ನ 'ದಲ್ಲಿ ಸತ್ಯೇಂದ್ರ ಮಹಾ ರಾಜನ ಪಾಲಿಗೆ; ' ಷಡಕ್ಷರಿ 'ಯಲ್ಲಿ ರಾಜಕೀಖರ (ಮಂತ್ರಲಕ್ಷ್)ನ ಪಾಲಿಗೆ. ಸಿಂಹ ಳೇಂದ್ರನನ್ನು ಸೋಲಿಸುವವನೂ, ಸೋಲಿಸಿ ಅದೇ ದೊರೆಯ ಮಗಳಿಗೆ ತಾನು ಸೋತು ಶಾನಾಗಿಯೇ ಆಕೆಯನ್ನು ವರಿಸುವವನೂ ರಾಜಶೀಖರನೇ. ಮಂತ್ರಿಯೊಬ್ಬನು ಅರಿ ರಾಯರನ್ನು ಬಗ್ಗು ಬಡಿದು ಅವರ ಹೆಣ್ಣು ಗಳನ್ನು ತಂದು ರಾಜಕುಮಾರನಿಗೂ ತನ್ನ ಪುತ್ರನಿಗೂ ಗಂಟುಹಾಕಿದರೆ ಮಂತ್ರಿಯ ಸ್ವಾಮಿನಿಷ್ಠೆ ಪ್ರಕಾಶಕ್ಕೆ ಬಂದತಾಯಿತು. ಸ್ವಕಾರ್ಯವೂ ಆಯಿತು; ಸ್ವಾಮಿ ಕಾರ್ಯವೂ ಆಯಿತು. ರಾಜಕುಮಾರನಿಗೆ ಬಂದ ಹಿರಿಮೆಯೇನು? ಅವನು ತಾನಾಗಿ ಒಲಿದ ಹೆಣ್ಣನ್ನು ವರಿಸಿದಂತಾಯಿತೊ? ಆಪ್ರತಿಮವೀರನೂ ಕಲಾಕೋವಿದನೂ ಪರಮತೀಜಸ್ವಿಯೂ ಅನುಪಮ ಸುಂದರನೂ ಆದ ರಾಜಶೇಖರನು ಗುಣರೂಪಶೀಲ ಸೌಭಾಗ್ಯಗಳಿಂದೊಪ್ಪುವ ರಾಜಕುಮಾರಿಗೆ ಮನಸೋಲುವುದೂ, ಸಿಂಹಳದ ಸೊಬಗಿ ಸರ್ವಮಂಗಳಿ, ಅಂತಹ ವೀರರಾಜಾವುತ್ರ ನನ್ನು ಆಸೆಪಡುವುದೂ ಸಹಜ, ಸುಂದರ, ಸಂಭವನೀಯ. ಇಲ್ಲಿ ಸೋತವರಾರು ಗೆದ್ದ ವರಾರು? ಜೋಳರಾಜಕುಮಾರನೊ? ಸಿಂಹಳ ರಾಜಪುತ್ರಿಯೊ ?ಎಂಬುದೇ ಸಮಸ್ಯೆಯಾಗಿ ಕಾವ್ಯದ ಸೊಗಸು ಇನ್ನಷ್ಟು ಹಿರಿದಾಗುತ್ತದೆ. ಮಂತ್ರಿಕುಮಾರ ಮಿತವಚನನಿಗೆ ಆ ಮೊದಲೇ ವಿವಾಹವಾಗಿತ್ತೆಂದು ಕವಿ ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ ಓದುಗರ ಲಕ್ಷ್ಮ ರಾಜಕೀಖರ ಸರ್ವವುಂಗಳಿಯರ ಪ್ರೇಮಕಲ್ಯಾಣಗಳ ವರ್ಣನೆಯಲ್ಲಿ ಕೇಂದ್ರೀಕೃತವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ರಾಜಕುಮಾರನು ಪ್ರಾಪ್ತವಯಸ್ಥನಾದ ಕೂಡಲೆ ಅವೆ ನಿಗೆ ಆನಂದೋತ್ಸಾಹದಿಂದ ಪಟ್ಟಗಟ್ಟಿದ ಸತ್ಯೇಂದ್ರಜೋಳನು ಶಿವಪೂಜೆ ಶಿವ ಪುರಾಣಶ್ರವಣ ಮಹೇಶ್ವರಸೇವೆಗಳಲ್ಲಿ ಮಗ್ನನಾದನೆಂದು ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ ರಾಜಕೀಖರ-- ಪಾತ್ರವು ನಾಯಕಪಟ್ಟಕೇರುವುದಕ್ಕೆ ಸಂಪೂರ್ಣ ಅರ್ಹತೆಯನ್ನು ಪಡೆದಂತಾಯಿತು.

ನಡಕ್ಷ ರಿಯ ಅಮೃತವತಿ ಮಂತ್ರಿಕುಮಾರನಾದ ಮಿತವಚನನನ್ನು 'ತನ್ನ ಮಗನೆಂದೆ ಬಗೆದು' ಸಾಕಿಕೊಂಡಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಭಾವಿಸಿದರೆ ರಾಜಕೇಖರನ ಪಾತ್ರಕ್ಕೂ ಕುಂದಾಗಬಹುದೆಂದು ಷಡಕ್ಷ್ಮರಿಯ ಮನವರಿಕೆ. ಆದುದರಿಂದಲೇ ಆಕೆಗೆ ಜೋಳಕುಲಲಲಾಮನೆನಿಸುವ ಕುಲದೀಪಕನನ್ನು ಪಡೆಯುವ ಉತ್ಘಟ ಬಯಕೆ. ಅಂತಹ ಬಲ್ಬಯಕೆಯನ್ನೂ ಹದ್ದಿ ನಲ್ಲಿಟ್ಟುಕೊಂಡಿರುತ್ತಾಳೆ ಆ ಮಾನಿನಿ. ಆದರೆ ಭಕ್ತಳ ಮನದಭೀಷ್ಟ್ರವನ್ನು ಶ್ರೀ ಗುರುಗಳೇ ಅರಿತರು. 'ಶರಣರ ಮಹಿಮೆ ಮಹಿಗೆ ಸಾಧಾರಣಮೆ?' ತಾವೆ ಕರುಣಪ್ರಸಾದವಿತ್ತು ಪುತ್ರವತಿಯಾಗೆಂದು ಹರಸಿ ದರು. 'ಭಾವಚಿಂತಾರತ್ನ' ದಲ್ಲಿ 'ಕುವರನನಿತ್ತು ರಕ್ಷಿಸು' ಎಂದು ಕೇಳಿದಳೆಂದು ಹೇಳಿರುವುದು ಷಡಕ್ಷರಿಗೆ ಹಿಡಿಸಲಿಲ್ಲ. ಇವನು ಲೋಕಾನುಭವವುಳ್ಳವನು, ವ್ಯಕ್ತಿಗತ ಮನೋವ್ಯಾಪಾರಗಳನ್ನು ಅರಿತವನು. ಸ್ತ್ರೀ ಸ್ವಭಾವ ಎಂತಹುದೆಂಬುದನ್ನು ಊಹಿಸಬಲ್ಲ.

ಪಾತ್ರಗಳಿಗೆ ಹೆಸರಿಡುವಲ್ಲಿಯೂ ಪಡಕ್ಷ್ಮರಿಯದು ತನ್ನದೇ ಆದ ಒಂದು ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ. ಕಥಾನಾಯಕನಿಗೆ ಮಂತ್ರಲಕ್ಷ್ಯ, ರಾಜಶೇಖರ—ಈ ಎರಡು ಹೆಸರುಗಳು ಇವೆ. ನಾಮಕರಣ ಮಾಡಿದ ಗುರುಗಳ ಬಾಯಿಂದಲೇ ಎರಡು ಹೆಸರುಗಳಿರು ವುದಕ್ಕೆ ಕಾರಣವೂ ಹೊರಟಿದೆ: 'ಹರಮಂತ್ರೋದ್ಭವನೀತನಿನ್ನು ಮದನೇ ಸಂಲಕ್ಷಿಸಂ', ಆದುದರಿಂದ ಮಂತ್ರಲಕ್ಷ್ಯ; 'ಭೂಕಾಂತ ಸಂತಾನದೊಳ್ ದೊರೆ ವೆತ್ತ್ರಗ್ಗದ ಕೀರ್ತಿವೆತ್ತೆ ಸೆಪನೆಂದು' ರಾಜಶೇಖರ. ಮಿತವಚನನ ಮಡದಿ ಕಮಲೆ ಯಲ್ಲ, ಕಮಲಲೋಚನೆ. ಕಮಲೆ ಎಂದರೆ ಲಕ್ಷ್ಮ್ಮಿ ಅಲ್ಲವೇ? ರಾಜಶೇಖರ (ಮಂತ್ರಲಕ್ಷ್)ನ ಪತ್ನಿ, ಮಲ್ಲಣಾರ್ಯನು ಹೇಳಿರುವಂತೆ ಕುಮುದಿನಿಯಲ್ಲ; ಸರ್ವ ಮಂಗಳೆ. ಸಿಂಹಳೇಂದ್ರನು ಶರಣಾಗತನಾದ ಮೇಲೆ, ಅವನಲ್ಲಿಗೆ ರಾಜಶೇಖರನು ಸರ್ವಮಂಗಳೆಯನ್ನು ಬೇಡಿ ಕಳುಹಿದ ಪತಿಮೋಹಿ ಮಂತ್ರಿ ಸಿಂಹಳೇಶನ ಬಳಿಗೆ ಬಂದು,

ವರರಾಜಶೇಖರಂಗಾ
ಗಿರಿವರನಿತ್ತಂತೆ ಸರ್ವಮಂಗಳೆಯಂ ಭೂ
ವರ ರಾಜಶೇಖರಂಗೆಲೆ
ನರೇಂದ್ರ ಕುಡು ಸರ್ವಮಂಗಳೆಯನನುನಯದಿಂ VIII ೯೮

ಎನ್ನು ವನು. ಈ ಮಾತು ಷಡಕ್ಷರಿಯವು, ಮಂತ್ರಿಯ ಬಾಯಿಂದ ಬಂದಿವೆ. ಹರ ಮಂತ್ರೋದ್ಭವನಾದ 'ಮಂತ್ರಲಕ್ಷ' ಹರನ ಸಮಾನ ಅವನ ಸತಿ ಸರ್ವಮಂಗಳಿಗೆ ಸಮಾನಳಾದ ಆಕೆ 'ಶಿವೆಯ ವರದಿಂದ' ಹುಟ್ಟಿದವಳಲ್ಲವೇನು?

ಪತಿನೋಹಿ ಮಂತ್ರಿ ತನ್ನ ಏಕೈಕವುತ್ರ ಮಿತವಚನನನ್ನು ತನ್ನ ಸ್ವಾಮಿ ಯಾದ ಸತ್ಯೇಂದ್ರ ಜೋಳನಿಗೆ ಒಪ್ಪಿಸಿ ಕೊಡುವುದೂ ದತ್ತು ವುತ್ರನೊಬ್ಬನಿದ್ದಾ ಗಲೂ ವುತ್ರಸಂತಾನವಾಗಲಿಲ್ಲವಲ್ಲಾ ಎಂದು ಆ ರಾಜದಂಪತಿಗಳು ಕೊರಗುವುದೂ ಷಡಕ್ಷರಿಗೆ ಸಮ್ಮತವಿಲ್ಲ. ಆದುದರಿಂದ ಸಮಚರಿತರ್ಸಮ ವಿನಯ
ಸ್ ಮಾನವೆಯರ್ಸಮಪ್ರಭರ್ಸಮವಿದ್ಯ ರ್
ಸಮರೂಪರ್ಸಮಗುಣರು
ತ್ತಮ ನೃಪಸುತೆ ಮಂತ್ರಿಪುತ್ರರಿರ್ವರ್ ಬಳಿದರ್
ಅವರಿರ್ವ್ವರಿರವನುರ್ವರೆ
ಯವರೀಕ್ಷ್ಮಿಸುತೆಂ ಸಹೋದರರ್ನಿಜಮೆಂಬರ್
ವಿವಿಧ ವಿಳಾಸದಿನಾ ನೃಪ
ಯುವತಿಯುವಾನೃಪನುಮಳ್ಳರಿಂ ಸರಿಗಾಣ್ಬರ್

ಎಂದು ಅವರಿಬ್ಬರನ್ನೂ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಅವರು ಹುಟ್ಟಿನಿಂದ ಅಣ್ಣ ತಮ್ಮಂದಿರಲ್ಲ ಗುಣ ರೂಪ ವಿದ್ಯೆ ವಿನಯ ಮುಂತಾದ ಮಂಗಳಕರ ಗುಣಗಳಿಂದ, ಅನಂತ ಅಪಾರ ಅಗಾಧೆ ಸ್ನೇಹದಿಂದ ಅಣ್ಣ ತಮ್ಮಂದಿರಾದರು. ಮುಂದೆ ರಾಜಶೇಖರನು 'ತಲೆದಂಡ' ಕೊಡಬೇಕಾಗಿ ಬಂದಾಗ ತಾಯಿಯ ಬಳಿಗೆ ಹೋಗಿ 'ಮಿತವಚನನನಿಂಬರಿದೆನ್ನಂತೆ ಕಾಣ್ಬದಿಂತಿದೆ ಕಜ್ಜಂ' ಎಂದು ಬೇಡಿಕೊಳ್ಳುವನು. ಆಗ ಮಂತ್ರಿಕುಮಾರ ಅಮೃತ ವತಿಯ ಸಾಕು ಮಗನಾದ.

'ಭಾವಚಿಂತಾರತ್ನ', 'ರಾಜಶೀಖರ ವಿಲಾಸ' ಎರಡು ಕಾವ್ಯ ಗಳ ಅಂತಿಮ ಗುರಿ ಪಂಚಾಕ್ಷರೀ(ಷಡಕ್ಷರೀ)ಮಂತ್ರ ಮಹತ್ವವನ್ನು ಬಿತ್ತರಿಸುವುದು. ಆದರೆ ಮಲ್ಲಣಾರ್ಯನು ಈ ಅಂಶವನ್ನು ಕಾವ್ಯದ ಮೊದಮೊದಲಲ್ಲಿ ಅಷ್ಟಾಗಿ ಗಮನಿಸಿರು ಅಮೃತವತಿ 'ಕುವರನನಿತ್ತು ರಕ್ಷಿಸೆನೆ' ದೇಶಿಕರು 'ಮಗಳಿ ಕೊಳ್ ಎನುತ ತಾಂಬೂಲ ಪ್ರಸಾದದೊಡನೆ ಇಷ್ಟಸಿದ್ಧಿಯನಿತ್ತರು.' ಎಂದೂ ಪುತ್ರೋತ್ಸವ ವಾದ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ 'ಸತ್ಪ್ರಣವದಿಂ ಮೂಲಮಂತ್ರ ತಾನೊಗೆದಂದದಿಂದ ಉದಯ ವಾದನಾ ವರಿತೆಯುದರದಿನಮಲ ಸುಕುಮಾರನು ' ಎಂದೂ ಸತ್ಯೇಂದ್ರನು ಮಗನನ್ನು ಆಮಿತ ವಾತ್ಸಲ್ಯದಿಂದ ಮುದ್ದಿಸುವುದನ್ನು ಕುರಿತು ' ಪುತ್ರನಂ ತಂದೆ ಮುದ್ದಿ ಸುವ ಬಗೆ ಮೊದಲ್ ಸಂಚಾಕ್ಷರಿಯ ಮೋಹವಲ್ಲದೀ ಲೋಕವರ್ತನೆಯಪ್ಪುದೆ 'ಎಂದೂ ಸೂಚ್ಯವಾಗಿ ಹೇಳಿರುವನು. ಕಧೆಯ ಪ್ರಮುಖಸಾತ್ರವೂ ಜೀವನಾಡಿಯೂ ಆದ ಆ ಮಂತ್ರಕ್ಕೆ ಹೆಚ್ಚು ಅವಕಾಶ ಕೊಡಬೇಕೆಂದು ಷಡಕ್ಷರದೇವನು ಅರಿತಿದ್ದಾನೆ. ಭಕ್ಕಳ ಬಯಕೆಯೇನೆಂಬುದನ್ನು ತಾವೇ ಅರಿತ ಚಿದ್ಧನ ಶಿವಾಚಾರ್ಯರು · ತರಳಿಗೆ ಪಂಚಾಕ್ಷರೋಪದೇಶಂ ಗೆಯ್ದು ' ಈ ಪರಮಸೌಭಾಗ್ಯ ದಾಯಕವಾದ ಹರಮಂತ್ರವನ್ನು ಸತತವೂ ಜಪಿಸುತ್ತಿರು, ನಿನ್ನ ಬಯಕೆ ಈಡೇರುವುದು ಎಂದು ಭ**ರವಸೆಯೀ**ಯುವರು. ಅ ಮೃತ ವ ತೀ ದೇವಿ ಗುರೂಪದೇಶ ಪಡೆದವಳು, ಸರ್ವದಾ ಅದೇ ಮಂತ್ರವನ್ನು 'ಚಿತ್ತಾಂತದೊಳ್ ಜಾನಿಸುತ್ತಿ'ರುವಳು. ಪತಿಗಂತೂ ಅದೇಮಂತ್ರವೇ ಉಸಿರು. ಕುಮಾರೋದಯವಾದ ಕೂಡಲೆ ಬಂದು ಶೈವಮಂತ್ರವನ್ನು ಉಚ್ಛರಿಸುತ್ತ ಸರಿಶುದ್ಧ ಪ್ರಭಲಿಂಗಮಂ ಧೆರಿಸಿ' ನಾಮಕರಣಮಾಡಿ ಹೋಗುವರು.

ಮತ್ತೆ, ರಾಜಕೀಖರನು 'ಶೈಶವದೆಸೆಯಂ ವಿಸರ್ಜಿಸಲುಪಕ್ರಮಿಸಿ' ಬಾಲ್ಯಾವಸ್ಥೆ ಯನ್ನು ಪಡೆದಾಗ ಚಿದ್ಧನಶಿವಾಚಾರ್ಯರೇ ಬಂದು ಅವನಿಗೆ ಮಹಾಶಿವದೀಕ್ಷ್ಮೆಯ ನೊಲ್ದು ಮಾಡಿ' ಪಂಚಾಕ್ಷ್ಮರೀಮಂತ್ರದ ಮಹಿಮೆಯನ್ನು ವಿಶದವಾಗಿ ಬೋಧಿಸಿ ಹೋಗುವರು. ರಾಜಕೇಖರನೊಡನೆ ಮಿತವಚನನಿಗೂ ಗುರುಕಾರುಣ್ಯ ಪ್ರಾಪ್ತ ವಾಗುತ್ತದೆ ಅವರಿಬ್ಬರೂ ಮಂತ್ರಪ್ರವೀಣರಾಗುತ್ತಾರೆ. ಸಿಂಹಳೇಂದ್ರನಿಗೂ ರಾಜಕೇಖರನೀ ಘೋರಸಂಗ್ರಮ ನಡೆಯುತ್ತಿರಲು, ರಾಜಕೇಖರನೇ ವಿಜಯ ಶಾಲಿಯಾಗುವನೆಂಬುದನ್ನು ಅರಿತ ನೀತಿನಿಪುಣನೆಂಬ ಮಂತ್ರಿ ತನ್ನ ಸ್ವಾಮಿಯಿಂದ ಸಿಂಹಳೇಂದ್ರನಿಗೆ 'ಶಿವಮಂತ್ರಭವನೂ' ಮಹಾ ಪ್ರಭಾವವಿದಿತ ಕಾರ್ಯನೂ ಆದ ರಾಜಕೇಖರನು ಅಜೇಯನೆಂದೂ ಸಂಧಿಕಾರ್ಯವೇ ಉಚಿತವೆಂದು ಅರಿಕೆಮಾಡಿ ಕೊಳ್ಳುವನು. ಈ ಸಂದರ್ಭವನ್ನು ನಿರೂಪಿಸುವಲ್ಲಿ ಕವಿಯ ಉದ್ದೇಶ ಪಂಚಾಕ್ಷ್ಮರೀ ಮಂತ್ರದ ಅತ್ಯದ್ಭುತ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಕೊಂಡಾಡುವುದು. ಕಾವ್ಯದ ಅಂತ್ಯಭಾಗದಲ್ಲಿ ಯಂತೂ ಈ ದಿವ್ಯಮಂತ್ರ ತನ್ನ ಅನುಪಮ ದೈವೀಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಮೆರೆದು ಕಥೆಯ ಉದ್ದ ಕ್ಯೂ ಗುಪ್ತಗಾಮಿಯಾಗಿ ಹರಿಯುತ್ತಿರುವ ಪರಮಪಾವನಶಕ್ತಿ ತಾನೇ ಎಂಬು ದನ್ನೂ ತನ್ನ ವ್ಯಕ್ತಸ್ನರೂಪವೇ ರಾಜಕೇಖರ ಎಂಬುದನ್ನೂ ಪ್ರಕಟಗೊಳಿಸುತ್ತದೆ.

ದನ್ನು ತನ್ನ ವ್ಯಕ್ತಸ್ವರೂಪವೇ ರಾಜಶೇಖರ ಎಂಬುದನ್ನು ಪ್ರಕಟಗೊಳಿಸುತ್ತದೆ.
 'ರಾಜಶೇಖರ'ದ ವಸ್ತು ವಿನ್ಯಾಸದಲ್ಲಿ ಅನೌಚಿತ್ಯಗಳೂ ಉಂಟು. ರಾಜಶೇಖರನು ಒಡ್ಡೋಲಗದಲ್ಲಿ ಸಿಂಹಾಸನಾಸೀನನಾಗಿ ವಿರಾಜಿಸುತ್ತಿದ್ದಾಗ ಒಬ್ಬ ಕಿರಾತದೂತನು ಆಗಮಿಸುವನು ಜೋಳ ಮಹಾರಾಜನ ಸಾಮಂತನಾದ ಪುಳಿಂದ ಪುರದ ಕಾಳಮೇಘನು ಕಳುಹಿಸಿಕೊಟ್ಟ ದೂತ ಅವನು ಕಾಳಮೇಘನಿಗೂ ಸಿಂಹಳೆಂದ್ರನ ಕಡೆಯವರಿಗೂ ಘನಘೋರ ಸಂಗ್ರಾಮ ನಡೆಯುತ್ತಿರುವುದೆಂಬ ಸಮಾ ಚಾಂವನ್ನು ತಿಳಿಸಲೆಂದು ಬಂದವನು ಮೃಗಯಾ ವಿಹಾರವನ್ನೂ ಬೇಡ ಬೇಡಿತಿಯರ ಬೇಟವನ್ನೂ ತುಂಬಿದ ರಾಜಸಭೆಯಲ್ಲಿ ವರ್ಣಿಸುತ್ತ ಹೊತ್ತುಗಳೆಯುವನು. ಅತ್ತರಣರಂಗದಲ್ಲಿ ಹೆಣಗಳ ಬಡಾವೆ ಏರುತ್ತಿದೆ! ಆಮೇಲೆ ನಿದಾನವಾಗಿ ಆ ಯುದ್ಧ ಸಮಾಚಾರವನ್ನು ತಿಳಿಸುತ್ತಾನೆ. ಸಿಂಹಳ ರಾಜಕುಮಾರಿಯನ್ನು ರಾಜಶೇಖರನಿಗೆ ತಂದುಕೊಳ್ಳಲು ಅರಿಕೆಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುವುದಕ್ಕೆ ಬಂದ ಮುದಿಮಂತ್ರಿ ತನ್ನ ಸ್ವಾಮಿ ಸತ್ಯೇಂದ್ರ ಜೋಳನೆದುರಿಗೆ ಸರ್ವಮಂಗಳಿಯ ರೂಪಾತಿಶಯವನ್ನೂ 'ಅಂಗಾಂಗಳ ಜಿಲುವನ್ನೂ 'ಬಿತ್ತರಿಸು'ತ್ತಾನೆ. ರಾಜಶೇಖರ ಸರ್ವಮಂಗಳಿಯರ ವಿವಾಹೋತ್ಸವ ವಾದ ಮೇಲೆ ವರ್ಷಋತು ಹೇಮಂತ ಋತಗಳ ವರ್ಣನೆ ಬಂದಿದೆ—ಶಿವಪೂಜೆ ಯಲ್ಲಿ ಕರಡಿ ಬಿಟ್ಟಹಾಗೆ.

ಕಥಾಭಣಿತಿಯಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಸಣ್ಣ ಪುಟ್ಟ ಬದಲಾವಣೆಗಳಿವೆ. ಸತ್ಯೇಂದ್ರ ಜೋಳನು, ತಾನು ವಾರಣಾಶಿಗೆ ಹೋಗಿ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಪವಿತ್ರಗಂಗೋದಕದಿಂದ 'ಅಗ್ಗಣಿಯೆರೆ'ಯಬೇಕೆಂದು ಮಂತ್ರಿಯೊಂದಿಗೆ ಹೇಳಿದಾಗ ಮಂತ್ರಿ, 'ಜೀಯ, ನೀವಿರ್ದಮಂದಿರವಲಾ ಕಾಶಿ, ಆ ತೀರ್ಥವೆಯ್ತು ಪ್ಲುದು' ಎಂದು ಆರಿಕೆ ಮಾಡಿ ಕೊಂಡನು. ಧರ್ಮವತಿಗೆ ಏಳ್ನೂ ರುಗಾವುದ ದೂರದಲ್ಲಿದ್ದ ಭಾಗೀರಥಿಯವರೆಗೆ ಮಕುಟವರ್ಧನರನ್ನು ಸಾಲಾಗಿ ನಿಲ್ಲಿಸಿ ಪರಮಜಲವನ್ನು ಕನಕಘಟಗಳಲ್ಲಿ ತರಿಸಿದನು. ಸತ್ಯೇಂದ್ರಜೋಳನು ಆ ಪಾವನೋದಕದಿಂದ ಶಂಕರನನ್ನು ಪೂಜಿಸಿದನು—ಇದು 'ಭಾವಚಿಂತಾರತ್ನ'ದ ಹೇಳಿಕೆ ಷಡಕ್ಷರಿಯ ಪತಿನೋಹಿ

> ... .... ಜೀಯ ನಿಮ್ಮೆ ಳ್ಮೃಡನೆಂದುಂ ನೆಲಸಿ ನಿಂದನದರಿಂ ನೀಮಿ ರ್ದೆಡೆ ಕಾಶಿಯಲ್ತೆ ಬೇರಿ ನ್ನೆಡೆಯಾಡಲದೇಕೆ ತರಿಸೆನ್ ನದಿಯುದಮಂ ॥

ಎಂದು ನುಡಿಯುವನು. 'ನಿಮ್ಮೊಳ್ಮೃಡನೆಂದುಂನೆಲಸಿರುವನು' ಎಂಬ, ಹೊಸದಾಗಿ ಸೇರಿ ಸಿರುವ ಮಾತು ಅರ್ಥಪೂರ್ಣವಾಗಿದೆಯಲ್ಲದೆ ಸತ್ಯೇಂದ್ರ ಚೋಳನ ದೃಢನಿಷ್ಠೆಯನ್ನೂ ಸೂಚಿಸುತ್ತದೆ 'ಪೂಜಾಗೃಹಂ ಬೊಕ್ಕು' ಅಗ್ಗ ಣಿಯೆರೆದದ್ದು ಶಂಕರನಿಗಲ್ಲ, 'ಮಂಗಳಲಿಂಗ'ಕ್ಕೆ.

' ಭಾನ ಚಿಂತಾರತ್ನ 'ದ ಅಮೃತನತಿ ಚಿದ್ಧನ ಶಿವಾಚಾರ್ಯರು ಆಗಮಿಸುನ ವರೆಗೆ ಪುತ್ರಸಂತಾನದ ಬಯಕೆಯನ್ನು ತಳೆದವಳೇ ಅಲ್ಲ. ಗುರುಸಂದರ್ಶನವಾದ ಮೇಲೆ ಆ ಬಯಕೆ ಒಂದೇ ಪಟ್ಟಿಗೆ ಮೂಡುತ್ತದೆ. ಸತ್ಯೇಂದ್ರಜೋಳನಿಗಂತು ಇದರ ಅರಿವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ರಾಣಿ ಕುಲಗುರುಗಳ ಕೃಪಾಪ್ರಸಾದವನ್ನು ಪಡೆದ ಮೇಲೆಯೂ ಆ ಬಗ್ಗೆ ಅವನಿಗೆ ಸಂತೋಷವೂ ಇಲ್ಲ ವ್ಯಸನವೂ ಇಲ್ಲ; ಗುರುಗಳನ್ನು ಬೀಳ್ಕೊಂಡು ಶಿವಪೂಜೆ, ಶಿವಶರಣಗೋಷ್ಠಿ, 'ಮಾರ್ಕಂಡೇಯ ಪೌರಾಣ ಪ್ರಸಂಗ ದೊಳಗೋಲಾಡುತ್ತ ರಾಜ್ಯವಾಳುತ್ತಿರ್ದನು.' ಷಡಕ್ಷರಿಯ ಪ್ರತಿಭೆಯ ಕೈವಾಡದಿಂದ ಈ ಸನ್ನಿವೇಶ ಇನ್ನಷ್ಟು ಚಂದಗೊಂಡಿದೆ: ಅಮೃತವತಿ 'ಮೈಕಂಡುಜೋಪಾಖ್ಯಾನ ನ್ಯಸ್ತ ಮೈ ಕಂಡುಜ ಲೀಲಾವಿಸ್ತಾರಮನೆಲ್ಲಮಂ ಕೇಳ್ದು 'ತನಗೆ ತನಯರಿಲ್ಲವಲ್ಲಾ ಎಂದು ಕೊರಗುತ್ತಿರುವಳು. ಸಖಿಯರ ಮೂಲಕ ಈ ಸಂಗತಿ ದೊರೆಗೂ ಗೊತ್ತಾಗು ತ್ತದೆ. ಅವನಲ್ಲಿಯೂ ಅದೇ ಬಯಕೆ ಒಡಮೂಡುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ, ಸತ್ಯೇಂದ್ರನು ಮಾರ್ಕಂಡೇಯ ಪುರಾಣಶ್ರವಣ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದ ನೆಂದು ಹೇಳುವುದರ ಬದಲು ಆಮೃತವತಿ ಆ ಪುರಾಣವನ್ನು ಕೇಳುತ್ತಿದ್ದ ಳಿಂದೂ ಅದರ ಫಲವಾಗಿ ಆಕೆಯಲ್ಲಿ ಪುತ್ರ ಸಂತಾನದ ಬಯಕೆ ಅಂಕುರಿಸಿತೆಂದೂ ನಿರೂಪಿಸಿರುವುದು ಷಡಕ್ಷರಿಯ ಜಾಣ್ಮೆಗೆ ಅಮೃತವತಿಯ ಪುತ್ರಮೋಹದ ಬಣ್ಣ ನೆಯದಂತೂ ಅನ್ಯಾದೃಶ ವಾಗಿದೆ. ಈ ಭಾಗ ಭಾವಚಿಂತಾರತ್ನದಲ್ಲಿಲ್ಲವೆಂದೇ ಹೇಳಬಹುದು.

ಷಡಕ್ಷರಿಯ ಗುಹನು ಪೂಜ್ಯ ಪಿತನನ್ನು ಕುರಿತು ' ಗದ್ದು ಗೆಯನಿಳಿ ತಂದೆ ' ಎನ್ನುವ ಧೂರ್ತನಲ್ಲ. ಈಶ್ವರನು 'ಹದಿನಾರು ಸಾವಿರ ಜನ್ಮದಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟಿಂದು ' ತನ್ನ ಮಗನನ್ನೇ ಶಪಿಸುವಷ್ಟು ಕಠಿನ ಹೃದಯನೂ ಅಲ್ಲ. ತಂದೆಯೇ ಮಗನ ಜ್ಞಾನ ಸಂಪತ್ತಿಗೆ ಮೆಚ್ಚಿ ಪ್ರೀತಿಯಂದ ' ಜೋಳ ಮಂಡಲದ ಶೈವ ಸಮೂಹಕೆ ಮಂತ್ರ ದರ್ಥಮಂ ಕುಂದದೆ ಬೋಧಿಸು' ಎಂದು ಬೀಳ್ಕೊಡುತ್ತಾನೆ. ರಾಜಕುಮಾರನ ತಲೆ ಹೊಡೆಯುವ ಸನ್ನಿವೇಶವನ್ನು ಹೇಳುವೆಡೆಯಲ್ಲಿ ತಕ್ಕ ಮಾರ್ಪಾಟುಗಳನ್ನು ಮಾಡಿ ಮೂಲ ಕತೆಯನ್ನು ಇನ್ನಷ್ಟು ಚೆಲುವು ಮಾಡಿದ್ದಾ ನೆ ಷಡಕ್ಷರಿ. ಸಂದಾಯಿಗೆ ರಾಜ ಕುಮಾರನ ಶಿರಚ್ಛೇದನಮಾಡಬೇಕೆಂದು ಸತ್ಯೇಂದ್ರಚೋಳ ಮಹಾರಾಜನೇ ಅಪ್ಪಣೆ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಈ ಸಂದಾಯಿ ರಾಜಕುಮಾರನ ರಟ್ಟಿ ಹಿಡಿದು ರಾಜಬೀದಿಯಲ್ಲಿ ಎಳೆದುಕೊಂಡು ಹೋಗುವವನಲ್ಲ. ಕುಮಾರನ ತಲೆಹೊಡೆದ ಮೇಲೆ ಖಡ್ಗವನ್ನು ಹಿಡಿದು ಬೊಬ್ಬಿರಿಯುವ, ಬಯಲಾಟದ ಭೀಮನೂ ಅಲ್ಲ ರಾಜಾಜ್ಞೆಯನ್ನು ತಲೆಯ ಮೇಲೆ ಹೊತ್ತು ನಡೆಸಲು ಬರುತ್ತಿರುವಾಗ ನಡುದಾರಿಯಲ್ಲಿ, ತಂದೆಯನ್ನು ಕಾಣ ಹೋಗುತ್ತಿರುವ ರಾಜಶೇಖರನನ್ನು ಸಂಧಿಸುತ್ತಾನೆ. ರಾಜಕುಮಾರನೇ ತನ್ನ ಕತ್ತಿಯಿಂದ ಕೊರಳು ಕಡಿದುಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಭಾವಚಿಂತಾರತ್ನದಲ್ಲಿ, ಅಮೃತವತಿ ಯೊಬ್ಬಳು ಮಾತ್ರ ಮಿತವಚನನ ತಲೆಗೆ ಪಡಿಕೊಡುವೆನೆಂದು ತನ್ನ ತಲೆಯನ್ನು ಕತ್ತರಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಅನುವಾಗುತ್ತಾಳೆ. ಇನ್ನುಳಿದ ಸ್ತ್ರೀಯರು ಏನು ಮಾಡಬೇಕು? ಸಹಕ್ಷರಿಯ ಪ್ರಕಾರ ಮಿತವಚನನ ಮಾತ್ರೆ ಮಡದಿಯರು, ಸರ್ವಮಂಗಳಿ—ಇಷ್ಟು ಜನರೂ ಸಾಯಲು ಸಿದ್ಧರಾಗುವರು. ಇದೀಗ ಪಟ್ಟ ಪರಿಪೂರ್ಣವಾದಂತಾಯಿತು. ರಾಜಕೀಖರ-ಸರ್ವಮಂಗಳಿಯರಲ್ಲಿ ಪರಸ್ಪರ ಅನುರಾಗ ಹುಟ್ಟ ಅನಂತರ ಅವರ ಕಲ್ಯಾಣವು ನೆರವೇರಿತೆಂದು ಹೇಳಿ ಮೂಲಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಮಾರ್ಪಾಟು ಮಾಡಿರುವು ದೇನೋ ಮೆಚ್ಚತಕ್ಕ ವಿಷಯವೇ. ಆದರೆ ಸಿಂಹಳೇಂದ್ರನು ತನ್ನ ಮಗಳನ್ನು ಚೋಳ ರಾಜಕುಮಾರನಿಗೆ ಕೊಟ್ಟು ಮದುವೆ ಮಾಡಬಾರದೇಕೆ? ಎಂದು ತನ್ನ ಪತ್ನಿಯೊಡನೆ ಆಲೋಚನೆಮಾಡುತ್ತಿರುವ ಸಮಯದಲ್ಲಿಯೇ ಸರ್ವಮಂಗಳೆಯ ಕೆಳದಿ ಬಂದು ಸರ್ವಮಂಗಳ ರಾಜಶೇಖರನ ಕಾದಲೆ ಎಂದು ತಿಳಿಸುವುದು ಈ ವಿಷಯವನ್ನು ಕುರಿತು ಇನ್ನಷ್ಟು ಚಿಂತಿಸುತ್ತಿರುವಾಗಲೇ ರಾಜಕೇಖರನ ಕಡೆಯಿಂದ ಬಂದ ಪತಿಮೋಹಿ ರಾಜ ಶೇಖರನಿಗೆ ಸರ್ವಮಂಗಳೆಯನ್ನು ಕೊಡಬೇಕೆಂದು ಕೇಳುವುದು, ಅನಂತರ ಪತಿಮೋಹಿ ವಿಮಾನದಲ್ಲಿ ಹೋಗುವನಂತೆ, ಸವನ ವೇಗದಿಂದ ಸತ್ಯೇಂದ್ರ ಚೋಳ ಮಹಾರಾಯನ ಸಮ್ಮತಿಯನ್ನು ಪಡೆದುಕೊಂಡು ಬರುವುದು-ಈ ಸಂದರ್ಭ ತೀರ ಕೃತಕವೂ ನೀರಸವೂ ಆಗಿದೆ.

ನಡಕ್ಷರದೇವ ಅವನ ಕಾಲದ ಜನರ ರುಚಿಗೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ, ಹಿಂದಿನ ಕಬ್ಬ ಗಳಿಗೆ ತನ್ನ ಕೃತಿಯೂ ಸರಿದೂಗಬೇಕೆಂಬ ಹುರುಡಿನಿಂದ, ಈಗಿನವರ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಅನಾವಶ್ಯಕವೆಂದು ತೋರಬಹುದಾದ ಕೆಲವು ವರ್ಣನೆಗಳನ್ನು 'ರಾಜಶೇಖರ'ದಲ್ಲಿ ತುಂಬಿರುವನು. ಚಂಪೂ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಇಂತಹ ವರ್ಣನೆಗಳು, ಒಂದೂ ಬಿಡದೆ ಬರ ಬೇಕೆಂಬ ನಂಬಿಕೆ ಅಂದಿನವರಿಗಿದ್ದಿತು. ಷಡಕ್ಷರಿಯೂ ಸಂದರ್ಭ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳ ಶಿಶು. ಆ ಆ ವರ್ಣನೆಗಳು, ಋತುಗಳ ವರ್ಣನೆಯಿರಲಿ, ಮೃಗಯಾ, ವೇಶ್ಯಾವಾಟ, ಯುದ್ಧ, ಯಾವುದರ ವರ್ಣನೆಯೇ ಇರಲಿ ತುಂಬ ರಸವತ್ತಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಆದರೆ ಕತೆಯ ಕಟ್ಟಡದಲ್ಲಿ ಅವಕ್ಕೆ ಸ್ಥಾನವಿಲ್ಲ. ಹದಿನೆಂಟು ವರ್ಣನೆ ಚಂಪೂ ಕಾವ್ಯ ದಲ್ಲಂತೂ ಇರಲೇಬೇಕೆಂಬ ನಂಬುಗೆ ಪ್ರಾಯಶಃ ಎಲ್ಲ ಚಂಪೂ ಕವಿಗಳಿಗೂ ಇದ್ದು ದೆ. ಅವರಲ್ಲಿ ಷಡಕ್ಷರಿಯೊಬ್ಬ; ಅಷ್ಟೆ.

ಆದರೆ ಷಡಕ್ಷರಿಯಂಥ ರಸಿಕನೂ ಉದ್ದಾಮ ಸಂಡಿತನ್ನೂ, ಉಭಯ ಭಾಷಾ ವಿಶಾರದನೂ ಅವನ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಇನ್ನೊಬ್ಬನಿರಲಿಲ್ಲವೆಂದು ಸದ್ಯಕ್ಕೆ ದೊರಕಿರುವ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಆಧಾರದಿಂದ ಹೇಳಬಹುದು. ಇವನು ಪ್ರಾಚೀನ ಕಾವ್ಯಗಳನ್ನು ಓದಿ ರಸಾನುಭವ ಪಡೆದವನು; ಅವುಗಳ ಸಾರಸರ್ವಸ್ವವನ್ನೆಲ್ಲ ಹೀರಿ ಅರಗಿಸಿಕೊಂಡವನು. ಆ ಸುಪ್ರಸಿದ್ಧ ಮಹಾ ಕಾವ್ಯಗಳ ಭಾವ, ಭಾಷೆ ಶೈಲಿಗಳನ್ನು ತನ್ನವನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿ ಕೊಳ್ಳುವಷ್ಟು ಮನನ ಮಾಡಿದವನು; ಮತ್ತೆ ಮತ್ತೆ ತಿರುಗು ಮೆಲುಕು ಹಾಕಿದವನು. ದೇವಚಂದ್ರನು ' ರಾಜಾವಳೀ ಕತೆ'ಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವಂತೆ ' ಕಾದಂಬರಿ' 'ಲೀಲಾವತಿ' ಗಳಂತು ಇವನಿಗೆ ಕರತಲಾಮಲಕ! ಅದೇ ಶಯ್ಯ, ಅದೇ ವಾಗ್ಗುಂಫನ, ಅದೇ ಹೋಲಿಕೆಗಳು, ಅದೇ ಉದ್ದಾರಗಳು! ಹರಿಹರ ರಾಘವಾಂಕರಂತೂ ಇವನವರ ತಾನೆ. ಕೆಲವು ಉದಾಹರಣೆಗಳನ್ನು ನೋಡಿ: ಹರಿಹರದೇವನ

ಎರಗದ ಭೂಪರಿಲ್ಲ, ಬೆಸಕೆಯ್ಯದ ರಾಜಕುಮಾರರಿಲ್ಲ ಕೂ ರ್ತರಿಯದ ಪೆಣ್ಗಳಿಲ್ಲ ತಲೆವಾಗದ ಚಾಗಿಗಳಿಲ್ಲ ತಳ್ತು ಕು ಕ್ಕುರಿಸದ ವೀರರಿಲ್ಲ ನತರಾಗದ ಬಲ್ಲಿದರಿಲ್ಲ ಕೀರ್ತಿಯಿಂ ತುರುಗದ ದಿಕ್ಚತಾನಮಣಮಿಲ್ಲೆನೆ ಬಾಳ್ವನಗಾಧಿ ನಾಯಕಂ

II ೧೦೪ ಗಿರಿಜಾಕಲ್ಯಾಣ

# ಈ ಪದ್ಯವು ರಾಜಕೀಖರ ವಿಲಾಸದಲ್ಲಿ

ವುಣಿಯದ ಮಾನ್ಯರಿಲ್ಲ ತಲೆವಾಗದ ವಾದಿಗಳಿಲ್ಲ ಬಂದು ಸಂದಣಿಸದ ಸಂತರಿಲ್ಲ ನಡೆನೋಳ್ಪೊಡೆ ಬಾರದ ರಾಜರಿಲ್ಲ ಕೂ ತಿಗಣಿಸಿದ ಧೀರರಿಲ್ಲ ನುತಿಗೆಯ್ಯದ ಕಬ್ಬಿಗರಿಲ್ಲ ಸಾರಸದ್ಯ ಗಾಮನಿನಲರ್ಧಾ ತಳದೊಳೊತ್ತುದನಾ ಚಿಕವೀರ ದೇಶಿಕಂ I ೬೫

ಎಂದು ರೂಪಾಂತರವನ್ನು ಪಡೆದಿದೆಯೆಂದು ಸ್ಥೂಲವಾಗಿ ಹೇಳಬಹುದು. ನಗಾಧಿ ನಾಯಕನನ್ನು 'ಕೂರ್ತರಿಯದ ಪೆಣ್ಗಳಿಲ್ಲ' – ಈ ಮಾತು ಉಚಿತವೋ ಅನುಚಿತವೋ ಆ ಮಾತು ಬೇರೆ. ಇದೇ ಮಾತು 'ರಾಜಶೀಖರ'ದಲ್ಲಿ ಕೂರ್ತೆಣಿಸದ ಧೀರರಿಲ್ಲ – ಎಂದಾಗಿರುವುದು ಸೂಕ್ತವೆ.

ನಾಗವರ್ಮನ 'ಕಾದಂಬರಿ'ಯಲ್ಲಿ, ಶೂದ್ರಕನೃಪತಿಯ ದಿನಚರಿಯನ್ನು ಕುರಿತು ಹೇಳುವ ವೃತ್ತವಿದು:

ಅದೊರ್ಮೆ ನವಕಾವ್ಯ ಬಂಧರಚನಾ ವಿಶೇಷಂಗಳಿಂ ದದೊರ್ಮೆ ವರವೀರ ವಿಶ್ರುತ ಕಥಾ ಪುರಾಣಂಗಳಿಂ ದದೊರ್ಮೆ ಮುನಿಮಂಡಳೀಪದ ಪಯೋಜ ಶುಶ್ರೂಷೆಯಿಂ ವಿದಗ್ಧಜನ ವಲ್ಲಭಂ ಕಳೆವನಿಂತು ಪೊಳ್ತಂ ನೃಪಂ

I\_೧೧ ಕಾಸಂ.

ಷಡಕ್ಷರಿಯ ರಚನೆಯಿದು:

ಶಿವಲಿಂಗಾಂಘ್ರ ಸಮರ್ಚನೈಕ ಸುಖದಿಂದೋರೊರ್ಮೆ ವಿಖ್ಯಾತ ಶಾಂ ಭವ ಲೀಲಾಕಥನ ಪ್ರಸಂಗರಸದಿಂದೋರೊರ್ಮೆ ಮಾಹೇಶ್ವರ ಪ್ರವಿರಾಜತ್ಪದ ಪದ್ಮ ಸೇವನದಿನಂದೋರೊರ್ಮೆ ಸತ್ಯೇಂದ್ರ ಭೂ ಧವ ಬೃಂದಾರಕನಿಂತುಪೊಳ್ತುಗಳಿವಂ ಸನ್ಮಾರ್ಗ ಸಾರೋದಯಂ

ವಾಕ್ಯ ಬಂಧ ಒಂದನ್ನೊಂದು ಹೋಲುತ್ತಿವೆ. ಶೂದ್ರಕ ಸತ್ಯೇಂದ್ರ ಇಬ್ಬರೂ ಹೊತ್ತು ಗಳೆದವರೇ-ಎರಡು ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಒರ್ಮೆ 'ಮೂಮೆ'ಯಾಗಿದೆ. ಇದಿಷ್ಟು ಎರಡು ಪದ್ಯಗಳಿಗೂ ಇರುವ ಸಾಮ್ಯ. ಪಡಕ್ಷರಿ ನಾಗವರ್ಮನನ್ನು ಭಾವ ಬಂಧಗಳಲ್ಲಿ ಅನು ಕರಿಸಿದ್ದಾ ನೆ, ತಾತ್ಪರ್ಯದಲ್ಲಲ್ಲ. 'ನವಕಾವ್ಯ ಬಂಧ ರಚನಾವಿಶೇಷ'ವೆಲ್ಲ 'ಶಿವ ಲಿಂಗಾಂಘ್ರಿ ಸಮರ್ಚನೈಕಸುಖ'ವೆಲ್ಲಿ ? 'ವರವೀರ ವಿಶ್ರುತ ಕಥಾ ಪುರಾಣಗ'ಳೆಲ್ಲಿ 'ವಿಖ್ಯಾತ ಶಾಂಭವಲೀಲಾ ಕಥನ ಪ್ರಸಂಗರಸ'ವೆಲ್ಲಿ ? 'ಮುನಿ ಮಂಡಳೀ ಪದ ಪರೋಜ ಶುಶ್ರೂಷೆ' 'ಮಾಹೇಶ್ವರ ಪ್ರವಿರಾಜತ್ಪದಪದ್ಮ ಸೇವನ'—ಎರಡೂ ಸಮನೆ, ನಮ್ಮ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ. ಇಲ್ಲಿ ಷಡಕ್ಷರಿಯ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ ಎದ್ದು ಕಾಣುತ್ತದೆ.

ಹೀಗೆಯೇ, ಹರಿಶ್ಚಂದ್ರ ಕಾವ್ಯದ 'ಚಂದ್ರಮತೀ ಪ್ರಲಾಪ'ದ ಕೆಲವು ಭಾಗಗಳು 'ತಿರುಕೊಳವಿನಾಚಿ ಪ್ರಲಾಪ'ದಲ್ಲಿಯೂ ನೇಮಿಚಂದ್ರನ 'ಲೀಲಾವತಿ'ಯ ಶೃಂಗಾರವರ್ಣನಾ ಭಾಗಗಳು ರಾಜಶೇಖರ ವಿಲಾಸದಲ್ಲಿಯೂ ಮತ್ತೆ ಮೈದಳೆದಿವೆ ಯೆಂದು ಮೇಲು ನೋಟಕ್ಕೆ ಕಾಣಬಹುದು. ಒಳಹೊಕ್ಕು ನೋಡಿದರೆ ಅಲ್ಲಿಯೂ 'ಷಡಕ್ಷರಿ' ಯನ್ನು ಕಾಣುವುದು ಸಾಧ್ಯ.

ಕೆಲವು ವೇಳೆ ಷಡಕ್ಷರಿ ಹಿಂದಿನ ಮಹಾಕವಿಗಳು ಹೇಳಿರುವುದನ್ನು ಬಳಸಿ ಕೊಂಡು ಹೊಸ ಪದ್ಯವನ್ನು ರಚಿಸಹೋಗಿ ವಿಫಲನಾಗಿರುವುದೂ ಉಂಟು. ರನ್ನ ಮಹಾಕವಿಯ 'ಗದಾಯುದ್ಧ'ದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಒಂದು ಪ್ರಸಂಗ: ದುರ್ಯೋಧನನು ಮಕ್ಕಳನ್ನೂ ತಮ್ಮಂದಿರನ್ನೂ ಬಂಧು ಬಾಂಧವರನ್ನೂ ರಣದುರ್ಗಿಗೆ ಬಲಿಕೊಟ್ಟು, ತಾನೊಬ್ಬನೆ ಇನ್ನೂ ಉಳಿದು, ಸಮರಭೂಮಿಯಲ್ಲಿ ತಿರುಗಾಡುತ್ತಿರುತ್ತಾನೆ. ತಾಯಿತಂದೆ ಇಬ್ಬರೂ ತನ್ನಲ್ಲಿಗೆ ಬರುತ್ತಿರುವರೆಂಬ ಸಂಗತಿ ಗೊತ್ತಾಗುತ್ತದೆ. ಆಗ,

ಕಂದ ನಿಜಾನುಜರೆಲ್ಲಿದ

ರೆಂದೆನ್ನಂ ಜನನಿ ಬಂದು ಬೆಸಗೊಂಡೊಡದೇ ನೆಂದು ಮರುಮಾತುಗುಡುವೆಂ

ಕೊಂದರ್ ಕೌಂತೇಯರೆಂದು ಬಿನ್ನೈಸುವನೋ III ೭೬

ಎಂದು ಕೊರಗುತ್ತಾನೆ. ಹಡೆದ ತಾಯಿಯೇ ಬಂದು ಮಾತೃವಾತ್ಸಲ್ಯ ತುಂಬಿದ ದನಿಯಲ್ಲಿ, ಮಾತೃವಾತ್ಸಲ್ಯವೇ ತುಂಬಿ ತೊರೆಯುತ್ತಿರುವ 'ಕಂದ' ಎಂಬ ಇನಿವಾತಿ ನಿಂದ ಸಂಬೋಧಿಸಿ 'ನಿನ್ನ ತಮ್ಮಂದಿರೆಲ್ಲಿ ' ಎಂದು ಎಲ್ಲಿ ಕೇಳಿಯಾಳೋ? ಈ ಬೆದರಿಕೆ ದುರ್ಯೋಧನನಿಗೆ. 'ಕೊಂದರ್ ಕೌಂತೇಯರ್ ಎಂದು ಬಿನ್ನೈ ಸುವೆನೋ' —ಈ ಮಾತೂ ಅಷ್ಟೆ. ಓರಗಿತ್ತಿಯಾದ ಕುಂತಿಯ ಮಕ್ಕಳಿಂದ ತನ್ನ ಮಕ್ಕಳು ಹತರಾದರೆಂಬ ನಿಜ ಸಂಗತಿಯ ಅರಿವಾದರೆ ತಾಯಿಯ ಅಳಲು ಇನ್ನೆ ಷ್ಟ್ರು ಮಡಿ ಹೆಚ್ಚಾಗುವುದೋ ಎಂಬ ಕಡು ಕೊರಗು. ಈ ಪದ್ಯವನ್ನು ಕುರಿತು ಧ್ಯಾನಿಸಿದಷ್ಟು ಉತ್ತಮೋತ್ತಮ ರಸಾನುಭವ ಆಗುವುದು.

ಇದೇ ಕಂದ ರಾಜಶೇಖರ ವಿಲಾಸದಲ್ಲಿ ಮತ್ತೆ ಕಾಣಿಸಿಕೊಂಡಿದೆ. ತಿರು ಕೊಳವಿನಾಚಿ ಕುದುರೆಯ ಕಾಲಿಗೆ ಸಿಕ್ಕಿ ಮೃತಿಹೊಂದಿದ ತನ್ನ ಕುಮಾರನ ಶವವನ್ನು ಕಂಡು ಶೋಕದಿಂದ ಅಳಲುತ್ತ,

ಸರಿವರಿಯದ ಮಕ್ಕಳ್ ಶಂಕರನೆಲ್ಲಿದನಾಡಲೆಂದು ಬೆಸಗೊಳಲೇನೆಂದಿರದೆ ಮರುಮಾತುಗೊಟ್ಟಪೆ

ನರಸನ ಹಯದಿಂದೆ ಮಡಿದನೆಂಬೆನೆ ಮಗನೇ XIII ೧೧೫

ಎಂದು ಪ್ರಲಾಪಿಸುತ್ತಾಳೆ ತಾಯಿಯೇನೋ ಇದ್ದ ಒಬ್ಬ ಮಗನೂ ದುರ್ಮರಣ ಕ್ರೀಡಾದನಲ್ಲಾ ಎಂದು ದುಃಖವಿಪ್ಪಲಳಾಗುವುದು ಸಹಜ. ಅಷ್ಟು ಹೊತ್ತಿ ಗಾಗಲೇ ಆರು ಮಕ್ಕಳನ್ನು ಮಣ್ಣು ಮಾಡಿ ಬಂದು ಕಡುಬಡವೆಯಾದ ವಿಧವೆ ಆಕೆ. ಶಂಕರ ಬಾಲಕನ ಓರಗೆಯ ಮಕ್ಕಳು ತಮ್ಮ ಒಡನಾಡಿಯಾದ ಶಂಕರನು ಹೀಗೆ ಸತ್ತು ಹೋದನಲ್ಲಾ ಎಂದು ಒಂದೆರಡುಗಳಿಗೆ ಕಣ್ಣೀರಿಟ್ಟು ಅನಂತರ ತಮ್ಮ ಆಟಪಾಟ ಗಳಿಗೆ ಹೋಗಬಹುದು ಅರಸನ ಹಯಕ್ಕೂ ಆ 'ಸರಿವರೆಯದ' ಮಕ್ಕಳಿಗೂ—ಬಹುಶಃ ಗಾಂಧಾರಿ ಕುಂತಿಯರಿಗಿದ್ದಂತೆ—ದ್ವೇಷವಿಲ್ಲ, ಮಾತ್ಸರ್ಯವಿಲ್ಲ. ಈ 'ಕಂದ' ವನ್ನು ಎಷ್ಟು ಹಿಂಡಿದರೂ ರನ್ನನ ಕಂದದ ಅರೆಪಾಲು ರಸವೂ ದೊರೆಯಲಾರದು. ಆದುದರಿಂದ ಷಡಕ್ಷರಿ ಇಲ್ಲಿ ಜಯಶೀಲನಾಗಲಿಲ್ಲ.

ನೇವುಚಂದ್ರ 'ಲೀಲಾವತಿ'ಯಲ್ಲಿ ಬೆಳುದಿಂಗಳ ಬೆಳಕಿನಲ್ಲಿ ಉಯ್ಯಾಲೆ ಯಾಡುತ್ತಿರುವ ಪಣ್ಯಾಂಗನೆಯನ್ನು ಹೀಗೆ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾನೆ :

ನೆರೆದಳಿ ಪಾರುವಂತಿರೆ ಕುರುಳ್, ಮೊಲೆಗಳ್ ಪೊಣರ್ವಕ್ಕಿ ಪಾರುವಂ ತಿರೆ, ಪೊಳಿವಕ್ಷಿಗಳ್ ಚಳಚಕೋರಯುಗಂಗಳೆ ತಳ್ತು ಪಾರುವಂ ತಿರೆ, ಶಿಖಿ ಪಾರುವಂತಿರೆ ಬಳಲ್ಮುಡಿ, ತಾನಲರಂಬು ಪಾರುವಂ ತಿರೆ ಮಿಗೆ ಕೀರಿ ಪಾರಿ ಗಗನೇಚರಿಯಂತೊಲೆದುಯ್ಯ ಲಾಡಿದಳ್

ಷಡಕ್ಷ್ಯರಿ ಈ ಪದ್ಯವನ್ನು ನೋಡಿರುವನೆಂಬುದಂತು ನಿರ್ವಿವಾದ. ಆದರೆ ಇವನ ಕಲಾಚಾತುರ್ಯದ ಫಲವಾಗಿ ಹೊಸತೊಂದು ಸುಂದರ ಚಿತ್ರವೇ ಮೂಡಿ ಬಂದಿದೆ. 'ನೇಮಿಚಂದ್ರ'ದಲ್ಲಿ ಆ ಜಿಲುವೆ 'ಅಲರಂಬು ಪಾರುವಂತೆ ಪಾರುವ ಗಗನೇಚರಿ'—— ಇಷ್ಟು ಬಿಟ್ಟು ಉಳಿದುದೆಲ್ಲ ಕವಿಸಮಯಮಯ. ಷಡಕ್ಷ್ಮರ ದೇವ ಆ ಲಾವಣ್ಯವತಿ ಯಿದ್ದ ಸನ್ನಿವೇಶ, ಏರಿದ ಉಯ್ಯಾಲೆ, ಚಂದ್ರಿಕೆಗೂ ಆಕೆಗೂ ಇರುವ ಸಂಬಂಧ ಎಲ್ಲವನ್ನು ಬಿಡಿಸಿ ಬಿಡಿಸಿ ಹೇಳಿ ತನ್ನ ಕಲಾಚಾತುರ್ಯವನ್ನು ತೋರಿದ್ದಾನೆ. ವೆಚನ: ಮತ್ತ ಮೊರ್ವಳಪೂರ್ವ ಸೌಂದರ್ಯವತಿ ತನ್ನ ಪೊನ್ನ ಕನ್ನೆ ಮಾಡದ ಕೆಲದ ರಾಜಾಂಗಣದ ಪಚ್ಚೆಯ ಕುಟ್ಟಿಮಸ್ಥಳದೊಳಳವಟ್ಟರನ್ನ ದುಯ್ಯ ಲನೇಂ ಚಂದ್ರಿಕಾಸಾಂದ್ರಪೀಯೂಷವಾರ್ಧಿಯೊಳೋಲಾಡುತೊಗೆತರ್ಪ ಕಮಳೆಯಂತೆ ಕಮ ನೀಯತೆಯನಫ್ಪುಕೈದು,

ಗೆಗನ ಸರೋಜವಿಲ್ಲಿ ನಿಪ ವಾಕ್ಯ ಮನಿಲ್ಲಿ ನಿಪಂತೆ ನುಷ್ಮೊಗಂ ಬಗೆಗೊಳೆ ಬಾನೊಳಾಗಳದರೊಳ್ಳರಿದುಂಬಿಗಳಾಡುವಂತೆ ಮೆ ಲ್ಲಗೆ ನೆಗೆದಾಡೆ ಮುಂಗುರುಳ ಸಾಲ್ಗಿ ರಿಗಳ್ ಹರಿಯೊಳ್ಳಳಂಚಲೆಂ ದಗಿಯದೆ ಪಾರುವಂತೆಸೆಯೆ ಪೆರ್ಮೆಲೆಗಳ್ ಪದೆದುಯ್ಯ ಲಾಡಿದಳ್

ಹೊನ್ನಿನ ಕನ್ನೆಮಾಡ, ಸಚ್ಚೆಯ ಕುಟ್ಟಮ ಸ್ಥಳ, ಅಲ್ಲಿ ರನ್ನದುಯ್ಯಾಲೆ. ಹಾಲ್ಗಡಲಿ ನಿಂದ ಒಗೆತಂದ ಲಕ್ಷ್ಮ್ಮಿಯಂತೆ ಕಮನೀಯಳು ಆ ವಿಲಾಸವತಿ-ಈ ಸುಂದರ ಚೌಕಟ್ಟು ಲೀಲಾವತಿಯಲ್ಲಿಲ್ಲ. 'ಲೀಲಾವತಿ'ಯ 'ಚಳಚಕೋರ ಯುಗ', 'ಶಿಖಿ' \_ಈ ಎರಡು 'ರಾಜಶೇಖರ'ದಲ್ಲಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ನೇಮಿಚಂದ್ರ 'ನುಣ್ಮೊಗ'ವನ್ನು ಮರೆತ. ನೇಮಿಚಂದ್ರನ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಆ ಅಂಗಾಂಗಗಳು ಬೇರೆ ಬೇರೆಯೋ ಎಂಬಂತೆ ವರ್ಣಿಸಲ್ಪಟ್ಟವೆ. ಒಂದು ಇನ್ನೊಂದರ ಚಿಲುವನ್ನು ಇನ್ನಷ್ಟು ಹೆಚ್ಚಿಸುತ್ತಿತ್ತು ಎಂಬ ಕಲ್ಪನೆ ಅಲ್ಲಿಲ್ಲ. ಷಡಕ್ಷರ 'ಅಲರಂಬು ಪಾರುವಂತಿರೆ ಗಗನೇಚರಿಯಂತೊಲೆ ದುಯ್ಯಾ ಲಾಡಿದಳ್'- ಎಂಬ ಹೇಳಿಕೆಯನ್ನೇ ಬಳಸಿಕೊಂಡು, ಮುಖವನ್ನು ಸರೋಜಕ್ಕೆ ಹೋಲಿಸಿ, ಆ ಸರೋಜವು ಸಾಮಾನ್ಯ ಸರೋಜನಲ್ಲ, ಗಗನ ಸರೋಜ ಎಂದು ಹೇಳಿ · ಗಗನ ಸರೋಜ ಇಲ್ಲ ಎಂಬ ವಾಕ್ಯವನ್ನು ಸುಳ್ಳುಮಾಡುವಂತೆ ' ಎಂದು ಉತ್ಪ್ರೇಕ್ಷ್ಮಿ ಸಿದ್ದಾನೆ. ಮುಂಗುರುಳ ಸಾಲು ಮರಿದುಂಭಿಗಳಂತೆ ಆ 'ಗಗನ ಸರೋಜ'ದಲ್ಲಿ ಆಡುತ್ತಿದ್ದು ವಂತೆ. ' ಮೊಲೆಗಳ್ ಪೊಣರ್ವಕ್ಕೆ ಪಾರುವಂತಿರೆ '–ಎಂಬುದು 'ಗಿರಿ ಗಳ್ ಹರಿಯೊಳ್ ಪಳಂಚಲೆಂದಗಿಯದೆ ಪಾರುವಂತೆಸೆಯೆ ಪೆರ್ಮೊಲೆಗಳ್; ಎಂದು ಮಾರ್ಪಾಡಾಗಿದೆ. ಇಷ್ಟೆಲ್ಲಾ ಮಾಡುವುದಕ್ಕೆ ಲೆಕ್ಕಾಚಾರದ ಸೂಕ್ಷ್ಮಮತಿಯಷ್ಟೇ ಸಾಲದು; ಅಸಾಧಾರಣವಾದ ಪ್ರತಿಭೆಯೇ ಬೇಕು. ಲೆಕ್ಕಾಚಾರ ಹಾಕುತ್ತ ಯೋಚನೆ ಮಾಡುತ್ತ ಬರೆಯುವುದಾದರೆ ಒಂದೊಂದು ಪದ್ಯಕ್ಕೆ ಒಂದೊಂದು ದಿನ ವಾದರೂ ಸಾಕಾಗಲಾರದು. ಷಡಕ್ಷರಿ ಈ ಕೃತಿಯನ್ನು ಒಂದೇ ಒಂದು ವರ್ಷದಲ್ಲಿ ಬರಿದು ಮುಗಿಸಿದ್ದಾನೆ.

ಕವಿತಾವೇಶಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಅನನ್ಯ ಸಾಧಾರಣವಾದ ಬುದ್ಧಿ ಶಕ್ತ್ತಿಯೂ ಕಲ್ಪನಾ ಚಾತುರ್ಯವೂ ಕಂಡುಬರುವ ಕೆಲವು ಪ್ರಸಂಗಗಳನ್ನಿಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖಿಸಬಹುದು.

ತುದಿಗೇರಿದ್ದೊಂದು ಕೀರಂ ಮರಕತೆಕಲಶಂ ಸತ್ಟೆಲಂ ದರ್ಪಣಂ ಪ ರ್ಬಿದ ಮಲ್ಲೀವಲ್ಲಿಯೇ ಬಲ್ಪೊರಜಿ ನಿಚಿತಭೃಂಗವ್ರಜಂ ನೀಲಶೋಭಾ ಸ್ಪದಮಾಲ್ಯಂ ಪುಸ್ಪೆಗುಚ್ಛಂ ಚಮರಮುರುಪಟಂ ಪಲ್ಲವಂ ಕೋಕಿಲವ್ರಾ ತದ ನಾದಂ ವಾದ್ಯಮಾಗಲ್ಕುಸುಮಶರನ ತೇರಂತೆ ಚಿಲ್ವಾಯ್ತು ಚೂತಂ ಈ ಪದ್ಯ ಬರಿಯುವುದಕ್ಕೆ ನಡಕ್ಷರಿಯೆ ಬರಬೇಕೆ? ಕಮಳಾಪ್ತನ ಕದಿರೂ ಕತ್ತಲೆಯೂ ಕಾಳಗಮಾಡಿ ಮಡಿದುವಂತೆ; ಮತ್ತೆ ಒಂದು ಸಂಪಗೆಯಾಗಿಯೂ ಇನ್ನೊಂದು ದುಂಬಿಯಾಗಿಯೂ ಹುಟ್ಟಿದುವಂತೆ; ಆದುದರಿಂದಲೇ ಅವೆರಡಕ್ಕೂ ಹಗೆತನವಂತೆ. ಸುಜನರು ಬದುಕಿದ್ದಾಗಲೂ ದುರ್ಜನರೂ ಸತ್ತಾಗಲೂ ಜನರು ಸಂತೋಷಪಡು ವರು; ಸುಜನರು ಸತ್ತಾಗಲೂ ದುರ್ಜನರು ಬದುಕಿವಾಗಲೂ ಜನರು ಮರುಗುವರು; ' ಕ್ಷಿತಿಯೊಳ್ಳರಿಕಿಪೊಡಿರ್ವರುಂ ಸರಿಯಲ್ತೆ'. ಜಲಧಿ ತನ್ನಲ್ಲಿದ್ದ ಜಲವನ್ನು ಮೇಘ ಮಂಡಲಕ್ಕೆ ಕೊಟ್ಟತು; ಇತ್ತ, ನದಿಯ ನೀರು ಬಂದು ತನ್ನನ್ನು ಸೇರಿತು; ' ಕೊಟ್ಟಂಗೆ ಬಡತನಂ ಬಂದವುದೆ?' ಇಂದ್ರಮ ಅರಿಗಿರಿಯನ್ನು ತರಲು ಮೇಘವನ್ನು ಸಮುದ್ರದ ಬಳಿ ಕಳುಹಿಸಿದನು; ಸಮುದ್ರ ಅರಿಗಿರಿ 'ಯನ್ನು ಬಿಟ್ಟುಕೊಡುವುದರ ಬದಲು ತನ್ನ ಜೀವನ(ನೀರು)ವನ್ನೇ ಬಿಟ್ಟುಕೊಟ್ಟತು; 'ಸತ್ತ್ವಶಾಲಿ ಪಗೆಗೇಂ ಮರೆವೊಕ್ಕನ ನೀಯಲಾರ್ಪನೆ ? '— ಇವೆಲ್ಲ ಉಕ್ತಿ ಚಮತ್ಯಾರಗಳು. ಬೆಟ್ಟದ ನೆಲ್ಲಿ ಕಾಯಿಗೂ ಸಮುದ್ರದ ಉಪ್ಪಿಗೂ ಗಂಟುಹಾಕುವ ಮಾತುಗಳು. ಇಂಥವುಗಳಲ್ಲದೆ, ಶ್ಲೀಷೆ, ವಿರೋಧಾಭಾಸ, ಸಂದೇಹಾಲಂಕಾರ ಮುಂತಾದ ಅಲಂಕಾರಗಳು ತುಟಕೂಡಿಸದೆ ಅನ್ನಬಹುದಾದ ಪದ್ಯಗಳು, 'ಮುಕ್ತಪದಗ್ರಹಣ' ಓದಿದರೆ ಕಿವಿಯೊಳಗೆ 'ಕೂರ್ದ ಸಿಯ ಬಡಿದಂತೆ ? ಅನುಭವವಾಗುವ ಅನುಪ್ರಾಸಾದಿ ಶಬ್ದಾಲಂಕಾರಗಳು.... ಇವಕ್ಕೂ ರಾಜಕೀಖರ ವಿಲಾಸದಲ್ಲಿ ಕೊರತೆಯಿಲ್ಲ. ಹಾಗಾದರೆ ಈ ಕವಿಯಲ್ಲಿ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವವೇ ಇಲ್ಲವೆ? ಸ್ವೋಪಜ್ಞತೆ ಶೂನ್ಯವೆ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ಏಳುವುದು ಸಹಜ. ಆದರೆ ಅಷ್ಟು ನಿರಾಶರಾಗಬೇಕಿಲ್ಲ.

ನಮ್ಮ ನಾಡಿನ ಜೀವನಾಡಿಯಿರುವ ಕಾವೇರಿಯ ಬಣ್ಣ ನೆಯನ್ನು ನೋಡಿ: ಶರನಿಧಿಯೊಳೊಗೆದ ವಿಷಮಂ ಧರಿಯಿಸಿ ಸುರರಂ ಸಮಂತು ಪೊರೆದಭವಂಗೀ ಧರಿ ಪಾಸಿದ ನಡೆಮಡಿಯೆನೆ

ತುಂಬಿ ತೊರೆಯುತ್ತ ಹರಿಯುತ್ತಿರುವ ಕಾವೇರಿಯ ಪ್ರವಾಹವನ್ನು ಎತ್ತರವಾದ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ನಿಂತು ನೋಡಿದರೆ, ಅದುವೆ ಬಿಸಿಲು ಕಾಲದಲ್ಲಿ ನೋಡಿದರೆ, ಈ ನದಿಯ ಸುರಮ್ಯ ಸೌಂದರ್ಯ ತಾನೆತಾನಾಗಿ ವ್ಯಕ್ತವಾಗುವುದು. ಈ ನದಿ ಕಾಮಧೇನುವಂತೆ! ಚಾರುಪಯೋಧರೆ ಮಹಿಮಾ

ಧಾರೆ ಸದಾನಿಮಿಷಸೇವ್ಯರಸಯುತೆ ವರಶೃಂ ಗಾರಾಜಿತೆಯೆನಿಸುವಕಾ

ಕರಮಿಸೆದುದು ವಿಮಳಗುಣದಿನಾ ನದಿ ಪದಪಿಂ

ವೇರಿಧರಾಕಾಮಧೇನುವೆನಿಪುದು ಪುಸಿಯೇಂ?

ಪುಸಿಯೆ! ಪುಸಿಯಲ್ಲ. ಈ ಮಾತು ಅಂದು ಕವಿಕಲ್ಪ ನೆಯಾಗಿತ್ತು. ಆ ಕವಿಯ ಭವಿಷ್ಯವಾಣಿಯೋ ಎಂಬಂತೆ, ಇಂದು 'ಕಾವೇರಿ, ಧರಾಕಾಮಧೇನು'ವೇ ಆಗಿರುವುದು. ಬೆಳೆದು ಬಂದ ಬತ್ತದ ಗದ್ದೆಗಳನ್ನು, ಧರಾಲಲನೆ ವಿಲಾಸದಿಂದ ತಳೆದ ಪಚ್ಚೆಯ ಸೇಲೆಯನ್ನು ಕುರಿತು:

ತೂಗುತೆ ತೊನೆಯುತೆ ಬಳ್ಳುತೆ ಬಾಗುತೆ ಕಂಪಡುತೆ ಕನಕರುಚಿದಾಳುತ್ತುಂ ರಾಗಿಸುತೆ ರಂಜಿಸುತೆ ಸೊಂ

ಪಾಗಿರ್ದುವು ಕಣ್ಣೆ ಗಂಧಶಾಲಿ ವನಂಗಳ್ II ೧೨

ಪ್ರಶಾಂತ ಸರೋವರದ ಮೇಲೆ ಸುಳಿಗಾಳಿ ಬೀಸಿದಾಗ ನುಣ್ಣ ನೆಯ ಸಣ್ಣ ಸಣ್ಣ ಅಲೆ ಗಳು ಎದ್ದು ಬಿದ್ದು, ಸರಸ್ಸು ಇನ್ನಷ್ಟು ಜಿಲುವಾಗಿ ಕಾಣುವಂತೆ ಬಾಗುತ್ತ ಬಳುಕುತ್ತ ಸೆಡೆಯುತ್ತ ಸಸಿಯುತ್ತ ತಾಗಿ ತೊನೆಯುವ ಹೊಂಬಣ್ಣ ದ ಬತ್ತದ ಬೆಳಸು, ' ರತ್ನ ಚೂಡಿ' 'ಬಂಗಾರು ಸಣ್ಣ'! ಆದೇ ಬಾಗು ಬಳಕುಗಳನ್ನೇ ಸೂಚಿಸುವ ಪದ ಜೋಡಣೆ, ಗುರು ಲಘುನ್ಯಾಸವನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು.

ಸೂರ್ಥ್ಯಾಸ್ತ್ರಮಯಕ್ಕೆ,

ಶರಧಿಗತ ಪ್ರತಿಬಿಂಬಂ ಸರಿಸದೊಳಿರೆ ಬದ್ಧ ರಶ್ಮಿಯುರುತರಬಿಂಬಂ ಹರನಾಟ್ಯಕೆ ಕಾಲನಟಂ

ಕರಮೆತ್ತಿದ ಪೊನ್ನತಾಳಮೆನೆ ಕಣ್ಗೊಳಿಕುಂ XI ೫

ತಾಂಡನ ನೃತ್ಯ, ಆ ನೃತ್ಯಕ್ಕೆ ಕಾಲನಟ ತಾಳಗಳೆರಡನ್ನು ಹಿಡಿದಿದ್ದಾನೆ. ಉಜ್ವಲವಾಗಿ ಬೆಳಗುತ್ತಿರುವ ಸಂಧ್ಯಾಸೂರ್ಯ, ಕಡಲಿನಲ್ಲಿ ಪಡಿಮೂಡಿರುವ ಇನ್ನೊಬ್ಬ ಸೂರ್ಯ ನಾರಾಯಣ ಇವೆರಡೂ ಎರಡು ತಾಳಗಳು. ಎಂತಹ ಭವ್ಯ ಕಲ್ಪನೆ!

ಪತಿದೇವನೆಡೆಗೆ ಸಾಲಂಕೃತಳಾಗಿ ಬಂದಿರುವ ಅಮೃತವತೀ ದೇವಿ: ವಿಳಸತ್ಕರ್ಪಾರ ಸಮ್ಮಿ ಶ್ರಿತ ಮಳಯಜಲಿಪ್ತಾಂಗಿ ಮುಕ್ತಾವಳೀ ಮಂ ಜುಳ ಭೂಷಾಭೂಷ್ಠೆ ಮಲ್ಲೀಕುಸಮಮಿಳಿತ ಧಮ್ಮಿಲ್ಲೆ ಶುಭ್ರಾಂಬರ ಶ್ರೀ ಕಲಿತಶ್ರೊಣೀತಟ ಪ್ರೋಜ್ವಳಿ ಭಸಿತಲಲಾಮಾಭಿರಾಮಾರ್ಧ ಚಂದ್ರಾ ಭ ಲಲಾಟಸ್ಥಾನೆ ಚಂದ್ರೋಪಳದ ಪರಿಜಿದೆಂಬಂತೆ ಕಣ್ಗೊಪ್ಪುತಿರ್ದಳ್

IV 09

ಸುಗಂಧ ಸಲಿಲದಲ್ಲಿ ಮಂಗಳ ಮಜ್ಜನಮಾಡಿ ಧವಳಾಂಬರವನ್ನು ಧೆರಿಸಿರುವಳು; 'ವಿಳಸತ್ ಕರ್ಪೂರ ಮಿಶ್ರಿತ ಮಳಯಜ'ವನ್ನು ಲೇಪಿಸಿಕೊಂಡಿರುವಳು; ಬೆಳ್ಳಂ ಬೆಳ್ಳನೆಯ ಮುಕ್ತಾ ವಳಿಗಳ ಮಂಜುಳ ಭೂಷಣಗಳು, ತೋರದುರುಬಿಗೆ ಮಲ್ಲಿಗೆಯ ಹೂದಂಡೆ, ಹಣೆಯಲ್ಲಿ ವಿಭೂತಿ ಅರ್ಧಚಂದ್ರಾಕಾರದಲ್ಲಿ ಕಂಗೊಳಿಸುತ್ತಿದೆ. ಆಕೆ ಶುಭ್ರಶ್ವೇತ ವರ್ಣದ ಚಂದ್ರಶಿಲೆಯ ಬೊಂಬೆಯೆ!

ಕರುಣಾರಸವೇ ಮೈವೆತ್ತಂತಿದ್ದ ತಿರುಕೊಳವಿನಾಚಿ, ಮಡಿಲಲ್ಲಿ ಮಗನ ರುಂಡವನ್ನಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಸತ್ಯೇಂದ್ರ ಮಹಾರಾಜನಲ್ಲಿ ನ್ಯಾಯಪರಿಪಾಲನೆಗಾಗಿ ಮೊರೆ ಯಿಡುತ್ತಿದ್ದಾಳೆ: ಕರತಳದಲ್ಲಿ ತಾಳ್ದ ತಲೆ ಸೋಗಿಲೊಳಿಟ್ಟ ಕಬಂಧಮಿತ್ತಲುಂ ಪರೆದಳಕಾಳಿ ಧೂಳಿಪುದಿದಂಗೆ ಮಡಂಗಿದ ಬಲ್ಪು ನೆತ್ತರೊಳ್ ಪೊರೆದ ಸೆರಂಗು ಪಾಯ್ದು ಗುವ ಕಣ್ಬನಿ ಬತ್ತುವ ಬಾಯ್ ಪೊದಳ್ದ ಸುಯ್ ಕೊರೆಗಿದ ವಕ್ಷ್ಯಮುಚ್ಚಳಿತ ಹಾರಮುಮೊಪ್ಪಿರಿ ಬಂದಳಾರ್ತದಿಂ

ಸಹಜ ಸುಂದರ ಶಬ್ದಚಿತ್ರ.

ಶೃಂಗಾರರಸನಿರೂಪಣೆಯಲ್ಲಿ ಷಡಕ್ಷರಿಯನ್ನು ಮಾರಿಸಬಲ್ಲ ಕನ್ನಡಕನಿಗಳು ಕೇವಲ ಒಬ್ಬಿಬ್ಬರು ಅಷ್ಟೆ. ವಸಂತಾಗಮನ ಚಂದ್ರೋದಯ ವನನಿಹಾರ ಜಲಕೇಳಿಗಳೆ? ಅತ್ಯಂತ ಹೃದಯಂಗಮವಾಗಿನೆ. ನಾಯಕನಾಯಿಕಾಪ್ರಭೇದಗಳೆ? ಅವ ನಂತೆ ಮಾರ್ಮಿಕವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಬಲ್ಲ ಇನ್ನೊರ್ವ ಕನಿಯಿಲ್ಲ. ಪಣ್ಯಾಂಗನೆಯರ ಜಾರ ಸ್ತ್ರೀಯರ ಬೆಡಗು ಬಿನ್ನಾಣ ಒನವು ಒಯ್ಯಾರ ಆಮೋದಪ್ರಮೋದಗಳ ಅತಿರುಚಿರ ಬಣ್ಣ ನೆಯೆ? ರಾಜಕೇಖರ ವಿಲಾಸದಲ್ಲುಂಟು. ಓದುಗನು ಮೈಮರೆಯುವಂತೆ ಮಾಡಬಲ್ಲ ಶೃಂಗಾರ ಸನ್ನಿ ವೇಶಗಳೆ? ಷಡಕ್ಷರಿಯಲ್ಲುಂಟು. ಒಂದೆರಡು ಪದ್ಯಗಳ ರುಚಿ ನೋಡಿ

ನೋಡಿದೊಡಾಗಳಂತೆ ತಲೆವಾಗುವ ನೋಡದೊಡೊಲ್ದು ನೋಳ್ಳ ಮಾ ತಾಡಿಸೆ ಸುಮ್ಮಾರ್ನಿ ನುಡಿಗುಂದಿರೆ ಮೆಲ್ಲನೆ ಸೊಲ್ಲಿಪಿಚ್ಛೆಯಿಂ ಕೂಡಲೊಡರ್ಚೆ ಮೈದೆಗೆವಗಲ್ದಿ ರಲೊಯ್ಯ ನೆ ಸಾರ್ವ್ಯ ಮುಗ್ಧೆಯೇಂ ಮಾಡಳಿ ಮಚ್ಚಿದೋಪನ ಮನಕ್ಕೆ ಮನೋಜ ಮಹೋತ್ಸವಂಗಳಂ

XI ee

ಕದ್ದಿಂಗಳಿನಲ್ಲಿ ಕದ್ದು ಹೋಗುತ್ತಿರುವ ಕಡುನೀರೆ, ಮಾರನೃಪಂ ಕಾರೊರೆಯೊ

ಳ್ಕೂರಸಿಯಂ ಪುಗಿಸುವಂತೆ ವೀಧಿಯ ತಮದೊಳ್ ಜಾರಿ ಘನಧಾರೆ ತನುರುಚಿ

ಸಾರಾಂಗೆ ಪೊದಳ್ದು ಪೊಕ್ಕು ಬರ್ಪವಳಿಸಿದಳ್ XI ೨೬

' ಜಾರುವ ದಾರಿಯಲ್ಲಿ'ರುವ ಜಾರೆಯೊಬ್ಬಳು ಜಾರೆ ನಿರಿ ಜಾರೆ ಸೋರ್ಮಾಡಿ

ಜಾರೆ ಬೆನುರ್ಜಾರೆ ಮೇಲುದದು ಮುಡಿದಲರ್ಗಳ್

ಜಾರೆ ಮುದಂ ಜಾರೆ ಮದಂ

ಜಾರೆ ಪದಂ ಜಾರೆ ಜಾರೆ ಜಾರಿದಳೊರ್ವ್ವಳ್ IIX ೯

ಆ ಜಾರತನವೆಲ್ಲ 'ಜಾರೆ, ಜಾರೆ' ಎಂಬ ಮಾತುಗಳಲ್ಲಿಯೆ ಅಡಗಿದೆ. ಕವಿ ಎಂಥ ಹದಿರಿನ ಮಾತಾಡುತ್ತಾನೆ, ಮಾತುಗಳನ್ನು ಹೇಗೆ ಕುಣಿಸಬಲ್ಲ ಎನ್ನುವುದಕ್ಕೆ

ಎಳೆಯಳೆ ? ಕಟಾಕ್ಷಪಾಶದಿ

ನೆಳೆಯೆಳೆಯುವ ಮೃಗಮನಂದದೊಳ್ಶಶಿಕಳೆವೋಲ್

ಪೊಳೆಯಳೆ ಶೃಂಗಾರರಸದ

ಪೊಳೆ ಎಳೆಯವರಾರೊ ಪೊನ್ನನಿವಳ್ಗತಿಥನಿಕರ್ XI ೧೧೩

ಇಲ್ಲಿ ಎಳೆ ಪೊಳ್-ಎಂಬ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಎಷ್ಟು ಅರ್ಥಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಬಳಸಿದ್ದಾನೆ! 'ಷಡಕ್ಷರಿ ಹುಟ್ಟಿನಿಂದ ಶೃಂಗಾರಕವಿ' ಎನ್ನು ವುದನ್ನು ಯಾರೂ ಒಪ್ಪಿ ಕೊಳ್ಳಲೇಬೇಕು. ಕಾವ್ಯದ ಅರ್ಥಭಾಗವಂತು ಶೃಂಗಾರರಸಪ್ರತಿಪಾದನೆಗೇ ಮೀಸ ಲಾಗಿದೆ. ಓದುಗರಿಗೆ ಶೃಂಗಾರರಸದ ಲಂಚಕೊಟ್ಟು ಅವರನ್ನು ಶಾಂತರಸದ ಮಂಗಳಕರ ಮಂಚಕ್ಕೆ ಕೊಂಡೊಯ್ಯಬೇಕೆಂಬುದು ಕವಿಯ ಉದ್ದೇಶವಾಗಿರಬೇಕು. ಆದರೆ 'ಎರಡಾಣಿಮೆ' ವರ್ಗಕ್ಕೆ ನೀಡಿರುವ 'ಬಡವರ ಬಾದಾಮಿ ' ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಆ ಬೃಹದ್ರಾಶಿಯಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲೋ ಅಲ್ಲೊಂದು ಇಲ್ಲೊಂದು 'ಸಕ್ಕರೆ ಬಾದಾಮಿ' ಕಾಣಿಸಿ ಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಒಂದೆರಡು ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳಿ. ಪ್ರಣವಮಂತ್ರದ ಮೇಲೆ ಕಟ್ಟರುವ ಕಂದಗಳಿವು.

> ಘನಮುಕ್ತಿ ಕಾಂತೆಗಿದು ತಾಂ ಜನನಿ ಲಸದ್ಪಕ್ತಿಯುವತಿಗಿದು ತಿಳಿದ ಪುರಾ ತನರ ಮತದಿಂದೆ ಶರಣಾಂ ಗನೆಗಭವನೆಳೆದು ತರ್ಪ್ಪ ದೂದವಿ ಪೆರತೇಂ III FO

ಆಯ್ಕ್ರೋ, ಇಲ್ಲೂ ಹೀಗೇನೇ ? ಎಲ್ಲಿ ಬಿಟ್ಟರೂ ಅದೇ ಮನೆಗೆ ಬರುತ್ತಾನೆ ಈ 'ಯತಿವರ!' ಪ್ರಣವವುಂತ್ರ ಶರಣೆಯ ಬಳಿಗೆ ಶಿವನನ್ನು ಎಳೆದುಕೊಂಡು ಬರುವ ದೂತಿ! – ಹೀಗೆನ್ನಿಸಬಹುದು. ಆದರೆ ಮುಂದಿನ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ನಮ್ಮ ಭ್ರಮನಿರಸನ ವಾಗುತ್ತದೆ. ಆಧ್ಯಾತ್ಮಿಕ ನಿಲುವಿನಿಂದ ಈ ಮಾತುಗಳಿಗೆ ಬೇರೆ ಅರ್ಥ ಉಂಟಷ್ಟೆ.

ತನುನಿಲ್ಲದತನು ವಿಭ್ವಂ ಸನಂಗೆ ತನು, ಪೇಳಲೊಂದು ಪೆಸರಿಲ್ಲದ ಚಿ ದ್ದನ ಲಿಂಗಕ್ಕಿದು ಪೆಸರಿಂ ದೆನೆ ಬಣ್ಣಿ ಪರಾರೊ ಪಂಚವರ್ಣದ ಘನಮಂ! IV EN ಹೃದಯಪಯೋಜದ ಪರಿಮಳ ಮಿದು ಚೀತಸ್ಸ್ತಂಭದಗ್ರ ಮಣಿದೀಪಿಕೆ ಮೇ ಣಿದು ಮಾನಸಮುಕರದ ಪೊಳ ಪಿದು ತಾನೆನಿಸಿದುದು ಗುರುನಿರೂಪಿತೆ ಮಂತ್ರಂ IV FE

**ಷಡಕ್ಷ**ರದೇವನ ಕವಿತಾವೇಶದ ಪರಿಪಕ್ವಫಲಗಳಿವು. ಇದರಂತೆಯೆ ಮಳಿಗಾಲ ಹೇಮಂತಋತು, ವಸಂತಋತುಗಳ ವರ್ಣನೆಗಳು ಅಲೌಕಿಕವಾದ ರಸಾನಂದವೀಯು ತ್ತಿವೆ. ಶ್ರೀಕೈಲಾಸವರ್ಣನೆ, ಶಿವಪುರಗಳವರ್ಣನೆ, ಪಂಚವಿಂಶತಿಲೀಲೆಗಳು, ಶಿವಸಾಕ್ಷ್ಮಾತ್ಕಾರ, ಶಿವಪೂಜೆ...ಮಮೆ....ಈ ಎಲ್ಲಕಡೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಕವಿಯ ಶೈವ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೂ ಉನ್ನತಮಟ್ಟದ ಕವಿತಾಶಕ್ತಿಯೂ ವ್ಯಕ್ತವಾಗುವುದು. ಅಮೃತ ವತೀದೇವಿಯ ಪುತ್ರದೋಹದವೂ ರಾಜಕೇಖರನ ಶೈಶವಲೀಲೆಯೂ ತಿರುಕೊಳವಿ ನಾಚಿಯಪ್ರಲಾಪ (ಹರಿಶ್ಚಂದ್ರಕಾವ್ಯದಿಂದ ತಂದುಹೊಂದಿಸಿಕೊಂಡಿರುವ ಭಾಗವನ್ನು ಬಿಟ್ಟರೂ)ವೂ ಕವಿ ಲಲಿತಭಾವಗಳನ್ನು ಅತಿ ರಮಣೀಯವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಬಲ್ಲನೆಂಬು ದಕ್ಕೆ ಉತ್ತಮನಿದರ್ಶನಗಳು.

ಈತನ ಶೈಲಿಯ ಮುಖ್ಯಗುಣ 'ಓಜಸ್ವಿತೆ' ಎಂದು ಹಿರಿಯ ವಿಮರ್ಶಕರು ಒಪ್ಪಿಕೊಂಡಿದ್ದಾರೆ. ಅಚ್ಚಗನ್ನ ಡದಲ್ಲಿ ಬರೆಯಬೇಕೆಂದರೆ ಅದಕ್ಕೂ ಸಿದ್ಧ, ಸಂಸ್ಕೃತ ಪದಗಳನ್ನೇ ತಂದೊಟ್ಟಬೇಕೆಂದರೆ ಅದಕ್ಕೂ ಸಿದ್ಧ. ಕನ್ನಡ ಸಂಸ್ಕೃತ ಪದಗಳ ಹಿತಮಿತ ಮಿಶ್ರಣವಂತೂ ಇವನ ಕಾವ್ಯದುದ್ದ ಕ್ಕೂ ಕಾಣುವುದು. ಕಂದವಿರಲಿ, ವೃತ್ತವಿರಲಿ, ವಚನವಿರಲಿ, ಶುಚಿಯಾದ ಆನಂದದಾಯಕವಾದ ಅಚ್ಚುಕಟ್ಟಾದ ಹುಡಿಗೆಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಕರಣ ಬದ್ಧವಾಗಿ ರಚಿಸಬಲ್ಲನು ಈ ನಮ್ಮ ಕವಿ. ಸಂದರ್ಭೋಚಿತವಾದ ಮಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಪದ್ಯಗಳನ್ನು ಕಟ್ಟಬಲ್ಲ ಶಕ್ತಿ ಇವನಲ್ಲಿದೆ. ಇವನು ಬಳಸಿರುವಷ್ಟು ಮಟ್ಟು ಗಳನ್ನು ಬಹುಶಃ.ಇನ್ನಾವ ಕನ್ನಡ ಕವಿಯೂ ಬಳಸಿಲ್ಲ. ಇವನ ಕಂದಗಳ ಸೊಗಸೇ ಸೊಗಸು.

ಈ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರವಾಗಿರುವ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳೆಲ್ಲ ಸುಸಂಸ್ಥ್ರತರು, ವಿದ್ಯಾ ವಿನಯ ಸಂಪನ್ನರು, ಶಿವಭಕ್ತಿ ಸಂಪನ್ನರು. ನ್ಯಾಯಪರಿಪಾಲನೆಗಾಗಿ ಏಕೈಕ ಪುತ್ರನನ್ನು ಬಲಿಗೊಡಲು ಸಿದ್ಧನಾದ ಸತ್ಯೇಂದ್ರಜೋಳ, 'ಪತಿಮೋಹಿ'ಮಂತ್ರಿ, ಪತಿಯ ಶಿವಭಕ್ತಿಗೆ ಶಕ್ತಿಯಂತಿದ್ದ ಅಮೃತವತೀ ದೇವಿ, ಅದ್ವಿತೀಯ ಪರಾಕ್ರಮಿಯಾಗಿದ್ದರೂ ಧರ್ಮಶಾಸನಕ್ಕೆ ನಮ್ರತೆಯಿಂದ ಒಪ್ಪಿಕೊಂಡು ತಾನೆ ಮನವೊಲಿದು ಮದುವೆಯಾದ ಮನದನ್ನೆಯನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಶಿರಹರಿದು ಕೊಂಡ 'ಮಂತ್ರಲಕ್ಷ' ರಾಜಶೇಖರ, ತನಗಾಗಿ ಪ್ರಾಣವನ್ನು ನೀಡಲು ಸಿದ್ಧನಾದ ಮಿತವಚನ, ಕಾಳಮೇಘ, ಸಿಂಹಳೇಂದ್ರ ಎಲ್ಲ ಆದರ್ಶವ್ಯಕ್ತಿಗಳು. ಆದರೆ ಇವರಾರಲ್ಲಿಯೂ ಮಾನವ ಸಹಜವಾದ ದೌರ್ಬಲ್ಯ ವಾಗಲಿ, ದೋಷವಾಗಲಿ, ನ್ಯೂನತೆಯಾಗಲಿ ಲವಲೇಶವೂ ಇಲ್ಲ; ದೌರ್ಜನ್ಯದ ಮಾತಿರಲಿ. ಆದುದರಿಂದಲೆ, ಇವರೆಲ್ಲ ಕಾವ್ಯ ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಇರಬಹುದಾದ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳು. ನಮ್ಮ ಸಂಬಂಧ ಸಂಪರ್ಕ ಇವರಿಗಿಲ್ಲ. ಇವರೇ ಬೇರೆ ನಾವೇ ಬೇರೆ ಎನ್ನಿಸುತ್ತದೆ. ಅಮೃತವತೀ ದೇವಿ, ಆಕೆಗಿಂತ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ತಿರುಕೊಳವಿನಾಚೆ, ಈ ಇಬ್ಬರೇ ಒಂದೊಂದು ಸಲ ಈ ಲೋಕದವರಂತೆ ಕಾಣುವವರು.

ಈ ಕವಿ ಯಾವ ಪಾತ್ರವನ್ನು ರಸಿಕರ ಹೃದಯದಲ್ಲಿ ಕಡೆದು ನಿಲ್ಲಿಸಿದ್ದಾನೆ? ಯಾವ ಪಾತ್ರದ ನೆನಪು ನಮ್ಮನ್ನು ಸದಾ ಪಾವನಗೊಳಿಸುತ್ತಿರುತ್ತದೆ? ರಾಮಾಯಣ ಮಹಾಭಾರತದ ಮಹಾ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳಂತೆ, ಶಾಕುಂತಲದ ಶಕುಂತಲೆ ದುಷ್ಯಂತರಂತೆ, ಭರತ ಬಾಹುಬಲಿ ಕರ್ಣ ದುರ್ಯೋಧನರಂತೆ, ಹರಿಶ್ಚಂದ್ರನಂತೆ, ಗಿರಿಜೆಯಂತೆ, ರಾವಣನಂತೆ, ಬಸವಣ್ಣ ನಂಬಿ ಮಹಾದೇವಿ ಕಣ್ಣ ಪ್ರರುಗಳಂತೆ ಈ ಕಾವ್ಯದ ಯಾವ ಉದಾತ್ತ ಭಾವ, ಯಾವ ಜೀವನ ದರ್ಶನದಲ್ಲಿ ನಮ್ಮಮನ ಮೈದೊಳೆಯಿತು? ಇಲ್ಲಿ ಷಡಕ್ಷರದೇವ ನಮ್ಮನ್ನು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ನಿರಾಶೆಗೊಳಿಸುತ್ತಾನೆ.

ನಡಕ್ಷರಿಗೆ ಅವಕಾಶವಿತ್ತು. ಅದನ್ನು ಅವನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಳಲಿಲ್ಲ, ಅಷ್ಟೆ. ತಿರುಕೊಳವಿನಾಚಿ ಕಡುಬಡವೆ. ಹೊಟ್ಟಿಗೆ ಹಿಟ್ಟಿಗೂ ಗತಿಯಿಲ್ಲದೆ ಹೆರರ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ನೀರಡಕಿಯಾಗಿ ಸೇವೆಗಯ್ದು ಹೊನ್ನು ಗಳಿಸಿ ಮಗನನ್ನು ಸಾಕುತ್ತಿದ್ದ ವಳು. ಮಗನನ್ನು ಹೇಗಾದರೂ, ಎಂಥ ಕಷ್ಟ ಬಂದೊಂದಗಿದರೂ ಕಾಪಾಡೆಬೇಕು, ಅವನನ್ನು ಬಾಳಿಸಬೇಕು ಎಂಬ ಹಿರಿಯ ಹೆಂಬಲ ಆಕೆಗೆ. ಅಂಥ ಬಡವಿ.. ಇದ್ದ ಒಬ್ಬ ಮಗನೂ ಅಳಿದನಲ್ಲಾ ಎಂದು, ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ಹೇಳಿ ಮುಗಿಸಲಾರದಷ್ಟು ಅಳಲಿ ನಿಂದ ಗೋಳಾಡುತ್ತಿದ್ದಾಳೆ." ಆಕೆಯ ಸಂಕಟಕ್ಕೆ ಅಂತವಿಲ್ಲ, ಪಾರವಿಲ್ಲ. "ಅಂತಹ ದೃಶ್ಯವನ್ನು ಕಣ್ಣಾ ೆ ಕಂಡಿದ್ದಾರೆ ಸತ್ಯೇಂದ್ರ ಮತ್ತು ಅಮೃತವತಿ. ಆಕೆಯ ಮಗನ ಪ್ರಾಣಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಪ್ರಾಣವನ್ನು 'ತಲೆಗೆ ತಲೆ'ಯನ್ನು ಕೊಡೆಬೇಕಾಗಿ ಬಂದಾಗ ಇವರ ಮನಸ್ಸು ಸ್ವಲ್ಪವಾದರೂ ಅಳುಕಲಿಲ್ಲವೆ? ತಾವೇ ಮಾಡಿದ ಧರ್ಮಶಾಸನಕ್ಕೆ ತಮ್ಮ ವುಗನೇ ಬಲಿಯಾಗಬೇಕಾಯಿತಲ್ಲಾ ಎಂದು ಸ್ವಲ್ಪವೂ ಮಿಡುಕಲಿಲ್ಲವೆ? ನ್ಯಾಯ ನಿಷ್ಠು ರತಿಗೂ ಪುತ್ರಪ್ರೇಮಕ್ಕೂ ಕದನ ನಡೆಯಲೇ ಇಲ್ಲವೆ ಅವರ ಮನೋಭೂಮಿಕೆ ಯಲ್ಲಿ. ತಾಯಿ ತಂದೆ ಇಬ್ಬರ ಅಂತರಂಗದಲ್ಲಿಯೂ ಯಾವ ಹೊಯ್ದಾಟವೂ ಇಲ್ಲ, ಯಾವ ತೋಟ, ತಾಕಲಾಟವೂ ಇಲ್ಲ. ಕವಿ, ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ, ಪಂಚಾಕ್ಷ್ಮರೀ ಪ್ರಭಾವ ದಿಂದ ಎಲ್ಲರೂ ಬದುಕಿದರೆಂದು ಹೇಳಲಿ. ಆದರೆ ಇಲ್ಲಿ ಈ ಮಾತಾಪಿತೃಗಳನ್ನು ಪಾಷಾಣ ಹೃದಯದ ಪಾಷಾಣ ಮೂರ್ತಿಗಳಾಗಿಯೇ ಮಾಡಬೇಕೇ? ಸಾಯಲಿರುವ ಮಗ ಬಂದು ತಾಯಿಯ ಕಾಲಿಗೆರಗಿ 'ಸೆರಗೊಡ್ಡಿ ಬೇಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತೇನೆ ನನ್ನ ಚಿಂತೆ ಯನ್ನು ಬಿಟ್ಟುಬಿಡು' ಎಂದನಂತೆ. ತಾಯಿ, 'ತಾನತ್ಯಂತ ಶಿವನಿಸೈಯಫ್ಪುದರಿಂ ಮನಃ ಕ್ಷತಾಂಕುರಮಂ ಧೃತಿನಖಾಗ್ರದಿಂ ಚಿವುಂಟ ಮಗುಳ್ದು ಬರಸೆಳೆದು ಮೊಲೆತೊರೆಯೆ ಬಿಗಿದಪ್ಪಿ ಮೊಗನುಂ ನೋಡಿ ಮುದ್ದು ಗೆಯ್ಡು ?

> ಎನ್ನಾಳ್ದನ ಸತ್ಯಂಗೆಲೆ ನಿನ್ನಸುವಂ ಭಕ್ತಶಿಶುಗೆ ಕುಡು ಚಿಂತೆಯಿದೇ ಕೆನ್ನಸುವೆ ಪಾರ್ವತೀಪತಿ : ಪನ್ನಳನ ಭ್ರಮರಲೀಲೆದಳೆ ತಳರೆಂದಳ್

ಹಾಗೆಂದವಳು ಸುಮ್ಮ್ರನಾಗಲಿಲ್ಲ ಮಗನನ್ನು ಕಳುಹಿಕೊಟ್ಟು, ಅವನ ಸತ್ಯವಚನ, ನಯ, ಸದ್ಗುಣ, ವಿವೇಕ, ಸಕಳಕಳೋದ್ಭಾಸತೆ, ಧೃತಿಗಳನ್ನು ಕೆಳದಿಯರ ಮುಂದೆ ಪೊಗಳುವಳು. ತಂದೆಗಂತು ತಿರುಕೊಳವಿನಾಚಿಯ ಮೇಲೆ ಕರುಣೆ, ಮಗನ ಮೇಲೆ 'ಕಾಯ್ಪು'. ರಾಜಶೇಖರನ ಪಟ್ಟದ ರಾಣಿ ಸರ್ವಮಂಗಳೆಯನ್ನು ಕವಿ, ಮರೆತು ಬಿಟ್ಟಿದ್ದಾನೆ. ಆಕೆ ಮಾಡಿದ ಪಾಪವೇನು?

ಸರ್ವಮಂಗಳೆಯಂತು ಅಳೆಯಲಾಗದ ಅಳಲಿನಿಂದ ಬೇಯುತ್ತಿದ್ದಿ ರಬೇಕು. ಆಕೆಯ ಸಂಕಟ ಅನಂತವೂ ಅಗಾಧವೂ ಆದುದು. ಪತಿಯೇ ' ಗತಿ ಮತಿ' ಎಂದು ಕೊಂಡು ಸೀಮೆಯಿಂದ ಸೀಮೆಗೆ ಬಂದವಳು! ಈ ವ್ಯಕ್ತಿ ಕವಿಯ ಕಣ್ಣಿಗೆ ಬೀಳಲೇ ಇಲ್ಲ! ಅಮೃತವತಿ, ಸತ್ಯ ಜೋಳರ ಎದೆವೊಲಗಳಲ್ಲಿ ನಡೆದಿರಲೇ ಬೇಕಾದ ಒಳ ತೋಟೆಯೂ ಮಹಾಕವಿ ಷಡಕ್ಷ್ಮರದೇವನ ಗಮನವನ್ನು ಸೆಳೆಯಲಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಕವಿಗೆ ಇನ್ನೊಂದು 'ತುರ್ತುಕೆಲಸ'ವಿದೆ ಯೆಂಬುದನ್ನು ನಾವು ಮರೆಯುವಂತಿಲ್ಲ. ಅವನು ಪಂಚಾಕ್ಷ್ಮರೀಮಂತ್ರಮಹತ್ವವನ್ನು ತೋರಿಸಬೇಕಾಗಿದೆ. ಹಾಗೆಯೇ ಮಾಡಲಿ, ಸಂತೋಷ. ಆದರೆ ಶೃಂಗಾರರಸ ಪ್ರತಿಪಾದನೆಯಲ್ಲಿ ಇವನಿಗಿರುವ ಪ್ರಾವೀಣ್ಯ ಭಕ್ತಿ, ರಸ ಪ್ರತಿಪಾದನೆಯಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲ. ಈ ಕೆಲಸವನ್ನು ಸಾಧಿಸಬಲ್ಲವನು ಆ ಶರಣಕವಿ ಹರಿಹರ ದೇವ. ಅವನು ಮುರುಘರ ರಗಳೆಯಲ್ಲಿ ಏನು ಹೇಳಿದ್ದಾನೆ!

ಲೋಗರೇನನೆಂದೊಡಂ ನಮಃ ಶಿವಾಯವಾಗೆ ತನಗೆ ಆಗಳೀನನೆಂದೊಡಂ ನಮಃ ಶಿವಾಯವಾಗೆ ತನಗೆ ಉಲಿವ ಹೆಕ್ಕಿಯುಲಿವು ಪಂಚವರ್ಣದಂತೆ ತಾಗೆ ಕಿವಿಗೆ ಕೆಲಿವ ವೃಷಭನಾದಮುಂ ನಮಃ ಶಿವಾಯವಾಗೆ ತನಗೆ ಕಣ್ಣೊಳಂ ನಮಃಶಿವಾಯವೆಂಬ ಲಿಖಿತವಿರ್ದ ತೆರದೆ ಕಣ್ಣ ಮೊದಲ ರೂಪು ಪಂಚವರ್ಣವಾಗಿ ತೋರಲುರದೆ

ಮುರುಘರೇ ಮಂತ್ರ, ಮಂತ್ರವೇ ಮುರುಘರು. ಆದುದರಿಂದಲೇ ಇವರು ನಮ ಶ್ರಿವಾಯ ಮುರಘರು. ಇವರಂತೆ ರಾಜಶೇಖರನೂ ಶಿವಾನಂದ ಸಾಗರದಲ್ಲಿ ಲೀನ ನಾಗಿ ತಾನೆ ಇಲ್ಲವಾಗಿ, ತಾನೇ ಆ ಮಹಾ ಮಂತ್ರವಾಗಬೇಕಿತ್ತು. ಕವಿ, ರಾಜ ಶೇಖರನನ್ನು ಅಂತಹ ಆನಂದಗಿರಿಯ ತುದಿ ನೆತ್ತಿಗೇರಿಸಿ, ರಸಜ್ಜ್ಗರನ್ನೂ ಆ ಮಟ್ಟಕ್ಕೆ ಕರೆದೊಯ್ದು ಯಾವ 'ಪವಾಡ'ವನ್ನಾದರೂ ವರ್ಣಿಸಲಿ ಓದುಗರು 'ಸಮ್ಮತ' ಹೊಡೆಯಲೇ ಬೇಕು. ಏಳುತಲೆಗಳು ಬೀಳುವುದರ ಬದಲು ಏಳ್ನೂರು ತಲೆಗಳು ಬೀಳಲಿ, ಮಂತ್ರ ಪ್ರಭಾವದಿಂದ ಏಳಲಿ ಶಿವಾನಂದ ರಸಗಂಗೆಯನ್ನು ಕುಡಿದು ಮತ್ತ ರಾದ ರಸಿಕರು, ಏನು ಹೇಳಿದರೂ ತಲೆದೂಗುತಿದ್ದರು.

ಇಲ್ಲಿ ಹಾಗಾಗಿಲ್ಲ. ಮುಂಡದಿಂದ ಬೇರೆಯಾದ ಏಳುಜನ ಭಕ್ತರ ರುಂಡಗಳೂ ಪಂಚಾಕ್ಷರೀ ಮಂತ್ರವನ್ನು ಉಚ್ಚರಿಸುವುದೂ ಅನಂತರ ಅದೇ ಮಂತ್ರದ ಶಕ್ತಿಯಿಂದ, ಶಿವನ ಕರುಣೆಯಿಂದ ಎಲ್ಲರೂ ಬದುಕುವುದು ಸುಪ್ರಸಿದ್ಧ ಮಂತ್ರಗಾರ ಪ್ರೊ. ಸರ್ಕಾರ್ ಅವರನ್ನೂ ಬೆರಗುಗೊಳಿಸೀತು. ಆದರೆ ಈ ಆಕ್ಷೇಪಣೆಗೆ ಕವಿ

> ಆದರಿಂದೆ ನಂಬಿ ಜಪಿಸಿದೊ ಡಿದರಿಂ ದೊರೆಕೊಳ್ಗು ಮಮಳ ಶಿವಪದಮಿಂತೆ ಲ್ಲದೆ ಪೆರತು ಮಾರ್ಗದಿಂದ ಪ್ಪುದು ತಾನೆಂಬುದು ನಭಃಪಯೋಜಪ್ರಾಯಂ IV ೯೫

ಎಂದು ಸಮಾಧಾನ ಹೇಳಿ ನುಸುಳಿಕೊಂಡು ತಲೆ ಮರೆಸಿಕೊಂಡ

ಆದರೂ ಯಾವ ಕನ್ನಡ ಕುಲರಸಿಕನೂ ಈ ಮಹಾಕವಿಗೆ ಮಣಿಯಲೇಬೇಕು. ವಸ್ತ್ರುರಚನಾಚಾತುರ್ಯ, ವರ್ಣನಾಕೌಶಲ, ಹಿಂದಿನವರು ಹೇಳಿದುದನ್ನೆ ಓರೆಕೋರೆ ಗಳನ್ನು ತಿದ್ದಿ ಅಂದಗೊಳಿಸಿ ಹೊಸಹೊಳವುಕೊಡುವ ಜಾಣ್ಮೆ, ಪಾಂಡಿತ್ಯ ಪ್ರತಿಭೆ, ಕವಿತಾಶಕ್ತಿ, ಲೋಕಾನುಭವ, ಸೂಕ್ಷ್ಮ್ನಬುದ್ಧಿ, ಉಕ್ತಿಚಮತ್ತಾರ—ಈ ಎಲ್ಲ ಗುಣ ಗಳೂ ಒಂದೇ ಕಡೆ ದೊರೆಯಬೇಕೆಂದರೆ ಕನ್ನಡ ಕವಿಗಳಲ್ಲಿ ಎಷ್ಟು ಜನ ಸಿಕ್ಕಾರು? ಕೇವಲ ನಾಲ್ಕೋ ಆರೋ? ಬೆರಳ ತುದಿಯಲ್ಲಿ ಎಣಿಸಬಹುದು. ಅಂಥವರಲ್ಲಿ ಇವನೊಬ್ಬನೆಂದು ಧಾರಾಳವಾಗಿ ಹೇಳಬಹುದು. ನೀರಸವಾದ ಬಡಕಲು ಬಡಕ ಲಾದ ಭಾವ ಚಿಂತಾರತ್ನ' ಈ ಮಹಾಕವಿಯ ಪರುಷ ಹಸ್ತಪ್ರಭಾವದಿಂದ ಒಂದು ಅತ್ಯುತ್ತ ಮಕಾವ್ಯವಾಗಿ ಅರಳಿ ನೂರಾರು ವರುಷಗಳಿಂದ ನರುಗಂಪನ್ನು ಬೀರುತ್ತಿದೆ.

ಎಚ್. ದೇವೀರಪ್ಪ

# ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳ ಕೋಲಾಟದ ಪದಗಳು

ಒಂದು ನಾಡಿನ ಜನರ ಬದುಕು, ಸಂಸ್ಕೃತಿ, ಆತೆನಿರಾತೆ, ಸುಖ ದುಃಖ, ರೀತಿ ನೀತಿಗಳನ್ನು ವಿಶದವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಿ 'ಸಾಹಿತ್ಯ, ಜನಜೀವನದ ಕನ್ನಡಿ' ಎನಿಸಿಕೊಂಡಿದೆ. ಈ ಧ್ಯೇಯದಿಂದಲೇ ರಚಿತವಾದ ಜನಪದ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಪಾಂಡಿತ್ಯವಾಗಲೀ ಪ್ರತಿಭೆ ಯಾಗಲೀ ವಿಶೇಷವಾಗಿಲ್ಲ. ಇದರಲ್ಲಿ ಜಾತಿ ಮತಗಳ ಪಕ್ಷಪಾತವಿಲ್ಲ, ಸ್ತ್ರೀ ಪುರುಷ ರೆಂಬ ಭೇದವಿಲ್ಲ. ಕೀಳು ಮೇಲೆಂಬ ಭಾವನೆಯೂ ಇಲ್ಲ. ವ್ಯಕ್ತಿಯ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಉಂಟಾಗುವ ಉದ್ರೇಕಗಳಿಗೆ, ಭಾವಾವೇಶಗಳಿಗೆ ಸರಿಯಾದ ಸನ್ನಿ ವೇಶವೊದಗಿದಾಗ ಜನಪದ ಸಾಹಿತ್ಯವು ತಾನೇ ತಾನಾಗಿ ಹುಟ್ಟುವುದು. ಈ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಶಬ್ದಗಳ ಆಡಂಬರವಿಲ್ಲ. ರಾಗಗಳ ಕೋಟಲೆಯಿಲ್ಲ. ಅನಾವಶ್ಯಕವಾದ ವ್ಯಾಕರಣದ ನಿರ್ಬಂಧವೂ ಇಲ್ಲ. ಸರಳವಾದ, ಭಾವಪೂರ್ಣವಾದ ಮುತ್ತಿನಂತಹ ಮಾತುಗಳ ಲಯಬದ್ಧವಾದ ಜೋಡಣೆಯಿಂದ ಜನಪದ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಕವಿತೆ ಯಾರು ಬೇಕಾ ದರೂ ಬೇಕಾದ ಮಟ್ಟನಲ್ಲಿ ಹಾಡಿಕೊಳ್ಳಲು ಅನುಕೂಲವಾಗಿರುವುದು. ತ್ರಿಪದಿ, ಚೌಪದಿ, ಸಾಂಗತ್ಯ ಮೊದಲಾದ ದೇಶೀಯ ಛಂದಸ್ಸುಗಳ ಧಾಟ, ಭಾಷೆಯ ಬಳಕೆಗೆ ಹೊಂದಿಕೊಳ್ಳುವುದು. ಈ ಬಗೆಯ ಜಾನಪದ ಗೀತಗಳ ವಿಪುಲತೆಗೆ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಶ್ರ್ರೀಯರೇ ಕಾರಣರು. ಕಾನನದ ಮಲ್ಲಿಗೆಯಂತೆ ಜನರ ದೃಷ್ಟಿಗೆ ಬೀಳದೆ ತಮಗೆ ಭಾವೋದ್ರೇಕವಾದಾಗ ಭಕ್ತಿಗೀತ, ಭಾವಗೀತಗಳನ್ನು ಹಾಡಿಕೊಂಡು ಜನಪದ ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸಿ ಮಾಯವಾದ ಸ್ತ್ರೀ ಸಾಹಿತಿಗಳು ಸಾಹಿತ್ಯದೇವಿಯ ಮಂದಿರಕ್ಕೆ **ತಳಹದಿ ಹಾಕಿದರು. ಅವರು ತಮ್ಮ** ಅಂತರಂಗವನ್ನು ಪ್ರತಿಬಿಂಬಿಸಿದರು**.** ಸತ್ತ **ಪೂ**ರ್ಣವಾದ ಆ ಗೀತಗಳು ನಮ್ಮ ನಾಡಿನ ಜನರ ನಾಲಗೆಗಳಲ್ಲಿ ನಲಿದಾಡುವಂತೆ ಮಾಡಿ, ಸ್ತ್ರೀ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಬೆಲೆಯನ್ನು ಜನರಿಗೆ ಅರಿವು ಮಾಡಿಕೊಟ್ಟರು. ಗರತಿಯ ಹಾಡಿನಂತೆಯೇ ಜನಪದ ಸಾಹಿತ್ಯ ಜಾತಿಗೆ ಸೇರಿದ ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳ ಕೋಲಾಟದ ಪದಗಳೂ ಕೂಡ ಸ್ತ್ರೀಯರ ಪ್ರಸಂಚಕ್ಕೇ ಸೇಂವೆ. ಇವುಗಳ ರಚನೆ, ವೈವಿಧ್ಯೆ, ಸ್ವಾರಸ್ಯಗಳನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕಾದರೆ ಹಳ್ಳಿಗಾಡಿನ ಜನರ ಬಾಯಿಂದಲೇ ಅವುಗಳನ್ನು ಕೇಳಬೇಕು.

ಭಾರತೇಯರಿಗೆ, ಅದರಲ್ಲೂ ಕನ್ನಡಿಗರಿಗೆ ವರ್ಷದ ಮುನ್ನೂರು ಅರವತ್ತೈದು ದಿನಗಳೂ ಹಬ್ಬ. ಈ ಹಬ್ಬಗಳಿಗೆ ನಮ್ಮ ಪುರಾಣ ಇತಿಹಾಸಗಳಲ್ಲಿ ಆಧಾರ ಸಿಕ್ಕುತ್ತದೆ. ಹಬ್ಬಗಳಿಗೆಲ್ಲಾ ಒಂದೊಂದು ವ್ರತವಿದೆ. ಒಂದೊಂದು ಕತೆಯಿದೆ ಮಹಾಭಾರತದ ಅರಣ್ಯಪರ್ವ ಇಂತಹ ಕತೆಗಳ ಸಂಕಲನ. ಧರ್ಮರಾಯನು ತನ್ನ ಸಕಲೈಶ್ವರ್ಯವನ್ನೂ ಜೂಜಿನಲ್ಲಿ ಸೋತು ತನ್ನ ತಮ್ಮಂದಿರೊಡನೆಯೂ, ಪತ್ನಿಯಾದ ಪ್ರೌಪದಿಯೊಡನೆಯೂ ಹನ್ನೆರಡು ವರ್ಷಗಳು ವನವಾಸಮಾಡಬೇಕಾಗಿ ಬಂದ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಅವನ ಜೊತೆಯಲ್ಲಿದ್ದ ಋಷಿಗಳು ಅವನಿಗೆ ಹೊತ್ತು ಕಳೆಯಲು

ಅನೇಕ ಕತೆಗಳನ್ನೂ ಹೇಳುತ್ತಾ ಅವನ ಕ್ಲೇಶವನ್ನು ದೂರಮಾಡುತ್ತಿದ್ದರು. · ಬರದೇ ಇದ್ದ ಕತೆಗಳನ್ನು ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಕೇಳು ' ಎಂಬ ಮಾತಿನಂತೆ ಋಷಿಗಳು ದಿನಕ್ಕೊಂದು ವ್ರತ, ಆ ವ್ರತಗಳನ್ನು ಅಚರಿಸಿ ಸುಖವನ್ನು ಹೊಂದಿದವರ ವಿಚಾರ ಗಳನ್ನು ಕುರಿತು ಪಾಂಡವರಿಗೆ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದರು. ಋಷಿಗಳ ಉಪದೇಶದಂತೆ ಈ ಹಬ್ಬ ಹರಿದಿನಗಳು ಧರ್ಮರಾಯನಂತಹ ನಿಷ್ಠಾವಂತರಿಂದ ಆಚರಣೆಗೆ ಬಂದುದರಿಂದ ಆವು ಇಹಪರಗತಿಗಳಿಗೆ ಸಾಧಕವಾಗಿವೆಯೆಂಬ ನಂಬಿಕೆ ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಇಂದಿಗೂ ಉಳಿದಿದೆ. ಧರ್ಮರಾಯನು ಆಚರಿಸಿದನೆಂದು ಹೇಳುವ ವೃತಗಳಲ್ಲಿ ಕೆಲವು ಪುರುಷರು ಆಚರಿಸ ತಕ್ಕವು— ಇನ್ನು ಕೆಲವು ಸ್ತ್ರೀಯರಿಗೇ ಮಾಸಲಾದ ವ್ರತಗಳು—ಅವಕ್ಕೆ ದ್ರೌಪದಿಯ ಪರಂಪರೆಯಿದೆ. ಭೀಮನ ಅಮಾವಾಸ್ಯೆ ವ್ರತ, ಮಂಗಳ ಗೌರೀಪ್ರತ, ಸ್ವರ್ಣಗೌರೀ ವ್ರತ--- ಮೊದಲಾದುವು ಪತಿಯ ಶ್ರೀಯಸ್ಸಿಗಾಗಿ ಪತಿಯರು ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಆಚರಿಸ ಬೇಕಾದ ವ್ರತಗಳು. ಇವಲ್ಲದೆ ಸೀಗೆ ಗೌರೀಪೂಜೆ, ಕೊಂತಿಪೂಜೆ, ಆನೆಗೌರೀಪೂಜೆ, ಬಸವನಪೂಜೆ ಮುಂತಾದುವನ್ನು ಹೆಂಗಸರು ಆಚರಿಸುತ್ತಾರೆ. ಅದರಲ್ಲೂ ಬಸವನ ಪೂಜೆಯನ್ನು ಮದುವೆಯಾಗದೆ ಇರುವ ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳು ಅನುರೂಪನಾದ ಪತಿಯನ್ನು ಪಡೆಯುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಆಚರಿಸುವ ಒಂದು ಒಳ್ಳೆಯ ವ್ರತವೆಂದು ಅಜ್ಜಿಯರು ಹೇಳು ತ್ತಾರೆ. ಇದನ್ನು ಹಬ್ಬಗಳ ನಾಯಕಮಣಿಯಂತಿರುವ ದೀವಳಿಗೆಯಲ್ಲಿ ಪಾಡ್ಯ**ಮಿ** ಯಿಂದ ಹಿಡಿದು ಹತ್ತು ಹದಿನೈದು ದಿನಗಳವರಗೆ ಆಚರಿಸುತ್ತಾರೆ. ಇದರ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ ವನ್ನು ಕಾಣಬೇಕಾದರೆ ಆ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಹಳ್ಳಿಗಳಿಗೆ ಹೋಗಿ ನೋಡಬೇಕು. ನವರಾತ್ರಿ ಹಳ್ಳಿಯವರಿಗೆ ' ನಾಡಹಬ್ಬ.' ಆಗ ಗಂಡು ಹುಡುಗರು ಮಾರ್ನೋಮಿ ಪದಗಳನ್ನು ಹಾಡಿಕೊಂಡು ಬಲು ಹೆಮ್ಮೆ ಸಡುವರು. ಅಂತೆಯೇ ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳು ದೀವಳಿಗೆ ಹಬ್ಬ ದಲ್ಲಿ ಕೋಲಾಟದ ಪದಗಳನ್ನು ಕಟ್ಟ ಹಾಡಿ ನಲಿಯುವರು.

ಹಳ್ಳಿ ಗಾಡಿನಲ್ಲಿ 'ನಾಡಹಬ್ಬ'ವಾದ ನವರಾತ್ರಿಯಿಂದ ಹಿಡಿದು ದೀವಳಿಗೆ ಹಬ್ಬದವರೆಗೆ ಬಹಳ 'ಸೌರಣೆ' ನಡೆಯುತ್ತದೆ. ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳಿದ್ದ ಮನೆಯಲ್ಲಂತೂ ಆ ಸಂಭ್ರಮ ಹೇಳತೀರದು. ಮದುವೆಯಾದ ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳಿಗೆ ಗಂಡ ಬರುವ ಸಂಭ್ರಮ. ಮದುವೆ ಆಗದೇ ಇರುವವರಿಗೆ ಕೋಲಾಟದ ಸಂಭ್ರಮ ಅಂತೂ ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಅವರಿ ಗೆಲ್ಲಾ ಕೈತುಂಬ ಕೆಲಸ. ಬಸವನನ್ನು ಕೂಡಿಸುವ ಪದ್ಧತಿ ಇರುವ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಅದ ಕ್ಯಾಗಿಯೇ ಗೋಡೆಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ಗೂಡನ್ನು ಕಟ್ಟಿರುತ್ತಾರೆ. ಹಬ್ಬಕ್ಕೆ ಎರಡು ಮೂರು ದಿನಗಳಿವೆಯನ್ನು ವಾಗಲೇ ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳು ಆ ಗೂಡಿಗೆ ಸುಣ್ಣ ಬಣ್ಣ ಗಳನ್ನು ತೊಡೆದು ಕಾರಣೆಯನ್ನು ಎಳೆದು ಅಲಂಕರಿಸುವರು. ಹಳೆಯ ಕಾಲದ ಪೆಠಾರಿಯಲ್ಲಿ ಅಜ್ಜಿಯ ಕಾಲದಿಂದ ಅವಳ ಆಸ್ತಿಯೆಂದು ಬಹಳ ಜತನದಿಂದ ಕಾಪಾಡಿಕೊಂಡು ಬಂದ ಬಳ ಪದ ಬಸವಣ್ಣ ನಿಗೆ ಎಣ್ಣೆ ಯನ್ನು ತಿಕ್ಕಿ ತೀಡಿ ಹೊಳಪನ್ನುಂಟುಮಾಡುವರು. ಕಂಚಿನ ಕಳಶದ ತಟ್ಟಿಕಾಲಿಗಳ ಕಿಲುಬನ್ನು ಹೋಗಲಾಡಿಸಲು ಸಣ್ಣ ಮರಳಿನಿಂದ ಉಜ್ಜಿ ಉಜ್ಜಿ ತೊಳೆದು ಬೆಳ್ಳಗೆಮಾಡುವರು. ಹಿಂದಿದ ಕಾಲದಿಂದ ಬಂದ ರಸಹೋದ

ಕನ್ನಡಿಯನ್ನೇ ಸೆಠಾರಿಯಿಂದ ಹೊರತೆಗೆಯುವರು. ಒಂದು ಸಣ್ಣ ಜೀಲದಲ್ಲಿ ಬಂದೋ ಬಸ್ತಾಗಿ ಕಟ್ಟಟ್ಟರುವ ಬಣ್ಣದ ನಾಲ್ಕು ಜೊತೆ ಕೋಲುಗಳನ್ನು ಈಚೆಗೆ ತೆಗೆಯುವರು. ಒಟ್ಟನಲ್ಲಿ ಬಸವನ ಪೂಜೆಗೆ ಬೇಕಾದ ನಿಲಾಂಜನವೇ ಮೊದಲಾದ ಸಲಕರಣೆಗಳನ್ನು ಬಹಳ ಮುತುವರ್ಜಿಯಿಂದ ಒದಗಿಸಿಕೊಳ್ಳುವರು. ಪಾಡ್ಯಮಿಯ ದಿವಸ ಕೋಲಾಟದ ಗುಂಪಿಗೆ ಸೇರಿದ ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳು ಮಿಂದು ಹೊಸಸೀರೆಗಳನ್ನುಟ್ಟು ಬಸವನನ್ನು ತರಲು ಸಿದ್ಧರಾಗುವರು. ಬಸವನನ್ನು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಕೆರೆಕಾಲುವೆಗಳಿಂದಲೇ ತರುವುದು ಪದ್ಧತಿ. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಹಿತ್ತಿ ಲಕಡೆಯಿರುವ ಬಾವಿಯಿಂದಲಾದರೂ ತರಬೇಕು. ಕೆರೆ ಕಾಲುವೆಗಳಿಂದ ಬಸವನನ್ನು ತರುವುದಾದರೆ ಹುಡುಗಿಯರು ಅರಿಶಿನ ಕುಂಕುಮದ ತಟ್ಟಿ ಕಳಶ ಕನ್ನಡಿ ತಟ್ಟಿಗಳನ್ನು ಅಣಿಮಾಡಿಕೊಂಡು ಸಣ್ಣ ಮೇಳದೊಡನೆ ಮೆರವಣೆಗೆ ಹೊರಡುವರು. ಮೆರವಣೆಗೆ ಊರ ಬಾಗಿಲ ಬಳಿಗೆ ಬಂದ ಕೂಡಲೇ ಊರಿಗೆ ಬಾಗಿಲಿರಲಿ, ಇಲ್ಲದೇ ಇರಲಿ, ಕೋಟೆ ಬಾಗಿಲನ್ನು ತೆಗೆಯುವಂತೆ ತಳವಾರನನ್ನು ಕುರಿತು ಹಾಡನ್ನು ಹೇಳುವರು.

1. ಕೋಟೆಬಾಗಿಲು ತೆಗೆಯಿಸುವ ಹಾಡು---

ದಿಡ್ಡಯ ತಿಗೆಯಲೋ ! ದೊಡ್ಡ ತಳನಾರಾ |
ಚಿಬ್ಲಲ್ಲಿ ಆಡಕೇ ! ಬಿಳಿಯಲೇ !
ಚಿಬ್ಲಲ್ಲಿ ಅಡಕೇ ! ಬಿಳಿಯಲೆ ತಕ್ಕೊಂಡು !
ದಿಡ್ಡಿಯ ತಿಗೆಯೋ ! ತಳಾನಾರಾ ॥ ೧ ॥
ಊರುಬಾಗಿಲು ತಿಗೆಯಲೂ ! ಜಾಣ ತಳಾನಾರಾ !
ಶಾರೀಲಿ ಆಡಕೆ ! ಬಿಳೀಯೇಲೇ
ಶಾರೀಲಿ ಆಡಕೆ ಬಿಳಿ ! ಯೆಲೆ ತಕ್ಕೊಂಡು
ಊರು ಬಾಗಿಲ ತಿಗೆಯೊ ! ತಳಾನಾರಾ ॥ ೨ ॥
ಹೆಬ್ಬಾಗಿಲ ತೆಗೆಯಲೂ ! ದೊಡ್ಡ ತಳಾನಾರಾ !
ಚಿಬ್ಲಲ್ಲಿ ಆಡಕೆ ಬಿಳಿ ! ಯೆಲೆ ತಕ್ಕೊಂಡು !
ಚಿಬ್ಲಲ್ಲಿ ಆಡಕೆ ಬಿಳಿ ! ಯೆಲೆ ತಕ್ಕೊಂಡು !
ಹೆಬ್ಬಾಗಿಲ ತೆಗೆಯೊ ! ತಳಾನಾರಾ ॥ ೩ ॥

ಎಲ್ಲರೂ ಒಟ್ಟಾಗಿ ( ಮೇಳ)

ಈ ಹಾಡು ಮುಗಿಯುವವರೆಗೂ ಎಲ್ಲರೂ ನಿಂತಿದ್ದು, ಮುಗಿದ ಮೇಲೆ ದಿಡ್ಡಿ ಬಾಗಿಲಿಗೆ ಪೂಜೆಮಾಡಿ ಎಲೆ ಅಡಿಕೆ ಬಾಳೆ ಹಣ್ಣು ಗಳನ್ನಿಟ್ಟು ಮುಂದಕ್ಕೆ ಹೊರಟು ಕೆರೆ ಅಥವಾ ಕೊಳವನ್ನು ಸೇರುವರು. ಅಲ್ಲಿ ನೀರಿಗಿಳಿದು ಬಸವನ ಮೈತೊಳೆದು, ಒಂದು ಮಣೆಯ ಮೇಲೆ ಎಳೆಯ ಗರಿಕೆ ಹುಲ್ಲನ್ನು ಹರಡಿ ಅದರ ಮೇಲೆ ಬಸವನನ್ನು ಕೂಡಿಸಿ ಈ ಹಾಡನ್ನು ಹೇಳುವರು.

### 2. ಬಸವನಿಗೆ ಪೂಜೆ ಮಾಡಿದ್ದು:—

ಆಕಾಶದ ಮೇಲಿನ । ಧೂಪದ ಹೊಗೆಯೇನೇ !

ಆತ ಬಸವಯ್ಯನಾ । ಶಿವಾತ ಪೂಜೆ ।

ಆತ ಬಸವಯ್ಯನಾ | ಶಿವಪೂಜೆ ಮಾಡ್ವಾಗ ।

ಆಕಾಶದ ಘಂಟೇ ಧಣೀರೆನ್ನೆ ॥

ಅಂಬಾರದ ಮೇಲಿನ । ಗಂಧದ ಹೊಗೆಯೇನೇ ।

ತಂದೆ ಬಸವಯ್ಯನಾ । ಶಿವಾತಪೂಜೆ ಮಾಡ್ವಾಗ ।

ತಂದೆ ಬಸವಯ್ಯನಾ । ಶಿವಾತಪೂಜೆ ಮಾಡ್ವಾಗ ।

ಅಂಬಾರದ ಘಂಟೇ । ಧಣೀರೆನ್ನೆ ॥

ಮೇಳ: \_\_ ಕೋಲು ಸುವರ್ನನೆ। ಭೂಲೋಕಕಧಿಕ್ಶನೇ। ಕೋಲು ಶ್ರೀರಾಮಾ । ರಘೂರಾಮಾ ॥ ಪ ॥

ಈ ಹಾಡುಗಳನ್ನು ಗರತಿ ಹಾಡುಗಳ ಧಾಟಯಲ್ಲಿ ಹಾಡುವರು. ಬಸವನಿಗೆ ಪೂಜೆಮಾಡಿದಮೇಲೆ ಕಳಶವನ್ನು ತೊಳೆದು ನೀರು ತುಂಬಿ ನಾಲ್ಕು ವೀಳೆಯದೆಲೆ ಗಳನ್ನು ಜೋಡಿಸಿ ಕುತ್ತಿಗೆಗೆ ಹೂವನ್ನು ಸುತ್ತಿ ಅಕ್ಕಿಯನ್ನು ಹಂಡಿಟ್ಟರುವ ಕಳಶದ ತಟ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಅದನ್ನು ಇಡುವರು. ಮತ್ತೆ ಹಾಡು.

### 3. ಕಳಶವನ್ನು ತುಂಬುವಾಗ

ನಿಂಬಿಹಣ್ಣಿ ನ ಮೇಲೆ | ತುಂಬಿ ಬಂದಳಿ ಗಂಗೇ | ತುಂಬಿಲ್ಲವೆಂದೂ | ಮುನೀ ತರ್ಗಿ | ತುಂಬಿಲ್ಲವೆಂದೂ | ಮುನಿದರೆ ಪಟ್ಟದ | ರಂಗನ ಗುಡಿಸುತ್ತಾ | ಹರೀ ತದಾ ತಳೂ ॥ ಬಾಳಿ ಹಣ್ಣಿ ನ ಮೇಲೆ | ಬಾಗಿ ಬಂದಳಿ ಗಂಗೇ | ಬಾಗಿಲ್ಲವೆಂದೂ ಮುನೀ ತದಾರೇ ಬಾಗಿಲ್ಲವೆಂದೂ | ಮುನಿದರೆ ಪಟ್ಟದ | ರಂಗನ ಗುಡಿಸುತ್ತಾ | ಹರೀ ತದಾಳೂ ॥ ಮೇಳ:\_\_ ಕೋಲು ಸುವರ್ನನೆ | ಭೂಲೋಕಕಧಿಕೃನೇ |

ಕೋಲು ಶ್ರೀರಾಮಾ। ರಘೂರಾಮಾ॥

ಕಳಶದ ಪೂಜೆಯಾದ ಮೇಲೆ ನಾಲ್ಕು ಜನ ಹುಡುಗಿಯರು ಒಂದೊಂದು ಜೊತೆ ಬಣ್ಣದ ಕೋಲುಗಳನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಹಾಡುಹೇಳುತ್ತಾ ಕೋಲುಗಳನ್ನು ತೊಳೆಯುವರು.

#### 4. ಕೋಲು ತೊಳೆಯುವಾಗ---

ಹಲಗೆ ಮೇಲೆ ಹಲಗೆ ಹಾಕಿ ನಡೆದಳೆ ಸೀತೇ । ಸೀತೇ ಕಾಲಲ್ಲಿ ಪದ್ಮರೇಖೆ ನೋಡೇ । ಪದ್ಮರೇಖೆಯೊಳಗೇ ದಪ್ಪ ಮರಳ ನೋಡೇ । ದಪ್ಪಮರಳ ಒಳಗೇ ಸಣ್ಣ ಮರಳ ನೋಡೆ। ಸಣ್ಣ ಮರಳ ಒಳಗೇ ತಿಳಿನೀರ್ನೋಡೇ। ತಿಳಿನೀರ್ಕುಡಿಯೋಕ್ಟಂದ ಆನೇ ನೋಡೇ। ಆನೆ ಮೇಲೇ ಅಂಬಾರಿ ನೋಡೇ। ಅಂಬಾರಿಯೊಳಗೇ ಅರಸ್ಮಕ್ಷ್ರ ನೋಡೇ। ಅರಸ್ಮಕೃ ಕೈಲೀ ಬೆಳ್ಳಿಬಟ್ಲ ನೋಡೇ। ಬೆಳ್ಳಿಬಟ್ಲ ಒಳಗೇ ಹಾಲುತುಪ್ಪನೋಡೇ। ಹಾಲು ತುಪ್ಪ ಕುಡಿಯೋಕ್ಟಂದ ಮ್ಯಾಳ್ ಬೆಕ್ನ ನೋಡೇ। ಮ್ಶ್ಯಾಳ್ ಬೆಕ್ನ ಹೊಡೆಯೊಕ್ಟಂದ ಬ್ಯಾಟಗಾರ್ನ ನೋಡೇ। ಬ್ಯಾಟ್ ಗಾರ್ರ್ನ ಕೈಲೀ ಚೋಟ್ ಚೋಟ್ ಕುಡುಗೋಲು। ಚೋರ್ಟ್ ಚೋರ್ಟ್ ಕುಡುಗೋಲ್ಗೇ ಮಾರ್ಮಾರ್ ಹುಲ್ಲೂ । ಮಾರ್ಮಾರ್ ಹುಲ್ಲೀಗೆ ಮದ್ದಾ ನೆಯಂಥ ಎಮ್ಮೇ। ಮುದ್ದಾ ನೆಯಂಥಾ ಎಮ್ಮೆ ಗೇ ಗೆಜ್ಜೆ ಕಟ್ಟದ ತಂಬಿಗೇ । ಗಿಜ್ಜಿಕಟ್ಟದ ತಂಬೀಗ್ಗೇ ಜೀರ್ಬೋರ್ಹಾಲೂ । ಜೀರ್ಬೋರ್ ಹಾಲಿಗೇ ಹೆಂಟಿಹೆಂಟೆ ಮೊಸರೂ। ಹೆಂಟಿಹೆಂಟಿ ಮೊಸರ್ಗೇ ಬೆಣಚ್ಕಲ್ಲಂತ ಬೆಣ್ಣೆ । ಬೆಣಚ್ಚಲ್ಲಂತ ಬೆಣ್ಣೆ ಗೇ ಮರಳಮರಳತುಪ್ಪ । ಮರಳ ಮರಳ ತುಪ್ಪಕ್ಕೇ ಹೂವಿನಂಥ ಹುಯ್ಗಡಬೂ । ಉಣ್ಣ ಜಾರೊ ಬಸವಯ್ಯಾ । ತಿನ್ನಬಾರೊ ಬಸವಯ್ಯಾ ॥

ಮೇಳ:---

ಕೋಲೂ ಕೋಲೂ ಮುತ್ತಿನ ಕೋಲು। ಕೋಲೂ ಕೋಲೂ ರನ್ನದ ಕೋಲು। ಕೋಲೂ ಕೋಲೂ ಚಿನ್ನದ ಕೋಲೂ॥

ಕೋಲು ತೊಳೆದು ಗಂಗೆ ಪೂಜೆ ಮಾಡಿದ ಮೇಲೆ ಕಳಶನನ್ನು ಕಳಶಗಿತ್ತಿಯ ತಲೆಯ ಮೇಲಿಟ್ಟು ನಾಲ್ಕುಮಂದಿ ಬಸವನನ್ನು ಕೂಡಿಸಿರುವ ಮಣೆಯನ್ನು ಹೊತ್ತು ಕೊಂಡು ನಡೆಮುಡಿಯ ಮೇಲೆ ನಡೆದುಕೊಂಡು ಮನೆಯ ಬಾಗಿಲಿಗೆ ಬರುವರು. ಮನೆಯ ಬಾಗಿಲಿಗೆ ಬರುವುದೇ ತಡ, ಕಳಶಗಿತ್ತಿ ಮತ್ತು ಬಸವನನ್ನು ಹೊತ್ತವರು– ಇವರನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಉಳಿದವರೆಲ್ಲಾ ಓಡಿ ಬಂದು ಬಾಗಿಲಿಗೆ ಅಡ್ಡವಾಗಿ ನಿಲ್ಲುವರು—

5. ಬಸವನಿಗೆ ಬಾಗಿಲು ತಡೆದಾಗ ಹೇಳುವ ಹಾಡು— ಕಳಶಗಿತ್ತಿ ಬಾಗಿಲುತಡೆದವರ ಸವಾಲಿಗೆ ಉತ್ತರ ಕೊಡುವಳು— ಹುಡುಗಿಯರು—ಒಂದೆಂಬೋದು ಚಂದ್ರಮಾಲೇ ಸರ । ಎರಡೆಂಬೊದೇನೇ ಹೆಸರ್ಲ್ಲೇಳೇ ॥ ಕಳಶಗಿತ್ತಿ......ಎರಡೆಂಬೋದು ಗರುಡಮಾಲಿ ಸರ। ಹುಡುಗಿಯರು.....ಮೂರೆಂಬೊದೇನೆ ಹೆಸರ್ಹ್ಹೇಳೇ॥ ಕಳಶಗಿತ್ತಿ.....ಮೂರೆಂಬೋದು ಮುತ್ತಿನ ಸರ ಕಣೆ।

ಹೀಗೆಯೇ ನಾಲ್ಯು, ಐದು, ಆರು, ಏಳು, ಎಂಟು, ಒಂಭತ್ತು, ಹತ್ತರ ವರೆಗಿನ ಸಂಖ್ಯೆಗಳನ್ನು ಕೇಳಿ, ಅವಳಿಂದ ಉತ್ತರವನ್ನು ಪಡೆದು ಹನ್ನೊಂದನೇ ಸಂಖ್ಯೆಗೆ ಹುಡುಗಿಯರು—ಹನ್ನೊಂದೆಂಬೊದೇನೇ ಹೆಸರ್ಹ್ಹೇಳಿ ॥ ಕಳಶಗಿತ್ತಿ—ಹನ್ನೊಂದೆಂಬೋದು ಹೊನ್ನಿನ ಉಂಗುರ।

ಹುಡುಗಿಯರು....ಇನ್ನೊಂದ್ಲೇಳೆ ಗಂಡನ್ಹೆಸರ ॥

ಎಂದು ಅವಳನ್ನು ಪೀಡಿಸುವರು. ಅವರ ಕಾಟವನ್ನು ತಡೆಯಲಾರದೆ 'ಬಸವ' ಎಂದು ಕೂಡಲೇ ಹೇಳಿಬಿಡುವಳು. ಅನಂತರ ಎಲ್ಲರೂ ಒಳಗೆ ಬಂದು, ಸುಣ್ಣ ಬಣ್ಣ ತಳಿರು ತೋರಣಗಳಿಂದ ಅಲಂಕೃತವಾಗಿರುವ ಗೂಡಿನಲ್ಲಿ ಬಸವನನ್ನು ಇಟ್ಟು, ಕಳಶಗಿತ್ತಿಯನ್ನು ಹಸಮಣೆಯ ಮೇಲೆ ಕುಳ್ಳಿರಿಸಿ, ಅವಳ ಸುತ್ತಲೂ ಚಪ್ಪಾಳೆ ತಟ್ಟಕೊಂಡು ಹಾಡು ಹೇಳುತ್ತಾ ಕುಣಿಯುವರು...

# 6. ಬಸವ ಮೈತುಂಬುವುದು—

ಅಕ್ಕವ್ವೊ ಚಿಕ್ಕವ್ವೊ ಚಿಕ್ಕ ಬಸನಯ್ಯ ನಿಗೆ ಅಕ್ಕಿ ಮೈದುಂಬಿಲೀ ಹಾಗೆ ಮೈದುಂಬಲೀ ಧೂಳಿಸ್ಕೊ ದುಂಬ್ಲಿ ಸ್ಕೊ ಆನೇಮೇಲಾಡುತೆ ಬಾ ಒಂಟಿಮೇಲಾಡುತೆ ಬಾ ಕುದುರೆ ಮೇಲ್ಕು ಡೆಯುತೆ ಬಾ ॥

ಈ ಹಾಡುಗಳಲ್ಲಿ ಏನೂ ಅರ್ಥವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಅದರಿಂದ ಉಂಟಾಗುವ ಗದ್ದ ಲದ ಪರಿಣಾಮವಾಗಿ ಕಳಶಗಿತ್ತಿಗೆ ಸ್ವಲ್ಪ ಮಟ್ಟಗಾದರೂ ತಬ್ಬಿಬ್ಬಾಗುವುದು. ಆಗ ಹುಡು ಗಿಯರು ' ಬಸವ ಮೈ ತುಂಬಿಕೊಂಡಿತು ' ಎಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿಯಲು ಅವಳಿಗೆ ಹುಲ್ಲು ತಿನ್ನಿಸಿ ನೀರು ಕುಡಿಸುವರು. ನಿರ್ಧೆರವಾದ ಮೇಲೆ ನಾಲ್ಕು ಮಂದಿ ಹುಡುಗಿಯರು ಬಸವನ ಮುಂದೆ ಕೋಲಾಟವಾಡುವರು. ಹಾಡಿನ ಲಯಕ್ಕೆ ತಕ್ಕ ಹೆಜ್ಜೆಯ ಕುಣಿತ, ಕುಣಿತಕ್ಕೆ ತಕ್ಕ ಕೋಲಿನ ಹೊಡೆತ ಇವು ಬಹಳ ಸೊಗಸಾಗಿರುವುದು. ಅವರು ಕೋಲಾಟವಾಡುವಾಗ ಹೇಳುವ ಹಾಡೆಲ್ಲಾ ಸಾಧಾರಣವಾಗಿ ಕೃಷ್ಣ ಲೀಲೆಗೆ ಸಂಬಂಧಿ ಸಿದ ಹಾಡುಗಳೇ ಹೆಚ್ಚು. ಮುಕ್ಕಾಲು ಪಾಲು ಪದಗಳಲ್ಲಾ ಕೃಷ್ಣ-ಗೊಲ್ಲತಿಯರ ಸಂವಾದಗಳು. ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದೆರಡು ಉದಾಹರಣೆಗಳನ್ನು ನೋಡಬಹುದು

# 7. ಕೋಲಾಟದ ಪದಗಳು—ಕೃಷ್ಣ ಪಾರಿಜಾತ.

ಯದುಕುಲೇಶನೇ । ಸ್ವಾಮಿ । ಪದುಮನಾಭನೇ । ಮುದದಿ ನೆನೆವೆನೇ । ಕೃಷ್ಣ ರ । ಪದನ ಪಾಡ್ವೆನೇ ॥

ದ್ವಾರವತಿಯಲ್ಲೀ । ಹೆದಿ । ನಾರು ಸಾವಿರಾ । ನೂರುಹೆಂಡಿರೂ । ಸ್ತ್ರೀಯ । ರಾಳುತಿರ್ಪನೂ ॥ ಸುಜನರೆಲ್ಲರೂ । ಕೃಷ್ಣಗೆ । ಅಜನಪಿತನೆಂದೂ । ಭಜನೆಮಾಡಲೂ । ಅಲ್ಲಿಗೆ । ದ್ವಿಜನು ಬಂದನೂ ॥ ಬಂದ ದ್ವಿಜಾಗೀ । ಅಜಿನ । ತಂದುಹಾಸಿದಾ । ವಂದನೆ ಮಾಡಿದಾ । ಸುಖವೆ । ಎಂದು ಕೇಳಿದಾ ॥ ದೇವಲೋಕದಾ। ಪಾರಿ। ಜಾತಪುಷ್ಪವೂ। ನಾರಿರುಕ್ಮಿಣೀ। ಗಲ್ಲದೆ। ಬೇರೆ ಸಲ್ಲದೂ ॥ ನಾರಿರುಕ್ಕಿಣೀ। ಹೀಗೆ। ಬಾರೆಎನುತಲೀ। ವಾರೆತುರುಬಿಗೇ । ಪಾರಿ । ಜಾತಮುಡಿಸಿದಾ ॥ ಪಾರಿಜಾತದಾ। ಪರಿಮ। ಳೂರು ತುಂಬಿತೂ। ಮೂರುಲೋಕಕೇ। ಹರುಷ। ಮಾರಿಹೋಯಿತೂ ॥ ಯೋಗಿನಾರಂದಾ । ಸಾಗಿ । ಸತ್ಯಭಾಮೆಗೇ । ಇಲ್ಲಾದ ಸುದ್ದಿಯಾ । ಹೋಗಿ । ಬೇಗ ಹೇಳಿದಾ ॥ ಕೇಳಿದಾಕ್ಷ್ಮಣಾ । ಭಾಮೆ । ಭಾಳಕೋಪದೀ । ತಾಳಲಾರದೇ। ಮನವ। ಗಾಳುಕೊಂಡಳೂ ॥ ವಾಲೆ ಸರಿಗೆಯೂ । ವಂಕಿ । ತೋಳಬಾಪುರೀ । ಕೀಲುಕಂಕಣಾ। ಭೂಮಿ। ಮೇಲೆ ಒಗೆದಳೂ॥ ಸರಿಯ ಸವತಿಯೂ । ಆಕೆ । ಮೆರೆವ ಭಾಗ್ಮವೂ । ಗಿಡವನ್ಹಾಯಲೋ । ದೊಡ್ಡ । ಮಡುವ ಧುಮುಕಲೊ ॥ ಏಳು ಪರ್ವತಾ | ಹತ್ತಿ | ಹಾರಿ ಬೀಳಲೋ | ಯಾರಿಗೇಳಲೋ । ಮನದ । ಘೋರತಾಪವಾ ॥ ಒಂದು ಹೊನಿಗೇ | ಭಾಮೆ | ಇಂದು ಮುನಿವರೇ | ಇಂದ್ರಶೋಕದಾ | ಮರವ | ತೆಂದು ಇಳುಹುವೇ ॥ ಮೇಳ:\_\_\_ ಕೋಲು ಕೋಲಣ್ಣಾ । ಮುತ್ತಿನ । ಕೊಲುಕೋಲಣ್ಣಾ । ಕೋಲನ್ಡುಯ್ದು । ಪಾಡಿರೆಮ್ಮ । ಆದಿವರಹನಾ ॥

8. ಕೃಷ್ಣ ಗೊಲ್ಲತಿಯ ಸಂವಾದ—

ಚಂದ್ರಗಾವಿಯನುಟ್ಟು | ಸರದ ಮುತ್ತನು ಕಟ್ಟೇ |

ಚಂದದಾಭರಣವಿಟ್ಟು |

ಹಾಲಿನ ಹರವಿಯ ತಲೆಯ ಮೇಲಿಟ್ಟುಕೊಂಡು |

ಬಂದಾಳೆ ಕೇರಿಗಾಗಾ ॥

ಹಾಲುಮಾರುವ ಧೃನಿ ಆಲೈಸಿ ರಂಗ ತಾ |

ಮೇಲಿನ ಕೇರಿಗ್ಲೋಗೀ |

```
ನಾಳೆ ನಮ್ಮನೆಯಲ್ಲಿ | ವೀಳ್ಮಪ್ಪಸ್ತೆಗಳುಂಟು
             ಹಾಲು ನಿಲ್ಲಿಸು ಎಂದನೂ ॥
          ಕೊಂಬೋನು ನೀನಲ್ಲ I ಕೊಡುವೋsಳು ನಾನಲ್ಲಾ |
             ಡಂಬಾಚಾರದ ಮಾತೀಕೋ।
           ಭೂಮಂಡಲವಾಳುನ । ಅರಸೀನ ಕೂಡ್ಲೇಳೀ।
             ದಂಡಾನ ತೆಗೆಸೂವೇನೂ ॥
          ಅಣ್ಣ ಸಿರಗ ಬಿಡೋ। ತಮ್ಮ ಸಿರಗ ಬಿಡೊ
             ಅಣ್ಣಯ್ಯ ಸೆರಗ ಬಿಡೋ |
          ಆಣ್ಣ ನು ನಾನಲ್ಲ | ತಮ್ಮ ನೂ ನಾನಲ್ಲ |
             ನಿನ್ನ ಅಣ್ಣ ನ ಮೈದ ಕಣೀ ॥
          ಭಾವ ಸೆರಗ ಬಿಡೊ | ಮಾವ ಸೆರಗ ಬಿಡೊ ।
             ಭಾವಯ್ಯ ಸೆರಗ ಬೀಡೋ |
          ಭಾವನು ನಾನಲ್ಲ ಮಾವನು ನಾನಲ್ಲ !
             ನಿನ್ನ ಮಾವನ ಮೆಗನು ಕಣೇ॥
          ತಂದೆ ಸೆರಗಬಿಳೊ | ಕಂದ ಸೆರಗ ಬಿಡೊ |
             ಕಂದಯ್ಯ ಸೆರಗಬೀಡೋ |
          ತಂದೆಯು ನಾನಲ್ಲ । ಕಂದಾನು ನಾನಲ್ಲ
             ನಿನ್ನ ಕಂದಾನ ತೆಂದೆ ಕಣೀ ॥
ಮೇಳ:---
          ಕೋಲು ಕೋಲೆನ್ನ ಕೋಲೇ | ಕೋಲು ಕೋಲೆನ್ನ ಕೋಲೇ |
             ಕೋಲು ಕೋಲೆನ್ನ ಕೋಲೇ |
          ಸ್ವಾಮಿಸರ್ವೋತ್ತನು। ರ್ಲೀಲಿಲಾಡಿದೆ ಕೋಲೇ।
            ನಿತ್ಯ ಪ್ರಕಾಶಕೋಲೆ ॥
        ವುತ್ತೊಂದು ಕೋಲಾಟದ ಹಾಡು....
          ಕೆಂಪು ಚೇಪು | ಅರಶಿನಗಂಧ |
          ಇಂಸಾದ | ಹರಿನಾಮದ | ಬೊಟ್ಟು |
          ಸೊಂಪುಳ್ಳಾ | ತಿಗುಳಾ | ರ್ಹುಡುಗೀ ಬಾರೆ |
          ಕೋಲನ್ನಾ ಡೋಣಾ ॥
          ಕೋಲನ್ನಾ ಕೋಣ ಬನ್ನಿ
          ಜಾಣೆಯರೆಲ್ಲಾ | ಮುದ್ದು
          ಬಾಲೆಯರೆಲ್ಲಾ 🕴
```

9.

ನೇಳ: ---

ಕೊ್ಡುಲಾಂಗಿ ಶ್ರೀಸಿವಾಸ ರಂಗಾನ ಮುಂದೇ ॥ ಪಟ್ಟಿ ಅಂಚಿನ | ಸೀರಿಯನ್ನು ಟ್ಟು | ಬಿಟ್ಟೀನಗಲ | ಕುಂಕುಮನಿಟ್ಟು | ಕಟ್ಟಾಣೀ | ಕೊರಳೋಳೇ ಬಾರೆ | ಉತ್ರಾಜಿರ | ಹುಡುಗೀ ॥

ನೇಳ :\_\_\_

ಮೇಳ :\_\_\_

ಕೋಲನ್ನಾ ಜೋಣ ಬಾರೆ . . . .. .. ಹಾಗದ ಅಡಕಿ | ಹಣವಿನ ಸಿಸ್ತು | ಸಾದಿನ ಬಟ್ಟು | ಸಮಕಟ್ಟನ ಸಿರಗು | ಬೀದೀಳ್ಹೂ ೀಗೋಳಿ | ಬಾರೆ | ಸೊಗಸೀನಾ | ಹುಡುಗ ॥

ಮೇಳ:— ಕೋಲನ್ನಾಡೋಣ ಬಸ್ನಿ .. ... .... ಕೀನುಲಾಂಗಿ ಶ್ರೀನಿವಾಸರಂಗನಾ ಮುಂದೇ ॥

10. ಹರಕೆಯ ಹಾಡುಗಳು---

ಹಂದು ಸಾವಿರವಾಗು | ನಂದನವನವಾಗೂ |
ತಂಗೇರಿಗೆ ತವ್ರು | ಮನೇತಯಾಗು |
ತಂಗೇರಿಗೆ ತವ್ರು ಮನೆಯಾಗು | ಅಣ್ಣಯ್ಯಾ |
ಒಂದು ಸಾವಿರ ರಾಜ್ಯಕ್ಕೆ | ದೊರೇತಯಾಗು ॥
ಆರುಸಾವಿರವಾಗು | ಬಾಳೆಯ ವನವಾಗು |
ಭಾಮೇರಿಗೆ ತವ್ರು | ಮನೇತಯಾಗು | ಅಣ್ಣಯ್ಯಾ |
ಆರು ಸಾವಿರ ರಾಜ್ಯಕ್ಕೇ | ಅರಾಸ್ಯಾಗೂ ॥೨॥
ಹತ್ತು ಸಾವಿರವಾಗು | ಕಿತ್ತಲೆ ವನವಾಗು |
ಅಕ್ಕ ತಂಗೇರಿಗೆ ತವ್ರು | ಮನೇಯಾಕಗೂ |
ಅಕ್ಕ ತಂಗೇರಿಗೆ ತವ್ರು | ಮನೆಯಾಗು | ಅಣ್ಣಯ್ಯು |
ಅಕ್ಕ ತಂಗೇರಿಗೆ ತವ್ರು | ಮನೆಯಾಗು | ಅಣ್ಣಯ್ಯು |
ಅಕ್ಕ ತಂಗೇರಿಗೆ ತವ್ರು | ಮನೆಯಾಗು | ಅಣ್ಣಯ್ಯು |

### ವುತ್ತೊಂದು ಹರಕೆಯ ಹಾಡು....

ಉದ್ದಿನ ಕಾಯಾಗು | ಉದ್ದಿನ ಹೂವಾಗು | ಉದ್ದಿದಲ್ಲೇಳೂ | ಗೊನೇಯಾಗು | ಉದ್ದಿನಲ್ಲೇಳೂ ಗೊನೆಯಾಗು | ಅಣ್ಣಯ್ಯ | ಮುದ್ದಾಡುವಂಥಾ | ಮಗನಾತಗ್ಲೀ ॥೧॥ ಕಡಲೆಯ ಕಾಯಾಗು | ಕಡಲೆಯ ಹೂವಾಗು | ಕಡಲೆಯಲ್ಲೇಳೂ | ಗೊನೆಯಾಗು | ಕಡಲೆಯಲ್ಲೇಳೂ ಗೊನೆಯಾಗು | ಅಣ್ಣಯ್ಯಾ | ಕಡಲೆಯ ಮುದ್ದಿ ಸುವಂಥಾ | ಮಗನಾತಗ್ಲೀ ॥೨॥

# II. ಕಾಸು ಕೊಡದ ಲೋಭಿಯನ್ನು ಕುರಿತು—

ಕೊಟ್ಟೆ ಕೊಟ್ಟೀನೆಂದೂ | ವಸ್ತ್ರವ ಬಿಚ್ಚಿದಾ |
ವಸ್ತ್ರಾದೊಳಗೊಂದೂ | ಹಣಾವಿಲ್ಲ |
ವಸ್ತ್ರಾದೊಳಗೊಂದೂ | ಹಣಾವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೆ |
ಬಚ್ಚಲ ಕಂಡೀಲಿ | ನುಸೀದಾಕನೂ ॥೧॥
ತಾಳು ತಾಳೂ ಎಂದು | ಪಾಗನು ಬೀಚ್ಚಿದಾ |
ಪಾಗೀನೊಳಗೊಂದೂ | ಹಣಾವಿಲ್ಲಾ |
ಪಾಗೀನೊಳಗೊಂದೂ | ಹಣಾವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೆ |
ಪಾಗಿಲ ಕಂಡೀಲೀ | ನುಸೀದಾಕನೂ ॥ ೨ ॥
ನಿಲ್ಲು ನಿಲ್ಲು ಎಂದೂ | ಶಾಲನು ಬಿಚ್ಚಿದಾ |
ಶಾಲಿನೊಳಗೊಂದೂ | ಹಣವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೆ |
ಶಾಲಿನೊಳಗೊಂದೂ | ಹಣವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೆ |
ಹೊಸ್ತಿಲಕಂಡೀಲಿ | ನುಸೀದಾಕನು ॥

## 12 ಮೂರುಕಾಸು ಆರುಕಾಸು ಕೊಟ್ಟವರನ್ನು ಕುರಿತು—

ಅಡ್ಡ ದಕಾಸನು | ದೊಡ್ಡ ತಿಪ್ಪೆಗೆ ಹಾಕೀ |
ದೊಡ್ಡ ವುಳೆಬಂದೂ | ಚಿಗುರೀತೂ |
ದೊಡ್ಡ ವುಳೆಬಂದೂ ಚಿಗುರಲು | ಅಣ್ಣ ಯ್ಯಾ |
ನಿನ್ನ ಅಡ್ಡದ ಕಾಸೀಗೇ | ಬೆಲೇಯಿಲ್ಲಾ || ೧ ||
ಹಾಗದ ಕಾಸನು | ಬಾಗಿಲ ಮುಂದ್ಹಾ ಕೀ |
ಸೋರೋ ಮಳೆಬಂದೂ ಚಿಗುರಲು | ಅಣ್ಣ ಯ್ಯ |
ನಿನ್ನ ಹಾಗಾದ ಕಾಸ್ಪೇತ | ಬೆಲೇಯಿಲ್ಲಾ ||

ಇವಿಷ್ಟು ಮಾದರಿಗಾಗಿ ಆರಿಸಿಕೊಂಡ ದಿನಚರಿಯ ಹಾಡುಗಳಲ್ಲಿ ಕೆಲವು ಸರಕು ಇನ್ನೆ ಹೈವೆಯೋ ದೇವರಿಗೇ ಗೊತ್ತು. ಕೋಲಾಟದ ಹುಡುಗಿಯರು ಬೆಳಗ್ಗೆ ಮತ್ತು ಮಧ್ಯಾಹ್ನ ಮನೆಮನೆಗೂ ಹೋಗಿ ಕೋಲಾಟವಾಡುವರು. ಮನೆಯವರು ಆ ಮಕ್ಕಳಿಗೆ ಅರಶಿನ ಕುಂಕುಮ ಕಣಗಳನ್ನೋ ದುಡ್ಡನ್ನೂ ಯಥಾಶಕ್ತಿ ಕೊಟ್ಟು ಕಳುಹಿಸುವರು. ಒಂದು ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಹಾಡುಗಳನ್ನೇ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಇನ್ನೊಂದು ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಹಾಡಕೂಡದೆಂದು ನಿಬಂಧನೆಯೂ ಉಂಟು. ಈ ಕೋಲಾಟದ ಪದ ಗಳನ್ನು ಅಜ್ಜಿ, ಮುತ್ತಜ್ಜಿ, ಕೋಲಜ್ಜಿಯರ ಪರಂಪರೆಯಿಂದ ಕಲಿತುಕೊಂಡುದಾಗಿ ಹೇಳುವರು. ಅದಲ್ಲದೆ ಮಾರ್ನೋಮಿ ಪದಗಳಂತೆ, ಬೀಗರ ಹಾಡುಗಳಂತೆ ಸಂದರ್ಭಕ್ಕೆ ತಕ್ಕಂತೆ ಹುರುಡಿನಿಂದ ಹಾಡುಗಳನ್ನು ಅಲ್ಲೇ ಕಟ್ಟಕೊಂಡು ಹಾಡುವರು. ವಿರಾಮ ದಿಂದ ಕುಳಿತಿರುವ ಹಳ್ಳಿಯವರಿಗೆ ಕೋಲಾಟದ ಹುಡುಗಿಯರು ಬಂದರೆ ಅವರ ಆಶುಕವಿತೆಗಳನ್ನು ಕೇಳಲು ಬಹಳ ಆನಂದ ಮತ್ತು ಆದರ.

ಈ ರೀತಿಯಾಗಿ ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳು ಹತ್ತು ಹದಿನೈದು ದಿನಗಳವರೆಗೆ ಬೆಳಗ್ಗೆ ಮತ್ತು ಸಂಜೆ ಬಸವನ ಪೂಜೆಮಾಡಿ, ಅನಂತರ ಮನೆಮನೆಗೂ ಹೋಗಿ ಕೋಲಾಟ ವಾಡಿ ಹಣವನ್ನು ಕೂಡಿಡುವರು. ಕೊನೆಯ ದಿನ ಹಳ್ಳಿಗಾಡಿನ ಅಭಿರುಚಿ ಮತ್ತು ಶಕ್ತಿಗೆ ತಕ್ಕಂತೆ ಬಸವನ ಸಮಾರಾಧನೆಯನ್ನು ಯಶಸ್ವಿಯಾಗಿ ನೆರವೇರಿಸಿ ಬಸವನನ್ನು ಯಾವುದಾದರೂ ಹೊಲಗದ್ದೆ ಗಳಿಗೋ ತೋಪಿಗೋ ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಹೋಗಿ ಬಿಟ್ಟು ಬರುವರು. ಉಳಿದಿರುವ ಹಣವನ್ನು ಅದರಲ್ಲಿ ಭಾಗವಹಿಸಿದವರೆಲ್ಲಾ ಹಂಚಿ ಕೊಳ್ಳುವರು.

ಈಗ್ಗೆ ಸುಮಾರು ಮೂವತ್ತು ನಲವತ್ತು ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದೆ ಬಸವನ ಪೂಜೆ, ಕೋಲಾಟಗಳು ಬಹಳ ಆಸ್ಥೆ, ಅಕ್ಕರೆಗಳಿಂದ ನಡೆಯುತ್ತಿದ್ದಂತೆ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಈಗ ಆ ಹಳ್ಳಿಗಳಲ್ಲೂ ನವ ನಾಗರಿಕತೆ ಗಾಳಿಯ ಸೋಂಕಿನಿಂದ ಹಿಂದಿನ ಶ್ರದ್ಧಾ ಭಕ್ತಿಗಳು ಮಾಯವಾಗಿ ಪದ್ಧತಿಯಿರುವ ಮನೆಗಳಲ್ಲಿ ಅದರ ಛಾಯೆ ಮಾತ್ರ ಕಂಡು ಬರುತ್ತಿದೆ. ಈ ಕೋಲಾಟದ ಪದಗಳಲ್ಲಿ ಗರತಿ ಹಾಡಿನಂತೆ ಉತ್ತಮ ಸಾಹಿತ್ಯ, ಛಂದಸ್ಸಿನ ವೈವಿಧ್ಯತೆ, ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಹೊಳವು ಜನರ.ಮನಸ್ಸನ್ನು ಆಕರ್ಷಿಸಬಲ್ಲವೆಂದು ಧಾರಾಳ ವಾಗಿ ಹೇಳಬಹುದು. ಇಲ್ಲಿ ಸಂಗ್ರಹಿಸಿರುವ ಕೆಲವು ಹಾಡುಗಳು ಮದ್ದೂರು ತಾಲ್ಲೋಕಿನ ಯಾವುದೋ ಒಂದು ಸಣ್ಣ ಹಳ್ಳಿಯವು. ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಪ್ರಾಂತಗಳವರು ಹಾಡುವ ಈ ಪದಗಳನ್ನು ಅಲ್ಲಿನವರು ಆಚರಿಸುವ ಪದ್ಧತಿಯನ್ನು ಸಂಗ್ರಹಿಸಿ ಬೆಳಕಿಗೆ ತಂದರೆ, ನಮ್ಮ ಪುರಾತನ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ದ್ಯೋತಕವಾದ ಇಂತಹ ಉತ್ತಮ ಸಾಹಿತ್ಯ ಅಳಿಯದೆ ಉಳಿದುಕೊಳ್ಳಬಹುದು.

ಭಿ. ನರಸನ್ಮು.

### ಪಂಚಾಂಗ ಸುಧಾರಣೆ

ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಈಗ ಬಳಕೆಯಲ್ಲಿರುವ ೩೦-೩೫ ಸಂಚಾಂಗ ಸದ್ಪತಿಗಳಲ್ಲಿ ಯಾವುದೂ ಸರ್ವಸಮರ್ಪಕವಾಗಿಲ್ಲವೆಂಬುದು ವಿಚಾರಪರರೆಲ್ಲರಿಗೂ ತಿಳಿದಿರುವ ಸಂಗತಿಯೇ ಆಗಿದೆ. ಭಾರತಕ್ಕೆ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಬಂದ ಮೇಲೆ ಜನಗಳ ಹಿತದ್ಪಷ್ಟಿ ಯನ್ನು ಗುರಿಯಾಗಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ರಾಷ್ಟ್ರದ ಆಹಾರ ವ್ಯವಸ್ಥೆ, ವಸ್ತ್ರ ವ್ಯವಸ್ಥೆ, ವಾಣಿಜ್ಯ ವ್ಯವಸ್ಥೆ, ವಿದ್ಯಾ ವ್ಯವಸ್ಥೆ ಇತ್ಯಾದಿಗಳನ್ನು ಸುಧಾರಿಸುವ ಉದ್ಯಮಗಳಲ್ಲಿ ಕೇಂದ್ರ ಸರ್ಕಾರವು ತೊಡಗಿರುವಂತೆಯೇ ಪಂಚಾಂಗ ವ್ಯವಸ್ಥೆಯನ್ನು ಸುಧಾರಿಸುವ ಕಾರ್ಯಕ್ಕೂ ಕೈಹಾಕಿರುವುದು ಉಚಿತವಾಗಿದೆ ಈ ಉದ್ದೇಶ ಸಾಧನೆಗಾಗಿ ಭಾರತದ ಪ್ರಧಾನ ಮಂತ್ರಿ ನೆಷ್ರೂ ಮತ್ತು ವಿದ್ಯಾಮಂತ್ರಿ ಮೌಲಾನಾ ಅಸಾದ್ ರವರು ಭಾರತ ವಿಜ್ಞಾ ನೋದ್ಯಮ ಸಂಶೋಧನಾಲೋಚನ ಮಂಡಲಿಯನ್ನು ಒಂದು ಸಂಚಾಂಗ ಸುಧಾರಣಾ ಸಮಿತಿಯನ್ನು ನೇಮಕಮಾಡಲು ಪ್ರೇರಿಸಿದರು. ವುಂಡಲಿ ಕಲ್ಕತ್ತೆಯ ಮೇಘನಾದ ಸಹಾರವರ ಅಧ್ಯಕ್ಷತೆಯಲ್ಲಿ ಅಧ್ಯಕ್ಷರನ್ನು ಕೂಡಿ ಏಳು ವಿಜ್ಞಾನಿಸದಸ್ಯರ ಸಮಿತಿಯೊಂದನ್ನು ಗೊತ್ತು ಮಾಡಿತು. 'ಭಾರತ ದಲ್ಲಿ ಈಗ ಆಚರಣೆಯಲ್ಲಿರುವ ಎಲ್ಲ ಪಂಚಾಂಗಪದ್ಪತಿಗಳನ್ನೂ ಸಮಿತಿ ಶಾಸ್ತ್ರೀಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಪರಿಶೀಲಿಸಿ, ಅನಂತರ ಸಮಗ್ರರಾಷ್ಟ್ರವೂ ಅನುಸಂಸಲು ಯೋಗ್ಯವಾದ ನಿಷ್ಟ್ರಷ್ಟವಾದ, ಶಾಸ್ತ್ರೀಯವಾದ ಒಂದು ಪಂಚಾಗ ಪದ್ಧ ತಿಯನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಕೈಕೊಳ್ಳಬೇಕಾದ ಕಾರ್ಯಕ್ರಮಗಳ ಬಗ್ಗೆ ಸೂಕ್ತ ಸಲಹೆಗಳನ್ನು ಒಪ್ಪಿಸತಕ್ಕದ್ದು ' ಎಂಬುದೇ ಸಮಿತಿಯ ವಿಷಯವ್ಯಾಪ್ತಿಯಾಗಿತ್ತು. ಸಮಿತಿಯ ಆರಂಭೋತ್ರವವು ೧೯೫೩ ಫೆಬ್ರುವರಿ ೨೧ರಲ್ಲಿ ದೆಹಲಿಯಲ್ಲಿ ನೇರವೇರಿತು. ಮುಂದಿನ ಎರಡು ದಿನ ಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಸದಸ್ಯರು ಸೇರಿ ಹಲವು ಮೂಲಭೂತವಾದ ನಿರ್ಣಯಗಳನ್ನು ಒಮ್ಮತ ದಿಂದ ಸರ್ಕಾರದ ಮುಂದೆ ಇಟ್ಟಂತೆ ಅವರು ಪ್ರಕಟಿಸಿರುವ ಸಂಕ್ಷಿಪ್ತ ವರದಿಯಿಂದೆ ತಿಳಿದು ಬರುತ್ತದೆ.

ಸುಧಾರಣಾ ಸಮಿತಿಯ ಸಂಚ ನಿರ್ಣಯಗಳು ಇವು:--

೧. ಪಂಚಾಂಗದ ತಯಾರಿಕೆಗಾಗಿ ೩೬೫・೨೪೨೨ ದಿನಗಳ ಋತು ಅಥವಾ ಸಾಯನ ವರ್ಷವನ್ನು ಆಧಾರವಾಗಿಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬೇಕು.

<sup>1.</sup> Council of Scientific & Industrial Research

<sup>2.</sup> Calender Reform Committee

<sup>3. &#</sup>x27;Nehru speaks up for India'-Proceedings of Calender Reform Committee in Delhi

<sup>4.</sup> Tropical year,

- ೨. ಪಂಚಾಂಗದ ತೇದಿಗಳ ನಿರ್ಣಯಕ್ಕಾಗಿ ವಸಂತವಿಸುವತ್ತುಣ್ಯ ದಿನದ್ ಮಾರನೆಯ ದಿನ (ಮಾರ್ಚಿ ೨೨) ನನ್ನು ವರ್ಷದ ಆರಂಭ ದಿನವನ್ನಾಗಿ ಗಣಿಸಿ, ಈ ಶಾಸ್ತ್ರೀಯ ವ್ಯಾವಹಾರಿಕ ಸೌರ ಪಂಚಾಂಗವನ್ನು ' ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಪಂಚಾಂಗ' ವೆಂದು' ಕರೆಯತಕ್ಕದ್ದು. (ಆದರೆ ಮತಾಚಾರವ್ರತಗಳ ದೃಷ್ಟಿಯುಂದ ಹಂಗಾಮಿ ಯಾಗಾದರೂ ವರ್ಷವು ಮೇಷ ಸಂಕ್ರಮಣಾನಂತರವೇ ಎಪ್ರಿಲ್ ೧೩-೧೪ರಲ್ಲಿ ಆರಂಭವಾಗಬಹುದು. ಇದು ಈಗ ರೂಢಿಯಲ್ಲಿರುವ ಪದ್ಧತಿಗಳಿಗೆ ತೋರಿಸಬೇಕಾದ ರಿಯಾಯಿತಿ.)
- ೩. ದೇಶದ ಒಳವ್ಯವಹಾರಕ್ಕೆಲ್ಲ ಸಮಗ್ರ ಭಾರತದಲ್ಲಿಯೂ ಶಕವರ್ಷವನ್ನು ಬಳಕೆಗೆ ತರತಕ್ಕದ್ದು
- ಳ. ಸಂಚಾಂಗದ ಎಲ್ಲ ಗುಣಿತಗಳೂ ಪೂರ್ವ ರೇಖಾಂಶ ೮೨°೩೦′, ಉತ್ತರ ಅಕ್ಸಾಂಶ ೨೩° ೧೧′ (ಉಜ್ಜಯಿನಿಯ ಅಕ್ಸಾಂಶ)ಕ್ಕೆ ಸರಿಯಾದ ಭಾರತದ ಒಂದು ಕೇಂದ್ರಸ್ಥಾನಕ್ಕೆ ಅನ್ವಯಿಸಬೇಕು.
- ೫. ಈ ಕೇಂದ್ರಸ್ಥಾನಕ್ಕೆ ಸರಿಯಾದ ಮಧ್ಯರಾತ್ರಿಯಿಂದ ಮಧ್ಯ ರಾತ್ರಿಯ ವರೆಗಿನ ಅವಧಿ ದೇಶದಾದ್ಯಂತವೂ ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವಾಗಿ ಅಂದಿನ 'ದಿನ'ವೆಂದು ಗಣಿಸಲ್ಪಡತಕ್ಕದ್ದು. ಆದರೆ ಮತಧರ್ಮಗಳ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಸ್ಥಳೀಯ ಸೂರ್ಕ್ರೋ ದಯಕಾಲದಿಂದ ದಿನದ ಆರಂಭವೆಂದು ಎಣಿಕೆಯಾಗಬಹುದು.

ಈ ನಿರ್ಣಯಗಳನ್ನು ಕಾರ್ಯರೂಪಕ್ಕೆ ತರುವ ಉದ್ದೇಶದಿಂದ ಸಮಿತಿ ಸರ್ಕಾರಕ್ಕೆ ಕೆಳಗೆ ಕಂಡ ಸಲಹೆಗಳನ್ನು ಕೊಟ್ಟಿತು.

- ೧. ಅಖಿಲ ಭಾರತಕ್ಕೆ ಅನ್ವಯಿಸುವಂಥ ಐದು ವರ್ಷಗಳ ಒಂದು ತಾತ್ಕಾ ಲಿಕ 'ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಪಂಚಾಂಗವು' ಮುಂದಾಗಿಯೇ ತಯಾರಾಗಬೇಕು. ಈ ಪಂಚಾಂಗ ದಲ್ಲಿ (ಸೌರ)ತೇದಿ, ತಿಂಗಳು, ತಿಥಿ ಮತ್ತು ನಕ್ಷತ್ರಗಳು ನಿರ್ಣಯವಾಗಿರಬೇಕು.
- ೨. ಭಾರತದ ಸರ್ಕಾರವು ಒಂದು ಭಾರತೀಯ ವಾರ್ಷಿಕ ಗ್ರಹಗತಿ ಕೋಷ್ಟ ಕ ವನ್ನೂ ಮತ್ತು ನೌಕಾ ಪಂಚಾಂಗವನ್ನೂ ಸಿದ್ಧ ಪಡಿಸುವುದಕ್ಕೆ ಅವಶ್ಯ ವಾದ ಕಾರ್ಯ ಕ್ರಮಗಳನ್ನು ಕೈಕೊಳ್ಳಬೇಕು ಸೂರ್ಯನ, ಚಂದ್ರನ, ಗ್ರಹಗಳ ಮತ್ತು ಇತರ ಪ್ರಧಾನ ಆಕಾಶಕಾಯಗಳ ದೈನಂದಿನ ಸ್ಥಾನಗಳನ್ನು ಈ ಪಂಚಾಂಗಗಳಲ್ಲಿ ತೋರಿಸ ಬೇಕು.
- ೩. ಆಧುನಿಕ ಯಂತ್ರಸಾಧನಗಳಿಂದ ಸುಸಜ್ಜಿತವಾದ, ನಿಷ್ಕೃಷ್ಟಕಾಲ ಪ್ರಸಾರವನ್ನು ಮಾಡಬಲ್ಲ ಒಂದು ಕೇಂದ್ರ ಅವೇಕ್ಷಣಶಾಲೆ 10 ಅನುಕೂಲವಾದ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ಸ್ಥಾಪಿತವಾಗಬೇಕು.

<sup>5.</sup> Vernal equinox. 6. Civil Solar Calendar. 7. National Calender 8. Annual Ephemeris 9. Nautical almanac 10. Central Observatory.

ಮೂಲಭೂತವಾದ ಈ ನಿರ್ಣಯಗಳಿಗೂ, ಸಲಹೆಗಳಿಗೂ ಯಾರಿಂದಲೂ ಆಕ್ಷ್ಮೇಪಣೆಗಳು ಬರಲಾರವು. ಸಮಿತಿ ಶೀಘ್ರದಲ್ಲಿಯೇ ಈ ನಿರ್ಧಾರಗಳನ್ನು ಸರ್ಕಾರದ ಮುಂದಿಟ್ಟು ಸರ್ಕಾರದಿಂದ ತಕ್ಕಷ್ಟು ಹಣವನ್ನು ಪಡೆದು, ನಿರ್ಣಯಗಳು ಬೇಗನೆ ಕಾರ್ಯರೂಪಕ್ಕೆ ಬರಲು ಸಹಕಾರಿಯಾಗುವಂತೆ ಗಣಕರ $^{11}$  ಪ್ರಥಮ ಸಿಬ್ಬಂದಿಯನ್ನು ಆಗಲೆ ನೇಮಿಸಿರುವುದು ಸ್ತುತ್ಯರ್ಹವಾದದ್ದೇ ಅಲ್ಲದೆ ಶುಭಸೂಚಕ ವಾದದ್ದು. ಭಾರತೀಯರೆಲ್ಲರೂ ಸಮಿತಿಗೂ, ಸಮಿತಿಯ ಅಧ್ಯಕ್ಷರಿಗೂ ಈ ಸನ್ನಿ ವೇಶದಲ್ಲಿ ಅತ್ಯಂತ ಕೃತಜ್ಞ ರಾಗಿರಬೇಕಾದದ್ದ ರಲ್ಲಿ ಸಂಶಯವೇ ಇಲ್ಲ.

ಈಗ ನಿರ್ಣಯಗಳಿಂದ ಅಂಕುರಿಸುವ ಕೆಲವು ಸಮಸ್ಯೆಗಳನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವ ವಿಧಾನಗಳನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸುವುದು ಸೂಕ್ತ. ಈ ಸಮಸ್ಯೆಗಳು ಸಮಿತಿಗೆ ತೋರಿಲ್ಲವೆಂದಲ್ಲ ಆದರೆ ಮಹಾಪ್ರಧಾನಿ ನೆಹ್ರೂ ಅವರು ಸಮಿತಿಯ ಆರಂಭೋತ್ಸವ ಸಮಯದಲ್ಲಿ ಕಳುಹಿಸಿದ ಸಂದೇಶದಲ್ಲಿ ತಿಳಿಸಿರುವಂತೆ ' ಪಂಚಾಂಗ ಸುಧಾರಣೆಯ ರೀತಿಯನ್ನು ವಿಜ್ಞಾ,ನಿಗಳು ತಿಳಿಸಬಲ್ಲರು. ಆದರೆ ಅಧಿಕಾರವರ್ಗದವರಿಂದ ಮಾತ್ರ ಆದು ಆಚರಣೆಗೆ ಬರಬಲ್ಲದು. ಪುರಾತನ ರೋಮನ್ ಪಂಚಾಂಗವನ್ನು ಜೂಲಿಯಸ್ ಸೀಸರನಂಥ ಸರ್ವಾಧಿಕಾರಿಯೂ, ಅನಂತರ ಕ್ರೈಸ್ತ ಧರ್ಮಾಧಿಕಾರಿಯಾದ ಪೋ**ಸ್** ಹದಿನೂರನೆಯ ಗ್ರೆಗೊರಿಯೂ ಸುಧಾರಿಸಬಲ್ಲವರಾಗಿದ್ದರು ಅೇಬಿಯದ ಪುರಾತನ ಚಾಂದ್ರಸೌರ ಪಂಚಾಂಗದ 12 ಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿ ಶುದ್ಧ ಚಾಂದ್ರಮಾನ ಪಂಚಾಂಗವನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸುವುದು ಇಸ್ಲಾಂ ಪ್ರವಾದಿಯ ಪ್ರತಿಷ್ಠಾವಾಣಿಯಿಂದ ಮಾತ್ರ ಸಾಧ್ಯ ವಾಯಿತು. ಆದರೆ ನಾವು ಈಗ ಪ್ರಜಾಪ್ರಭುತ್ವದ ಆಳ್ವಿಕೆಗೆ ಒಳಪಟ್ಟಿದ್ದೇವೆ. ನೀವು ಏನು ಸಲಹೆಗಳನ್ನಿತ್ತರೂ ಅವನ್ನು ಪ್ರಜೆಗಳಿಗೆ ಅವರ ಅಭಿಸ್ರಾಯ ಪಡೆಯಲು ಒಪ್ಪಿ ಸಬೇಕಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ನಮ್ಮ ಜನರು ಹೊಸದು ಎಂಬ ಕಾರಣದಿಂದ ವಿದ್ಯು ಚ್ಛಕ್ತಿಯನ್ನಾಗಲ್ಗಿ ಹೊಸ ಯಂತ್ರಗಳನ್ನಾಗಲಿ ಹೇಗೆ ತಿರಸ್ಕರಿಸಿಲ್ಲವೋ ಹಾಗೆಯೇ ಯಾವ ನೂತನ ಆಚರಣೆಯಾಗಲಿ ಹೊಸದು ಎಂಬ ಕಾರಣಮಾತ್ರದಿಂದ ತಳ್ಳಿ ಹಾಕುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬ ದೃಢ ನಂಬುಗೆ ನನಗಿದೆ 'ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಸಮಿತಿಯ ತಜ್ಞ, ಸದಸ್ಯರು ಸಾರ್ವಜನಿಕರಿಂದ ವೈಜ್ಞಾನಿಕ ಸಲಹೆಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷ್ಮಿಸದಿದ್ದರೂ ವ್ಯಾವೆ ಹಾರಿಕ ಸಲಹೆಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷ್ಮಿಸಿಯಾರು. ಅದಕ್ಕಿಂತ ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಪಂಚಾಂಗ ಸುಧಾರಣೆಗೆ ಕೈಹಾಕಿದಾಗ ಹುಟ್ಟಕೊಳ್ಳುವ ಶಾಸ್ತ್ರೀಯ, ವ್ಯಾವಹಾರಿಕ ಸಮಸ್ಯೆಗಳ ಸ್ವಭಾವವೆಂಥವೆಂಬುದನ್ನು ದಕ್ಷಿಣಭಾರತದ ಜನರ ಮುಂದಿಡುವುದೇ ಈ ಲೇಖನದ ಉದ್ದೇಶ. ಉದಾಹರಣೆಗೆ ಎರಡನೆಯ ನಿರ್ಣಯದಲ್ಲಿ ಸಮಿತಿಯವರು ಮತಾಚಾರ ್ದಾ. ಗಳನ್ನು ನೆನಪಿನಲ್ಲಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ವರ್ಷವು ಮೇಷಸಂಕ್ರಮಣದ ದಿನ ಆರಂಭವಾಗ ಬಹುದೆಂಬ ರಿಯಾಯಿತಿ ತೋರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಇಂಥ ಇತರ ರಿಯಾಯಿತಿಗಳನ್ನು

<sup>11.</sup> Calculators 12. Luni-Solar Calendar,

ತೋರಿಸಬೇಕಾದ ಸಂದರ್ಭ ಒದಗಿದರೆ ರಾಷ್ಟ್ರದ ವಿವಿಧ ಭಾಗಗಳಲ್ಲಿ ಈಗ ರೂಢಿ ಯಲ್ಲಿರುವ ಪಂಚಾಂಗಪದ್ಧತಿಗಳ ಸಾಮಾನ್ಯ ತತ್ತ್ವಗಳ ಅರಿವು ಸುಧಾರಕರಿಗಿರ ಬೇಕು. ಸಮಿತಿಯ ಸದಸ್ಯರಲ್ಲಿ ಇಬ್ಬರು ಬಂಗಾಳದವರು, ಇಬ್ಬರು ಉತ್ತರ ಪ್ರದೇಶ ದವರು, (ಈ ಇಬ್ಬರಲ್ಲೊ ಬ್ಬರು ಬಂಗಾಳಿಯವರು), ಇಬ್ಬರು ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರದವರು, ಒಬ್ಬರು ಮಧ್ಯ ಭಾರತದವರು ಆದ್ದ ರಿಂದ ದಕ್ಷಿಣಭಾರತದ ಆಂಧ್ರೆ ಕರ್ಣಾಟಕ ಮತ್ತು ತಮಿಳು-ಮಲೆಯಾಳ ಪಂಚಾಂಗಗಳನ್ನು ಬಳಸುತ್ತಿರುವವರ ದೃಷ್ಟಿಕೋನ ವೇನೆಂಬುದನ್ನು ಅವರು ಗಮನಿಸುವುದು ಸೂಕ್ತ

ನಮ್ಮ ಹಬ್ಬಗಳನ್ನು ನಾವು ಅನೇಕವೇಳೆ ದೇಶದ ಒಂದೊಂದು ಭಾಗದಲ್ಲಿ ಒಂದೊಂದು ದಿನ ಆಚರಿಸುತ್ತೇವೆಂದೂ, ಉದಾಹರಣೆಗೆ ಬಂಗಾಳದಲ್ಲಿ ಜರುಗುವ ಜಗನ್ನಾಥ ರಥೋತ್ಸವಾಚರಣೆಯ ದಿನಕ್ಕೂ ಒರಿಸ್ಸಾದಲ್ಲಿ ನಡೆಯುವ ಅದೇ ಜಗನ್ನಾಥ ರಧೋತ್ಸವದ ದಿನಕ್ಕೂ ಒಂದೊಂದು ಸಲ ಒಂದು ತಿಂಗಳಷ್ಟು ಅಂತರ ವಿರುತ್ತದೆ ಎಂದೂ ಸಮಿತಿಯ ವರದಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದೆ. ಇದು ಬಹಳ ಶೋಚನೀಯ ವಾದ ಸ್ಥಿತಿಯೇ ಸರಿ ದಕ್ಷಿಣಭಾರತದಲ್ಲಿಯೂ ಕೆಲವು ಹಬ್ಬಗಳನ್ನು ಕೆಲವರು ಒಂದು ದಿನ ಆಚರಿಸಿದರೆ ಮತ್ತೆ ಕೆಲವರು ಬೀರೊಂದು ದಿನ ಆಚರಿಸುವುದುಂಟು. ಆದರೆ ಈ ವ್ಯತ್ಯಾಸ ಒಂದು ದಿನಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಾಗುವುದು ಅಸಂಭವ. ಅಲ್ಲದೆ ಈ ವ್ಯತ್ಯಾಸದ ದೋಷವನ್ನೆಲ್ಲ ನಮ್ಮ ಪಂಚಾಂಗಗಳ ತಪ್ಪು ಲೆಕ್ಕಾ ಚಾರಗಳ ಮೇಲೆಯೇ ಹೊರಿಸುವುದು ಸರಿಯಲ್ಲ, ವ್ಯತ್ಯಾಸಕ್ಕೆ ಮುಖ್ಯಕಾರಣ ವಿವಿಧ ಮಾತಾನುಯಾಯಿ ಗಳು ಅನುಸರಿಸುತ್ತಿರುವ ವಿವಿಧ ವ್ರತಸಂಪ್ರದಾಯಗಳು ಆದ್ದರಿಂದ ದೇಶದಲ್ಲಿಲ್ಲ ನಿಷ್ಕೃಷ್ಟವಾದ ಒಂದೇ ಪಂಚಾಂಗವು ಆಚರಣೆಗೆ ಬರುವುದು ಅತ್ಯವಶ್ಯವಾದರೂ, ಇಷ್ಟರಿಂದಲೇ ... ಅಂದರೆ ಒಂದು ತಿಧಿ ಅಥವಾ ಒಂದು ನಕ್ಷತ್ರ ನಿಖರವಾಗಿ ಇಷ್ಟೇ ಹೊತ್ತಿಗೆ ಆರಂಭವಾಗುತ್ತದೆಂಬ ನಿರ್ಣಯವು ಸರ್ವಾಂಗೀಕೃತವಾದದ್ದರಿಂದಲೇ— ನಮ್ಮ ಜನಗಳು ಒಬ್ಬೊಬ್ಬರು ಒಂದೊಂದು ದಿನ ಒಂದೇ ಹಬ್ಬವನ್ನಾಚರಿಸುವುದು ತಪ್ಪುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ, ಒಂದು ಸಂಪ್ರದಾಯದವರು ಸೂರ್ಯೋದಯ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಒಂದು ತಿಥಿಯ ವ್ಯಾಪ್ತಿಯಿದ್ದರೆ ಹಬ್ಬವೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ, ಬೇರೆ ಸಂಪ್ರದಾಯದವರು ಆದೇ ತಿಥಿ ಸೂರ್ಯಾಸ್ತ್ರಾನಂತರದಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಪ್ತಿಯಿದ್ದರೆ ಮಾತ್ರ ಅಂದು ಹಬ್ಬವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ, ಮೂರನೆಯವರು ತಿಧಿ ಮುಖ್ಯವಲ್ಲ, ನಕ್ಷತ್ರದ ವ್ಯಾಪ್ತಿ ಇರಬೇಕೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಹೀಗಿದ್ದರೂ ಈ ವಿವಿಧ ಸಂಪ್ರದಾಯಗಳವರು ಕೂಡ ತಮ್ಮ ಬೇರೆ ಬೀರಿ ಸಂಪ್ರದಾಯಗಳನ್ನು ಸರಿಯಾಗಿ ಆಚರಿಸುವುದಕ್ಕೆ ಗ್ರಹಗತಿಗಳನ್ನು ನಿಷ್ಕೃಷ್ಟ ವಾಗಿ ಸೂಚಿಸಿರುವ ಒಂದು ನಿಖರವಾದ ಪಂಚಾಂಗವನ್ನ ಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾರೆಂಬುದು ನಿರ್ವಿವಾದವಾದದ್ದು.

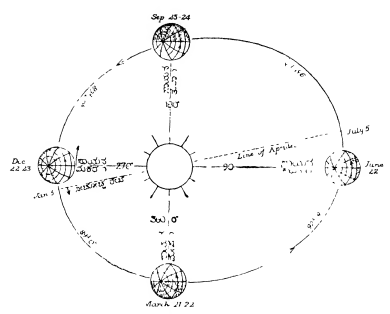
ದಕ್ಷಿಣ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಈಗ ಪ್ರಚಾರದಲ್ಲಿರುವ ಪಂಚಾಂಗಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದಕ್ಕೊಂದಕ್ಕೆ ತಿಥಿನಿರ್ಣಯಗಳಲ್ಲಿ ೧೦—೧೨ ನಿಮಿಷಗಳ ವೃತ್ಯಾಸವೂ, ಸಂಕ್ರಮಣ ಅಥವಾ ಸೌರ ತೇದಿಗಳ ನಿರ್ಣಯಗಳಲ್ಲಿ ೧-೨ ಘಂಟೆಗಳ ವ್ಯತ್ಯಾಸವೂ ಕಂಡುಬರುತ್ತದೆ. ದಿವಾನ್ ಬಹದ್ದೂರ್ ಸ್ವಾಮಿ ಕಣ್ಣು ಪಿಳ್ಳೆಯವರು ತಮ್ಮ ಉದ್ದಾಮ, ಅಧಿಕೃತ ಗ್ರಂಥವಾದ 'An Indian Ephemeris' ನ ಪ್ರಥಮ ಸಂಪುಟದಲ್ಲಿ ಕ್ರಿ. ಶ ೭೦೦ ರಿಂದ ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೯೦೦ರ ವರೆಗಿನ ೧೨ ಶತಮಾನಗಳ ದೀರ್ಘಾವಧಿಯಲ್ಲಿ ಸೂರ್ಯಸಿದ್ಧಾಂತ, ಆರ್ಯಸಿದ್ಧಾಂತ, ಬ್ರಹ್ಮಸಿದ್ಧಾಂತ ಮತ್ತು ಸಿದ್ಧಾಂತ ಶಿರೋಮಣೆಗಳ ನಿಯತಾಂಕ, ನಿಯಮಗಳನ್ನನುಸರಿಸಿ ಲೆಕ್ಕಮಾಡಿದ ತಿಧಿ ಸಂಕ್ರಮಣ ಕಾಲಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬಂದಿರುವ ಪರಸ್ಪರ ತೀವ್ರ ವ್ಯತ್ಯಾಸವು ಒಂದು ದಿನದ ಹತ್ತನೆಯ ಒಂದು ಭಾಗಕ್ಕಿಂತ (ಸುಮಾರು ೨॥ ಘಂಟೆಗಳಿಗಿಂತ) ಹೆಚ್ಚಾಗಿರುವುದು ಬಹಳ ಅಪರೂಪವೆಂದು ತಿಳಿಸಿ ದ್ದಾರೆ. ವ್ಯತ್ಯಾಸವು ಹೀಗೆ ಅಲ್ಪವಾಗಿ ಕಂಡರೂ ಅಮಾವಾಸ್ಯೆ-ಸಂಕ್ರಮಣಗಳ ಕೆಲವು ಸಂಧಿಕಾಲಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದು ಸಿದ್ಧಾಂತದಂತೆ ಅಧಿಕ ಮಾಸ ಒದಗಿ, ಇನ್ನೊಂದರಂತೆ ಆ ಚಾಂದ್ರಮಾಸ ಅಧಿಕವಾಗಿ ಬರದಿರುವುದು ಸಾಧ್ಯ. ನಿಷ್ಟ್ರಪ್ಪವಾದ ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಪಂಚಾಂಗದ ಸ್ಥಾಪನೆಯಾದರೆ ಈ ಅಶಾಸ್ತ್ರೀಯ ವಾದ ವ್ಯತ್ಯಾಸಗಳಿಗಿರುವ ಆಧಾರ ತಪ್ಪಿ ಸಮಗ್ರ ಭಾರತಕ್ಕೆ ಉಪಕಾರವಾಗುತ್ತದೆ.

ಇನ್ನು ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಪಂಚಾಂಗದ ಸೌರ ಋತುವರ್ಷದ<sup>13</sup> ವ್ಯವಸ್ಥೆಯ ವಿಚಾರ ಮಾಡೋಣ. ಕಳೆದ ಸುಮಾರು ೧೫೦೦ ವರ್ಷಗಳಿಂದ ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ನಿರಯನ ಅಥವಾ ನಕ್ಷತ್ರಮಾನ ವರ್ಷವು ಬಳಕೆಯಲ್ಲಿದ್ದರೂ ಸಾಯನ ಅಥವಾ ಋತುವರ್ಷದ ಕಲ್ಪನೆ ನಮಗೆ ಹೊಸದಲ್ಲ. ಉತ್ತರಾಯನ ಪುಣ್ಯ ಕಾಲ, $^{15}$  ವಸಂತ ವಿಷುವತ್ಪುಣ್ಯ ಕಾಲ $^{16}$ ಇತ್ಯಾದಿ ಹೆಸರುಗಳೇ ಇದಕ್ಕೆ ಸಾಕ್ಷಿಯಾಗಿವೆ. ಕ್ರಿ. ಶ. ೫ನೆಯ ಶತಮಾನದಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧಾಂತ ಪಂಚಾಂಗ ಪದ್ಧತಿ ಸ್ಥಾಪನೆಯಾದಾಗ ಸೂರ್ಯನು ರೇವತಿ ತಾರೆಯನ್ನು <sup>17</sup> ಸೇರಿದ ಕಾಲವೇ, ಅಂದರೆ ಮೇಷ ಸಂಕ್ರಮಣದ ಕ್ಷಣವೇ ವಸಂತ ವಿಸುವತ್ತುಣ್ಯ ಕಾಲವೂ ಆಗಿತ್ತು. ವಿಷುವದ್ಬಿಂದುವಿನ ಅಪ್ರದಕ್ಷಿಣೆಯ18 ಪರಿಣಾಮವಾಗಿ ವಸಂತ ವಿಮವತ್ತುಣ್ಯಕಾಲವು ಈಗ ಸೂರ್ಯನು ರೇವತೀತಾರೆಯನ್ನು ಸೇರಿದಾಗ ಆಗುವುದರ ಬದಲು ಅದಕ್ಕೂ ಮುಂಚೆ ಸೂರ್ಯನು ಉತ್ತರಾಭಾದ್ರೆಯ ೨ನೆಯ ಪಾದವನ್ನು ಸೇರಿ ದಾಗಲೇ ಆಗುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗಿದ್ದ ರೂ ನಾವು ಮೇಷ ಸಂಕ್ರಮಣವನ್ನೇ ಈಗಲೂ ವಸಂತ ವಿಷುವತ್ಪುಣ್ಯದಿನವೆಂದು ಗಣಿಸಿ ಆ ದಿನವನ್ನು ಸೌರವರ್ಷಾದಿಯನ್ನಾಗಿ ಆಚರಿಸುತ್ತಿ ದ್ದೇವೆ. ಇದೇ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಜನವರಿ ೧೪ನೆಯ ತಾರೀಖು ಮಕರಸಂಕ್ರಮಣವಾದರೂ ಉತ್ತರಾಯನ ವುಣ್ಯ ಕಾಲವಲ್ಲ. ಪಂಚಾಂಗ ಸುಧಾರಣಾ ಸಮಿತಿಯವರ ಸಲಹೆ ಯಂತೆ ಋತುವರ್ಷವನ್ನು ಬಳಕೆಗೆ ತಂದುಕೊಂಡರೆ ವರ್ಷಾದಿ ನಿಜವಾಗಿ ವಸಂತ ವಿಷುವತ್ತುಣ್ಯದಿನವೇ ಆಗುತ್ತದೆ, ಹಾಗೆಯೇ ಉತ್ತರಾಯನ, ದಕ್ಷಿಣಾಯನ ವುಣ್ಯ ಕಾಲಗಳೂ<sup>19</sup> ಉತ್ತರಾಯನ, ದಕ್ಷಿ ಣಾಯನ ವುಣ್ಯ ಕಾಲಗಳೇ ಆಗುತ್ತವೆ

<sup>13.</sup> Tropical solar year. 14. Sidereal Year. 15. Winter Solstice. 16. Vernal Equinox. 17. Zeta Piscium (?) 18. Precession of the Vernal Equinox. 19. Summer Solstice.

ಆದರೆ ಇಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಂದು ಪ್ರಶ್ನೆ ಏಳುತ್ತದೆ. ಸೌರವರ್ಷನನ್ನು ಬಳಕೆಯಲ್ಲಿಟ್ಟು ಕೊಂಡಿರುವ ಬಂಗಾಳದವರಲ್ಲಿ ಸಂಕ್ರಮಣ ಕಾಲವು ದಿನದ ಮಧ್ಯರಾತ್ರಿಯೊಳಗೆ ಸಂಧಿಸಿದರೆ, ಮಾರನೆಯ ದಿನವನ್ನು ಆ ಸಂಕ್ರಮಣ ಮಾಸದ ಆರಂಭ ದಿನವೆಂದೂ, ಮಧ್ಯರಾತ್ರಿಯಾಚೆ ಸಂಧಿಸಿದರೆ ಮಾರನೆಯ ದಿನದ ಮಾರನೆಯ ದಿನವನ್ನು ಆರಂಭ ದಿನವೆಂದೂ ಎಣಿಸುವ ರೂಢಿ ಇದೆ. ಅದೇ ಸೌರಮಾನ ಪಂಚಾಂಗವನ್ನೇ ಅನುಸರಿ ಸುತ್ತಿರುವ ತಮಿಳರಲ್ಲಿ ಸಂಕ್ರಮಣ ಕಾಲವು ಸೂರ್ಯ್ಯಾಸ್ತ್ರಮೊಳಗೆ ಸಂಧಿಸಿದರೆ ಅದೇ ದಿನವನ್ನೇ ಸಂಕ್ರಮಣ ಮಾಸಾದಿ ಎಂದೂ, ಸೂರ್ಯ್ಯಾಸ್ತ್ರಾನಂತರ ಸಂಧಿಸಿದರೆ ಮಾರ ನೆಯ ದಿನವನ್ನು ಸಂಕ್ರಮಣ ಮಾಸಾದಿ ಎಂದೂ, ಸೂರ್ಯ್ಯಾಸ್ತ್ರಾನಂತರ ಸಂಧಿಸಿದರೆ ಮಾರ ನೆಯ ದಿನವನ್ನು ಸಂಕ್ರಮಣ ಮಾಸಾದಿ ಎಂದೂ ಎಣಿಸುವ ರೂಢಿಯಿದೆ ಆದ್ದ ರಿಂದ ನಕ್ಷತ್ರಮಾನ ವರ್ಷದ ಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿ ಋತುವರ್ಷದ ಸ್ಥಾಪನೆಯಾದ ಮೇಲೂ, ವಿಷುವ ತ್ರುಣ್ಯ ಕಾಲವು ಸೂರ್ಯ್ಯಾಸ್ತ್ರದೊಳಗೆ ಸಂಭವಿಸಿದಾಗ ವರ್ಷಾದಿ ವಿಷುವತ್ತುಣ್ಯ ದಿನವೇ ಆಗಬೇಕೆಂದು ತಮಿಳರೂ, ಮಲೆಯಾಳರೂ ನಿರ್ಣಯಿಸಿದರೆ ಆಶ್ಚರ್ಯವಲ್ಲ. ಅಲ್ಲಿಗೆ ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವಾಗಿ ಭಾರತದಲ್ಲೆಲ್ಲ ಸಮಿತಿಯ ಸಲಹೆಯಂತೆ ಒಂದು ದಿನ ವರ್ಷಾದಿಯಾದರೆ, ತಮಿಳುನಾಡಿನಲ್ಲಿ ಅದರ ಹಿಂದಿನ ದಿನ ವರ್ಷಾದಿಯಾಗಿರುತ್ತದೆ.

ಮುಂದಿನ ಪ್ರಶ್ನೆ ಭಾರತೀಯ ಸೌರಋತುವರ್ಷದ ತಿಂಗಳುಗಳಲ್ಲಿ ಇರಬೇಕಾದ ದಿನಗಳಿಗೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದ್ದು. ಈಗ ಆಚರಣೆಯಲ್ಲಿರುವ ನಿರಯನ ಪದ್ಧತಿಯಂತೆ ಸೂರ್ಯನು ರೇವತೀತಾರಿಯನ್ನು ಸೇರಿದ ದಿವಸ ಮೇಷ ಸಂಕ್ರಮಣ, ರೇವತೀ ತಾರಿ ಯಿಂದ ಸೂರ್ಯನು ೩೦ ಡಿಗ್ರಿಗಳು ಪೂರ್ವದ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ಸೇರಿದ ದಿನ ವೃಷಭ ಸಂಕ್ರಮಣ, ೬೦ ಡಿಗ್ರಿಗಳು ಪೂರ್ವದ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ಸೇರಿದ ದಿನ ಮಿಥುನ ಸಂಕ್ರಮಣ, ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ೩೩೦ ಡಿಗ್ರಿಗಳು ಪೂರ್ವದ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ತಲಪಿದ ದಿನ ಮೀನ ಸಂಕ್ರಮಣಗಳು ಆಗುತ್ತಿವೆ. ಈ ವ್ಯವಸ್ಥೆ ಯಂತೆ ಮೇಷದಿಂದ (ಬಂಗಾಳದಲ್ಲಿ ವೈಶಾಖ ದಿಂದ, ತಮಿಳುನಾಡಿನಲ್ಲಿ ಚಿತ್ತಿರೈ ಇಂದ) ಮೊದಲಾದ ಹನ್ನೆ ರಡು ಸೌರಮಾಸಗಳ ದಿನಗಳು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ೩೧, ೩೨, ೩೧, ೩೨, ೩೧, ೩೦, ೩೦, ೩೦,೨೯, ೨೯, ೩೦ ಮತ್ತು ೩೦ ದಿನಗಳು—ಒಟ್ಟು ೩೬೫ ದಿನಗಳು. ಆದರೆ ಭಾರತೀಯ ನಕ್ಷತ್ರ ಮಾನಸೌರವರ್ಷ ಒಂದಕ್ಕೆ ೩೬೫•೨೫೮೭೬ ದಿನಗಳೆಂದು ನಿರ್ಣಯವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ನಾಲ್ಕು ವರ್ಷಗಳಿಗೊಂದು ಸಲ ಈ ತಿಂಗಳುಗಳಲ್ಲೊಂದರ ದಿನಗಳು ಒಂದು ದಿನ ಹೆಚ್ಚಿ ವರ್ಷಕ್ಕೆ ೩೬೬ ದಿನಗಳಾಗುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯ ಂಲ್ಲಿರುವಂತೆ ೪ ವರ್ಷ ಗಳಿಗೊಂದು ವರ್ಷ ಇಂಥ ತಿಂಗಳಿಗೇ ಒಂದು ದಿನ ಹೆಚ್ಚಾಗಿರಬೇಕೆಂಬ ನಿಯಮ ನಮ್ಮಲ್ಲಿಲ್ಲ. ಅದರ ಬದಲು ಸೂರ್ಯನ ರೇಖಾಂಶವು ೦°, ೩೧೦, ೬೦೦ ಇತ್ಯಾದಿ ಆದಾಗಲೇ ಮೇವ, ವೃಷಭ, ಮಿಥುನ ಇತ್ಯಾದಿ ಸಂಕ್ರಮಣಗಳು ಎಂದು ನಿಯಮ ಇರುವುದರಿಂದ ಸಂಕ್ರಮಣಕಾಲಾನುಗುಣವಾಗಿ ನಾಲ್ಕು ವರ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದು ವರ್ಷ ತಾನಾಗಿಯೇ ಯಾವುದಾದರೊಂದು ತಿಂಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದು ದಿನ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಕೂಡಿ ಬರುತ್ತದೆ.



ವರ್ಷದ ನಾಲ್ಕು ಪಾದಗಳ ಅವಧಿಗಳು ಸಮವಾಗಿಲ್ಲದಿರುವುದಕ್ಕೆ ಕಾರಣವನ್ನು ತಿಳಿಸುವ ಚಿತ್ರ

ಸಾವಿರಾರು ವರ್ಷಗಳಿಂದ ಬಂದಿರುವ ಸಂಪ್ರದಾಯವನ್ನು ಗುರುತರವಾದ ಕಾರಣವಿಲ್ಲದೆ ಬದಲಾಯಿಸುವುದು ಅನುಚಿತವಾದ ಕಾರಣ, ನಮ್ಮ ಋತುವರ್ಷದ ಪಂಚಾಂಗದಲ್ಲಿಯೂ ಮೇಲಿನ ವ್ಯವಸ್ಥೆಯನ್ನೇ ನಾವು ತಕ್ಕಮಟ್ಟಿಗೆ ಉಳಿಸಿಕೊಳ್ಳುವುದು ಸೂಕ್ತ. ವಿಷುವತ್ತುಣ್ಯದಿನವನ್ನು (ಮಾರ್ಚಿ ೨೨—೨೩) ನಾವು ಸಾಯನ ಮೇಷಾದಿ (ಬಂಗಾಳದ ವೈಶಾಖಾದಿ) ಎಂದು ಕರೆದರೆ, ಸೂರ್ಯನ ಸಾಯನ ರೇಖಾಂಶವು ೩೦º, ೬೦°, ೯೦° ಇತ್ಯಾದಿಗಳಾದಾಗ ಸಾಯನ ವೃಷಭಾದಿ, ಮಿಥುನಾದಿ ಕಟಕಾದಿ ಇತ್ಯಾದಿಗಳು ಆಗುತ್ತವೆಂದು ಹೇಳಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಅಲ್ಲಿಗೆ ಋತುವರ್ಷದ ಮೇಷಾದಿ ಸೌರಮಾಸಗಳ ಅವಧಿಗಳು ಕ್ರಮವಾಗಿ ೩೦ದಿ. ೧೨ಘಂ., ೩೧ದಿ. ೦ಘಂ., ೩೧ದಿ. ೨೨ಘಂ, ೩೦ದಿ. ೧೧ಘಂ., ೨೯ದಿ. ೧೯ಘ. ೨೯ದಿ. ೧೪ಘಂ., ೨೯ದಿ. ೧೫ಘಂ., ೩೦ದಿ. ೨೨ಘಂ , ೩೦ದಿ. ೧೧ಘಂ, ೨೯ದಿ. ೧೯ಘ. ೨೯ದಿ. ೧೪ಘಂ., ೨೯ದಿ. ೧೫ಘಂ., ಮತ್ತು ೩೦ದಿ. ೬ಘಂ., ಒಟ್ಟು ೩೬೫ ದಿ. ೬ಘಂ ಗಳಾಗುತ್ತವೆ. ಈ ಅಂಕಿಗಳಿಗೆ ಬ್ರಿಟಿಷ್ ನೌಕಾಶಾಖೆಯವರ ೧೯೫೪ನೆ ವರ್ಷದ ನಾಟಕಲ್ ಆಲ್ಮನಕ್ ನಲ್ಲಿ ಅಡಕ ವಾಗಿರುವ ಸೂರ್ಯನ ಮಧ್ಯಮ ವಿಷುವದ್ರೇಖಾಂಶಗಳ²೦ ಪಟ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಕೊಟ್ಟರುವ ಅಂಕಿಗಳು ಆಧಾರ.

ಮೇಲಿನ ಅಂಕಿಗಳಿಂದ ನಮ್ಮ ಋತುವರ್ಷದ ಸಾಯನ ಮೇಷ ಮೊದಲಾದ ಮಾಸಗಳ ದಿನಗಳನ್ನು ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವಾಗಿ ನಾವು ೩೧, ೩೧, ೩೧, ೩೧, ೩೧, ೩೧, ೩೦, ೩೦, ೩೦, ೨೯, ೩೦ ಮತ್ತು ೩೦, ಒಟ್ಟು ೩೬೫ ದಿನಗಳು ಎಂದು ಸಾಮಾನ್ಯ ವಾಗಿಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬಹುದು. ಹೀಗೆ ಮಾಡಿದರೆ, ಒಂದು ಋತುವರ್ಷಕ್ಕೆ ೩೬೫.೨೪೨೨ ದಿನಗಳಾದ್ದ ರಿಂದ ಸರಾಸರಿ ನಾಲ್ಕು ವರ್ಷಕ್ಕೊಂದು ವರ್ಷದಲ್ಲಿ ಒಂದು ತಿಂಗಳಿಗೆ ನಾವು ಅಧಿಕದಿನವನ್ನು ಸೇರಿಸಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರ ಪದ್ಧತಿಯನ್ನನುಸರಿಸಿ ನಾಲ್ಭ ವರ್ಷಕ್ಕೊಂದು ವರ್ಷ ಒಂದು ಗೊತ್ತಾದ ತಿಂಗಳಿಗೆ ಒಂದು ಅಧಿಕದಿನವನ್ನು ಸೇರಿಸುವುದು ಭಾರತೀಯ ಸಂಪ್ರದಾಯಕ್ಕೆ ಒಗ್ಗುವುದಿಲ್ಲ ಸೌರವರ್ಷದ ಹನ್ನೆ ರಡು ತಿಂಗಳುಗಳ ಪ್ರಥಮ ದಿನಗಳಲ್ಲಿ ೪ ತಿಂಗಳುಗಳ ಪ್ರಧಮದಿನಗಳು ಪುರಾತ**ನಕಾಲ** ದಿಂದಲೂ ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಪರಮಪವಿತ್ರ ದಿನಗಳಾಗಿ ಎಣಿಕೆಯಾಗಿವೆ. ವಸಂತವಿಷು ವತ್ತುಣ್ಯಕಾಲ ಅಥವಾ ಸಾಯನ ಮೇಷಾದಿ, ದಕ್ಷಿಣಾಯನ ಪುಣ್ಯಕಾಲ ಅಥವಾ ಕಟಕಾದಿ, ಶರದ್ವಿಷುವತ್ಪುಣ್ಯಕಾಲ<sup>21</sup> ಅಥವಾ ತುಲಾದಿ ಮತ್ತು ಉತ್ತರಾಯನ ಪುಣ್ಯ ಕಾಲ ಅಥವಾ ಮಕರಾದಿಗಳೇ ಈ ನಾಲ್ಕು ಮಾಸಾದಿಗಳು. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಸಾಯನ ಮೇಷ, ಕಟಕ, ತುಲಾ ಮತ್ತು ಮಕರಮಾಸಗಳು ಮೇಲೆ ತಿಳಿಸಿರುವ ನಾಲ್ಕು ಪುಣ್ಯ ಕಾಲಗಳು ಸಂಧಿಸುವ ದಿನಗಳಲ್ಲಿಯೇ ಆಗುವಂತೆ ನಮ್ಮ ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಪಂಚಾಂಗವು ಏರ್ಪಡಬೇಕು. ಹೀಗೆ ಸಿದ್ಧಾಂತವಾಗಿ ಈ ಪುಣ್ಯ ಕಾಲಗಳ ನಡುವಣ ದಿನಗಳನ್ನು ದಿನ

<sup>20.</sup> Mean Equinoctial Longitude 21. Autumnal equinox.

ಕ್ಕೊಂದು ಸೌರತೇದಿಯಂತೆ ನಾವು ಎಣಿಸುತ್ತ ಬಂದರೆ, ವಸಂತಾದಿಯಿಂದ ದಕ್ಷಿಣಾ ಯನದ ವರೆಗೆ ೯೩ ದಿನಗಳು, ದಕ್ಷಿಣಾಯನಾದಿಯಿಂದ ಶರದಾದಿಗೆ ೯೩ ದಿನಗಳು, ಶರದಾದಿಯಿಂದ ಉತ್ತರಾಯನಕ್ಕೆ ೯೦ ದಿನಗಳು, ಉತ್ತರಾಯನದಿಂದ ವಸಂತಾದಿಗೆ ೮೯ ದಿನಗಳು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಎಣಿಕೆಯಾಗುತ್ತವೆ. ನಾಲ್ಕು ವರ್ಷಗಳಿಗೊಂದು ಸಲ ಎರಡು ಅನುಕ್ರಮ ಪುಣ್ಯಕಾಲಗಳ ನಡುವಣ ದಿನಗಳು ೯೩ರ ಬದಲು ೯೪, ೯೦ರ ಬದಲು ೯೧, ಅಥವಾ ೮೯ರ ಬದಲು ೯೦ ತಾನಾಗಿಯೇ ಆಗುತ್ತದೆ. ದೀರ್ಘಕಾಲಿಕವಾಗಿ ವರ್ಷದ ಸರಾಸರಿ ದಿನಗಳು ೩೬೫.೨೪೨೨ ಆಗುತ್ತದೆ. ಈ ವ್ಯವಸ್ಥೆ ಯಲ್ಲಿ ಭಾರತೀಯ ಸಂಪ್ರದಾಯಕ್ಕೆ ಒಪ್ಪುವ ಶಾಸ್ತ್ರೀಯ ನಿಷ್ಕೃಷ್ಟತೆಯೊಂದಿಗೆ, ಸಾಕಾದಷ್ಟು ವ್ಯವಹಾರ ಸೌಕರ್ಯವೂ ಸೇರಿರುತ್ತದೆ

ಇಂಥ ಋತುವರ್ಷದ ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಪಂಚಾಂಗದಲ್ಲಿಯೂ ನಾವು ಇನ್ನೂ ಹಲವು ವರ್ಷಗಳ ಕಾಲ ನಿರಯನ ಸಂಕ್ರಮಣಗಳನ್ನೂ ಮಹಾನಕ್ಷತ್ರಗಳನ್ನೂ ಗುರುತಿಸುತ್ತಿರಲೇ ಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ದಕ್ಷ್ಮಿಣ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ನಮ್ಮ ಹಳ್ಳಿಗಳ ಜನಗಳೂ ಕೂಡ ಆರಂಬಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದ ತಮ್ಮ ವಿವಿಧೆ ಚಟುವಟಕೆಗಳನ್ನು ಮಹಾ ನಕ್ಷತ್ರ ಅಥವಾ ಮಳೆಯ ನಕ್ಷತ್ರಗಳಿಗೆ ಹೊಂದಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದಾರೆ. ಉದಾಹರಣೆಗೆ ಆರ್ಡ್ರೆ ಮಳೆಯಲ್ಲಿ (ಸೂರ್ಕೃನ ನಿರಯನ ರೇಖಾಂಶದ ೬೬ ೨/೩ ಡಿಗ್ರಿಯಿಂದ ೮೦ ಡಿಗ್ರಿ ಗಳ ವರೆಗಿನ ಅವಧಿಯಲ್ಲಿ) ಬಿತ್ತಿದರೆ ಬೆಳಿ ಬಹಳ ಹುಲುಸಾಗಿ ಬರುತ್ತದೆಂದು ಅವರ ಆನುಭವ ಸಿದ್ಧ ವಾದ ನಂಬುಗೆ. ಬೇಸಾಯದ ಕಾರ್ಯಕಲಾಪಗಳು ವಾಸ್ತ್ರವವಾಗಿ ಸಾಯನ ವರ್ಷವನ್ನು ಹೊಂದಿಕೊಂಡಿರಬೇಕು, ನಿರಯನ ವರ್ಷವನ್ನಲ್ಲ. ಆದರೂ ಸಾಯನ ನಿರಯನ ವರ್ಷಗಳಿಗಿರುವ ವ್ಯತ್ಯಾಸ ಅತ್ಯಲ್ಪ ವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಮಳೆಯ ನಕ್ಷತ್ರಗಳ ಆಧಾರದ ಮೇಲೆ ಕಟ್ಟರುವ ನಮ್ಮ ರೈತರ ಆರಂಬದ ಗಾದೆಗಳು ಹಲವು ತಲೆಮಾರುಗಳ ಕಾಲ ಸರಿಯಾಗಿ ನಡೆದು ಬರುತ್ತವೆ. ಆದರೆ ಹೊಸ ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಪಂಚಾಂಗದಲ್ಲಿ ಈ ನಿರಯನ ಸಂಪ್ರದಾಯದ ಮಹಾ ನಕ್ಷತ್ರಗಳನ್ನು ಗುರುತಿಸುವಾಗ ಒಂದು ಅವಶ್ಯವಾದ ತಿದ್ದು ಪಡಿ ಆಗಬೇಕಾಗಿದೆ. ಈಗ ನಾವು ಬಳಸುತ್ತಿರುವ ಪಂಚಾಂಗ ಪದ್ಧತಿಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ನಿರಯನ ವರ್ಷಕ್ಕೆ ೩೬೫-೨೫೮೭೬ ದಿನಗಳು ಎಂದು ಎಣಿಕೆಯಾಗುತ್ತಿದೆ. ಆದರೆ ಒಂದು ನಿರಯನ ವರ್ಷದ ಸರಿಯಾದ ಅವಧಿ ೩೬೫.೨೫೬೩೬ ದಿನಗಳು. ಆದ್ದರಿಂದ ನಮ್ಮ ಮೂಲ ರೇಖಾಂಶವು 23 ಖಗೋಳದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಸ್ಥಿರಬಿಂದು ಎಂದು ನಾವಂದುಕೊಂಡಿದ್ದೇವೆಯಾದರೂ, ನಮ್ಮ ಇಂದಿನ ಮೂಲರೇಖಾಂಶವು ವರಾಹಮಿಹಿರನ ಕಾಲದ ಮೂಲ ರೇಖಾಂಶದಿಂದ ಸುಮಾರು ೩ ಡಿಗ್ರಿಗಳಷ್ಟು ಪೂರ್ವಕ್ಕೆ ಸರಿದು ಬಂದಿದೆ. ನಾವು ನಕ್ಷತ್ರಮಾನವರ್ಷವನ್ನು ನಿಷ್ಕೃಷ್ಟವಾಗಿ ಆಚರಿಸುತ್ತಿದ್ದಿದ್ದರೆ ಸೌರವರ್ಷಾದಿ ಈಗ ಏಪ್ರಿಲ್ ೧೩–೧೪ರಲ್ಲಿ ಆಗುತ್ತಿರುವುದರ ಬದಲು ಏಪ್ರಿಲ್ ೧೦-೧೧ರಲ್ಲಿ ಆಗುತ್ತಿತ್ತು. ಇನ್ನು ಮುಂದೆ

<sup>22.</sup> Zero of longitude.

ಯಾದರೂ ನಾವು ಮಹಾನಕ್ಷತ್ರಗಳನ್ನೂ ನಿರಯನ ಸಂಕ್ರಮಣಗಳನ್ನೂ ೩೬೫ ೨೫೬೩೬ ದಿನಗಳ ವರ್ಷದ ಆಧಾರದ ಮೇಲೆ ಗುಣಿಸಬೇಕು.

ಇನ್ನೊಂದು ಮುಖ್ಯ ಸಮಸ್ಯೆ ಕಾದಿದೆ. ಭಾರತದ ಬಹುಭಾಗಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ರಚಾರ ದಲ್ಲಿರುವುದು ಶುದ್ಧಸೌರಸಂಚಾಂಗವಲ್ಲ, ಚಾಂದ್ರ-ಸೌರ ಸಂಚಾಂಗ. ಈಗ ನಾವು ಚಾಂದ್ರವರ್ಷವನ್ನು ನಿರಯನ ಸೌರವರ್ಷಕ್ಕೆ ಹೆಣೆದಿರುವ ರೀತಿ ಇದು. ಮೀನ ಸಂಕ್ರಮಣ ಮೇಷ ಸಂಕ್ರಮಣಗಳ ಅವಧಿಯಲ್ಲಿ ಬರುವ ಅಮಾವಾಸ್ಯಾ ನಂತರ ಆರಂಭವಾಗುವ ಚಾಂದ್ರಮಾನ ತಿಂಗಳು ಚೈತ್ರ, ಮೇಷ-ವೃಷಭ ಸಂಕ್ರಮಣಗಳ ಮಧ್ಯೆ ಬರುವ ಅಮಾವಾಸ್ಯೆಯಿಂದ ಆರಂಭವಾಗುವ ತಿಂಗಳು ವೈಶಾಖ ಇತ್ಯಾದಿ. ಒಂದು ಚಾಂದ್ರಮಾಸಕ್ಕೆ ಸರಾಸರಿ ೨೯॥ ದಿನಗಳೂ ಒಂದು ಸೌರಮಾನಕ್ಕೆ ಸರಾಸರಿ ೩೦॥ ದಿನಗಳೂ ಆದ್ದ ರಿಂದ, ಈ ವ್ಯವಸ್ಥೆಯಲ್ಲಿ ಒಂದೊಂದು ಸಲ ಎರಡು ಸಂಕ್ರಮಣಗಳ ನಡುವೆ ಎರಡು ಅಮಾವಾಸ್ಯೆಗಳು ಬರುವುದು ಸಾಧ್ಯ. ಈ ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ಮೊದಲನೆಯ ಅಮಾವಾಸ್ಯಾನಂತರದ ತಿಂಗಳು ಅಧಿಕಮಾಸ, ಎರಡನೆಯದು ನಿಜಮಾಸವಾಗುತ್ತದೆ.

ನಿರಯನವರ್ಷದ ಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿ ಸಾಯನವರ್ಷವನ್ನು ಆಚರಣೆಗೆ ತಂದರೂ ನಾವು ಇದೇ ನೀತಿಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸುವುದು ಉಚಿತ. ಹೀಗೆ ಮಾಡಿದಲ್ಲಿ ಸಾಯನ ಮೀನಾದಿ, ಸಾಯನ ಮೇಷಾದಿ ದಿನಗಳ ಮಧ್ಯೆ ಬರುವ ಅಮಾವಾಸ್ಯಾನಂತರದ ದಿನವು ಚೈತ್ರ ಶುಕ್ಲ ಪಾಡ್ಯಮಿ ಅಂದರೆ ಚಾಂದ್ರವರ್ಷದ ಯುಗಾದಿ ಆಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ; ಹಾಗೆಯೇ ಸಾಯನ ಮೇಷ ಮಾಸದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಅಮಾವಾಸ್ಯಾನಂತರದ ಚಾಂದ್ರಮಾಸ ವೈಶಾಖ, ಸಾಯನ ವೃಷಭದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಅಮಾವಾಸ್ಯಾನಂತರದ ಚಾಂದ್ರಮಾಸ ಜೈೀತ್ಯ ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಸಾಯನ ಕುಂಭದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಅಮಾವಾಸ್ಯಾನಂತರದ ಚಾಂದ್ರಮಾಸ ಫಾಲ್ಗುನ ಆಗುತ್ತದೆ. ಎರಡು ಅನುಕ್ರಮದ ಸಾಯನ ಮಾಸಾದಿಗಳ ಮಧ್ಯೆ ಎರಡು ಅಮಾವಾಸ್ಯೆಗಳು ಸಂಭವಿಸಿದರೆ ಮೊದಲನೆಯದು ಅಧಿಕ, ಎರಡನೆಯದು ಅದೇ ಹೆಸರಿನ ನಿಜ ಮಾಸವಾಗುತ್ತದೆ. ಉದಾಹರಣೆಗೆ ಸಾಯನ ಮಿಥುನಾದಿ ಕಟಕಾದಿಗಳ ಮಧ್ಯೆ ಎರಡು ಅಮಾವಾಸ್ಯೆಗಳು ಬಂದರೆ, ಮೊದಲನೆಯ ಅಮಾವಾಸ್ಯಾನಂತರದ ತಿಂಗಳು ಅಧಿಕ ಆಷಾಢ, ಎರಡನೆಯದು ನಿಜ ಆಷಾಢ ಆಗುತ್ತವೆ. ಬಂಗಾಳದವರು ಸೌರಮೇಷವನ್ನು ವೈಶಾಖ, ವೃಷಭವನ್ನು ಜ್ಯೇಷ್ಠ ಇತ್ಯಾದಿ ಹೆಸರುಗಳಿಂದ ಕರೆಯುವುದರಿಂದ, ಬಂಗಾಳದ ಸೌರ ವೈಶಾಖದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಅಮಾವಾಸ್ಯಾ ನಂತರದ ಚಾಂದ್ರಮಾಸದ ಹೆಸರೂ ವೈಶಾಖದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಅಮಾವಾಸ್ಯಾ ನಂತರದ ಚಾಂದ್ರಮಾಸದ ಹೆಸರೂ ವೈಶಾಖವೇ ಆಗುತ್ತದೆ. ಹಾಗೆಯೇ ಇತರ ತಿಂಗಳುಗಳೂ.

ಚಾಂದ್ರಮಾನ ವರ್ಷವನ್ನು ಹೀಗೆ ಸಾಯನ ಸೌರವರ್ಷಕ್ಕೆ ಹೆಣೆಯುವ ವಿಷಯವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಇನ್ನೂ ವಿವರವಾಗಿ ವಿಚಾರ ಮಾಡುವುದು ಆವಶ್ಯ. ಈಗ ನಾವು ಚಾಂದ್ರವರ್ಷವನ್ನು ನಿರಯನ ಸೌರವರ್ಷದ ನೊಗಕ್ಕೆ ಕಟ್ಟದ್ದೇವೆಯಷ್ಟೆ. ಇದರ ಫಲವಾಗಿ ನಿರಯನ ಮೀನ ಮಾಸದಲ್ಲಿ ಆರಂಭವಾಗುವ ಚಾಂದ್ರಮಾಸವು— ಅಂದರೆ ಮಾರ್ಚಿ ೧೫ರಿಂದ ಏಪ್ರಿಲ್ ೧೪ರೊರಗೆ ಬರುವ ಶುಕ್ಲ ಪಾಡ್ಯಮಿ— ಚಾಂದ್ರವರ್ಷಾದಿಯಾಗುತ್ತಿದೆ. ಈ ಯುಗಾದಿ ವಸಂತಾರಂಭವನ್ನು ಸೂಚಿಸ ಬೇಕೆಂಬುದು ನಮ್ಮ ಪಂಚಾಂಗ ಪಸ್ಥತಿಯ ಧ್ಯೇಯ. ಅದಕ್ಕೇ ನಾವು ಚೈತ್ರ— ವೈಶಾಖ ವಸಂತಋತು ಎಂದು ಕಂಠಪಾಠ ಮಾಡಿದ್ದೇವೆ, ಚೈತ್ರ ಶುಕ್ಲ ಪಾಡ್ಯಮಿ ಯಂದು ಬೇವಿನ ಚಿಗುರು ಮತ್ತು ಬೆಲ್ಲವನ್ನು ಸವಿಯಬೇಕೆಂಬ ವ್ರತ ಮಾಡಿಕೊಂಡಿ ದ್ದೇವೆ. ಆದರೆ ಅನೇಕ ವೇಳೆ, ಅದರಲ್ಲಿ ಯೂ ಅಮಾವಾಸ್ಯೆ ಏಪ್ರಿಲ್ ೧೦ರಿಂದ ಆಚೆಗೆ ಬಿದ್ದಾಗ, ಬೇವಿನ ಚಿಗುರು ನಮಗೆ ಸಿಗುವುದಿಲ್ಲ, ಬಲಿತ ಬೇವಿನ ಎಲೆಯನ್ನೇ ಚಿಗುರು ಎಂದುಕೊಳ್ಳಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಅಷ್ಟು ಹೊತ್ತಿಗೆ ವಸಂತಾರಂಭ ವಾಗಿ ಮೂರು ವಾರಗಳು ಕಳೆದಿರುತ್ತದೆ. ನಾವು ಅನುಸರಿಸುತ್ತಿರುವ ಪಂಚಾಂಗದ ಪ್ರಕಾರ ಈಗ ನಾವು ಫಾಲ್ಗುನ-ಚೈತ್ರ ವಸಂತಋತು, ವೈಶಾಖ-ಚೈಷ್ಠ ಗ್ರೀಷ್ಮ ಋತು ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಹೇಳಿಕೊಂಡರೆ ಋತುಧರ್ಮಗಳು ತಿಂಗಳುಗಳಿಗೆ ಹೊಂದಿ ಕೊಳ್ಳುತ್ತವೆ.

ಸಾಯನ ಚಾಂದ್ರ–ಸೌರ ಪಂಚಾಂಗವನ್ನು ಆನುಸರಿಸಿದರೆ ಫೆಬ್ರುವರಿ ೨೦ ರಿಂದ ಮಾರ್ಚಿ ೨೨ ರೊಳಗೆ ಸಂಭವಿಸುವ ಶುಕ್ಲ ಪಾಡ್ಯಮಿಯನ್ನು ಜೈತ್ರ ಶುಕ್ಲ ಪಾಡ್ಯಮಿ ಎಂದು ಕರೆಯಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಆಗ ನಿಜವಾಗಿಯೂ ಜೈತ್ರ–ವೈಶಾಖ ವಸಂತ ಋತುವಾಗುತ್ತದೆ, ಚಾಂದ್ರ ಯುಗಾದಿಯ ದಿನ ಬೇವಿನ ಚಗುರು ಕೊರತೆ ಇಲ್ಲವೆ ಸಿಗುತ್ತದೆ. ನಮ್ಮ ಪೂರ್ವಿಕರು ಹಾಕಿಕೊಟ್ಟರುವ ಧ್ಯೇಯವನ್ನೇ ನಾವೂ ಒಪ್ಪಿಕೊಂಡರೆ, ಈಗ ನಾವು ಫಾಲ್ಗುನವೆಂದು ಕರೆಯುತ್ತಿರುವ ತಿಂಗಳನ್ನು ಜೈತ್ರವೆಂದೂ, ಜೈತ್ರವನನ್ನು ವೈಶಾಖವೆಂದೂ, ವೈಶಾಖವನ್ನು ಜ್ಯೇಷ್ಯವೆಂದು ಮುಂತಾಗಿ ಕರೆಯಬೇಕು. ಹಾಗಾದರೆ ಸಾಯನ ಚಾಂದ್ರ–ಸೌರ ಪಂಚಾಂಗ ಸ್ಥಾಪನೆಯಾದ ಕೂಡಲೆ ಒಂದು ಚಾಂದ್ರಮಾನ ತಿಂಗಳ ಹೆಸರನ್ನು ನಾವು ನುಂಗಿಬಿಡಬೇಕಾಗುತ್ತದೆಯೇ ಎಂಬ ಕಳವಳ ಹುಟ್ಟಬಹುದು. ಇಂಥ ಉಗ್ರ ಕಾರ್ಯಕ್ರಮ ಕೈಗೊಳ್ಳಬೇಕಾದ ಆವಶ್ಯಕತೆ ಇಲ್ಲ. ತಿಂಗಳುಗಳನ್ನು ಎಂದಿನಂತೆಯೇ ಕ್ರಮವಾಗಿ ಜೈತ್ರ, ವೈಶಾಖ, ಜ್ಯೇಷ್ಠ ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿಯೇ ಕರೆಯುತ್ತಿದ್ದು, ಈಗಿನ ನಿರಯನ ನಿಯಮಾನುಸಾರ ವಾಗಿ ಒಂದು ಅಧಿಕಮಾಸ ಒದಗಿದಾಗ, ಅದನ್ನು ಅಧಿಕವೆಂದು ಎಣಿಸದಿದ್ದರಾಯಿತು. ಅಲ್ಲಿಂದ ಮುಂದಕ್ಕೆ ಚಾಂದ್ರಮಾನ ಮಾಸಗಳನ್ನು ಸಾಯನ ಸೌರಮಾಸ ಗಳಿಗೆ ಜೊತೆಗೂಡಿಸಿ, ಒಂದು ಸಾಯನ ಸೌರಮಾಸದ ಅವಧಿಯಲ್ಲಿ ಎರಡು ಅಮಾವಾ ಸ್ಥೆಗಳು ಬಂದಾಗ ಅಧಿಕಮಾಸವೆಂಬ ನಿಯಮ ಮಾಡಿಕೊಂಡರೆ ಸಾಕು.

ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ೧೯೦೧ ನಿರಯನ ಸೌರವರ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ೭೦೧ ಅಧಿಕಮಾಸಗಳು ಒದ ಗುತ್ತವೆ, ಆದರೆ ಅದೇ ೧೯೦೧ ಸಾಯನ ಸೌರವರ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ೭೦೦ ಅಧಿಕಮಾಸಗಳು

<sup>23.</sup> Tropical Luni-Solar Calendar

ಮಾತ್ರ ಒದಗುತ್ತವೆ; ಭಾರತೀಯ ಸಿದ್ಧಾಂತ ಪಂಚಾಂಗ ಪದ್ಧತಿ ಸ್ಥಾಪಿತ ವಾಗಿ ಸುಮಾರು ೧೪೦೦ ವರ್ಷಗಳು ಈಗಾಗಲೆ ಕಳೆದಿವೆ, ಆದ್ದ ರಿಂದಲೇ ಮತು ವರ್ಷಕ್ಕೆ ಸಾಪೇಕ್ಷವಾಗಿ ನಾವು ಈ ಅವಧಿಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ಅಧಿಕಮಾಸವನ್ನು ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಎಣಿಸಿದ್ದೇವೆ.

ಚಾಂದ್ರ–ಸೌರ ಪಂಚಾಂಗವನ್ನು ಅನುಸರಿಸುತ್ತಿರುವ ಭಾರತೀಯರು ದಿನಗೆ ಳನ್ನು ತಿಥಿಗಳಿಂದ ನಿರ್ದೇಶಿಸುವುದೇ ಅಲ್ಲದೇ ನಕ್ಷತ್ರಗಳಿಂದಲೂ ನಿರ್ದೇಶಿಸುವ ಪದ್ಧತಿ ಯನ್ನು ಇಟ್ಟುಕೊಂಡಿದ್ದಾರೆ. ದಕ್ಷಿಣಭಾರತದ ವಿದ್ಯಾವಂತರಿಗೆ ಹಾಗಿರಲಿ, ಅನಕ್ಷರಸ್ಥರಾದ ಗ್ರಾಮಸ್ಥರಿಗೂ ಕೂಡ ದಿನಗಳನ್ನು ನಕ್ಷತ್ರಗಳಿಂದ ಎಣಿಸುವ ವಿಧಾನ ಪರಿಚಿತವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ವಿಧಾನ ಚಂದ್ರನ ನಿರಯನ ರೇಖಾಂಶವನ್ನು ನಕ್ಷತ್ರಗಳ ಹೆಸರುಗಳಿಂದ ತಿಳಿಸುವ ಪದ್ಧತಿಯಾದರೂ ನಮ್ಮ ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಪಂಚಾಂಗದಲ್ಲಿ ಚಂದ್ರನ ತಿಥಿ ಮತ್ತು ಸಾಯನ ರೇಖಾಂಶಗಳನ್ನು ಪಟ್ಟಮಾಡುವುದರ ಜೊತೆಗೆ ಚಂದ್ರನ ದಿನ ದಿನದ ನಕ್ಷತ್ರಗಳ ಪಟ್ಟಿಮಾಡುವುದು ಅವಶ್ಯ.

ಸುಧಾರಣಾ ಸಮಿತಿಯ ಸಲಹೆಯಂತೆ ಋತುವರ್ಷದ ಪಂಚಾಂಗವು ದೇಶ ದಲ್ಲಿಲ್ಲ ಆಚರಣೆಗೆ ಬಂದ ಮೇಲೂ ಹಲವು ವರ್ಷಗಳ ಕಾಲ ಈಗಿನ ನಿರಯನ ಪಂಚಾಂಗಕ್ಕೂ ಮನ್ನಣೆ ಕೊಡಬೇಕಾಗುತ್ತದೆಂದು ಸಮಿತಿಯೇ ಒಪ್ಪಿದೆ. ಈ ಲೇಖನದಲ್ಲಿ ಋತುವರ್ಷದ ಸೌರಮಾಸಗಳನ್ನು ನಿರಯನ ಮಾಸಗಳಿಂದು ಭ್ರಮಿಸ ದಿರಲೆಂದು ಋತುಮಾಸಗಳನ್ನು ಸಾಯನ ಮೇಷ, ಸಾಯನ ವೃಷಭ ಎಂದು ಕರೆದಿದೆ. ಇಷ್ಟರಿಂದಲೇ ಸಾಯನ ನಿರಯನ ಮಾಸನಾಮಗಳ ಗೊಂದಲ ತಪ್ಪದೆ ಇರಬಹುದು. ಆದ್ದರಿಂದ ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಪಂಚಾಂಗದ ಋತುವರ್ಷದ ಮಾಸಗಳಿಗೆ ವೇದರ್ಷಿಗಳ ಕಾಲದ ಮಧು, ಮಾಧವ, ಶುಕ್ರ, ಶುಚಿ, ನಭ, ನಭಸ್ಯ, ಈಶ, ಊರ್ಜ, ಸಹ, ಸಹಸ್ಯ, ತಪ ಮತ್ತು ತಪಸ್ಯ ಎಂಬ ಋತುಮಾಸಗಳ ಹೆಸರುಗಳನ್ನಿ ಡುವುದು ಚೆನ್ನ ಎಂದು ತೋರುತ್ತದೆ.

ಭಾರತೀಯ ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಪಂಚಾಂಗ ಪದ್ಧತಿಯ ವಿಚಾರ ವಿವೇಚನೆ ಗಳನ್ನು ಸದ್ಯಕ್ಕೆ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಮುಗಿಸಿದರೂ, ಪಂಚಾಂಗ ಸುಧಾರಣಾ ಸಮಿತಿಯು 'ಪ್ರಪಂಚ ಪಂಚಾಂಗ'ದ<sup>24</sup> ವಿಷಯವಾಗಿ ಕೊಟ್ಟರುವ ಸಲಹೆಗಳನ್ನು ಈ ಲೇಖನ ದಲ್ಲಿ ಸಂಕ್ಷೇಪವಾಗಿ ಪರಿಶೀಲಿಸುವುದು ಅಪ್ರಕೃತವಾಗಲಾರದು. ಈ ಸಲಹೆಗಳು ವರದಿಯಲ್ಲಿ ಅಚ್ಚಾಗಲ್ಲ ವೃತ್ತಪತ್ರಿಕೆಗಳ ಪರಿಶೀಲನೆಯಿಂದ ಸಲಹೆಗಳ ಪ್ರಧಾನ ಅಂಶಗಳು ಕೆಳೆಗೆ ಕಂಡಂತೆ ಎಂದು ನಂಬಲಾಗಿದೆ.

(೧) ಸಾಮಾನ್ಯ ವರ್ಷವನ್ನು ಜನವರಿ—ಫೆಬ್ರುವರಿ—ಮಾರ್ಚಿ, ಏಪ್ರಿಲ್-ಮೇ—ಜೂನ್, ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಮೂರು ಮೂರು ತಿಂಗಳ ನಾಲ್ಕು ಸಮಪಾದ

<sup>24.</sup> World Calendar.

ಗಳನ್ನಾಗಿ ವಿಭಾಗಿಸತಕ್ಕದ್ದು. ಒಂದೊಂದು ಸಾದದಲ್ಲಿಯೂ ೯೧ ದಿನಗಳು ಅಂದರೆ ಸರಿಯಾಗಿ ೧೪ ವಾರಗಳಿರಬೇಕು. ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಪಾದದ ತಿಂಗಳುಗಳ ದಿನಗಳು ಕ್ರಮವಾಗಿ ೩೧,೩೦ ಮತ್ತು ೩೦ ಆಗಬೇಕು, ಮತ್ತು ಪಾದವು ಭಾನುವಾರದಿಂದ ಆರಂಭವಾಗಿ ಶನಿವಾರದಲ್ಲಿ ಮುಕ್ತಾಯವಾಗಬೇಕು.

- (೨) ನಾಲ್ಕು ಪಾದಗಳಿಂದ ೩೬೪ ದಿನಗಳಾಗುತ್ತವೆಯಾದ್ದರಿಂದ ವರ್ಷದ ಕಡೆಯ ದಿನದ—ಅಂದರೆ ಡಿಸೆಂಬರ್ ೩೦, ಶನಿವಾರದ—ಮೂರನೆಯ ದಿನವನ್ನು 'ಪ್ರಪಂಚದ ದಿನ'<sup>25</sup> ವೆಂದು ಕರೆದು ಅದನ್ನು ವಾರ ನಾಮ ರಹಿತವಾದದ್ದೆಂದು ಗಣಿಸತಕ್ಕದ್ದು. ಅದರ ಮುಂದಿನ ಹೊಸವರ್ಷದ ಜನವರಿ ೧ ಭಾನುವಾರವಾಗುತ್ತದೆ. 'ಪ್ರಪಂಚದ ದಿನ' ರಜಾದಿನ.
- (೩) ಋತುವರ್ಷದ ಅವಧಿಯು ೩೬೫.೨೪೨೨ ದಿನಗಳಾದ್ದರಿಂದ ನಾಲ್ಕು ವರ್ಷಗಳಿಗೊಂದು ಸಲ ವರ್ಷದ ೨ನೆಯ ಪಾದಾಂತ್ಯದಲ್ಲಿ—ಅಂದರೆ ಜೂನ್ ೩೦, ಶನಿವಾರ ಮತ್ತು ಜುಲೈ ೧ ಭಾನುವಾರಗಳ ಮಧ್ಯೆ—ಒಂದು ದಿನವನ್ನು ಸೇರಿಸಿ ಅದನ್ನು ಅಧಿಕ ವರ್ಷದಿನ²6 ' ವೆಂದು ಕರೆದು ಅದನ್ನೂ ವಾರನಾಮರಹಿತವಾದದ್ದೆ ಂದು ಎಣಿಸ ತಕ್ಕದ್ದು. 'ಅಧಿಕವರ್ಷದಿನ'ವೂ ರಜಾ ದಿನ. ಅಲ್ಲಿಗೆ ವರ್ಷಕ್ಕೆ ಸರಾಸರಿ ೩೬೫.೨೫ ದಿನಗಳಾಗುತ್ತವೆ. ಇದು ಸಾಯನ ವರ್ಷಕ್ಕಿಂತ ೦೦೦೭೮ ದಿನ ಹೆಚ್ಚಾದ್ದರಿಂದ ಶತಮಾನ ವರ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ಶತಕಭಾಗವು ನಾಲ್ಕರಿಂದ ಭಾಗವಾಗಬಲ್ಲ ವರ್ಷಕ್ಕೆ ಮಾತ್ರ 'ಅಧಿಕ ವರ್ಷ ದಿನ' ವನ್ನು ಸೇರಿಸತಕ್ಕದ್ದು. ಅಂದರೆ ಈ ನಿಯಮದಂತೆ ಕ್ರಿ. ಶ. ೨,೦೦೦ ಮತ್ತು ೨,೪೦೦ ಅಧಿಕದಿನದ ವರ್ಷಗಳಾದರೂ ೨೧೦೦,೨೨೦೦ ಮತ್ತು ೨೩೦೦ ಅಧಿಕದಿನದ ವರ್ಷಗಳಲ್ಲ. ಅಲ್ಲಿಗೆ ವರ್ಷಕ್ಕೆ ಸರಾಸರಿ ೩೬೫.೨೪೨೫ ದಿನ ಗಳೆಂದಾಗುತ್ತದೆ

(ಇದೂ ಸಾಯನ ವರ್ಷಕ್ಕಿಂತ 0.000೩ ದಿನಗಳು ಹೆಚ್ಚಾದ್ದ ರಿಂದ, ಪೂರ್ಣ ಸಾವಿರ ವರ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ಸಹಸ್ರಭಾಗವು ೪ ರಿಂದ ಭಾಗವಾದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಆ ವರ್ಷ ಅಧಿಕದಿನದ ವರ್ಷದ್ದಾ ಗುತ್ತದೆಂದು ನಿರ್ಣಯಿಸಬಹುದು. ಆಗ ಶತಕಗಳು ನಾಲ್ಕ ರಿಂದ ಭಾಗವಾದರೂ ಸಹಸ್ರಗಳು ಭಾಗವಾಗುವುದಿಲ್ಲವಾದ್ದ ರಿಂದ ೨,೦೦೦, ೬,೦೦೦ ಮತ್ತು ೧೦,೦೦೦ ಶಕವರ್ಷಗಳು ಅಧಿಕ ದಿನ ವರ್ಷಗಳಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ೧೦,೦೦೦ ವರ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ಮತ್ತೆ ೩ ದಿನಗಳು ಕಡಿಮೆ ಯಾಗುವುದರಿಂದ ವರ್ಷಕ್ಕೆ ಸರಾಸರಿ ೩೬೫. ೨೪೨೨ ದಿನಗಳಾಗುತ್ತವೆ.)

(೪) ಈ ಪದ್ಧತಿಯನ್ನು ಈಗಿನ ಗಣನೆಯಂತೆ ಯಾವ ವರ್ಷ ಜನವರಿ ೧ ಭಾನುವಾರ ಬೀಳುತ್ತದೆಯೋ ಆ ವರ್ಷದಿಂದ ಆಚರಣೆಗೆ ತರತಕ್ಕದ್ದು. ಉದಾಹರ ಣೆಗೆ ೧೯೫೬ ರ ಜನವರಿ ೧ ಭಾನುವಾರ ಆಗುತ್ತದೆಯಾದ್ದ ರಿಂದ ಅದು ಪ್ರಪಂಚದ ಪಂಚಾಂಗದ ಆರಂಭೋತ್ಸವಕ್ಕೆ ಅನುಕೂಲವಾದ ವರ್ಷ.

<sup>25. &#</sup>x27;World Day' 26. 'Leap Year Day.'

ಪ್ರಪಂಚಪಂಚಾಂಗ ಸಂಸ್ಥೆ  $^{35}$ ಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಂತೆ ಈ ವ್ಯವಸ್ಥೆಯಿಂದ ಫಲಿಸುವ ಅನುಕೂಲಗಳು ಇವು. ಇಂದಿನ ಪಾಶ್ಚತ್ಯ ಪಂಚಾಂಗದಲ್ಲಿ ವರ್ಷದ ತಿಂಗಳು ಗಳಿಗೆ ಗೊತ್ತಾಗಿರುವ ದಿನಗಳಲ್ಲಿ ಯಾವ ಕ್ರಮವೂ ಇಲ್ಲ. ಜನವರಿಗೆ ೩೧ ದಿನಗಳದ್ದು ಫೆಬ್ರುವರಿಗೆ ೨೮ ದಿನಗಳು, ಮಾರ್ಚಿಗೆ ಪುನಃ ೩೧ ದಿನಗಳು ಇತ್ಯಾದಿ ಏರ್ಪಾಟ ನಲ್ಲಿ ವ್ಯವಹಾರ ಸೌಕರ್ಯವೂ ಇಲ್ಲ, ವೈಜ್ಞಾನಿಕ ಆವಶ್ಯಕತೆಯೂ ಇಲ್ಲ, ಅವ್ಯವಸ್ಥೆಯೇನೋ ಇದೆ. ಒಂದು ವರ್ಷದ ತಿಂಗಳು, ತಾರೀಖು ಒಂದು ವಾರವಾದರೆ, ಇನ್ನೊಂದು ವರ್ಷದ ಅದೇ ತಿಂಗಳ ಅದೇ ತಾರೀಖು ಬೇರೆ ಯಾವ ವಾರವಾದರೂ ಆಗಬಹುದು. ಪ್ರಪಂಚ ಪಂಚಾಂಗದ ವ್ಯವಸ್ಥೆಯಂತೆ ಒಂದು ತಿಂಗಳು, ತಾರೀಖು ಈ ವರ್ಷ ಸೋಮವಾರವಾದರೆ, ಎಲ್ಲ ವರ್ಷಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಆ ತಿಂಗಳು ಆ ತಾರೀಖು ಸೋಮವಾರವೇ ಆಗುತ್ತದೆ. ಅಲ್ಲದೆ ವರ್ಷದ ಒಂದು ಪಾದದ ತಾರೀಖುವಾರಗಳೇ ಇತರ ಮೂರು ಪಾದಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಪುನರಾವರ್ತನೆಯಾಗುತ್ತವೆ.

ತಿಂಗಳುಗಳಿಗೆ ಗೊತ್ತು ಮಾಡಿರುವ ದಿನಗಳಲ್ಲಿ ಕ್ರಮವಿರುವುದನ್ನು ಹೊಸ ಪದ್ಧ ತಿಯ ಒಂದು ಮುಖ್ಯ ಸೌಕರ್ಯವೆಂದು ಧಾರಾಳವಾಗಿ ಹೇಳಬಹುದು. ಆದರೆ ಪ್ರಪಂಚ ಪಂಚಾಂಗದ ವಾರ ವ್ಯವಸ್ಥೆ ಯನ್ನು ಜನಗಳು ಮೆಚ್ಚಿಕೊಳ್ಳಲಾರರು. ಸಾವಿರಾರು ವರ್ಷಗಳಿಂದ ಏಳು ದಿನಗಳ ವಾರದ ವ್ಯವಸ್ಥೆ ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ಕ್ರಮತಪ್ಪದೆ, ಅವ್ಯಾಹಿತ ವಾಗಿ ನಡೆದು ಬಂದಿವೆ. ಈಗ ಆಗೊಂದು ದಿನವನ್ನು ಈಗೊಂದು ದಿನವನ್ನು ವಾರ ವಿಲ್ಲದ ದಿನವೆಂದು ಕರೆದು ಅವಿಚ್ಛಿನ್ನವಾಗಿ ನಡೆದುಬಂದಿರುವ ಏಳು ದಿನಗಳ ವಾರ ಚಕ್ರವನ್ನು ಮುರಿಯುವ ಪ್ರಯತ್ನ ಕೈ ಜನಗಳ ಪ್ರೋತ್ಸಾಹ ಸಿಕ್ಕುವುದು ಕಷ್ಟ. ಅಲ್ಲದೆ ಈ ಸುಧಾರಣೆಗೆ ಆವಶ್ಯಕತೆಯೂ ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲ.

ಕ್ರೈಸ್ತ ಮತೀಯರಲ್ಲಿ ಈಸ್ಟರ್ ಹಬ್ಬವು ಸೋಮವಾರವೇ ಆಗಬೇಕು, ಮುಸ್ಲಿ ಮರಿಗೆ ಶುಕ್ರವಾರವು ನಮಾಜ್ ಮಾಡಬೇಕಾದ ದಿನ, ಯೆಹೂದಿಯರಿಗೆ ಶನಿವಾರವು ವಿಶೇಷಪ್ರಾರ್ಥನಾ ದಿನ, ಹಿಂದೂಗಳು ವರಮಹಾಲಕ್ಷ್ಮೀವ್ರತವನ್ನು ಶುಕ್ರವಾರವೇ ಆಚರಿಸುತ್ತಾರೆ. ಇದೇ ರೀತಿ ವಿವಿಧ ಮತೀಯರಲ್ಲಿ ವಾರವೇ ಪ್ರಧಾನವಾಗಿರುವ ಇನ್ನೂ ಎಷ್ಟೋ ವ್ರತಗಳೂ ಹಬ್ಬಗಳೂ ಇದೆ. ವ್ಯಾವಹಾರಿಕ ವಾಗಿ ಪ್ರಪಂಚ ಪಂಚಾಂಗದಲ್ಲಿ ವಾರರಹಿತ ದಿನಗಳನ್ನು ಸೇರಿಸಿದರೂ, ಅನೇಕ ಜನಗಳು ತಮ್ಮ ತಮ್ಮ ಮನೆಗಳಲ್ಲಿ ಅನೂಚಾನವಾಗಿ ಬಂದಿರುವ ಅವಿಚ್ಛಿನ್ನ ವಾರ ವ್ಯವಸ್ಥೆಯನ್ನೇ ನಡೆಸಿಕೊಂಡು ಬರುವುದರಲ್ಲಿ ಸಂದೇಹವಿಲ್ಲ. ಆಗ ಕಛೇರಿಯಲ್ಲಿ ಮಂಗಳವಾರ, ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಗುರುವಾರವೆಂಬ ಪಂಚಾಂಗ ದ್ವಿಪ್ರಭುತ್ವಯುಗದ ಆರಂಭವಾಗುತ್ತದೆ.

ಅಲ್ಲದೆ ಇಂಥ ತಿಂಗಳು, ಇಂಥ ತಾರೀಖು ಎಂದರೆ ಇಂಥದೇ ವಾರ ಎಂಬ ವ್ಯವಸ್ಥೆಯಲ್ಲಿರುವ ಗುಣ ವಿಶೇಷ ತಾನೆ ಏನು? ಈ ವ್ಯವಸ್ಥೆಯಂತೆ ತಿಂಗಳು, ತಾರೀಖು ತಿಳಿಸಿದರಾಯಿತು, ವಾರ ತಿಳಿಸಬೇಕಾಗಿಯೇ ಇಲ್ಲ! ವಾರವು 'ತಲೆ ಶಿರೋಭಾರ' ಎಂಬಂತೆ ಒಂದು ಅಪ್ರಯೋಜಕ ಅನುಬಂಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಈಗಿನ ಪದ್ಧತಿಯಂತೆ ಒಂದು ಕಾಗದದಲ್ಲಿ ವರ್ಷ ತಿಳಿಸದೆ ತಿಂಗಳು, ತಾರೀಖು, ವಾರ ಗಳನ್ನು ಮಾತ್ರ ತಿಳಿಸಿದ್ದರೆ, ಆ ಕಾಗದವು ಐದಾರು ವರ್ಷಗಳಿಗಿಂತ ಹಳೆಯದಲ್ಲ ಎಂದು ನಮಗೆ ತಿಳಿದಿದ್ದರೆ, ಆ ವರ್ಷ ಯಾವುದು ಎಂಬುದನ್ನು ನಿರ್ಧರಿಸಬಹುದು. ಹೊಸ ವ್ಯವಸ್ಥೆ ಅಚರಣೆಗೆ ಬಂದರೆ ಇದು ಸಾಧ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹೊಸ ವ್ಯವಸ್ಥೆ ಯನ್ನು ವಿರೋಧಿಸುವುದಕ್ಕೆ ಇದು ಗೌಣಕಾರಣವೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಅದು ಒಪ್ಪ ತಕ್ಕದ್ದೇ ಸರಿ. ಆದರೆ ಹಿಂದೆ ತಿಳಿಸಿರುವಂತೆ ಪುರಾತನ ಸಂಪ್ರದಾಯಗಳನ್ನು ಗುರುತರವಾದ ಕಾರಣವಿಲ್ಲದೆ ತೊಡೆದು ಹಾಕುವುದು ಅನುಚಿತ. ವಾರ ಚಕ್ರವನ್ನು ಮುರಿಯಲು ಅಂಥ ಗುರುತರವಾದ ಕಾರಣ ಏನೂ ಕಾಣುತ್ತಿಲ್ಲ. ಜನವರಿ, ಫೆಬ್ರುವರಿ ಇತ್ಯಾದಿ ತಿಂಗಳುಗಳಿಗೆ ಒಂದು ಕ್ರಮದಲ್ಲಿ ದಿನಗಳನ್ನು ಗೊತ್ತುಮಾಡುವುದು, ತಾರೀಖಿಲ್ಲದ ಪ್ರಪಂಚ ದಿನ, ಅಧಿಕವರ್ಷ ದಿನಗಳನ್ನು ಸೇರಿಸುವುದು ಇವೇನೋ ಯುಕ್ತ ಸುಧಾರಣೆಗಳಾಗಿ ಕಂಡು ಬರುತ್ತವೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಗ್ರೆಗೊರಿಯನ್ ಪಂಚಾಂಗ ವ್ಯವಸ್ಥೆ ಯಲ್ಲಿ ತಿಂಗಳುಗಳ ತಾರೀಖುಗಳಿಗೆ ಯಾವ ಖಗೋಳೀಯ ಅಧವಾ ಮತೀಯ ಸೂಚಕಾರ್ಥವೂ ಇಲ್ಲ; ದೀರ್ಘಕಾಲಿಕವಾಗಿ ವರ್ಷದ ಸರಾಸರಿ ಅವಧಿ ೩೬೫.೨೪೨೨ ದಿನಗಳಾಗಿರಬೇಕೆಂಬುದಷ್ಟು ಮಾತ್ರ ಆ ಪದ್ಧತಿಯ ಗುರಿ.

ಆರ್. ಎಲ್. ನರಸಿಂಹಯ್ಡ

## ರಸಣ>ರವಣ ಎಂಬುದರ ಅರ್ಥ ಮತ್ತು ನಿಷ್ಪತ್ತಿ

" ತನಗೆ ಸಾವಂ ಸಮಕಟ್ಟುವಂತೆ " ದುರ್ಗ್ಯೋಧನನು ಶಕುನಿಯಿಂದ ಹೂಡಿಸಿದ ಪಗಡೆಯ ಜೂಜಿನಲ್ಲಿ ಅದರ ಸೊಕ್ಕು ತಲೆಗೇರಿದಾಗ ಯುಧಿಷ್ಠಿರನು " ಸಾಲದೆ ಜೂಜು ನಿಮ್ಮೆಳಗಿದೇಂ ಗಳ ಮಾಣಿಸಿಂ " ಎಂದು ಹೇಳಿದ ಹಿರಿಯರ ಮಾತನ್ನೂ ಕೇಳದೆ ಆನೆಗಳನ್ನೂ ಅನರ್ಘ್ಯ ವಸ್ತುವಾಹನಾದಿಗಳನ್ನೂ ಒಡ್ಡವಾಗಿಟ್ಟು ಸೋತಾಗ ದುರ್ಯೋಧನಾದಿಗಳು "ರಪಣಮಂ ತೋಱಿಯುಮೊತ್ತೆಯನುಗ್ಗಡಿಸಿಯುಮಾಡಿಂ" ಎಂದು ಉತ್ತೇಜಿಸಿದರೆಂದು ವಂಪನ ವರ್ಣನೆ (ಪಂಪಭಾರತ VII—೩ ಗ). ಅದನ್ನು ಕೇಳಿ ಧರ್ಮರಾಜನು " ಪೆಅತೇನುಮುಪಾಯಮಿಲ್ಲದೆಮ್ಮಾಳ್ವ ನೆಲನೊತ್ತೆ "ಯೆಂದು ಹೇಳಿದನಂತೆ. ಇಲ್ಲಿ ಬರುವ ' ರಪಣ'ವೆಂಬುದಕ್ಕೆ ' ರವಣ'ವೆಂಬ ಒಂದು ಪಾಠವೂ ಇದೆ. ಇದರ ಅರ್ಥವನ್ನು ಪಂಪ ಭಾರತದ ' ಕ್ಲಿಷ್ಟ ಪದಗಳ ನಿಘಂಟು' ಏನಲ್ಲಿ ಸೂಚಿಸವೆ ಪ್ರಶ್ನ ಚಿಹ್ನೆಯನ್ನು ಹಾಕಿದೆ. ಧರ್ಮರಾಜನು ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ಸೋತು ಏನನ್ನೂ ಜೂಜಿಗೆ ಒಡ್ಡಲು ಅಸಮರ್ಥನಾಗಿ ತನ್ನ ರಾಜ್ಯವನ್ನು ಒತ್ತೆಯಿಡ ಬೇಕಾಗಿ ಬಂದಿತೆಂಬ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ 'ರಪಣ' ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಏನೋ ಒಂದು ವಿಶಿಷ್ಟಾರ್ಥ ವಿರುವಂತೆ ಬೋಧೆಯಾಗುತ್ತದೆ.

ಕೆಟ್ಟಲ್ ಅವರು ತಮ್ಮ ಕೋಶದಲ್ಲಿ ಈ ಶಬ್ದವನ್ನು ಕಾಣಿಸಿ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸ ಭಾರತದಿಂದ ಮೂರು ಪ್ರಯೋಗಗಳ ಸೂಚನೆಯನ್ನೂ ಮಾಡಿ "A kind of weapon" ಎಂದು ಅದಕ್ಕೆ ಅರ್ಥವಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಆ ಪ್ರಯೋಗಗಳನ್ನೂ ಅವುಗಳ ಸಂದರ್ಭಗಳನ್ನೂ ಪರೀಕ್ಷಿಸಿ ನೋಡುವುದು ಆವಶ್ಯಕ. "ಮಹಾಸುರನ ಬಾಣಸದ ಬೀಯಕೆ ರಪಣವುಟಿಮಗೆ" (Bh 1, 10, 14) ಎಂಬುದು ಒಂದನೆಯ ಪ್ರಯೋಗ. ಬಕವಧೆಯ ಪ್ರಸಂಗದಲ್ಲಿ ದಿನ ದಿನದ ಸರದಿ ತನಗೆ ಬಂದಾಗ ತನ್ನ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಯಾರನ್ನು ಅಸುರನಿಗೆ ಆಹಾರವಾಗಿ ಕಳಿಸಬೇಕೆಂಬ ಚಿಂತೆಯಿಂದ ವ್ಯಾಕುಲಿತನಾದ ವಿಪ್ರನಿಗೆ ಕುಂತಿ ಹೇಳಿದ ಮಾತಿದು. ಮುಂದಕ್ಕೆ "ಏಸು ಕಂಡುಗದಕ್ಕೆಯೋಗರವೈಸ ನೀನಳವಡಿಸು ಮೇಲುಂಟೇಸು ಸಾಧನವನಿತುವನು ತೆಗೆಸೆಂದಳಾ ಕುಂತಿ" ಎಂದಿದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಅಸುರನಿಗೆ ಎಷ್ಟು ಖಂಡುಗ ಅಕ್ಕೆಯ ಅನ್ನ ಬೇಕೋ ಅಷ್ಟನ್ನು ನೀನು ಸಿದ್ಧ ಪಡಿಸು ಎಂಬ ತಾತ್ಪರ್ಯಕ್ಕೆಂತ ನಿನ್ನಲ್ಲಿ ಎಷ್ಟು ಖಂಡುಗ ಅಕ್ಕೆಯಿದೆಯೋ ಅಷ್ಟು ಅನ್ನ ವನ್ನು ಸಿದ್ಧ ಗೊಳಿಸು ಎಂದು ಗ್ರಹಿಸುವುದು ಲೇಸು. ನಿನ್ನಲ್ಲಿ ಎಷ್ಟು 'ಸಾಧನ'ವಿದೆಯೋ ಅಷ್ಟನ್ನು ತೆಗೆಸು ಎಂಬ ಮುಂದಿನ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಇದಕ್ಕೆ ಪುಷ್ಟಿಕೊಡುತ್ತದೆ. ಸಾಲದೆ ಬಂದದ್ದಕ್ಕೆ ಕುಂತಿಯ ಬಳ 'ಸಾಧನ' ವಿದೆಯೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಆದ್ದ ರಿಂದ ಈ ಪ್ರಯೋಗ ದಲ್ಲಿನ 'ರಪಣ'ಕ್ಕೆ ಸಾಧನ, ಸಾಮಗ್ರಿ ಎಂಬರ್ಥವಿರುವಂತೆ ಹೇಳಬಹುದು.

ಒಂದು ಬಗೆಯ ಆಯುಧವೆಂಬ ಕಿಟ್ಬ್ಲ್ಲರ ಅರ್ಥಕ್ಕೆ ಇಲ್ಲಿ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ಎರಡನೆಯ ಪ್ರಯೋಗ "ಭಟರ ತಲೆಗಳು ಬೀಯವಾದುವು ಮತ್ತೆ ರಪಣವ ತೋಱಿಸಾ ರಣಕೆ" ಎಂಬುದು (Bh 3, 22, 30). ಜಯದ್ರಥನು ದ್ರೌಪದಿಯನ್ನು ಅಪಹರಿಸಿಕೊಂಡು ಮುಂದೆ ಮುಂದೆ ಓಡುತ್ತ ಹಿಂದೆ ಹಿಂದೆ ಆಟ್ಟಿಸಿಕೊಂಡು ಬರುವ ಭೀಮಾರ್ಜುನ ರನ್ನು ಅಡ್ಡ ಗಟ್ಟ, ಕಾಪಾಡಬೇಕೆಂದು ತನ್ನ ಭಟರಿಗೆ ಹೇಳುತ್ತಾನೆ; ಭೀಮನು ಮರ ವನ್ನು ಮುರಿದು ಅವರನ್ನೆಲ್ಲ ಅದರಿಂದ ಸದೆಬಡಿದು ಮುಂದೆ ಓಡುವ ಜಯದ್ರಥನನ್ನು ಕೂಗಿ ಕರೆದು ಹೇಳುವ ಸಂದರ್ಭವಿದು. ನಿನ್ನ ಭಟರ ತಲೆಗಳಿಲ್ಲ ಮುಗಿದು ಹೋದುವು, ಎಂದರೆ ಎಲ್ಲರೂ ಸತ್ತರು, ಯುದ್ಧಕ್ಕೆ ರಪಣವನ್ನು ತೋರಿಸು ಎಂದರ ಬೇರೆ ಭಟರಾ ರಾದರೂ ಇದ್ದರೆ ಅವರನ್ನು ಕಾಣಿಸು, ಅವರನ್ನೂ ಕೊಂದುಬಿಡುತ್ತೇನೆ ಎಂಬ ಅಭಿ ಪ್ರಾಯ ಈ ವಾಕ್ಯದ್ದು. ಇಲ್ಲಿ ರವಣಕ್ಕೆ ಇದು ಯುದ್ಧದ ಸಂದರ್ಭವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಕಿಟ್ಟ್ಲ್ಲರು ಆಯುಧವೆಂದು ಅರ್ಭೈಸಿರುವಂತೆ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಬೇರೆ ಭಟರ 'ಸಾಧನ' ವೇನಾದರೂ ಇದ್ದರೆ ತೋರಿಸೆಂಬ ಅಭಿಪ್ರಾಯಕ್ಕೆ ಎಡೆಯಿಲ್ಲದಿಲ್ಲ. " ಹಡಿದ ಮುಷ್ಟಿಯ ನಿನ್ನ ರಪಣವ ಕೊಡಹಿ ನಿನ್ನೆದೆವೆರಳ ಕೊಳ್ಳದೆ ಬಿಡುವೆನೇ " ಎಂದು ಮೂರನೆಯ ಪ್ರಯೋಗ (Bh. 8, 24, 50). ಇದಕ್ಕೆ "ಮುಷ್ಟಿಗೆ ಸರ್ವ ರಪ **ಣನ** ಕೊಡಹಿ ನಿನ್ನೆ ದೆದಿರುಳ ಕೊಳ್ಳದೆ ಬಿಡುವೆನೇ " ಎಂದು ಪಾರಾಂತರ**ವೂ** ಇರು ವುದರಿಂದ ಇಲ್ಲಿನ ' ರಪಣ ' ದ ಅರ್ಥನಿರ್ಣಯ ಮೊದಲೆರಡು ಪ್ರಯೋಗಗಳಲ್ಲಿರು **ವಷ್ಟು** ಸುಲಭವಾಗಿಲ್ಲ ಕುರುಕ್ಷೇತ್ರದ ರಣಭೂಮಿಯಲ್ಲಿ ಒಮ್ಮೈ ಕರ್ಣಾರ್ಜುನರು ಒಬ್ಬರನ್ನೊ ಬ್ಬರು ಇದಿರಿಸಿ ಬಾಣಗಳನ್ನು ಸುರಿಸುತ್ತಿರುವಾಗ ಅರ್ಜುನನ ಬಾಣ ಕರ್ಣ ನೆದೆಯನ್ನು ನಾಟ ಬೆನ್ನಿನಲ್ಲಿ ಮೂಡಿದ್ದರಿಂದ ರುಧಿರಧಾರೆಯನ್ನು ಸೂಸುತ್ತ ಕರ್ಣ ಕೈಗುಂದಿ ಕೆಳಗೆ ಬೀಳುವನು. ದಳಪತಿಯ ಸಾವಿನಲ್ಲಿ ಕೌರವನ ಸೈನ್ಯ ದಿಕ್ಕಾಪಾಲಾಗಿ **ಓಡಿಹೋಗುತ್ತಿ**ರಲು ಕೃಪಗುರುಸುತರು ಅರ್ಜುನನನು ಅಡ್ಡ ಗಟ್ಟ ಕಾಳಗವಾಡುತ್ತಾರೆ. ಇಷ್ಟರಲ್ಲಿ ಕರ್ಣ ಚೀತರಿಸಿಕೊಂಡು ಬಾಣವನ್ನು ಬೆರಳಲ್ಲಿ ತೂಗುತ್ತಅರ್ಜುನನನ್ನು ಮೂದಲಿಸುವ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಮೇಲಿನ ವಾಕ್ಯ ಬರುತ್ತ್ರದೆ. ಎಲೋ ಅರ್ಜುನ, ಹಾರುವ ರೊಡನೆ ನಿನ್ನ ಶೌರ್ಯಾಧಿಕ್ಯವೇಕೆ, ಹೋಗಬೇಡ, ಇತ್ತ ಬಂದಿದಿರಾಗು,ನೀನು ಹಿಡಿದಿರುವ ಮುಷ್ಟ್ರಿಯ ಸರ್ವರವಣವನ್ನು ನಾನು ಕೊಡವಿ ನಿನ್ನೆದೆಯ ತಿರುಳನ್ನು ತೆಗೆಯದೆ ಬಿಡು ತ್ತೀನೆಯೇ ಎಂದು ಇಲ್ಲಿನ ತಾತ್ಪರ್ಯ. 'ರವಣ'ಕ್ಕೆ ಇಲ್ಲಿ ಸಾರ, ತಿರುಳು ಎಂಬಂತಹ ಅರ್ಥವು ಸಂಗತವಾಗಿರುವಂತೆ ತೋರುತ್ತದೆ. ಈ ಪ್ರಯೋಗಕ್ಕೆ ಕೊಂಚ ಹಿಂದೆ ೪೬ ನೆಯ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಅರ್ಜುನನು ಕೃಪಗುರುಸುತರನ್ನು ಕರೆದು 'ನಿವಗೆ ಹರಿಬದೊ ಳೊಂದು ಮುಸ್ಟಿಗೆ ರವಣವುಂಟೀ ಹಾಯ್ಕಿ ನಿವ್ಹಾಟವನು ನೋಡುವೆನು " ಎಂದು ಮೂದಲಿಸುತ್ತಾನೆ. ನನ್ನಿಂದ ಕರ್ಣನು ಪಟ್ಟನೋವಿಗಾಗಿ ನೀವು ಪ್ರತಿಕ್ರಿಯೆ **ಮಾಡುವಲ್ಲಿ** ಒಂದು ಹಿಡಿ ರವಣವು ನಿಮ್ಮಲ್ಲಿರುವುದೇ ಆದರೆ ಅದನ್ನು ತೋರಿಸಿರಿ, ನಿಮ್ಮಾಟವನ್ನು ನೋಡುತ್ತೇನೆ ಎಂದು ಆ ಮೂದಲಿಕೆಯ ತಾತ್ಪರ್ಯ. ಇಲ್ಲಿಯೂ

'ರವಣಕ್ಕೆ' ಸಾರ, ಸತ್ವ ಎಂಬಂತಹ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಬಹುದು. ಇವೆರಡೂ ಯುದ್ಧ ದ ಸಂದರ್ಭಗಳಾಗಿರುವುದೂ ಎರಡರಲ್ಲೂ 'ರವಣ'ದ ಹಿಂದೆ ಮುಷ್ಟಿಗೆ ಶಬ್ದ ಕಾಣು ವುದೂ ಮುಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಹಿಡಿಯತಕ್ಕ ಒಂದು ಆಯುಧವೆಂದು ಕಿಟ್ಟಲ್ಲರು ಅರ್ಥ ಹೇಳಿ ದ್ದ ಕ್ಕೆ ಕಾರಣಗಳಾಗಿರಬಹುದು. ಅವರು ಸೂಚಿಸಿರುವ ಈ ಅರ್ಥ ತಪ್ಪೆಂದು ಈ ಪ್ರಯೋಗಗಳ ಬಲದಿಂದಲೇ ನಿರ್ಣಾಯಕವಾಗಿ ತೀರ್ಮಾನಿಸುವುದು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ ದಿದ್ದ ರೂ ಅದರ ಸಮಾಚೀನತೆಯ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸಂದೇಹಕ್ಕೆ ಡೆಯಿದೆಯೆಂಬುದಂತೂ ಖಚಿತವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದ ರಿಂದ ಈ ಸಮಸ್ಯೆಯನ್ನು ಕೂಲಂಕಷವಾಗಿ ವಿಚಾರಮಾಡ ಬೇಕಾಗಿದೆ.

ಇದಕ್ಕೆ ಪೂರ್ವಕವಿ ಪ್ರಯೋಗಗಳ ನೆರವು ಹೇರಳವಾಗಿ ಬೇಕು. ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ನನಗೆ ದೊರೆತಿರುವ ಹಲವು ಪ್ರಯೋಗಗಳನ್ನು ಕಾಣಿಸಿ ಅವುಗಳ ಸಂದರ್ಭಾನುವಾದ ದೊಡನೆ ಶಬ್ದಾ ರ್ಥವೇನಿದ್ದಿ ರಬೇಕೆಂಬುದರ ನಿರೂಪಣೆಗೆ ಇಲ್ಲಿ ತೊಡಗಿದೆ:

(೧) ಈ ಕೆಳಗಿನ ಪದ್ಯ 'ಕಾವ್ಯಾವಲೋಕನ'ದಲ್ಲಿ ಉದ್ಧೃತವಾಗಿದೆ (ಪದ್ಯ ೧೧೮):

ಕವಡಿಕೆ ಬಂದುದೋವಳು ಅಿಂದಟ್ಟದಳಾಳ್ದನ ನಂಟರತ್ತಣೆಂ ದವದಳಮಾಯ್ತು ವೋಯ್ತು **ರವಣಂ** ಪೊಲೆವಾವುಗೆನಂಬನಾದನಿ | ನ್ನವಧರಿಸಲ್ಕ ಮಾಱ<sup>3</sup>ನೆನುತುಂ ಮಗುಟ್ಡಾಡುವೆನಿಲ್ಲ ಜಂಗೆ ತಾಂ ಕವಡಿಕೆ ಕೆಯ್ಯೊಳಿರ್ದುಮವು ಮುಂದಲೆಯೊಳ್ ನೆಲೆಸಿರ್ದುವಲ್ಲವೇ ॥

ಈ ಇಡಿಪದ್ಯದ ಪೂರ್ಣತಾತ್ಪರ್ಯವನ್ನು ತಿಳಿಯುವುದು ಅತಿ ಕಷ್ಟವಾಗಿದ್ದ ರೂಪ್ರಕೃತಕ್ಕೆ ಬೇಕಾದ ಭಾಗದ ಅರ್ಥ ಸುಮಾರಾಗಿ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿದೆ. ಇದು ಯಾವ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಬರುತ್ತದೆಂಬುದನ್ನಾಗಲಿ ಯಾರ ರಚನೆಯೆಂಬುದನ್ನಾಗಲಿ ತಿಳಿಯಲು ಯಾವ ಆಧಾರವೂ ಇಲ್ಲ. ಒಂದು ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಶ್ರೀಮಂತನಾಗಿದ್ದ ಯಾವನೋ ಒಬ್ಬನಿಗೆ ಏನೋ ಕಾರಣದಿಂದ ಬಡತನ ಬಂದಡಸಿದಾಗ ಅವನು ಹೇಳಿಕೊಂಡ ಮಾತುಗಳಿನೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಕೈಗೆ ಕವಡೆ ಬಂತು; ಪ್ರಿಯಳು ನನ್ನ ನ್ನು ತೊರೆದು ಅಪ್ಪಿ ಬಿಟ್ಟಳು, ನನ್ನ ಸ್ವಾಮಿಯಿಂದ ನಂಟರಿಂದ ನನ್ನ ದೆಲ್ಲವೂ ಕೊಳ್ಳೆಯಾಯಿತು (ದವದಳ= ದಟದುಟ), ರವಣವು ಹೋಯಿತು—ಎಂದು ಪ್ರಕೃತಭಾಗದ ತಾತ್ಪರ್ಯ. ಇಲ್ಲಿ ರವಣವೆಂದರೆ ಐಶ್ವರ್ಯ ಮುಂತಾದ ಅರ್ಥವಿರುವಂತೆ ಊಹಿಸ ಬಹುದು.

(೨) ವ್ರತಗಳನ್ನೂ ಧರ್ಮವನ್ನೂ ಸರಿಯಾಗಿ ಆಚರಣೆ ಮಾಡುವವರಿಗೆ ಅವುಗಳಿಂದಾಗ ಬೇಕಾದ ಕಾರ್ಯಸಿದ್ಧಿ ಆಗಿಯೇ ಬಿಡುವುದೆಂಬಂಶವನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸು ವುದಕ್ಕಾಗಿ ನಯಸೇನನು ತನ್ನದೇ ಆದ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಹಲವು ಹೋಲಿಕೆಗಳನ್ನೂ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳನ್ನೂ ಕೊಡುತ್ತ "ಕೆಟ್ಯಿಯಂ ಕಂಡು ಕಳವೆಯಂ ಬಿತ್ತುವಂತೆ, ರಹಣವುಂ ಕಂಡು ಕಡನಂ ಕುಡುವಂತೆ" ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾನೆ (ಧರ್ಮಾಮೃತ

XIV\_೧೬೦). ಕೆರೆ ತುಂಬಿರುವುದನ್ನು ನೋಡಿ ಬತ್ತವನ್ನು ಬಿತ್ತಿದರೆ ಫಲ ಬರುವುದು ನಿಶ್ಚಯ. ಹಾಗೆಯೇ ಸಾಲ ಕೊಡುವವನು ಸಾಲಗುಳಿಯ ರಪಣವನ್ನು ನೋಡಿ ಕೊಟ್ಟರೆ ಅದು ವಸೂಲಾಗುವುದರಲ್ಲಿ ಅವನಿಗೆ ಸಂದೇಹವಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಸಾಲಗುಳಿಗೆ ಅದನ್ನು ತೀರಿಸುವ ಯೋಗ್ಯತೆ ಇದೆಯೋ ಇಲ್ಲವೊ ಎಂಬಂಶವನ್ನು ಸಾಲಿಗನು ಪರೀಕ್ಷ್ಮೆ ಮಾಡುವುದು ಲೋಕರೂಡಿ. ಸಾಲಗುಳಿಗೆ ಆ ಯೋಗ್ಯತೆ ಉಂಟಾಗುವುದು ಅವನ ಚರಸ್ಥಿರ ಆಸ್ತ್ರಿಯಿಂದ. ಆದ್ದ ರಿಂದ ಇಲ್ಲಿ 'ರಪಣ'ಕ್ಕೆ ಆಸ್ತ್ರಿ, ಭಾಗ್ಯ ಎಂಬಂಥ ಅರ್ಥ ತಕ್ಕುದಾಗಿದೆ. ನಯಸೇನನ ಈ ಪ್ರಯೋಗವು ಬಲುಮಟ್ಟಿಗೆ ಅರ್ಥ ನಿರ್ಣಾಯಕವಾದುದೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು.

(೩) ' ಸೂಕ್ತಿ ಸುಧಾರ್ಣವ 'ದಲ್ಲಿರುವ ಅಜ್ಞಾತ ಕರ್ತೃಕಗಳಾದ ಹಲವು ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಕೆಳಗಿನದು ಒಂದು (೮–೪೪೧);

ನವನಖರೇಖೆಗಳ್ ಬರೆದ [ಗೆ]ಲ್ಲದ ರೇಖೆಗಳಂತೆ ತೋಱಿ ಮೂ ಡುವ ನೊಲೆಯಾಡುವಳ್ಳಿರ್ದೆಗಳೊಳ್ ಸಿಱಿಸಾರಿವೊಲಾಗೆ ನಾಡೆ ನೋ ॥ ಡುವ [ಕ]ಡೆಗಣ್ಣ ಡಾಳದೊಳೆ ಹಾಸಗೆವಾಯೆ ಮನಂ ವಿಟರ್ಗೆ ಹೋ | ದುವು ರನಣಂ ಗುಣಕ್ಕವಳ ಜವ್ವನನೆತ್ತದೊಳಾರೊ ಸೋಲದರ್ ॥

ಇದೊಂದು ರೂಪಕೋಕ್ತಿ. ನೆತ್ತದಾಟಕ್ಕೂ ಯೌವನಕ್ಕೂ ಸಮಿಕರಣ ವಾಗಿ ಈ ಪದ್ಯ ರಚಿತವಾಗಿದೆ. ಜವ್ವನವೇ ಪಗಡೆಯಾಟ, ಅಲ್ಲಿ ವಿಟವಿಟಿಯರ ರವಣ ಹೋಯಿತು, ಎಂದರೆ ಅವರು ಆಟದಲ್ಲಿ ಸೋತು ತಾವು ಇಟ್ಟ ಒತ್ತೆಯ ಧನ ವನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಂಡರು. ಅವಳ ಗುಣಕ್ಕೆ ಎಂದರೆ, ಗೆಲವನ್ನು ಕಾಣಿಸುವ ಗೆರೆಗಳ ಸಂಖ್ಯಾಧಿಕ್ಯಕ್ಕೆ ಸೋಲದವರು ಯಾರಿದ್ದಾರೆ—ಇದು ಪದ್ಯದ ತಾತ್ರರ್ಯ. ಇಲ್ಲಿಯೂ ರವಣಕ್ಕೆ ಬೆಲೆ ಬಾಳುವ ವಸ್ತು, ಸಾರವಸ್ತು, ಜೂಜಿನಲ್ಲಿ ಒಡ್ಡು ವುದಕ್ಕೆ ತಕ್ಕುದಾದ ವಸ್ತು ಎಂಬರ್ಥ ಹೊಂದಿಕೆಯಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ "ಆ ನರೆಪಂ ನೆರೆವಂಡು ಪೊಂಗಳಂ ಸುರಿವೊಡಮಾರೊ ಸೈರಿಸುವರಾತನ ಪಲ್ಲಿಲಿವಾಯ ನಾತಮಂ" ಎಂಬ ಪಂಪನ ರಸೋಕ್ತಿಯನ್ನು ನೆನೆಯಬಹುದು (ಪಂಪಭಾರತ IV-೧೦೦). ಮುದುಕ ನೊಬ್ಬನು ಸೂಳೆಯೊಡನೆ ಕೂಡುವಾಸೆಯಿಂದ ಹೋಗಿ ಹೊನ್ನುಗಳನ್ನು ಸುರಿದರೂ ಅವನ ಬಚ್ಚುಬಾಯ ನಾತಕ್ಕೆ ಅವಳು ಹೇಸಿಕೊಳ್ಳುತಾಳೆ; ಅವಳಿಗೆ ಅವನೂ ಬೇಡ, ಅವನ ಹೊನ್ನೂ ಬೇಡ. ಇಲ್ಲಿ ಮುದುಕ ನೆರೆಯಲು ಹೋಗಿ ಸುರಿದ ಹೊನ್ನೇ ' ರವಣ 'ವೆಂದು ಗ್ರಹಿಕೆಯಾಗುತ್ತದೆ.

ಈ ಶಬ್ದವನ್ನು ಅದರ ಮುಖ್ಯಾರ್ಥಗೌಣಾರ್ಥಗಳಿರಡರಲ್ಲೂ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸ ನಷ್ಟು ಧಾರಾಳವಾಗಿಯೂ ಶಕ್ತಿ ಮಯವಾಗಿಯೂ ಬಳಸಿರುವ ಕನ್ನಡ ಕವಿ ಬೇರೊಬ್ಬ ನಿಲ್ಲ. ಅವನ ಅದ್ಭುತವಾದ ಶಬ್ದ ಭಂಡಾರದಲ್ಲಿ ವಿವಿಧವರ್ಣಗಳಿಂದ ರಂಜಿಸುವ ರತ್ನಗಳಲ್ಲಿ ಇದೊಂದು. ಅವನ ವಿಶಾಲ ಕಾವ್ಯಪಂಚಯದಲ್ಲಿ ಬಹುಶಃ ಮುಖ್ಯ ವಾಗಿದ್ದ 'ಪಂಪಭಾರತ'ದಲ್ಲಿ ಆ ಪದಪ್ರಯೋಗವನ್ನು ಮೊದಲ ಸಲಕ್ಕೆ ಕಂಡು ಅದನ್ನು ತನ್ನ ಕೃತಿಯಲ್ಲಿ ಮೆರೆಯಿಸಿದನೆಂದು ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಅವನ ಭಾರತಕೃತಿಯ ದ್ಯೂತ ಪ್ರಸಂಗವೊಂದರಲ್ಲೇ ಅದರ ಹಲವು ಪ್ರಯೋಗಗಳು ಕಾಣುತ್ತವೆ:

- $(\stackrel{\circ}{\psi})$  i. ಆಟಕ್ಕೆ ಸಣವೇನೆಂದು ಶಕುನಿ ಕೇಳಿದಾಗ ಧರ್ಮರಾಜನ ಮಾತು: " ಅರಸಿಯರ ಮೈಗಾಹುಗಳ ಕಿಂಕರರು ಸಾವಿರವಿದೆ **ರಸಣ** ನಿಮ್ಮರಸನಲಿ ಸಣವೇನು" (2,13,57)
- ii. ಧರ್ಮರಾಯನು ತನ್ನ ರಥಸಂಕುಲವನ್ನೊಡ್ಡಿ " ಈ ರಥಕ್ಕೆ ನಾಲ್ವತ್ತು ಸಾವಿರ ವಾರುವಂಗಳ ಕೂಟವಾ ಪರಿವಾರವಿದೆಲಾ ರಪಣ " ಎಂದು ಸೌಬಲನಿಗೆ ಹೇಳಿದನು (2,13,60).
- iii. " ಉಗುಳುತಿದೆ ನಿನ್ನ ನುಜರಿಂಗಿತ ರೋಷವಾವಕನ, ಸೊಗಸು ಬೀಯದು ರಹಣವಿಲ್ಲದ ಬೆಗಡು ನೋಯದು.... ನಿನಗೆನುತ ಗಹಗಹಿಸಿದನು ಶಕುನಿ " (2,14,2)
- iv. ಮೇಲಿನ ಮೂರನೆಯದರಲ್ಲಿ ಶಕುನಿ ನಕ್ಕಾಗ ಉತ್ತರವಾಗಿ "ಎಲ್ಲವೊಸೌಬಲವಿತ್ತವೀಸಱಲಳಿವುದೇ ನೀ ನಗುವವೊಲು ನಮ್ಮೊಳಗು ಡಿಳ್ಳವೆ ರಸೆಣವಿದೆಲಾ ಬಹಳ ಭಂಡಾರ" ಎಂದು ಹೇಳಿದ ಧರ್ಮರಾಯ (2,14,3)
- v. " ಮತ್ತೆ ನುಡಿ ಧನನ ಭೂರಮಣ" ಎಂದು ಶಕುನಿ ಹೇಳಿದಾಗ " ರೇಖೆಯ ಭಾರಿಯೊಡ್ಡ ಕೆ ಪದ್ಮ ಸಂಖ್ಯೆಯ ಭೂರಿಧನವಿದೆ **ರಹಣ**ವೆಂದನು ನಗುತ ಯಮಸೂನು" (2,14,7).

ಮೇಲಿನ ಎಲ್ಲ ಪ್ರಯೋಗಗಳನ್ನೂ ವಿವರವಾಗಿ ಪರಿಶೀಲಿಸುವುದು ಅಷ್ಟೇನೂ ಆವಶ್ಯಕವಾಗಿಲ್ಲ. ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ " ರಪಣ " ಶಬ್ದ ಧನ = ವಿತ್ತ = ಅಖಿಲಸಿರಿ = ಪಣ ಎಂಬರ್ಥದಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲಿ ಕಾಣುತ್ತದೆ; ಒಡ್ಡ = ಪಣ ಎಂದೂ ಒಂದೆರಡು ಕಡೆ ಆಗ ಬಹುದು.

- (೫) ನಿವಾತ ಕವಚ ಕಾಲಕೇಯರೊಡನೆ ಅರ್ಜುನ ಹೋರಾಡಿದ್ದನ್ನು ಧರ್ಮ ರಾಜನಿಗೆ ಅವನು ವರ್ಣಿಸುತ್ತ "ಅವರ ಕೈಮೆಗೆ ತನ್ನ ಕೈಮೆಯ ಹವಣು ಹಿರಿದು, ಅವರೆಸುಗೆಗೆನ್ನಲಿ ರಪಣ ನೂರ್ಮಡಿ "ಎಂದನಂತೆ (3,13,50). ಇಲ್ಲಿ. ರಪಣಕ್ಕೆ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ, ಶಕ್ತಿ ಎಂಬ ಗೌಣಾರ್ಥವಿರುವಂತೆ ಕಾಣುತ್ತದೆ.
- (೬) ಕುರುಕ್ಷೇತ್ರದ ಯುದ್ಧವೆಲ್ಲ ಮುಗಿದ ತರುವಾಯ ವ್ಯಾಕುಲಿತನಾದ ಧೃತ ರಾಷ್ಟ್ರನಿಗೆ ಧರ್ಮರಾಜನನ್ನು ಕಾಣಿಸುತ್ತ ವೇದವ್ಯಾಸರು ಅವನನ್ನು ಸಮಾಧಾನ ಪಡಿಸುವಾಗ " ಧರ್ಮವೆ ರಪಣವಿಹಪರಲೋಕಕೆಲೆ ಧೃತರಾಷ್ಟ್ರ ಕೇಳೆಂದ್ರ " ಎಂದ ನಂತೆ (10,11,34). ಧರ್ಮವೇ ಇಹಕ್ಕೂ ಪರಕ್ಕೂ ಆಸ್ತಿ ಎಂಬುದು ಇಲ್ಲಿನ ಅಭಿ ಪ್ರಾಯವೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು.

ಮೇಲಿನವು ನನ್ನ ದೃಷ್ಟಿಗೆ ಇದುವರೆಗೆ ಬಂದಿರುವ ಪ್ರಯೋಗಗಳು. ಇನ್ನೂ ಹಲವು ಇತರ ಕಾವ್ಯಗಳಲ್ಲೂ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸ ಭಾರತದಲ್ಲೂ ದೊರೆಯಬಹುದು. ಸಿಕ್ಕಿರುವಷ್ಟು ಪ್ರಯೋಗಗಳಿಂದಲೇ ಈ ಶಬ್ಧದ ಅರ್ಥವನ್ನು ತಿಳಿಯಲು ಅವಕಾಶ ವುಂಟು. "ಒಂದು ಬಗೆಯ ಆಯುಧ" ಎಂಬ ಕಿಟ್ಟ್ಲ್ರರ ಅರ್ಥ ಈ ಎಲ್ಲ ಪ್ರಯೋಗ ಗಳಿಗೂ ಹೊಂದಿಕೆಯಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿಯೇ ಇದೆ. ಒಬ್ಬ ವ್ಯಕ್ತಿಗೆ ಸೇರಿದ ಎಲ್ಲ ಬಗೆಯ ಬೆಲೆಬಾಳುವ ವಸ್ತುಸಮೂಹ, ಸಾರಧನ, ವಿತ್ತ ಎಂಬುದು ಅದರ ಮುಖ್ಯಾರ್ಥ: ಸಾರ, ಸಾಮರ್ಥ್ಯ, ತಿರುಳು ಅದರ ಗೌಣಾರ್ಥ. ಮನುಷ್ಯನಿಗೆ ವಿತ್ತವೇ ಎರಡನೆಯ ಜೀವವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಅದರ ಪ್ರಧಾನತೆಯನ್ನು ಗಮನಿಸಿ ಈ ಗೌಣಾರ್ಥಗಳು ಬಂದಿರುವಂತೆ ಊಹಿಸಬಹುದು. ಜೂಜಾಟದ ಪ್ರಸಂಗದಲ್ಲಿ ಒಡ್ಡ, ಒತ್ತೆ ಎಂಬ ಅರ್ಥವೂ ಉಂಟಾಗಿರಬಹುದು.

ಇನ್ನು ಈ ಶಬ್ದದ ನಿಷ್ಪತ್ತಿ. 'ರಪಣ'ದಲ್ಲಿ ಎರಡು ಶಬ್ದಗಳಿರುವಂತೆ ತೋರುತ್ತದೆ. ಎರಡನೆಯದು ' ಪಣ '; ಇದಕ್ಕೆ ಆಸ್ತಿ, ವಿತ್ತ ಇತ್ಯಾದಿ ಅರ್ಥಗಳಿವೆ. ವೊದಲನೆಯದು ರೈ ಎಂಬ ಶಬ್ದ; ಇದಕ್ಕೂ ಏತ್ತ, ಧನ ಇತ್ಯಾದಿ ಅರ್ಥವಿದೆ. " ರೈವೃಷ್ಟಿ" ಎಂದು ಕನ್ನಡ ಕಾವ್ಯೆಗಳಲ್ಲಿ ಬರುವ ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ವಸುಧಾರೆ, ಚಿನ್ನದ ಮಳಿ ಎಂಬರ್ಥ ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಗಿಯೇ ಇದೆ. ಇವೆರಡು ಪದಗಳೂ ಒಟ್ಟಾಗಿ ಸೇರಿ 'ರೈಪಣ' ವಾಗಿ, ಅದರಿಂದ ರಯ್ಪಣ> ರಪಣ> ರವಣ ಎಂಬ ವಿಕೃತರೂಪಗಳು ಸಂಜ ನಿಸಿರುವಂತೆ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಒಂದೇ ಭಾಷೆಗೆ ಸೇರಿದ ಸಮಾನಾರ್ಥಕವಾದ ಎರಡು ಶಬ್ದಗಳು ಕಲಿತು ಅದೇ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಬೇರೊಂದು ಶಬ್ದದಂತೆ ವ್ಯವಹೃತವಾಗುವುದು ಭಾಷಾಶಾಸ್ತ್ರಕ್ಕೆ ಪರಿಚಿತವಾದ ವಿಷಯ ಇಂಧ ಶಬ್ದಗಳನ್ನು 'ಯಮಳ ಶಬ್ದ' ಗಳೆಂದು ಕರೆಯಬಹುದು (Doublets) 'ಕೊಳೆ' ಎಂಬರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಕೃತಭಾಷೆ ಗಳಲ್ಲಿ ರುವ 'ಜಲ್ಲಮಲ'ವೂ—(ಇದು ಕನ್ನಡ ಕಾವ್ಯಗಳಲ್ಲೂ ಪ್ರಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ, ಆಗ್ಗಳನ ಚಂದ್ರಪ್ರಭ ಪುರಾಣ, XIII-೩೬)—,ಕರಡಿ ಎಂಬರ್ಥದಲ್ಲಿರುವ ಅಚ್ಛ ಭಲ್ಲವೂ <ಯಕ್ಷ+ ಭಲ್ಲೂಕ ಇಂಧ ಶಬ್ದ ಗಳು. ಬಂಗಾಳಿಯಲ್ಲಿ ಘರ್ಬಾಡಿ <ಗೈ ಹ+ ವಾಟಕ= ಮನೆ, ಗಾಭ್ ಪಾಲಾ <ಗಭ್ಭ+ ಪಲ್ಲವ= ಚಿಗುರು ಎಂಬ ಯಮಳಶಬ್ದ ಗಳುಂಟು. ಸೊಫ್ಪುಸದೆ, ತೋಟತುಡಿಕೆ, ಹುಳಹುಪ್ಪಟಿ ಮುಂತಾದುವು ಕನ್ನಡ ದಲ್ಲಿ ಇಂಥ ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ನಿದರ್ಶನಗಳು. ಎರಡು ಶಬ್ದ ಗಳೂ ಸಮಾನಾರ್ಥಕಗಳಾದುವೊ ಲ್ಲಿ ಭಿನ್ನ ಭಾಷೆಗಳಿಗೆ ಸೇರಿದುವೂ ಆಗಿದ್ದು ಅವೆರಡೂ ಒಟ್ಟಿಗೆ ಸೇರಿ ಅದೇ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಬೇರೊಂದು ಶಬ್ದ ವಾಗುವುದೂ ಉಂಟು; ಇವಕ್ಕೆ Polyglot ಎಂಬ ಹೆಸರಿದೆ. ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿರುವ ಹಣ್ಣು ಹಂಪಲ <ಪಣ್+ಪಣ್+ಫಲ (ಸಂಸ್ಕೃತ), ಕಸಕಡ್ಡಿ < ಕಸ+ಕಾಷ್ಠ (ಸಂಸ್ಕೃತ) ಎಂಬಿವು ಇಂಥ ಶಬ್ದ ಗಳಾಗಿವೆ. ದಂತವಾಲ, ಪಾಲ ಕಾಪ್ಯ, ಇಕ್ಷು ಗಂಡ ಮುಂತಾದ ಸಂಸ್ಕೃತ ಶಬ್ದಗಳು ಈ ತೆರನ ಶಬ್ದಗಳೆಂದು ವಿದ್ವಾಂ ಸರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ¹. ಆದ್ದ ರಿಂದ ರೈ ಮತ್ತು ಪಣ ಎಂಬೆರಡು ಶಬ್ದ ಗಳ ಸಮಾಹಾರದಿಂದ · ರೈ ಪಣ 'ವಾಗಿ ಅನಂತರ ರಪಣವೆಂದು ಪರಿಣಮಿಸಿರುವುದರಲ್ಲಿ ಅಸಹಜತೆಯೇನೂ ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲ. 'ಯಮಳಶಬ್ದ'ದಲ್ಲಿರುವ ಪೃಥಕ್ಷ್ರದಗಳು ಒಂದರ ಅರ್ಥವನ್ನು

<sup>1</sup> S. K. Chatterji: Polyglotism in Indo-Aryan; Proceedings of the VII All India Oriental Conference. P. 177-189.

ಇನ್ನೊಂದು ಸ್ಥಿರಗೊಳಿಸುತ್ತವೆ. ಹಂಪಲು <ಪಣ್ಣಲ (ಪಂಪಭಾರತ VII-೨೮, ೩೦) ಎಂಬುದರ ಅರ್ಥ ಕಾಲಕ್ರಮದಲ್ಲಿ ಅಸ್ಪಷ್ಟವಾದ್ದ ರಿಂದ ಆ ಅರ್ಥ ಸ್ಥಾಪನೆಗೆ ಈಚಿನ ಕನ್ನಡಿಗರು ಅದರ ಹಿಂದೆ ಹಣ್ಣು ಎಂಬುದನ್ನು ಸೇರಿಸಿರಬೇಕು. ಹೀಗೆಯೇ ವೈದಿಕ ಸಂಸ್ಕೃತದಲ್ಲಿ ಪ್ರಚುರವಾಗಿದ್ದ ರೈ ಶಬ್ದ ಅರ್ವಾಚೀನ ಸಂಸ್ಕೃತದ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಅರ್ಥಸ್ಘುಟತೆಯನ್ನು ನೀಗಿಕೊಂಡದ್ದ ರಿಂದ ಅದರ ನೆರವಿಗೆ ಸಮಾನಾರ್ಥಕ ವಾದ 'ಪಣ' ಶಬ್ದವು ಬಂದು 'ರಪಣ' ಶಬ್ದೇತ್ರತ್ತಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗಿರಬಹುದು. ಸಂಸ್ಕೃತದಲ್ಲಾ ಗಲಿ ಪ್ರಾಕೃತದಲ್ಲಾ ಗಲಿ ಇತರ ಭಾರತೀಯ ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಾ ಗಲಿ ನನಗೆ ತಿಳಿದ ಮಟ್ಟಿಗೆ ಈ ಶಬ್ದ ದೊರೆಯುಂತೆ ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲ; ಅದು ಕನ್ನಡಕ್ಕೇ ವಿಶಿಷ್ಟವಾದ ಶಬ್ದ. ಬಹುಶಃ ಪಂಪನ ಕಾಲಕ್ಕಿಂತ ಹಿಂದೆಯೇ ಅದು ಕನ್ನಡಗಿರಿಗೆ ಪರಿಚಿತ ವಾಗಿತ್ತು. ಆದರೆ ಅದನ್ನು ಅವರೇ ಸೃಷ್ಟಿಸಿಕೊಂಡರೆಂದು ಹೇಳಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಜೈನ ಸಂಸ್ಕೃತದಿಂದಲೋ ಏನೋ ಕನ್ನಡ ಕವಿಗಳು ಅದನ್ನು ಎತ್ತಿಕೊಂಡಿರಬಹುದು.

ಡಿ. ಎಲ್. ನರಸಿಂಹಾಚಾರ್

# ಅಸಂಭಾನ್ಯತೆಯಿಂದ ಕಾವ್ಯಕ್ಕೆ ಬರುವ ರಮ್ಯತೆ.

ಮಹಾಕವಿಗಳ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ ಹೊಗಳುವವರೂ ಉಂಟು, ತೆಗಳುವವರೂ ಉಂಟು. ಅವರ ಕಾವ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬರುವ ಅಸಂಭಾವ್ಯ ಸಂದರ್ಭಗಳನ್ನು ಕುರಿತು ಈ ನಿಂದಾಸ್ತು ತಿಗಳು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಪ್ರವರ್ತಿಸುತ್ತವೆ. "ಕಲ್ಲಿನಿಂದ ಕಡಲಿಗೆ ಸೇತುವೆ ಕಟ್ಟ ಕಪಿಗಳಿಂದ ರಕ್ಕಸರನ್ನು ಸೆದೆಬಡಿದನಂತೆ ರಾಮ, ಕಣೆಗಳಿಂದ ಆಕಾಶಕ್ಕೆ ಬಲಿಗಟ್ಟಿ ಮಳೆಯನ್ನು ತಡೆದನಂತೆ ಅರ್ಜುನ, ಸಾಗರವನ್ನೇ ಹೀರಿದನಂತೆ ಅಗಸ್ತ್ಯ, ಹೀಗೆ ದೊಡ್ಡ ಹೆಸರಿನವರು ಏನು ಹೇಳಿದರೂ ನಡೆಯುತ್ತದೆ; ನಾವೋ ಎಷ್ಟು ಶಾಸ್ತ್ರಗಳನ್ನು ಓದಿ ಎಷ್ಟು ತರ್ಕಬದ್ಧವಾಗಿ ಎಂಥ ಕಾವ್ಯವನ್ನು ರಚಿಸಿದರೂ ಕೇಳು ವವರೇ ಇಲ್ಲ" ಎಂದು ಕವಿಶಾಸ್ತ್ರಿಯೊಬ್ಬನು ಕೊರಗುತ್ತಾನೆ. " ಕಟ್ಟುಗೆ ಕಟ್ಟದರ್ಕೆ ಕಡಲಂ ಕಪಿಸಂತತಿ ... ಏನಳವಗ್ಗಳನೋ ಕವೀಂದ್ರರಾ " ಎಂದು ಈ ಅಸಂಭಾವ್ಯ ಸಂದರ್ಭಗಳನ್ನೇ ಮುಗಿಲಿಗೇರಿಸಿ ಮುಕ್ತ ಕಂಠದಿಂದ ಹೊಗಳುತ್ತಾನೆ ನೇಮಿಚಂದ್ರ. ಒಬ್ಬನಿಗೆ ಯಾವುದು ಕವಿಯ ದೌರ್ಬಲ್ಯವೆಂದು ತೋರುತ್ತದೋ ಮತ್ತೊಬ್ಬ ರಸಿಕನಿಗೆ ಅಧೇ ಅಗ್ಗಳದಳವೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರಿ ಕಾವ್ಯದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಇವರಿಬ್ಬರ ಆಳಿಗೋಲುಗಳೂ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ತರದವು. ಒಬ್ಬ ಜಡಜೀವಪಾರಮ್ಯ ವಾದಿ ; ಮತ್ತೊಬ್ಬ ಜಡಜೀವರಸಸಾರಮ್ಯವಾದಿ. ಕಾವ್ಯದಿಂದ ಭವದ ತೊಡಕುಗಳಲ್ಲಿ ರಮಿ ಸುವುದನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೆ ಒಬ್ಬ; ಮತ್ತೊಬ್ಬ ಭವದ ತೊಡಕುಗಳಲ್ಲಿ ಬಲವಾಗಿ ತೊಡರಿಕೊಂಡಿದ್ದ ರೂ ಸ್ವಸಾಮರ್ಥ್ಯದಿಂದ ಬಿಡುಗಡೆಯನ್ನು ಗಳಿಸಿಕೊಂಡು ಬೇರೊಂದು ನಿಲುವಿನ ಪ್ರಶಾಂತಾವರಣದಲ್ಲಿ ಆ ತೊಡಕುಗಳನ್ನೇ ತನ್ನ ಸಂತೋಷಕ್ಕಾಗಿ ಬಳಸಿ ಕೊಳ್ಳಲು ಹವಣಿಸುತ್ತಾನೆ.

ಕಾವ್ಯರಸಾಸ್ವಾದನೆಯ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ನೇಮಿಚಂದ್ರನ ಗುಂಪಿಗೆ ಸೇರತಕ್ಕ ವರು ನಾವು. ಈ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಸೇರುವುದರಿಂದ ನಮಗೆ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಕವಿಯ ಅಗ್ಗಳಿಕೆಯಿರುವುದು ತಾನು ಲೌಕಿಕಾಕರ್ಷಣದಿಂದ ತಪ್ಪಿಸಿಕೊಂಡು ಬೇರೊಂದು ಮೇಲಾದ ನಿಲುಗಡೆಯಲ್ಲಿ ನಿಂತು ಈ ಭವದ ಮರ್ಮಗಳನ್ನು ನಮಗೆ ತೋರುವುದರಲ್ಲಿ. ಇಂಥ ಅಸಂಭಾವ್ಯ ಸಂದರ್ಭಗಳು ಆತ ನಮಗಾಗಿ ಈ ಪೆಡಸುದಾರಿಯಲ್ಲಿ ನಿರ್ಮಿಸುವ ಕ್ಷ್ಷೇಮಸ್ಥಾನಗಳು. ಈ ಸಂದರ್ಭಗಳು ಕವಿ ಲೋಕವನ್ನು ಭವಲೋಕದಿಂದ ಕ್ಷಣಮಾತ್ರದಲ್ಲಿ ಪ್ರತ್ಯೇಕಿಸಿ ನಮ್ಮನ್ನು ಬಿಡುಗಡೆಯ ನೆಲೆಗೇರಿಸುತ್ತವೆ. ಆ ನಿಲುವಿನಿಂದ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಸಂಬದ್ಧವಾಗಿ ಪರಿಸರ ಪ್ರಚೋದಿತವಾದ ಇಹವ್ಯಾಪಾರಗಳೆಲ್ಲವೂ ನೋಡುವುದಕ್ಕೆ ಬಹಳ ಚೆನ್ನು. ಬೆನ್ನಟ್ಟ ಬರುವ ಹುಲಿಯನ್ನು ವಂಚಿಸಿ ಮರವನ್ನೇರಿ ನಿಂತು ಭಯವಿದೂರನಾಗಿ ಆ ಕ್ಷೇಮ ಸ್ಥಾನದಿಂದ ಆ ಹುಲಿಯನ್ನು ವೀಕ್ಷಿಸುತ್ತಾ 'ಎಂಥ ಸುಂದರವಾದ ಪ್ರಾಣಿ ' ಎನ್ನುವ

ದಾರಿಗನಂತೆ, ಕವಿ ನಮಗಾಗಿ ನಿರ್ದ್ಧಿಸುವ ಇಂಥ ಶಿವಸ್ಥಾನಗಳಿಂದ ಜಗತ್ತು ನಮಗೆ ರಮ್ಯವಾಗಿ ತೋರುತ್ತದೆ.

ಅಸಂಭಾವ್ಯ ಸಂದರ್ಭಗಳಿಂದ ವಾಸ್ತವಕ್ಕೆ ದೊರೆಯುವ ಅಪೂರ್ವಸೌಂದರ್ಯಕ್ಕೆ ವಿಪುಲವಾದ ಉದಾಹರಣೆಗಳನ್ನು ಸತ್ಕಾವ್ಯಗಳಿಂದ ಎತ್ತಿ ಎತ್ತಿಕೊಡಬಹುದು. ಬಹು ಕಾಲದೆ ಹಿಂದೆ ಪ್ರಣೀತವಾಗಿ ಈಗಲೂ ನಮ್ಮಿಂದ ಆದರಿಸಲ್ಪಡುತ್ತಿರುವ ಕಾವ್ಯಗಳೆ ಲ್ಲವೂ ಈ ಅಲೌಕಿಕಾಲೋಕದಿಂದ ತುಂಬಿವೆ. ಆದುದರಿಂದಲೇ ಆದರಣೀಯವಾಗಿವೆ. ಉದಾಹರಣೆಗಾಗಿ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ವರ್ಣಿಸಿರುವ ಕರ್ಣಜನನ ಪ್ರಸಂಗವನ್ನು ನೋಡೋಣ. ಕುಂತಿ ಸೂರ್ಯನನ್ನು ಮಂತ್ರದಿಂದ ನೆನೆದಳು; ಸೂರ್ಯ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷನಾಗಿ ಬಂದು ಆ ಭೀರುವನ್ನು ಮುಟ್ಟದ; ಶಿಶು ಜನಿಸಿತು. ಕುಲ ಕೆಡುವುದೆಂಬ ಭಯದಿಂದ ಆಕೆ ಆ ಕೂಸನ್ನು ಗಂಗಾನದಿಯಲ್ಲಿ ಬಿಸುಟಳು. ಆ ನದಿ ತನ್ನ ಅಲೆಗೈಗಳಲ್ಲಿ ಆ ಕಂದನನ್ನು ದಡಕ್ಕೆ ತಳ್ಳಿತು. ಮರಳಿನ ಮೇಲೆ ಆ ಮಗು ಅಂತರಿಕ್ಷದಲ್ಲಿರುವ ಸೂರ್ಯನನ್ನು ನೋಡುತ್ತಾ ಅಳುತ್ತಿದೆ. ಆದರೆ ತನ್ನ ಸ್ವಂತ ಮಗನನ್ನು ಸಂರಕ್ಷಿ ಸುವುದಕ್ಕೆ ಮಹಾಮಹಿಮನಾಗಿ ಜಗತ್ತನ್ನೇ ಹೊರೆಯುತ್ತಿರುವ ಆ ಸೂರ್ಯನೂ ಅಸಮರ್ಥ. ಮಹು ತಂದೆಯನ್ನು ನೋಡಿ ಅಳುತ್ತಿದೆ; ತಂದೆ ನಿರುಪಾಯನಾಗಿ ಅದನ್ನು ಸುಮ್ಮನೆ ನಿಟ್ಟಿಸುತ್ತಿದ್ದಾನೆ.

ಕೆದರಿಕಾಲಲಿ ಮಳಲರಾಶಿಯ ನೊವೆದು ಕೈಗಳ ಕೊಡಹಿ ಭೋಯೆಂ ದೊದರುತಿರ್ದನು ಶಿಶುಗಳರಸನು ರವಿಯನೀಕ್ಷ್ಮಿಸುತ ॥ ಇದನು ಕಂಡನು ಸೂತನೊಬ್ಬನು.....

ಅನಾಥ ಶಿಶು ಕರುಣಾಸ್ಪ್ರದವೇ ಸರಿ. ಆದರೆ ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಮಗು ಸೂರ್ಯ ನಿಂದ ಜನಿಸಿದುದು ಎಂಬ ಅಸಂಭಾವ್ಯ ಸಂದರ್ಭದ ಹಿನ್ನೆಲೆಯಲ್ಲಿ ಈ ವರ್ಣನೆಗೆ ಎಷ್ಟೊಂದು ಕಳೆಬಂದಿದೆ! ಆ ಮಗುವಿನ ಮೇಲೆ ನಮ್ಮ ಕರುಣೆ ಸೂರ್ಯಮಂಡಲದ ವರೆಗೂ ವ್ಯಾಪಿಸಿ ಎಷ್ಟು ಆಳವಾಗುತ್ತದೆ! ಆ ಮಗುವಿನಂತೆ ಸೂರ್ಯನೂ ನಮ್ಮ ಮರುಕಕ್ಕೆ ಪಾತ್ರ. ಹೀಗೆಯೇ ಸೌಗಂಧಿಕಾ ಪುಷ್ಪಹರಣ ಪ್ರಸಂಗದಲ್ಲಿ ಮಂದಾ ನಿಲನು ಭೀಮನನ್ನು ಅಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳುವ ಸಂದರ್ಭವೂ ಈಗ ನೆನೆದು ಸವಿಯಲು ಅರ್ಹವಾದುದು.

ಒಗುಮಿಗೆಯ ಪರಿಮಳದ ಕಂಪಿನ ತಗಡತೆಕ್ಕೆಯ ಬೀದಿವರಿಗಳ ಮುಗುಳಮೊಗ್ಗೆಯ ತಗೆವ ತುಂಬಿಯ ಲಳಿಯ ಲಗ್ಗೆ ಗಳ ಹೊಗರಹೊರಳಿಯ ಕಿರುದೆರೆಯ ನೂ-ಕುಗಳ ತಳಿತ ತುಷಾರ ಭಾರದ ಸೊಗಸ ಸೇರಿಸಿ ಮಂದಮಾರುತನಪ್ಪಿದನು ಮಗನ ॥ ಇಲ್ಲಿ ಮಂದಮಾರುತ ಮೈ ಮೇಲೆ ಬೀಸಿದರೆ ಆಗುವ ಸುಖದ ವರ್ಣನೆಯಷ್ಟೇ ಇಲ್ಲ; ತಂದೆ ಮಗನನ್ನು ತಬ್ಬಿಕೊಂಡು ಮುದ್ದಿ ಸಿದ ಸುಖವಿದೆ. ಈ ಅಪ್ಪುಗೆಯಲ್ಲಿ ಎಷ್ಟು ಸಂಭ್ರಮ, ಎಷ್ಟು ಸಂತೋಷ, ಎಂಥ ತಂಪು! ಇಲ್ಲಿನ ಸೊಗಸಿಗೆ ಮಾತೃಕಾರೂಪ ವಾಗಿರುವುದು ಮಾರುತನ ಮಗ ಭೀಮ ಎಂಬ ಅಲೌಕಿಕ ಸಂದರ್ಭ.

ನಮ್ಮ ಪುರಾಣೇತಿಹಾಸಗಳಲ್ಲಿ ಇಂಥ ಅಸಂಭಾವ್ಯ ಸಂದರ್ಭಗಳೇ ತುಂಬಿವೆ. ದೇವಕುಮಾರರಾಗಿ ಹುಟ್ಟಿಯೂ ಪಾಂಡವರು ಪಟ್ಟ ಕಷ್ಟ ಎಂಥದು, ಧರ್ಮರಾಯನ ಸಹನೆ ಎಂಥದು ಹೀಗೆ ನಮ್ಮ ಬುದ್ಧಿ ದೇವತೆಯ ನಿಲವಿನಲ್ಲಿ ಓಡಿ ಆ ಸಂದರ್ಭಗಳ ರಸವನ್ನು ಸವಿಯುತ್ತದೆ. ಹಾಗೆಯೇ ರಾಮಾಯಣದಲ್ಲೂ ಕೂಡ. ಅದರಲ್ಲೂ ಸುಂದರ ಕಾಂಡದಲ್ಲಿನ ಆಂಜನೇಯನನ್ನು ನೆನೆದುಕೊಂಡರೆ ಯಾರ ಮನಸ್ಸು ಪ್ರವುಲ್ಲವಾಗದು ? ರಸಋತದ ಪ್ರಭುತ್ವಕ್ಕೆ ಆತ ಅಳವಟ್ಟಂತೆ ಮತ್ತೊಂದು ವ್ಯಕ್ತಿ ಅಳವಟ್ಟಲ್ಲ ಆ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ. ವಾಲ್ಮೀಕಿಯಷ್ಟು ಕುಶಾಗ್ರಬುದ್ಧಿಗಳೂ ವಿಶಾಲಬುದ್ಧಿಗಳೂ ಕವಿ ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ಅಪೂರ್ವ. ಆದರೆ ಆ ಬುದ್ಧಿ ಯೂ ಕೂಡ ಆತನ ಹುಚ್ಚಿಗೆ ತಗ್ಗಿ ನಡೆಯು ತ್ತದೆ. ಈ ಹುಚ್ಚಿನ ಗೆಲುಗಂಬದಂತೆ ಆಂಜನೇಯ ನಮ್ಮ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಮೆರೆಯು ತ್ತಾನೆ. ಕವಿ ಕೇವಲ ತನ್ನ ಬುದ್ಧಿಗೇ ವಶನಾಗಿದ್ದರೆ ಹನುಮಂತ ಹ್ರಸ್ವನಾಗಿಯೇ ಯಳಿಯುತ್ತಿದ್ದ; ಆತನಿಗೆ ಈಗಿನ ಅಮರತ್ವ ದೊರೆಯುತ್ತಿತ್ತೋ ಇಲ್ಲವೋ. ಒಂದು ಸಂದರ್ಭವನ್ನು ವಿವೇಚಿಸೋಣ. ಕಪಿಗಳು ಕಡಲ ತಡಿಗೆ ಬಂದಿವೆ. ಲಂಕೆಗೆ ಹೋಗು ವುದು ಹೇಗೆ ಎಂಬ ಸಮಸ್ಯೆ ತಲೆದೋರಿದೆ. ಕವಿಗೆ ಕವಿಯೇ ರಾಜ; ಆತನ ಬುದ್ಧಿಯೇ ಮಂತ್ರಿ. ಆ ತೊಡಕಿನ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಕಥೆಯನ್ನು ಮುಂದುವರಿಸುವುದು ಹೇಗೆ ಎಂಬ ಸಮಸ್ಯೆ ಸಹಜವಾಗಿ ತೋರಿ ಕವಿ ನಿಂತು ಬುದ್ಧಿಯನ್ನು ಕುರಿತು "ಅಯ್ಯ, ಈ ಕಪಿಗಳು ಈ ಮಹಾಸಾಗರವನ್ನು ಹೇಗೆ ದಾಟುತ್ತವಯ್ಯ" ಎನ್ನು ತ್ತಾನೆ. ಬುದ್ಧಿ ಎನ್ನುತ್ತದೆ: "ಇದು, ಹೇಗೆ, ಯಾರಿಂದ ಸಾಧ್ಯ?" ಕವಿ: "ಹನುಮಂತನಿದ್ದಾನಲ್ಲ" ಬುದ್ಧಿ: "ಓ, ಆ ಋಷ್ಯಮೂಕಪರ್ವತದಲ್ಲಿ ಸುಗ್ರೀವ ನೊಡನೆ ತಲೆಗೆ ಮುಸುಕುಹಾಕಿಕೊಂಡು ಓಡಾಡುತ್ತಿದ್ದ ಪರಿಜನ ಹನುಮಂತ ಶಾನೆ ? " ಕವಿ: " ಅಲ್ಲ ಅಲ್ಲ; ರಾಮದೂತ ಹನುಮಂತ, ಮಾರುತನ ಮಗ " ಬುದ್ದಿ:. " ಹಾಗೆಯೇ?" "ಅಹುದು ಹಾಗೆಯೇ, ಅಲ್ಲಿ ನೋಡಿದೆಯಾ, ನೀನು ಕಣ್ಣು ಮುಚ್ಚಿ ತೆಗೆಯುವುದರಲ್ಲಿ ಮಾರುತಿ ಹೇಗೆ ಬೆಳಿದು ನಿಂತಿದ್ದಾನೆ — ಈತನಿಗೆ ಈ ಕಡಲು ಅಸಾಧ್ಯವೇ ? " ನೋಡಿ, ಬುದ್ಧಿಯ ಕಣ್ಣು ಕೋರೈಸಿ ಹೋಗುತ್ತದೆ; ಕವಿಯ ಅಪ್ರತಿಹತವಾದ ರಸಪ್ರಜ್ಞೆಯ ಈ ನಿರ್ಮಿತಿಗೆ ಮಣಿದು ನಿಲ್ಲುತ್ತದೆ; ಇಳಿಯಿಂದ ಮುಗಿಲಿಗೆ ಬೆಳೆದ ಆ ಮಹಾ ಮೂರ್ತಿಯನ್ನು ಸ್ಫುರದುಪಮೆಗಳಿಂದ ಅಲಂಕರಿಸ ತೊಡಗುತ್ತದೆ.

> ಊರುವೇಗೋದ್ಧ ತಾವೃಕ್ಷಾ, ಮುಹೂರ್ತಂ ಕಪಿಮನ್ವಯುಃ ಪ್ರಸ್ಥಿತಂ ದೀರ್ಘಮಧ್ವಾನಂ ಸ್ವಬಂಧುಮಿವ ಬಾಂಧವಾಃ

ಸುವುಷ್ಪಿತಾಗ್ರೈರ್ಬಹುಭಿ: ಪಾದವೈರಸ್ವಿತಃ ಕಪೀ ಹೆನೂರ್ಮಾ ಪರ್ವತಾಕಾರೋ ಬಭೂವಾದ್ಭುತದರ್ಶನಃ ಪ್ರವಿಶನ್ನ ಭ್ರಜಾಲಾನಿ ನಿಷ್ಪತಂಶ್ಚ ಪುನಃ ಪುನಃ ಪ್ರಚ್ಛನ್ನಶ್ಚ ಪ್ರಕಾಶಶ್ಚ ಚಂದ್ರಮಾ ಇವ ಲಕ್ಷ್ಯತೇ

ಹೀಗೆ ಆ ಅದ್ಭುತ ವ್ಯಕ್ತಿಯನ್ನು ಬುದ್ಧಿ ಬಣ್ಣಿಸಿ ತೀರದು. ನಮ್ಮ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ನಿಲ್ಲುವ ರಸಮೂರ್ತಿಯೂ ಇದೇ. ಸುಗ್ರೀವನೊಡನೆ ಸಾಮಾನ್ಯನಂತೆ ಭೀರುವಾಗಿ ಬಂಡೆಯಿಂದ ಬಂಡೆಗೆ ನೆಗೆದಾಡುತ್ತಿದ್ದ ವಾಸ್ತ್ರವರ್ಮೂತ್ ಇನ್ನು ನಮ್ಮ ಪಾಲಿಗೆ ಉಳಿಯುವುದಿಲ್ಲ. ಇಂತು ರಸದ ನೆಲೆಯಲ್ಲಿ ಕವಿಗೆ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುವ ಅಲೌಕಿಕಾ ಲೋಕದಿಂದ ದೃಶ್ಯವಾದ ಮತ್ತು ಬುದ್ಧಿಯಿಂದ ಪ್ರಸಾದಿತವಾದ ವಸ್ತುವಿಗೆ ಸೌಂದರ್ಯವೊಂದೇ ಅಲ್ಲವೆ ಸತ್ಯವೆನ್ನಿಸಿಕೊಳ್ಳುವ ಪದವಿಯೂ ಪ್ರಾಸ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಆ ಬೆಳಕಿನಿಂದಲೇ ವಾಸ್ತ್ರಷಕ್ಕೂ ಕಳೆ. ಬುದ್ಧಿಯೋ ಜೀವ—ಜಡ ಧರ್ಮ್ಮನು ಯಾಯಿ; ಅದರ ಸಂತತಾನುಸರಣೆಯಿಂದ ರಸಸ್ಥಾನವನ್ನು ತಲವುವುದು ಕಷ್ಟ. ಆ ನೆಲಿಯನ್ನು ತಲಪಬಯಸುನ ಕವಿ ಆಗಾಗ ತನ್ನ ಪ್ರಭುತ್ವವನ್ನು ಚಲಾಯಿಸ ಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ, ಇಷ್ಟದಂತೆ ಪಾತ್ರಗಳನ್ನು ಕುಣಿಸಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ, ಅವಿನೀತವೂ ಅಶಿಕ್ಷ್ಮಿತವೂ ಆದ ಬುದ್ಧಿ ಇದೇನು ಹುಚ್ಚಿನ್ನುವ ಅಸಂಭಾವ್ಯ ಸಂದರ್ಭಗಳನ್ನೂ ನಿರ್ಮಿಸಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಪ್ರಭುವಿನ ಬೆಲೆಯನ್ನರಿತ ಬುದ್ಧಿ "ಹಸಾದ"ವೆಂದು ಆ ವಿತೇಷಾಜ್ಞೆಗಳನ್ನು ಒಪ್ಪಿ ಕಾವ್ಯವನ್ನು ನಡೆಗೊಳಿಸುತ್ತದೆ—ಇಂಗ್ಲಿಷರ ರಾಜ್ಯ ಭಾರದಲ್ಲಿನ ಐ. ಸಿ. ಎಸ್. ಗುಂಪಿನಂತೆ. ರಸಋತವನ್ನನುಸರಿಸಿ ಕಡಲನ್ನು ದಾಟುವಾಗ ಬೆಳೆದ ಕಪ್ಪಿ, ಅಂತಃವುರದಲ್ಲಿ ಓಡಾಡುವಾಗ ಕಿಂದಾಗಲೂ ಬಲ್ಲುದು, ಹೀಗೆ ಕಿರಿದಾಗಿ ವಾಸ್ತವಕ್ಕೆ ಮರಳುವ ಪವಾಡವೂ ಮೋದಾವಹವೇ ಆಗುತ್ತದೆ. **" ಆನ್ಸೋಟಯಾ ಮಾಸ ಚುಚುಂಬ ವುಚ್ಛಂ " ಕವಿಯ** ಹು**ಚ್ಚಿನಿಂದ ನಿರ್ಮಿತವಾ**ದ ಆ ಮಹಾಕಪಿಯ ಹಿನ್ನೆಲೆಯಲ್ಲಿ ಈ ವಾಸ್ತವವೂ ಎಷ್ಟು ಮುದ್ದಾಗಿದೆ! ಹಾಗೆಯೇ ಬಕನುಹಾರಾಕ್ಷಸನ ಹಿನ್ನೆಲೆಯಲ್ಲಿ ಹಂಚಿಕಡ್ಡಿಯನ್ನು ಜಳಪಿಸುತ್ತಾ ಆ ರಕ್ಕಸನನ್ನು ಸದೆಬಡಿವೆನೆಂದು ಆಟೋಪಿಸುವ ಏಕಚಕ್ರನಗರದ ಬ್ರಾಹ್ಮಣ ದಂಪತಿಗಳ ಮಗು ಎಷ್ಟು ಮುದ್ದಾಗುತ್ತದೆ!

ಸತ್ಕಾವ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ವಾಸ್ತವ ಚಿತ್ರಣಕ್ಕೆ ಬರುವ ಇನ್ನಿಲ್ಲದ ಕಾಂತಿಗೆ ಕಾರಣವನ್ನು ನಾವು ಅಲೌಕಿಕವೂ ಆಗಾಗ ಇಂಧ ಅಸಂಭಾವ್ಯ ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ಪಷ್ಟವೂ ಆಗುತ್ತಿರುವ ಕವಿಯ ರಸನಿಷ್ಠೆಯಲ್ಲಿ ಅರಸಬೇಕು. ರಾಮಾಯಣ ಮಹಾಭಾರತ ಪುರಾಣಗಳು ಮುನಿಪ್ರಣೀತಗಳು; ಅವನ್ನು ಬಿಟ್ಟರೂ ಮಹಾಕವಿ ಕಾಳಿದಾಸನ ಕಾವ್ಯ ನಾಟಕಗಳನ್ನೇ ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳೋಣ. ರಸಘಟ್ಟಿಯಾದ ಶಾಕುಂತಲದ ಅಸ್ತಿ – ವಾರ ದುಷ್ಯಂತನ ಶಾಪದ ಮೇಲೆ. ಶಾಪಕ್ಕೆಲ್ಲಾದರೂ ಇಷ್ಟು ಸತ್ವವುಂಟೇ ಎಂದರೆ ನಾಟಕವೇ ಮಾಯವಾಗಿ ಹೋಗುತ್ತದೆ! ಆಮೇಲೆ ಶಕುಂತಲೆಯನ್ನು

ಮೇನಕೆ ಮುಗಿಲಿನಿಂದಿಳಿದು, ಎತ್ತಿಕೊಂಡು ಹೋಗಿ ಮಾರೀಚಾಶ್ರಮದಲ್ಲಿ ಇಳಿಸದೇ ಹೋಗಿದ್ದರೆ ಕತೆಯ ಗತಿಯೇನು? ಆಶ್ರಿತನಾದ ರಾಜಪುರೋಹಿತನ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಕಣ್ಣಿ ಸರಾದ ದುಷ್ಯಂತನ ಅರಮನೆಯ ಸನಿಯದಲ್ಲೇ, ಆ ಕಲುಷಿತವಾತಾವರಣದಲ್ಲಿ, ಕೀವಲ ಅನಾಧೆಯಂತೆ ಕಣ್ವನ ಮಗಳು ಸದಾ ಕಣ್ಣೀರಿಡುತ್ತಾ ಬಾಳತಕ್ಕದ್ದೇ— (ಕವಿ ತನ್ನ ಬುದ್ಧಿಯನ್ನೇ ಅನುಸರಿಸಿದ್ದರೆ ಅದು ಆಕೆಯನ್ನು ಅಲ್ಲಿ ಕೆಡಹುತ್ತಿತ್ತು)— ಅಥವಾ (ಕವಿ ತನ್ನ ದಿವೃದೃಷ್ಟಿಯನ್ನನ್ನು ಸರಿಸಿ) ಸ್ವರ್ಗದ ಹತ್ತಿರ ದೇವಕನೈಯಾದ **ತಾ**ಯಿಯ ಅಕ್ಕರೆಯಲ್ಲಿ, ಮಹರ್ಷಿಯ ಪವಿತ್ರ ಸಾನ್ನಿಧ್ಯೆದಲ್ಲಿ ನಿರ್ಸೈಣನಾದ ಪತಿ ಯಿಂದಲೂ, ಕಠಿಣರೋ ಅನುಕಂಪಿಸುವವರೋ ಆದ ಬಂಧುಮಿತ್ರರಿಂದಲೂ ಸುದೂ ರಳೂ ಸ್ವತಂತ್ರಳೂ ಆಗಿ ಬಾಳತಕ್ಕದ್ದೇ—ಯಾವುದು ಮೇಲು? ಇಂಥ ಸಂದರ್ಭ ಗಳಲ್ಲಿ ತರ್ಕಕ್ಕೂ ಕಾಸ್ಯಕಾರಣ ನಿಯತಿಭವನೃತ್ತಿಗೂ ರಸನಿಷ್ಠನಾದ ಕವಿ ಮನ ಗೊಡನು. ಅವನ್ನು ತಡೆದು ತನ್ನ ಪ್ರಭುತ್ವವನ್ನು ಚಲಾಯಿಸುತ್ತಾನೆ. ಆಗ ರಸಋತ ಪ್ರವರ್ತನೆಗೆ ಸಂಭವಿಸುವ ಅಡಚಣೆಗಳು ಹೋಗುವಂತೆ, ಹೀಗೆ ಏರ್ಷಡುವುದು ಅನಿ ವಾರ್ಯವೆಂಬಂತೆ, ಅಸಂಭಾವ್ಯತೆಗಳು ಏರ್ಪಡುತ್ತವೆ; ಕಾವ್ಯ ಸುಗಮವಾಗಿ ನೆಲೆಯನ್ನು ಮುಟ್ಟ್ ಆ ನೆಲೆಯಲ್ಲಿ ತನ್ನ ದಿವ್ಯಕಾಂತಿಯಿಂದ ಭೂಮಿಯನ್ನೂ ಸ್ವರ್ಗವನ್ನೂ **ಬೆ**ಳಗುತ್ತಾ, ಒಂದು ಕಡೆ ಸೌಂದರ್ಯವನ್ನು ನಿರ್ೀಸುತ್ತಾ ಇನ್ನೊಂದು ಕಡೆ ಆನಂದವನ್ನು ದ್ಯೋತನಮಾಡುತ್ತಾ ಭುವನವೋಹಕವಾಗುತ್ತದೆ.

ಪಳಿಯುತೆ ನಿಜಭಾಗ್ಯವನಾ ಯೆಳೆಯಳ್ ತೋಳೆತ್ತಿ ಗೋಳಿಡಲ್ಕುಜ್ಜು ಗಿಸಲ್ ಬೆಳಗೊಂದು ಪೆಣ್ಣ ರೂಪಿಂ ದೆಳೆದೊಯ್ದ ತ್ರವಳನಪ್ಪ ರಸ್ಸ ರದೆಡೆಯೊಳ್

ಇದನ್ನು ಓದಿದ ಕ್ಷ್ಮಣ ನಮ್ಮ ಮನಸ್ಸು ನೆಮ್ಮದಿ ಪಡೆಯುತ್ತದಲ್ಲದೆ, ಈ ಅಸಂಭಾವ್ಯ ಸಂದರ್ಭದಿಂದ ಸಸ್ತಮಾಂಕಕ್ಕೆದೊರೆಯುವ ಸೊಗಸನ್ನು ನೆನೆದು ಕವಿಯ ಹುಚ್ಚಿಗೆ ಕೃತಜ್ಞ ನೂ ಆಗುತ್ತದೆ, ಭಲೆ ಎಂದು ಮೆಚ್ಚುತ್ತದೆ— ತಾಳಕ್ಕೆ ನಡೆಯುತ್ತಿರುವ ಪಲ್ಲವಿಯ ನಡುವೆ ಇದ್ದ ಕ್ಕಿದ್ದ ಹಾಗೆ ಸುಳಿದು ಮನವನ್ನು ಕೋರೈಸುವ ರಾಗಾಲಾಪನೆಯ ಸುರುಳಿಯಂತಲ್ಲವೆ ಇಂಥ ಸಂದರ್ಭಗಳು?

ಹೀಗೆಯೇ ವಿಪುಲವಾಗಿ ಉದಾಹರಣೆಗಳನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾ ಈ ವಾದವನ್ನು ಸಮರ್ಥಸಬಹುದು. ವೇಘದೂತದ ತುಂಬ ಚೆಚ್ಚರದ ಕುಟ್ಟವುದಲ್ಲಿ ಲಾಸ್ಯವಾಡು ತ್ತಿರುವ ಕವಿಯ ಹುಚ್ಚಿನ ಅಲೌಕಿಕ ಕಾಂತಿ ತುಂಬಿದೆ; ಆದುದರಿಂದಲೇ ಆ ಬೆಳಕಿನಲ್ಲಿ ಕಾಣುವ ಜಗತ್ತು ಅಷ್ಟು ಸುಂದರ, ಅಷ್ಟು ಸತ್ಯ. ನಂಬಿಯಣ್ಣ ನರಗಳಿಯಲ್ಲಿನ ಸರಸ ಸಂದರ್ಭಗಳ ಮೂಲದಲ್ಲಿ ಈ ಶಿವದೃಷ್ಟಿಯಿದೆ. ಆ ಬಿಡು ಗಡೆಯ ನೆಲೆಯಿಂದ ಅಲ್ಲಿನ ಕತೆಯಲ್ಲಿ ಕಾಣಬರುವ ಭವದ ತೊಡಕುಗಳು ಚೆಂದ. ಶಿವನು ವೃದ್ಧಬ್ರಾಹ್ಮಣನಾಗಿ ನಡೆಸಿದ ಅಚಾತುರ್ಯಗಳೆಲ್ಲವೂ ಎಂಥ ಕಳೆಪಡೆದಿವೆ!

ಈ ರಸದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ, ಭವದ ತೊಡಕುಗಳಿಂದ ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಮುಕ್ತಿಯನ್ನು ಪಡೆದ ಹೊರತು ರಸದ ನೆಲೆ ದೊರೆಯದು ಕವಿಜನಕ್ಕೆ ಈ ನೆಲೆ ದೊರೆಯಬೇಕಾದರೆ ಒಂದು ತರದ ಹುಚ್ಚಿನಿಂದ ಮಾತ್ರ. ಆ ನೆಲೆಯನ್ನು ಮುಟ್ಟಿನಿಂತ ಕವಿಯ ಸೃಷ್ಟಿಗೆ ನಿಯತಿಕೃತನಿಯಮಗಳು ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಸಲ್ಲವು.

"ನತ್ವಹಂ ತೇಷು—ತೇ ಮಯಿ" "ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ನಾನಿಲ್ಲ, ಅವು ನನ್ನಲ್ಲಿವೆ" ಎನ್ನು ತ್ತದೆ ರಸಸ್ಥಿತಿ ಭವದ ಅವಸ್ಥೆ ಗಳಿಗೆ. ರಸದ ನೆಲೆಯನ್ನು ಮುಟ್ಟಬಲ್ಲ ಸತ್ಯವಿಯ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬರುವ ಅಸಂಭಾವ್ಯ ಸಂದರ್ಭಗಳು "ನತ್ವಹಂ ತೇಷು" ಎಂಬುದನ್ನು ನಮಗೆ ಜ್ಞಾಪಿಸಿದರೆ, ಅಲ್ಲೇ ಕಂಡುಬರುವ ಮುದ್ದಾದ ವಾಸ್ತವ ಚಿತ್ರಗಳೋ "ತೇ ಮಯಿ"ಎಂಬುದನ್ನು ನೆನಪಿಗೆ ತರುತ್ತವೆ. ರಸದ ನೆಲೆಯೇ ಬೇರೆ. ಅದರಿಂದ ವಾಸ್ತವಕ್ಕೆ ನೆಲೆ ಮತ್ತು ಬೆಲೆ.

ಪು. ತಿ. ನರಸಿಂಹಾಚಾರ್

#### ಕಲ್ಪನಾ

ಪೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರ್ನ ಈ ಸಂಕ್ತಿಗಳು ಕಲ್ಪ ನಾಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಅದ್ಭುತವಾಗಿ ವರ್ಣಿಸು ತ್ತವೆ :

"The poet's eye in a fine frenzy rolling

Doth glance from heaven to earth, from earth to
heaven;

And as imagination bodies forth
The forms of things unknown, the poet's pen
Turns them to shapes and gives to airy nothing
A local habitation and a name."

ಕವಿ ದ್ರಷ್ಟಾರ, ವಕ್ತಾರ, ಸ್ರಷ್ಟಾರ. ಇದೇ ಅರ್ಧ ಬರುವಂತೆ ಪ್ಲೇಟೋ "ಅಯಾನ್" ಎಂಬ ಸಂಭಾಷಣೆಯಲ್ಲಿ ಕವಿಸ್ಫೂರ್ತಿಯನ್ನು ಪ್ರಶಂಸಿಸುತ್ತಾನೆ. ಗ್ರೀಕ್ ಜನರ ದೇವತೆಗಳ ಕಲ್ಪನೆ ಹೇಗೆ ಉಂಟಾಯಿತೆಂದು ತಯಾನದ ಅಪಾಲೋನಿಯಸ್ ಈ ವಿವರಣೆಯನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆ: 'ಅನುಕರಣಕ್ಕಿಂತಲೂ ಕಲ್ಪನೆ ಹೆಚ್ಚು ಜಾಣ್ಮೆಯ ಕಲೆಗಾರ. ಕಂಡದುದನ್ನು ಮಾತ್ರ ಅನುಕರಣ ರೂಪಿಸಬಲ್ಲುದು; ಕಾಣದುದನ್ನು ಸಹ ಕಲ್ಪನೆ ಕಂಡದುದರ ಸಾದೃಶ್ಯದಿಂದ ರೂಪಿಸಬಲ್ಲುದು.' ರೋಮನ್ ರು ತಮ್ಮ ಕವಿಗಳನ್ನು "Vates" ದಿವ್ಯಜ್ಞಾನಿಗಳು, ಎಂದು ಕರೆಯುತ್ತಿದ್ದರು. ಕಣಸುಗಾರ ಬ್ಲೇಕ್ ಹೀಗೆ ಬರೆದಿದ್ದಾನೆ:

" We are led to believe a he

When we see with, not through, the eye." ಪ್ರಾಚೀನ ಕವಿಗಳು ದೇವತಾಪ್ರಾರ್ಥನೆ ಮಾಡುವಂತೆ ವರ್ಡ್ಡ್ಸ್ವರ್ತ್ತ್ ಭವಿಷ್ಯವೇದಿ ಯಾದ ಆತ್ಮಶಕ್ಕಿಯನ್ನು ಆಹ್ವಾನಿಸುತ್ತಾನೆ:

"Descend, prophetic spirit! that inspir'st
The human soul of universal earth
Dreaming on things to come."

ಕಲ್ಪನೆಯ ಪ್ರಭಾವದಿಂದ ಸತ್ಯದರ್ಶನ ಲಭಿಸುವುದೆಂದು ಕೀಟ್ಸ್ ಮನಗಂಡಿದ್ದನು: "What the Imagination seizes as Beauty must be Truth." ಮನುಷ್ಯ ಪ್ರಸಂಚದಲ್ಲಿ, ಮನೋಲೋಕದಲ್ಲಿ, ದೇವತಾಶಕ್ತಿಯ ಅವತರಣಗಳ ಪುನಸ್ಸೃಷ್ಟಿ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಸಾಧಿಸಲ್ಪಡುತ್ತದೆಂದು ಷೆಲ್ಲಿ ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. " ನಾನೃಷೀ ಕುರುತೇ ಕಾವ್ಯಂ" ಎಂಬ ಪ್ರಾಚೀನ ವಾಕ್ಯಕ್ಕೆ ಪೂರ್ವದೇಶಗಳಲ್ಲಿ ಹೇಗೋ ಪಶ್ಚಿಮ ದೇಶಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಹಾಗೇ ಮಾನ್ಯತೆಯುಂಟು.

ಆರಂಭದಲ್ಲಿ ಕೊಟ್ಟರುವ ಪೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರ್ ನ ಪಂಕ್ತ್ರಿಗಳು ಗಂಭೀರವಾಗಿ ಹೇಳಿರುವುವಲ್ಲ. ಕಲ್ಪನೆ ಸೃಷ್ಟಿಸುವ ಚಿತ್ರಗಳು ಕೇವಲ ಮಾಯೆಯೆಂದು ಪ್ರತಿ ಪಾದಿಸುವ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಅವು ಬರುತ್ತವೆ. ಪ್ರಪಂಚದಿಂದ ಮನಸ್ಸಿಗೆ ಒದಗದ ತೃಪ್ತಿಯ ಛಾಯೆಯನ್ನು ಕನಸಿನಲ್ಲಿ ಹೇಗೋ ಹಾಗೆ ಮನಸ್ಸಿನ ಮೇಲೆ ಸುಳಿಸುವ ಕಟ್ಟುಕತೆ (Feigned history) ಕಾವ್ಯವೆಂದು ಬೇಕನ್ ವಿವರಿಸುತ್ತಾನೆ. ಗಾಳಿ ಗೋಪುರಗಳನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸುವ ಊಹಾಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಹತ್ತೊಂಭತ್ತನೆ ಶತಮಾನದ ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ವಿವರ್ಶಕರು "Fancy" ಎಂದು ಕರೆದು "Imagination" ಅಥವಾ ಕಲ್ಪನೆಯಿಂದ ಅದನ್ನು ಬೇರ್ಪಡಿಸುತ್ತಾರೆ. ಸತ್ಯದೂರವೆಂದೆ ನಿಸಿದ ಸ್ತಬ್ಧ ಸೌಂದರ್ಯ ದೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ವರ್ಡ್ಡ್ಸ್ ವರ್ಡ್ತ್ ತ್ಯಜಿಸುತ್ತಾ ಅದನ್ನು ಹೀಗೆ ವರ್ಣಿಸುತ್ತಾನೆ:

"The light that never was, on sea or land,

The consecration and the poet's dream."

ಹೇಗೆ ಊಹೆ ಒಮ್ಮಗ್ಗು ಲಿನಿಂದ ಜಾರುತ್ತದೋ ಹಾಗೆ ಅನುಕರಣ ಇನ್ನೊಂದು ಮಗ್ಗು ಲಿನಿಂದ ಜಾರುತ್ತದೆ. ಅನುಕರಣ ಮನುಜ ಸಹಜ ವ್ಯಾಪಾರವೆಂದೂ ಆನಂದದಾಯಿಯೆಂದೂ ಕಾವ್ಯದ ಮೂಲವೆಂದೂ ಅರಿಸ್ಟ್ರಾಟಲ್ ಬರಿಯುತ್ತಾನೆ. ಆದರೆ ಅನುಕರಣ ಎಂಬ ಶಬ್ದಕ್ಕಿಂತಲೂ ಅವನು ಪ್ರಯೋಗಿಸುವ "Mimesis" ಎಂಬ ಶಬ್ದ ಹೆಚ್ಚು ಅರ್ಧಗರ್ಭಿತವಾಗಿದೆ. "ಚಿತ್ರಗಾರನಂತೆ ಕವಿಯೂ ಅನುಕರಣ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಅವನು ವಸ್ತುಗಳನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸುವಾಗ ಮೂರುಬಗೆಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದರಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿಸುವುದು ಅವಶ್ಯಕ: (೧) ಅವುಗಳು ಇದ್ದಂತೆ ಅಥವಾ ಇರುವಂತೆ, (೨) ಅವು ಗಳು ಹೀಗಿವೆ ಹೀಗಿದ್ದವು ಎಂದು ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟರುವಂತೆ, (೩) ಅವುಗಳು ಆದರ್ಶಸ್ಥಿತಿ ಯಲ್ಲಿ ಇರಬೇಕಾದಂತೆ," ಎಂದು ಅವನು ತನ್ನ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸಿದ್ದಾನೆ. ನಡೆದ ಸಂಗತಿಗೆ ಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ವ್ರಾಧಾನ್ಯ, ನಡೆಯಬಹುದಾದುದಕ್ಕೆ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಧಾನ್ಯ. ಕಾಲದೇಶವ್ಯಕ್ತಿವೈಚಿತ್ರ್ಯಗಳನ್ನು ಮೀರಿದ ಸರ್ವಕಾಲಸಂಭಾವ್ಯತೆಯುಳ್ಳ ಸತ್ಯವನ್ನು ಪ್ರತಿಕೃತಿಸುವ ಕಾವ್ಯ ಚರಿತ್ರೆಗಿಂತ ಹೆಚ್ಚು ತಾತ್ವಿಕ. ಅರಿಸ್ಟಾಟಲ್ ನ ಈ ಮಾತನ್ನು "ಹೌದು, ಇದು ನಿಜ" ಎಂದು ವರ್ಡ್ಡ್ ವರ್\_, ಹೇಳಿ, ಅನುಕರಣ ವೆಂದರೆ ಏನೆಂದು ವಿಶದಪಡಿಸುತ್ತಾನೆ: " an ability of conjuring up in himself passions which are indeed far from being the same as those provided by real events, yet . . . do more nearly resemble the passions produced by real events than anything which, from the motions of their own minds merely, other men are accustomed to feel in themselves." ಕವಿಯ ಕಣ್ಣು ಕಿವಿ ಅರ್ಧ ಕಾಣು ತ್ತವೆ ಕೇಳುತ್ತವೆ, ಅರ್ಧ ಕಲ್ಪಿಸುತ್ತವೆ—" both what they half create and what perceive.'' ವರ್ಡ್ಡ್ಸ್ ವರ್ರ್ತ್ ನ ಕಾವ್ಯದ ವಸ್ತು ಇದು :

"How exquisitely the individual Mind (And the progressive powers perhaps no less Of the whole species) to the external World Is fitted:—and how exquisitely, too—
Theme this but little heard of among men—
The external World is fitted to the Mind;
And the creation (by no lower name
can it be called) which they with blended might
Accomplish:—this is our high argument."

ಒಮ್ಮೆ ವರ್ಡ್ಡ್ಸ್ ವರ್ತ್ತ್ ಲಂಡನ್ ನಗರದ ಬೀದಿಯಲ್ಲಿ ಕುರುಡ ತಿರುಸೆಯವನನ್ನು ನೋಡಿದನು. ಕೆಲವು ತಿಂಗಳುಗಳ ನಂತರ ಅವನು ಬರೆದ "Resolution and Independence" ಎಂಬ ಕವನದಲ್ಲಿ ಬೀದಿಯ ಭಿಕ್ಷುಕರಿಗೆ ಬದಲು ಆತ್ಮ್ರ ಗೌರವದ ಅಮೃತ ಪ್ರತೀಕದಂತಿರುವ ಜಿಗಣಿ—ಆಯುವ ಮುದುಕ ಚಿತ್ರಿತನಾಗಿದ್ದಾನೆ.

ಅನುಕರಣಮಾತ್ರವಾದಿಗಳ ಸಾಲು ಶತಮಾನಗಳುದ್ದ ಕ್ಕೂ ಚಾಚಿವೆ. ಕ್ರಿಸ್ತಪೂರ್ವದಲ್ಲಿ ಡೆಮಾಕ್ರಿಟಸ್ ಎಪಿಕ್ಯೂರಸ್ ಎಂಬ ತಾತ್ವಿಕನೂ ಲುಕ್ರೀಷಿಯಸ್ ಎಂಬ ಮಹಾಕವಿಯೂ ಕಣ್ಣಿನ ಕಾಣ್ಕೆಯೇ ಸತ್ಯದ ಸಾಕ್ಷಿಯೆಂದು ನಂಬಿದ್ದರು. ಕ್ರಿಸ್ತಶಕ ಹದಿನೆಂಟನೆ ಶತಮಾನದಲ್ಲಿ, ಮನಶ್ಶಾಸ್ತ್ರದ ಮೊದಲ ಹೆಜ್ಜೆಗಳ ಕಾಲದಲ್ಲಿ, ಹಾಬ್ಸ್, ಲಾಕ್, ಹಾರ್ಟ್ಟ್ ಮುಂತಾದ ಆಂಗ್ಲ ತಾಶ್ವಿಕರು ಇದೇ ವಿಚಾರಪಥ ವನ್ನು ಅನ್ವೇಷಿಸಿದರು. ಜನನಕಾಲದಲ್ಲಿ ನಮ್ಮ ಮನಸ್ಸ್ ಬಿಳಿಯ ಹಾಳೆಯಂತೆ ಬರಿದಾಗಿರುತ್ತದೆಂದೂ ಬಳಿಕ ಉದಿಸುವ ಎಲ್ಲ ಭಾವನೆ ಚಿಂತನೆಗಳೂ ಮೂಲತಃ ಇಂದ್ರಿಯಾನುಭವಜನ್ಯಗಳಿಂದೂ ಇವರು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಅನುಭವಕ್ಕೆ ಹೊರತಾದ ನಂಬಿಕೆಗಳೂ ಬರಿಯ ಭ್ರಮೆಯಾದುದರಿಂದ ಪ್ರೇತಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಯಕ್ಷಯಕ್ಷಿಣಿಯ ರಲ್ಲಿಯೂ ಜನರ ನಂಬಿಕ್ ಅವಿವೇಕದ ಚಿಹ್ನೆಯೆಂದು ಹಾಬ್ಸ್ ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. ನೆನಪಿನ ವೊಲೆಗೂಸು ಕಾವ್ಯ ಎಂಬ ಗ್ರೀಕರ ವಚನೆ ಇವರ ತತ್ವದ ಪ್ರಕಾರ ಅಕ್ಷರಶಃ ನಿಜ ವಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸುತ್ತದೆ. ಕಲ್ಪನೆಯನ್ನು "Decaying sense" ಸ್ಮೃತಿಯಲ್ಲಿ ಪಟುತ್ವವನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಂಡ ಇಂದ್ರಿಯಸಂವೇದನೆಯೆಂದು ಹಾಬ್ಸ್ ಕಡೆಗಣಿಸು ತ್ತಾನೆ. ಇಪ್ಪತ್ತನೆ ಶತಮಾನದಲ್ಲಿಯೂ ಟಿ.ಇ. ಹ್ಯೂಂ ಎಂಬ ವಿಮರ್ಶಕ ಹೀಗೇ ವಾದಿಸಿ ಕಾವ್ಯದ ಗುರಿ ಸ್ಪಷ್ಟ ಚಿತ್ರನಿರ್ಮಿತಿ ಎಂದು ಒತ್ತಿ ಹೇಳಿ " Imagism " ಎಂಬ ಕಾವ್ಯ ಪಂಥದ ಮೊದಲಿಗನಾದನು

ಹಾರ್ಟ್ಟ್ ಲೇಯ ಸಿದ್ಧಾಂತವನ್ನು ಕೋಲ್ ರಿಡ್ಜ್ ಮೊದಮೊದಲು ಮೆಚ್ಚಿ ಕೊಂಡರೂ ಅವನು ಅದನ್ನು ಕಡೆಗೆ ತ್ಯಜಿಸಬೇಕಾಯಿತು. ಕಬ್ಬಿಣದ ಕಣಗಳನ್ನು ಒಂದು ಕ್ರಮದಲ್ಲಿ ವ್ಯವಸ್ಥಾಪಿಸುವ ಅಯಸ್ಕಾಂತದಂತೆ ಹಲವು ನೆನಪುಗಳನ್ನು ಸಾದೃಶ್ಯಮೋಹನ್ಯಾಯದಿಂದ ಒಗ್ಗೂಡಿಸುವುದು ಮಾತ್ರ ಕಲ್ಪನೆಯ ಕೆಲಸವಲ್ಲ. ಇಂಥ ಕೆಲಸದಲ್ಲಿ ಕವಿಯ ಮನಸ್ಸು ಅಕ್ರಿಯಾವಂತವಾದುದರಿಂದ ಇದು ಯಾಂತ್ರಿಕ, ನಿರ್ಜೀವ, ಮಿತಾರ್ಧಕ. ಇದನ್ನು "Fancy" ಎಂದು ಕರೆದು ಇದಕ್ಕೂ ಕಲ್ಪನೆಗೂ ಇರುವ ವ್ಯತ್ಯಾಸವನ್ನು ಕೋಲ್ ರಡ್ಜ್ ಹೀಗೆ ವಿವರಿಸುತ್ತಾನೆ "Imagination

I consider either as primary or secondary. The primary Imagination I hold to be the living power and prime agent of all human perception, and as repetition in the finite mind of the eternal act of creation in the infinite I A M. The secondary Imagination I consider as an echo of the former, co-existing with the conscious will, yet still as identical with the primary in the kind of its agency and differing only in degree, and in the mode of its operation. It dissolves, diffuses, dissipates in order to recreate, or where this process is rendered impossible, yet still at all events it struggles to idealize and unify. It is essentially vital, even as all objects (as objects) are essentially fixed and dead. Fancy, on the contrary, has no other counters to play with but fixities and definites. The fancy is indeed no other than a mode of memory emancipated from the order of time and space "

ಪ್ರಪಂಚವನ್ನು ನಾವು ನೋಡುವಾಗಲೂ ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಅದರ ವಸ್ತುಸ್ಥಿತಿ ಯನ್ನು ನೋಡಲಾರದೆ ಅಥವಾ ಅದರ ವಸ್ತುಸ್ಥಿತಿಯನ್ನು ಮಾತ್ರವೇ ನೋಡದೆ ಅದನ್ನು ಸಾಂಕೇತಿಕವಾಗಿಯೇ ಗ್ರಹಿಸುತ್ತೇವೆ. ಈ ಗ್ರಹಣ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಕೋಲ್ ರಿಡ್ಜ್ " Primary Imagination " ಎಂದು ಕರೆಯುತ್ತಾನೆ. ಗುಲಾಬಿಯ ಕೆಂಪು ನಿಜವಾಗಿ ಮತ್ತು ಪೂರ್ತಿಯಾಗಿ ಗುಲಾಬಿಯದಲ್ಲ. ಇದನ್ನು ಭೌತಿಕಶಾಸ್ತ್ರದ ಎಳೆಯ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳೂ ಬಲ್ಲರು. ಅಂಗನೆಯೊಬ್ಬಳ ರೂಪಲಾವಣ್ಯ ಅವಳೊಬ್ಬ ಳದೇ ಸ್ವತ್ತಲ್ಲ; ರಸಿಕನೇತ್ರಗಳಿಗೂ ಅವಳು ಋಣಿ. ಒಂದೊಂದು ತಾತ್ವಿಕಪಂಥವೂ ಸತ್ಯದ ವಿಷಯವಾಗಿ ಎಷ್ಟು ದ್ಯೋತಕವೋ ಅದರ ಪ್ರತಿವಾದಕನ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವದ ಮತ್ತು ಆ ಕಾಲಧರ್ಮದ ವಿಷಯವಾಗಿಯೂ ಅಷ್ಟೇ ದ್ಯೋತಕ. ನಮ್ಮ ನೋಟ, ಭಾವ, ವಿಚಾರ, ಕಲ್ಪನಾತ್ಮಕ. ಈ ಬಗೆಯ ಮನೋವೃತ್ತಿ ಪ್ರಬಲವೂ ಪ್ರಖರವೂ ಕಲ್ಪನೆ (" Secondary Imagination") ಆವಿರ್ಭವಿಸುತ್ತದೆ. ಆದಷ್ಟು, ಆದರ್ಶವಾಗುವಂತೆ ಆದಷ್ಟು, ಏಕೀಭೂತವಾಗುವಂತೆ ಎಲ್ಲ ನೋಟ ಭಾವ ವಿಚಾರಗಳನ್ನೂ ಕಲ್ಪನೆ ಕೂಡಿಸಿ ಕರಗಿಸಿ ಮಾರ್ಪಡಿಸಿ ಪುನಸ್ಸೃಷ್ಟಿಸುತ್ತದೆ. ಸ್ವಪ್ರತಿಭೆಯಿಂದಲೂ ವರ್ಡ್ಡ್ಸ್ವರ್ತ್ತನ ಕಾವ್ಯದ ಅಧ್ಯಯನದಿಂದಲೂ ಜರ್ಮನ್ ತಾತ್ವಿಕರ ಸಹಾಯದಿಂದಲೂ ಕೋಲ್ರಡ್ಜ್ ತನ್ನ ಸಿದ್ಧಾಂತವನ್ನು ರೂಪಿಸುತ್ತಾನೆ. ವರ್ಡ್ಡ್ಸ್ ವರ್್ತ್ತ್ ನ " Resolution and Independence" ಎಂಬ ಕವನವನ್ನೇ ಮತ್ತೆ ಉದಾಹರಿಸಬಹುದು. ಬೀದಿಯ ಜನಜಂಗುಳಿಯಲ್ಲಿ ಭಿಕ್ಷೆಬೇಡುವ ಕುರುಡ \_\_\_\_\_ ಮುದುಕ ಕವಿಸ್ಮೃತಿಯಲ್ಲಿ ರೂಪಾಂತರಿತನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಬೆಂಗಾಡಿನಲ್ಲಿ ಅಲೆಯುತ್ತಾ ನೀರು ನಿಂತೆಡೆಗಳಲ್ಲಿ ಜಿಗಣಿಗಳನ್ನು ಆಯುವ ದುರ್ಬಲವೃದ್ಧ ಧೀರ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ

ಪ್ರೇಮಿ ಕವಿಗೆ ತತ್ವಬೋಧಿಮಾಡಲು ಅವತರಿಸಿದ ದೇವದೂತನಂತೆ ತೋರುತ್ತಾನೆ:

"The old man still stood talking by my side;
But now his voice to me was like a stream
Scarce heard; nor word from word could I divide;
And the whole Body of the Man did seem
Like one whom I had met with in a dream;
Or like a man from some far region sent,

To give me human strength, by apt admonishment." ಕೋಲ್ ರಿಡ್ಜ್ ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರ್ ನಿಂದ ಒಂದು ಉತ್ತಮ ಉದಾಹರಣೆಯನ್ನು ಕೊಡು ತ್ತಾನೆ. ಬೆಂಗಾಡಿನಲ್ಲಿ ಗುಡುಗು ಮಿಂಚು ಬಿರುಗಾಳಿ ಮಳೆಗಳ ಉಪಟಳಕ್ಕೆ ಸಿಲುಕಿದ ಲಿಯರ್ ದೊರೆ ಅವುಗಳು ದೀನಸೇವಕರಂತೆ ಅವನ ನಿರ್ಸ್ಟ್ ಣ ಪುತ್ರಿಯರ ಆಜ್ಞೆ ಯನ್ನು ಪಾಲಿಸುವುವೆಂದು ಭಾವಿಸುತ್ತಾನೆ. ಬಡ ಹುಚ್ಚ ನಂತೆ ಕಾಣುವ ಎಡ್ಗಾ ರ್ನನ್ನು ನೋಡಿದಾಗ, "ಏನು! ಇವನ ಪುತ್ರಿಯರು ಇವನನ್ನು ಈ ದೆಸೆಗೆ ತಂದರೆ?" ಎಂದು ಕೇಳುತ್ತಾನೆ. ಲೋಕದ ಎಲ್ಲ ಕ್ಲೇಶಗಳೂ ಪುತ್ರಿಯರ ಕೃತಘ್ನತೆಯಿಂದಲೇ ಉದ್ಭವಿಸುತ್ತವೆಯೆಂದು ಅವನ ದುಃ ಖೋನ್ಮಾದದಲ್ಲಿ ಅವನಿಗೆ ಎನಿಸುತ್ತದೆ. ಪ್ರಬಲ ಭಾವನೆಯಿಂದ ಪರವಶವಾದ ಮನಸ್ಸಿಗೆ ಭಿನ್ನತೆ ಮಾಯ ವಾಗಿ ಲೋಕ ಏಕವಾಗುತ್ತದೆ.

ಕನಿಯ ಅತ್ಯದ್ಭುತ ಮತ್ತು ನಿಶಿಷ್ಟಶಕ್ತಿಯು ರೂಪಕ ಸೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಕಾಣುತ್ತ ದೆಂದು ಅರಿಸ್ಟಾಟಲ್ ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. ಇದನ್ನು ವಿವರಿಸುತ್ತಾ ಭಿನ್ನವಸ್ತುಗಳಲ್ಲಿ ಯಾವುದಾದರೂ ಸಾಮ್ಯವನ್ನು ಇದು ತೋರಿಸುತ್ತದೆಂದೂ ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. ಹದಿನೇಳನೆ ಶತಮಾನದ ಇಂಗ್ಲೆಂಡಿನ "Metaphysical" ಕವಿಗಳಲ್ಲಿ ಆದಷ್ಟು ಭಿನ್ನವಾದ ವಸ್ತುಗಳಲ್ಲಿ ಸಾಮ್ಯವನ್ನು ಕಾಣುವ ಅಪೂರ್ವ ಪ್ರತಿಭೆಯಿದೆ. ಪ್ರಿಯೆಯನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಹೋಗುತ್ತಿರುವ ಪ್ರಿಯನ ಬಾಯಿಯಲ್ಲಿ ಡನ್ ಈ ಮಾತನ್ನು ನುಡಿಸುತ್ತಾನೆ:

"If they [our two souls] be two, they are two so
As stiff twin compasses are two,
Thy soul the fixt foot, makes no show
To move, but doth, if the other do.
And though it in the centre sit,
Yet when the other far doth roam,
It leans and hearkens after it,
And grows erect, as that comes home.
Such wilt thou be to me, who must,
Like the other foot, obliquely run;
Thy firmness draws my circle just,
And makes me end, where I begun."

ಪ್ರಿಯರ ಆತ್ಮಗಳಲ್ಲಿ, Compasses ನ ಕಾಲುಗಳಲ್ಲಿ? ಆದರೆ ಕಲ್ಪನೆಯ ಪ್ರಭಾವ ದಿಂದ ಅವುಗಳ ಸಾದೃಶ್ಯವು ಭಾವದ ಸ್ಪಷ್ಟ ಅಭಿವ್ಯಕ್ತಿಗೆ ಪೋಷಕವಾಗಿದೆ. ಹದಿ ನೆಂಟು ಹತ್ತೊಂಭತ್ತನೆ ಶತಮಾನಗಳಲ್ಲಿ ಈ ಉಪಮಾನವು "Conceit" ಅಥವಾ "Fancy" ಎಂದು ಖಂಡಿಸಲ್ಪಡುತ್ತಿದ್ದು ದನ್ನು ನೆನೆದರೆ "Fancy" ಎಂಬ ಶಬ್ದ ಕೈ ಕೋಲ್ ರಿಡ್ಜ್ ಕೊಡಲು ಯತ್ನಿ ಸುವ ನಿಷ್ಕೃಷ್ಟವಾದ ಅರ್ಥ ಕೊಡಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ ವೆಂದು ತೋರದಿರದು. ಕೋಲ್ ರಿಡ್ಜ್ "Fancy" ಎನ್ನುವುದನ್ನು ಕಲ್ಪನೆಯ ಅಭಾವ ವೆಂದು ಕರೆದರೆ ಸಾಕಾಗಿದೆ. ಇತ್ತೀಚಿನ ಕವಿಗಳೂ ವಿಮರ್ಶಕರೂ ಕೋಲ್ ರಿಡ್ಜ್ ನ ವಿಭೇದವನ್ನು ತ್ಯಜಿಸಿ ರೊಮ್ಯಾಂಟರ್ ಕವಿಗಳಿಗಿಂತಲೂ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಬುದ್ಧಿ ಚಾತುರ್ಯಕ್ಕೆ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಅವಕಾಶವನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದಾರೆ. ಪಶ್ಚಿಮಮಾರುತನಲ್ಲಿ ತೂರುತ್ತಿರುವ ಹಣ್ಣೆ ಲೆ ತರಗೆಲೆಗಳನ್ನು ಐಂದ್ರಜಾಲಿಕನ ದಂಡದಿಂದ ಪಲಾಯನವಾಗುತ್ತಿರುವ ಪ್ರೇತಗಳಿಗೆ ಷೆಲ್ಲಿ ಹೋಲಿಸಿದರೆ ಬದುಕಿದ್ದರೂ ಸತ್ತಿರುವ ಮಂದಿಯನ್ನು ಎಲಿಯಟ್ ಹೀಗೆ ವರ್ಣಿಸುತ್ತಾನೆ:

"Men and bits of paper, whirled by the cold wind That blows before and after time."

ಕವಿಯ ಮನೋವೃತ್ತಿಯನ್ನು ವಿವರಿಸುತ್ತಾ ಎಲಿಯಟ್ 'ಸಾಮಾನ್ಯ ಮನುಷ್ಯ ನೊಬ್ಬನು ಒಂದು ಹೆಣ್ಣನ್ನು ಪ್ರೀತಿಸುತ್ತಾನೆ ಅಥವಾ ಸ್ಪ್ರಿನೋಜಾ ಎಂಬ ತಾತ್ವಿಕ ನನ್ನು ಓದುತ್ತಾನೆ. ಇವೆರಡು ಅನುಭವಗಳಿಗೂ ಪರಸ್ಪರ ಸಂಬಂಧವಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಅಥವಾ ಟೈಪ್ರೈಟರ್ನ ಶಬ್ದ ಕೇಳುತ್ತಾನೆ ಅಧವಾ ಅಡಿಗೆಯ ವಾಸನೆ ಅವನ ಕಡೆ ಬರುತ್ತಿರುತ್ತದೆ. ಇವೆಲ್ಲ ಅನುಭವಗಳೂ ಬೇರೆಬೇರೆಯಾಗಿಯೇ ಉಳಿಯುತ್ತವೆ. ಆದರೆ ಕವಿಯಾದವನ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಈ ಅನುಭವಗಳು ಸದಾ ನೂತನ ಸಮಷ್ಟಿಗಳನ್ನು ರಚಿಸುತ್ತಿರುತ್ತವೆ." ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. ಡ್ಯಾಂಟೆಯ ವಿಷಯವಾಗಿ ಬರೆಯುತ್ತಾ ಇದೇ ಮಾತನ್ನೇ ಹೇಳುತ್ತಾನೆ: "It is the real right thing, the power of establishing relations between beauty of the most diverse sorts; it is the utmost power of the poet."

ಮನಶ್ಯಾಸ್ತ್ರ ಸಂಶೋಧನೆಗಳು ಈ ವಿಚಾರಸರಣಿಯನ್ನು ಸಮರ್ಧಿಸುತ್ತವೆ. ಹಿಂದಿನ ಇಂದ್ರಿಯಾನುಭವಗಳ ಸ್ಮೃತಿ ಮುಂದಿನ ಇಂದ್ರಿಯಾನುಭವಗಳೊಡನೆ ಮಿಳಿತವಾಗಿ ಇವನ್ನು ಅವೂ ಅವನ್ನು ಇವೂ ಮಾರ್ಪಡಿಸುತ್ತವೆ. ಹೀಗೆ ಸರಳ ಅನುಭವಗಳು ಕೂಡುತ್ತಾ ಸಂಯುಕ್ತ ಅನುಭವಗಳು ರಚಿತವಾಗುತ್ತಾ ಹೋಗು ತ್ತವೆ. ಕನಸುಗಳಲ್ಲಿ ಈ ಬಗೆಯ ಕ್ರಿಯೆಯನ್ನು ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. ಫ್ರಾಯ್ಡ್ ಹೇಳು ತ್ತಾನೆ, "ಸ್ವಪ್ನಚಿತ್ರಗಳ ಕಲೆಗಾರರು ಇಬ್ಬರು— ಸಂಗ್ರಹಣ (Condensation) ಮತ್ತು ಸ್ಥಾನಪಲ್ಲಟ (Displacement)." ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರ್ನ ನಾಟಕವೊಂದರಲ್ಲಿ ಬಾಟಂ ಎಂಬ ಗ್ರಾಮ್ಯನಟ ಗಾರ್ಧಭಶಿರನಾಗಿ ಪರಿವರ್ತಿತನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಆ ನಾಟಕದ ಸ್ವಾಪ್ನಿಕ ಆವರಣಕ್ಕೆ ಉಚಿತವಾದ ಕ್ರಿಯೆಯಿದು. ಕನಿಯ ಮಾತಿಗೆ ಒಂದೇ

ಆರ್ಥವನ್ನು ಕೊಡಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಕಾವೈದ ನಾನಾರ್ಥಸ್ಭುರಣ ಶಕ್ತ್ತಿಯನ್ನು ಎಂಸನ್ ಮುಂತಾದ ವಿಮರ್ಶಕರು ಈಚಿಗೆ ಅನ್ವೇಷಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಮನಶ್ಯಾಸ್ತ್ರದ ಸಂಶೋಧನೆ ಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡು ಕಾವ್ಯರಚನೆಯ ರಹಸ್ಯದ ಮೇಲೆ ಸ್ವಲ್ಪವಾದರೂ ಬೆಳಕನ್ನು ಚಿಲ್ಲಿರುವ ಕೀರ್ತಿ ಲೌವಿಸ್ ಎಂಬ ವಿಮರ್ಶಕರಿಗೆ ಸಲ್ಲುತ್ತದೆ ಕೋಲ್ ರಿಡ್ಜ್ ನೋಡಿದ ನೋಟಗಳೂ ಓದಿದ ಪುಸ್ತಕಗಳೂ ಅವನು 'The Ancient Mariner' ಎಂಬ ಕವನವನ್ನು ರಚಿಸಲು ಹೇಗೆ ವಸ್ತುವಿವರಗಳನ್ನೂ ಶಬ್ದ ಸಂಪತ್ತನ್ನೂ ಒದಗಿಸಿದವು ಎಂಬುದನ್ನು ಅವರು ತೋರಿಸಿಕೊಟ್ಟದ್ದಾರೆ. ಸದೃಶಭಾವನೆಗಳು ಒಂದನ್ನೊಂದು ಸೂಚಿಸುತ್ತಾ ಸಂಯುಕ್ತಭಾವನೆಗಳ ಉತ್ಪಾ ದನಾಕಾರ್ಯ ನಡೆಯುತ್ತದೆ. ಈಚಿನ ವಾಶ್ಚಾತ್ಯ ಕಾನ್ಯದಲ್ಲಿ ತರ್ಕಬದ್ಧವಾದ ಅಥವಾ ಕಾಲಕ್ರಮೇಣ ಹೇಳುವ ಶೈಲಿಗೆ ಬದಲು ಸಾದೃಶ್ಯ-ವಿರೋಧಗಳ ಮೂಲಕ ಕಾವ್ಯವನ್ನು ಬೆಳೆಸಿಕೊಂಡು ಹೋಗುವ ಮಾರ್ಗ ಪ್ರಯೋಗದಲ್ಲಿದೆ. 'The Waste Land ' ಎಂಬ ಪ್ರಸಿದ್ಧ ಕವನದಲ್ಲಿ ಶತಶತಮಾನಗಳ ಸಂಸ್ಥೃತಿಗಳು ಖಿಲವಾಗಿರು ವುದರ ಘೋರಕರುಣ ಚಿತ್ರ ಈ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ರೂಪಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಹಿಂದಿನ ಕವಿಗಳ ಯೋಗಗಳ ಜನಾಂಗಗಳ ಸಂಸ್ಥೃತಿಗಳನ್ನೂ ಇಂದಿನ ಪ್ರಪಂಚದ ಪರಿಸ್ಥಿತಿಯನ್ನೂ ಕವಿಯ ವೈಯಕ್ತಿಕ ಅನುಭವಗಳನ್ನೂ ಏಕೀಭವಿಸುವಂತೆ 'ಕೂಡಿಸಿ, ಕರಗಿಸಿ, ಮಾರ್ಪಡಿಸಿ' ಕಲ್ಪನೆ ಈ ಕವನವನ್ನು ಹೊಮ್ಮಿಸಿದೆ. ನಿಜವಾದ ಕವಿಗೆ ಚಿಂತನೆ ಭಾವ ಇಂದ್ರಿಯಾನುಭವ ಎಲ್ಲವೂ ಒಂದೇ. ಒಂದನ್ನೊಂದು ಕೂಡಬಲ್ಲುದು, ಮಾರ್ಪಡಿಸಬಲ್ಲುದು. ವರ್ಡ್ಡ್ಸ್ ವರ್ತ್ತ್ ಹೇಳುತ್ತಾನೆ: 'ನಿರಂತರವಾಗಿ ಹೈದೆಯ ವನ್ನು ಹೊಗುವ ಭಾವನೆಗಳನ್ನು ಚಿಂತನೆಗಳು ಮಾರ್ಪಡಿಸಿ ಒಂದು ಮಾರ್ಗದಲ್ಲಿ ಒಯ್ಯುತ್ತವೆ. ಆದರೆ ಈ ಚಿಂತನೆಗಳು ಬೇರೆ ಯಾವುವೂ ಅಲ್ಲ. ಹಿಂದಿನ ಭಾವನೆ ಗಳಲ್ಲವುಗಳ ಪ್ರತಿನಿಧಿಗಳು. ' 'So feeling comes in aid of feeling.' ವರ್ಡ್ಡ್ಸ್ ವರ್ತ್ತ್ ಈ ಬಗೆಯ ಕಟ್ಟಡ ಮತ್ತು ವಾರ್ಪಾಟನ್ನು ಈ ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಕ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸಿದ್ದಾನೆ:

"The principal object was...to make..incidents and stituations interesting by tracing in them, truly though not ostentatiously, the primary laws of our nature: chiefly, as far as regards the manner in which we associate ideas in a state of excitement.... Poetry is the spontaneous overflow of powerful feelings: it takes its origin from emotion recollected in tranquillity; the emotion is contemplated till by a species of reaction, the tranquillity gradually disappears, and emotion, kindred to that which was before the subject of contemplation, is gradually produced, and does itself exist in the mind." भूगा निर्माण

ರಸಕ್ಕೂ ಇರುವ ಅಂತರದ ಕಡೆ ಈ ವಾಕ್ಯ ಬೆರಳು ತೋರಿಸುತ್ತದೆ. ಎಲಿಯಟ್ ಹೇಳುವಂತೆ, "It is not the 'greatness' the intensity of the emotions the components, but the intensity of the artistic process, the pressure, so to speak, under which the fusion takes place that counts." ಈ ಬಗೆಯ ಪರಿವರ್ತನೆ ಎಷ್ಟು ಮಟ್ಟಿಗೆ ಆಗುತ್ತಿದೆ ಎಂಬುದರ ಮೇಲೆ ಒಂದು ಕಾವ್ಯದ ಕಾವ್ಯವಿಶಿಷ್ಟ ಗುಣವನ್ನು ನಾವು ನಿರ್ಧರಿಸಬಹುದುದು. ಕಾವ್ಯ ಕವಿಯ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವದ ಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲ. ಎಲಿಯಟ್ ನ ಮಾತಿನಲ್ಲಿ, "The poet has not a 'personality' to express, but a medium in which impressions and experiences combine in peculiar and unexpected ways." ವರ್ಡ್ಡ್ಸ್ ವರ್ಡ್ಡ್ ಸ್ಟ್ ಪ್ರಾಕ್ ಕವಿ ಅಭ್ಯಾಸಮಾಡಬೇಕು. ಯೂಂಗ್ ಎಂಬ ಮನಶ್ಯಾಸ್ತ್ರಜ್ಞ ಮಾನವಕುಲದ ಸುಪ್ತಚಿತ್ರದಲ್ಲಿ ಯೂಂಗ್ ಎಂಬ ಮನಶ್ಯಾಸ್ತ್ರಜ್ಞ ಮಾನವಕುಲದ ಸುಪ್ತಚಿತ್ರದಲ್ಲಿ

" Archetypal Images ', ಅಥವಾ ಪುರಾಣಪ್ರತೀಕಗಳು ನಿರುತವೂ ಇರುವು ವೆಂದು ತನ್ನ ಸಿದ್ಧಾಂತವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದಿಸುತ್ತಾನೆ. <sup>–</sup>ದ್ವಿಜತಾ ಸಿದ್ಧಿ (Initiation)ಗೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದ ಚಿರಸಂಕೇತಗಳು ಸತ್ತು ಮರುಹುಟ್ಟಿದಂತೆ, ಒಣಗಿ ಉದುರಿ ಮತ್ತೆ ಬೆಳೆದಂತೆ, ಕಷ್ಟದಲ್ಲಿ ಸಿಲುಕಿ ಕೊನೆಗೆ ಪರಿಹಾರವನ್ನು ಕಂಡುಕೊಂಡಂತೆ, ಪಾತಾಲಕ್ಕೆ ಹೋಗಿ ಭೂಮಿಗೆ ಹಿಂದಿರುಗಿದಂತೆ ಆಗುವ ಅನುಭವಗಳು. ಪ್ರಾಚೀನ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಗಳಲ್ಲಿಯೂ ವ್ಯಕ್ತಿಸ್ವಪ್ನಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿಯೂ ಇವು ಪುನಃ ಪನಃ ಅವತರಿಸು ತ್ತವೆ. "The Ancient Mariner" ಎಂಬ ಕವನದಲ್ಲಿ ಇಂತಹ "Rebirth ಪ್ರಾಯಪಟ್ಟದ್ದಾಳೆ. ಮಾನವಕುಲದ ಅಜಾಗರ ಚಿತ್ತವನ್ನು ಏಟ್ಸ್ " Anima Mundi '' ಎಂದು ಕರೆಯುತ್ತಾನೆ. ಅದು ಸೂಚಿಸುವ ಸಂಕೇತಗಳಿಗೆ ಒಂದು ಕಾಲದ ಅಥವಾ ಒಬ್ಬ ಮನುಷ್ಯನ ಅರಿವಿಗೂ ಮೀರಿದ ಅರ್ಥದ್ಯೋತಕತೆಯಿದೆ ಎಂದು ಅವನ ಅಭಿಸ್ರಾಯ. ಆಂಗ್ಲ ಸಿಂಬಲಿಸ್ಟ್ನ್ ಕವಿಗಳಲ್ಲಿ ಇವನು ಪ್ರಮುಖ. ಮನಶ್ಯಾಸ್ತ್ರದ ಬೆಂಬಲಕ್ಕೆ ಮಾನವಶಾಸ್ತ್ರ ನಿಂತಿದೆ. ರೂಪಾಂತರವಾದರೂ ನಷ್ಟ ವಾಗದ ಪಡಿಯಚ್ಚಿನಂತಹ ಅನುಭಾವಗಳು ಪ್ರಪಂಚದ ಎಲ್ಲ ಪ್ರಾಚ್ಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಮತ್ತೆ ಮತ್ತೆ ಉದಿಸುವುದನ್ನು ಈ ಶಾಸ್ತ್ರ ತೋರಿಸಿಕೊಟ್ಟಿದೆ. ಭಾಷೆ ಅಳಿದ ಸಂಸ್ಕೃತಿಗಳ ಉಳಿದ ಉಲ್ಲೇಖ. "Breath" (ಪ್ರಾಣ) ಎಂಬ ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಉಸಿರು, ವಾಯು, ಆತ್ಮ, ಪರಮಾತ್ಮ ಎಂಬ ಅರ್ಥಗಳು ಹಿಂದೆ ಆಗುತ್ತಿದ್ದವು. ಈ ಬಗೆಯ ಅರ್ಥವಿಪುಲತೆ ಈಗ ಕಾವ್ಯಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಸಿದ್ಧಿಸುತ್ತದೆ. ಬಾರ್ಫೀಲ್ಡ್ ಹೇಳುವಂತೆ "The poet in his metaphorical speech restores conceptually a unity which has now been lost to perception." ವಿಶ್ವದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿಯೇ ಒಂದು ಸಿದ್ಧಾಂತವಿದ್ದರೆ ಅದರಲ್ಲಿ ಒಂದೊಂದು ಜೀವನ

ವಿಭಾಗಕ್ಕೂ ಅಸ್ತಿತ್ವ ಅರ್ಥ ಇದ್ದರೆ ಆಗ ಒಂದು ಅಂಶವನ್ನು ವರ್ಣಿಸಿದರೂ ಪೂರ್ಣತಿಯು ಸೂಚಿತವಾಗುತ್ತದೆ. ಹಿಂದಿನ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಪುರಾಣಗಳು (Myths) ಜನಾಂಗಗಳ ವೈಯುಕ್ತಿಕ, ಸಾಮಾಜಿಕ, ಆಧ್ಯಾತ್ಮಿಕ ಅನುಭವ ಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ಒಗ್ಗೂಡಿಸಿ ಸುಸಂಗತವಾದ ಸಂಸ್ಕೃತಿಗಳನ್ನು ಪ್ರತಿಬಿಂಬಿಸುತ್ತಿದ್ದವು. ಈಗಲಾದರೋ ಬುದ್ಧಿಶಕ್ತಿ ಏರುತ್ತಾ ಭಾವನಾಶಕ್ತಿ ಆರುತ್ತಾ ಎಲ್ಲ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಗಳಲ್ಲಿ ಯೂ ವಿಶ್ವಾಸ ಅಳಿಯುತ್ತಾಅನುಭವ ಸಂಘಟನೆ ಕ್ಲಿಷ್ಟವಾಗುತ್ತಿದೆ. ಒಬ್ಬೊಬ್ಬ ಆಧುನಿಕ ಕವಿವರನೂ ಒಂದೊಂದು "Myth" ಅನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದಾನೆ. ಇದರಿಂದ ಸ್ವಲ್ಪಮಟ್ಟೆಗಾದರೂ ನಮಗೆ ನಮ್ಮ ಪ್ರಪಂಚವನ್ನು ಜೀರ್ಣಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಸಹಾಯವಾಗುತ್ತಿದೆ. ಈ ವೈಯುಕ್ತಿಕ ದರ್ಶನಗಳಲ್ಲಿ ಯೂ ಅಜ್ಞಾ ತವಾಗಿ ಪ್ರಾಚ್ಯ ಪ್ರತೀಕರೂಪಿಕೆಗಳು (Archetypal Patterns) ಅಡಗಿರುತ್ತವೆ. ಮಾನವನ ಆನುವಂಶಿಕ ಅನುಭಾವಗಳ ಪಡಿಯಚ್ಚುಗಳಿಂದಲೇ ವೈಯುಕ್ತಿಕ ದರ್ಶನಗಳು ಎರಕ ಹೊಯ್ಯಲ್ಪಡುತ್ತವೆ.

ಕಲ್ಪನೆಯು ಸೃಷ್ಟಿಸುವ ಸಂಘಟನೆಯಲ್ಲಿ ಇಂದ್ರಿಯಪ್ರಕ್ರಿಯೆ, ಭಾವನೆ, ಚಿಂತನೆ, ಸಾಂಸ್ಕೃತಿಕ ಹಿನ್ನೆಲೆಗಳೊಂದಿಗೆ ಪದಗಳ ನಾದವೂ ಏಕೀಭೂತವಾ ಗಿರುತ್ತದೆ. ರೂಪಕಸೂಚನೆಯಲ್ಲಿ ಕಲ್ಪನೆಯ ಕಾರ್ಯ ಮುಗಿಯಿತೆಂದೂ ಥಂದೋಬದ್ಧ ಶಾಬ್ದಿಕ ಅಭಿವ್ಯಕ್ತಿ ಬೇರೆಯೇ ಆದ ಜಾಣ್ಮೆಯೆಂದೂ ಹೇಳುವುದು ಅವಿವೇಕವೇ ಸರಿ. ನೋಟ ಭಾವನೆ ಚಿಂತನೆಗಳು ಶಬ್ದಗಳನ್ನೂ ಶಬ್ದಗಳು ನೋಟ ಭಾವನೆ ಚಿಂತನೆಗಳನ್ನೂ ಮಾರ್ಪಡಿಸಿ ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ಹೊಂದಿರುವ ಆದರೆ ಒಂದೊಂದರಿಂದಲೂ ಬೇರೆಯಾದ ನವೀನ ಸಂಯುಕ್ತ ಸಂಘಟನೆ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಸಿದ್ದಿ ಸುವುದು. ಕವಿಯ ಮನಸ್ಸು ಉದ್ರೇಕ ಸಂಯಮಗಳ ನಡುವೆ ಕೇಂದ್ರಿತ ವಾಗುವಾಗ ರೂಪಕ ಉದ್ರೀಕವನ್ನೂ ಛಂದ ಸ್ಸು ಸಂಯ ಮವನ್ನೂ ಪ್ರತಿ ಕೃತಿಸುತ್ತವೆ. ಇದನ್ನು ಕೋಲ್ರಡ್ಜ್ ಅದ್ಭುತವಾಗಿ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾನೆ: "This power reveals itself in the balance or reconcilement of opposite or discordant qualities; of sameness, with difference; of the general, with the concrete; the idea with the image; the individual with the representative; the sense of novelty and freshness with old and familiar objects; a more than usual state of emotion with more than usual order; judgement ever awake and steady self-possession with enthusiasm and feeling profound or vehement." ಛಂದಸ್ಸಿನ ನಿರ್ವಹಣೆಗೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದ ಕಲ್ಪನೆ ಯನ್ನು ಎಲಿಯಟ್ " The Auditory Imagination " ಎಂದು ಕರೆದು ಹೀಗೆ ವರ್ಣಿಸುತ್ತಾನೆ—" the feeling for syllable and rhythm penetrating far below the conscious levels of thought and feeling, invigorating every word . . . It works through meanings . . . and . . . the

most ancient and the most civilised mentality." ನೋಟ ಭಾವನೆ ಚಿಂತನೆಗಳಲ್ಲಿ ಸಾಕಷ್ಟು ವ್ಯಕ್ತವಾಗದ ಕಲ್ಪನೆ ಛಂದಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಪೂರ್ಣ ಅಭಿವ್ಯಕ್ತಿ ಯನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತದೆ.

ಕೆಲವು ಕನಿಗಳಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿನಿಶಿಷ್ಟ ಕಲ್ಪನೆ (The Auditory Imagination) ಪ್ರಮುಖವಾಗಿರುತ್ತದೆ: ಉದಾಹರಣೆಗೆ, ಮಿಲ್ಬನ್. ಆದರೆ ಡ್ಯಾಂಟೆಯಲ್ಲಿ ದರ್ಶನ ಮತ್ತು ಶ್ರುತಿ ಎರಡೂ ಸಮರಸವಾಗಿ ಬೆರೆಯುತ್ತವೆ. ಆವನ ಗುಣ ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಷೆಲ್ಲಿಯ ಕೊನೆಯ ಮುಗಿಯದ ಕವನದಲ್ಲಿ ಬರುವ ರೂಸೋ ಎಂಬ ಫ್ರೆಂಚ್ ತಾತ್ವಿಕನ ಪ್ರೇತದ ವರ್ಣನೆಯಲ್ಲಿ ನಿದರ್ಶಿತವಾಗಿದೆ:

"That what I thought was an old root which grew To strange distortion out of the hill side Was indeed one of those deluded crew, And that the grass, which methought hung so wide And white, was but his thin discoloured hair, And that the holes it vainly sought to hide Were or had been eyes."

ಚಿತ್ಸೂಚ್ಯವಾದುದನ್ನು ಕಣ್ಣಿ ಗೆ ಕಟ್ಟುವಂತೆ ನಿರೂಪಿಸುವ ಅವನ ಈ ಪ್ರಸಿದ್ಧ ರೂಪಕ ವನ್ನೂ ಉದಾಹರಿಸಬಹುದು :

" Life like a dome of many-colourrd glass
Stains the white radiance of eternity."
ಜೆಲ್ಲಿ ಗಿಂತಲೂ ಕೀಟ್ಸ್ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಈ ಸಾಮರಸ್ಯವನ್ನು ಸಾಧಿಸುತ್ತಾನೆ. ಇಂದ್ರಿ ಯಾನುಭವಗಳ ಐಶ್ವರ್ಯವನ್ನು ಅವನು ಕವನಗಳಲ್ಲಿ ತುಂಬುತ್ತಾನೆ. "A fine

excess'' — ಚೆಲುವಿನ ಕೊಸರು — ಇಲ್ಲದೆ ಅವನಿಗೆ ತೃಪ್ತಿಯಿಲ್ಲ. ಶರದೃತುವೂ ಸೂರ್ಯನೂ "fill all fruit with ripeness to the core," ಎಂದು ವರ್ಣಿಸುತ್ತಾನೆ. ಬೆಳದಿಂಗಳಲ್ಲಿ ಮರವ ನೆರಳಿನಲ್ಲಿ ಕಾಣದ ಗಿಡಬಳ್ಳಿ ಹೂಗಳನ್ನು ಅವುಗಳ ವಾಸನೆಯಿಂದ ಗುರುತಿಸುತ್ತಾನೆ:

" I cannot see what flowers are at my feet Nor what soft incense hangs upon the boughs," ರತಿಮನ್ಮಥರು ಮಲಗಿರುವುದು "Mid hushed coolrooted flowers fragrant-eyed." ಆದರೆ ಇಂದ್ರಿಯಗ್ಯಾಹ್ಯವಾದುದಕ್ಕಿಂತ ಕಲ್ಪನಾಗ್ರಾಹ್ಯ

ವಾದುದು ರಮ್ಯತರ:

"Heard melodies are sweet, but those unheard
Are sweeter; therefore, ye soft pipes, play on!
Not to the sensual ear, but more endeared,
Pipe to the spirit ditties of no tone."

ಕಿವಿ ಕೇಳುವ ಹಾಡಿಗಿಂತಲೂ ಕಲ್ಪನೆ ಕಲ್ಪಿಸಿಕೊಳ್ಳಬಲ್ಲ ಹಾಡು ಮಧುರತರ. ಆದುದರಿಂದ ಧ್ವನಿಕಾವ್ಯ ಅರ್ಧಮಾತ್ರ ಅರ್ಥವಿವರಣೆಮಾಡಿ ಉಳಿದುದನ್ನು ಸೂಚಿಸುತ್ತದೆ—ಸಹೃದಯನ ಕಲ್ಪನೆ ಎಚ್ಚತ್ತು ಊಹಿಸಿಕೊಳ್ಳುವಂತೆ. ಬರ್ನ್ನ್ಸ್ ನಿಂದ ಆರಿಸಿರುವ ಈ ಎರಡು ಉದಾಹರಣೆಗಳಲ್ಲಿ ಎರಡನೆಯದರಲ್ಲಿ ಈ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಧ್ವನಿ ಹೆಚ್ಚಾಗಿದೆ:

"O my love's like a red red rose
That's newly sprung in June"

The white moon sets behind the white wave
And Time is setting with me, O!"

ಕಲ್ಪನೆಯ ಪ್ರಭಾವದಿಂದ ಕವಿ ತಾನು ನೋಡುತ್ತಿರುವುದರಲ್ಲಿ ಲೀನನಾಗಿ ಅದನ್ನ ರಿಯುತ್ತಾನೆ. ಉದ್ಯಾನದಲ್ಲಿ ವಿಹರಿಸುತ್ತಾ ಮಾರ್ವೆಲ್ ಎಂಬ ಕವಿ ಹಸಿರುಹುಲ್ಲು ಗಿಡ ಹೆಣ್ಮರ ಹಕ್ಕಿಗಳನ್ನು ನೋಡಿ ಹರ್ಷಿತನಾಗುತ್ತಾನೆ—ತಾದಾತ್ಮ್ಯವಿಂದ :

Meanwhile the mind from pleasure less,
Withdraws into its happiness;
The mind, that ocean where each kind
Does straight its own resemblance find;
Yet it creates, transcending these
Far other worlds, and other seas,
Annihilating all that's made
To a green thought in a green shade...
Casting the vest of my body aside
My soul into the boughs does glide:
There, like a bird, it sits and sings,
Then whets and claps its silver wings
And, till prepared for longer flight,
Waves in its plumes the various light."

ಇಲ್ಲಿ ಕಲ್ಪನಾವಿಲಾಸದ ವಿವರಣೆ ದೃಷ್ಟಾಂತ ಎರಡನ್ನೂ ಕಾಣಬಹುದು.

ವಿಶ್ವದ ಆದ್ಯಂತವನ್ನೂ ಆವರಿಸಿ ಅದರ ಚಾಲಕವಾದ ದಿವ್ಯಶಕ್ತಿಯನ್ನು ವರ್ಡ್ಡ್ಸ್ ವರ್ಕ್ತ್ ನ ಕಲ್ಪನಾಶಕ್ತಿ ಸ್ವರ್ಗೀಯ ಸಮಾಧಿಯಲ್ಲಿ ಗುರುತಿಸುತ್ತದೆ:

" A sense sublime

Of something far more deeply interfused Whose dwelling is the light of setting suns, And the round ocean and the living air, And the blue sky and in the mind of man: A motion and a spirit, that impels

All thinking things, all objects of all thought, And rolls through all things."

ಇದೆ:

ಇಂತಹ ಪೂರ್ಣದರ್ಶನ ಕಲ್ಪನಾಕಲ್ಪವುಕ್ಷದ ಅವೃತಫಲ. ಏಟ್ಸ್ ಕೇಳುವಂತೆ ಇಂತಹ ಪೂರ್ಣತೆಯಲ್ಲಿ ಭಾಗಗಳನ್ನು ವಿಂಗಡಿಸುವುದು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ ?

" O chestnut tree, great-rooted blossomer,
Are you the leaf, the blossom or the bole?
O body swayed to music, O brightening glance,
How can we know the dancer from the dance?"
ಈ ಭೂಮದರ್ಶನವನ್ನು ಪಡೆದ ಕವಿ—"The transitory Being that beheld the Vision" – ಸೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರ್ ನಿಂದ ಹೀಗೆ ವರ್ಣಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿರುವುದು ಉಚಿತವಾಗಿಯೇ

"The poet's eye in a fine frenzy rolling

Doth glance from heaven to earth, from earth to

heaven ..."

ಕೆ. ನರಸಿಂಹಮೂರ್ತಿ

### ಕುಮಾರವ್ಯಾಸ—ಕವಿಯ ಚರಿತ್ರ ಮತ್ತು ಕಾವ್ಯ ವಿಚಾರ

ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ಕರ್ನಾಟಕದ ಕವಿಗಳಲ್ಲಿ ಅತ್ಯಂತ ಪ್ರಭಾವಶಾಲಿಯಾದ ಕವಿಯು. ಇವನು ವ್ಯಾಸರಿಂದ ಪ್ರಣೀತವಾದ ಮಹಾ ಭಾರತವನ್ನು ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಭಾಮಿನೀ ಷಟ್ಪದಿಯಲ್ಲಿ ಅವತರಿಸಿ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನೆಂಬ ಹೆಸರಿನಿಂದ ಅಜರಾಮರ ನಾಗಿರುವನು.

[ಈ ಕನಿಯ ಆತ್ಮಚರಿತ್ರ, ಬಾಳಿದ ಕಾಲ ಉಪಾಸಿಸಿದ ಮತ ಇತ್ಯಾದಿಗಳ ಬಗೆಗೆ ಸ್ಪಷ್ಟವಾದ ಪ್ರಮಾಣಗಳು ಸಿಕ್ಕಿಲ್ಲ.] ಆದರೆ ಅವುಗಳನ್ನು ಕುರಿತು ಇತರ ಆಂತರ ಮತ್ತು ಬಾಹ್ಯ ಪ್ರಮಾಣಗಳನ್ನು ವಿಮರ್ಶಿಸುವದು ಅವಶ್ಯವಿದೆ. ( ಮಹಾ ಭಾರತವು ಅತ್ಯಂತ ಶ್ರೇಷ್ಠ ಮತ್ತು ಲೋಕಪ್ರಿಯ ಕಾವ್ಯವಾಗಿದ್ದರಿಂದ ಅದರ ಶ್ರೇಷ್ಠತೆ ಯನ್ನು ಭಾಷೆ, ಶೈಲಿ, ರಸ, ಅಲಂಕಾರ, ಪಾತ್ರ ನಿರೂಪಣೆ, ವಿಷಯ ವ್ಯತ್ಯಾಸದಲ್ಲಿ ಚಮತ್ಕೃತಿ ಮುಂತಾದ ಅಂಗ ಪ್ರತ್ಯಂಗಗಳ ವಿಮರ್ಶೆಯಿಂದ ವಿವರಿಸುವುದೂ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗಿದೆ.)

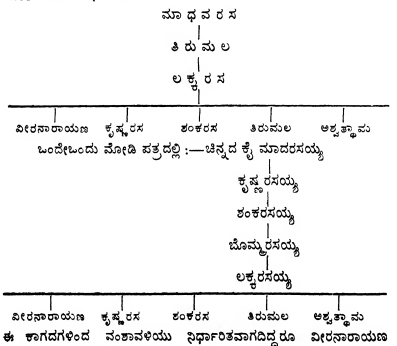
(ಕವಿಯ ವಂಶ, ಸ್ಥಳ, ಜೀವನ ಇತ್ಯಾದಿಗಳನ್ನು ನಿಃಸಂಶಯವಾಗಿ ಹೇಳುವ ಪ್ರಮಾಣಗಳು ಇದುವರೆಗೆ ಸಿಕ್ಕ್ರಿಲ್ಲ.) ಕೇವಲ ಊಹೆಯಿಂದ ಅನೇಕ ಸಂಗತಿಗಳನ್ನು ್ರ ಹೊಂದುಗೂಡಿಸಲಾಗಿದೆ. ಕರ್ಣಾಟಕಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ " ಶ್ರೀಮದಚಿಂತ್ಯ ಮಹಿಮ ಗದಗು ವೀರನಾರಾಯಣ ಚರಣಾರವಿಂದ ಮಕರಂದ ಮಧುವಾನ ಪುಷ್ಪವ— ಚಷ್ಪಟ್ಪದೀನಿಕಾಯ ಶ್ರೀಮತ್ಕುಮಾರವ್ಯಾಸಯೋಗಿಂದ್ರ ವಿರಚಿತಮವು ಕರ್ಣಾಟ ಭಾರತ ಕಥಾಮಂಜರೀ" ಎಂಬ ಸರ್ವಗಳ ಅಂತ್ಯದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಒಕ್ಕಣಿಕೆಯಿಂದ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ಗದುಗು ವೀರ ನಾರಾಯಣನ ಭಕ್ತನೆಂದೂ ಯೋಗೀಂದ್ರನಾಗಿದ್ದ ನೆಂದೂ ಗೊತ್ತಾಗುತ್ತದೆ. ' ನುತ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸ ಮುನಿಯಿಾ ಕೃತಿಗೆ ಕರ್ತುವೆನಲ್ಕೆ ' (ಆದಿಪರ್ವ ೧, ೧೫) ಎಂದು ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನಿಗೆ 'ಮುನಿ' ಎಂದು ವಿಶೇಷಣವೂ ಬರುತ್ತದೆ. ಇದರಿಂದ ಕನಿಯು ಈ ಕೃತಿಯನ್ನು ರಚಿಸುವಾಗ ಆಶ್ರಮಾಂತರ ಸ್ವೀಕಾರ ಮಾಡಿ ತನ್ನ ಲೌಕಿಕ ನಾಮವನ್ನು—ಬಿಟ್ಟು ಕುಮಾರವ್ಯಾಸ ಎಂಬ ನವೀನ ನಾಮನನ್ನು ಧಾರಣಮಾಡಿದಂತೆ ತಿಳಿಯಬಹುದಾಗಿದೆ. 'ಶುಕರೂಪನಲ್ಲವೆ! ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ತಾನು ಶುಕಾಚಾರ್ಯರ ಅವತಾರಿಯೆಂದು ತಿಳಿದಿದ್ದ ನೆಂದು ಹೇಳ ಬಹುದು. ಶುಕಾಚಾರ್ಯರಂತೆ ಇವನೂ ಅವಧೂತನೂ ಯೋಗೀಂದ್ರನೂ (ಸನ್ಯಾಸಿಯೂ) ಆಗಿದ್ದ ನೆಂದು ತಿಳಿಯಲು ಬಾಧಕವೇನೂ ಇಲ್ಲ. ನಾಗಿ ಭಾರತವನ್ನು ರಚಿಸುವ ಪೂರ್ವದಲ್ಲಿಯ ಕವಿಯ ಚರಿತ್ರವನ್ನು ಉಪಲಬ್ಧವಿದ್ದ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಸ್ವಲ್ಪಮಟ್ಟ್ರಗೆ ಹೇಳಬಹುದು.

ಈಗ ೮—೧೦ ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದೆ ಕೋಳಿವಾಡದ ಗ್ರಾಮಸ್ಥ ರೂ (ಶಾನಭೋಗರೂ) ಕನ್ನಡಶಾಲೆಯ ಅಧ್ಯಾಪಕರೂ ಕೂಡಿ ನನ್ನ ಕಡೆಗೆ ಕೆಲವು ಕನ್ನಡ ಮತ್ತು ಮೋಡೀ ಅಕ್ಷರದ ಕೋರೀ ಕಾಗದ ಪತ್ರಗಳನ್ನು ತಂದು ಕೊಟ್ಟು ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಬಗ್ಗೆ ಇವು ಗಳಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕುವ ಮಾಹಿತಿಯನ್ನು ತಿಳಿಸಬೇಕೆಂದೂ ಅವನ ಕಾಲವನ್ನು ನಿರ್ಧರಿಸ ಬೇಕೆಂದೂ ಕೇಳಿಕೊಂಡರು. ಆ ಪತ್ರಗಳ ಪರೀಕ್ಷೆಯಿಂದ ಕೆಳಗಿನ ಮಾಹಿತಿಯು ತಿಳಿದು ಬಂದಿತು:—

ಹುಣಸಿಗೆ ದೇವಲಾವುರದ ಚಿನ್ನದ ಕೈಯ ಮಾಧವರಸಯ್ಯನು ಮೂಲವುರುಷ. ವಿಜಯನಗರದ ರಾಜಾ ನರಸಿಂಗರಾಯನ ಮುಖ್ಯದಂಡಾಳುವೂ ಅಂಗರಕ್ಷಕನೂ ಆಗಿದ್ದನು. ಆ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಸಾಳೋ ವೆಂಕಟಪತಿ ಎಂಬವನು ಮುಖ್ಯ ಮಂತ್ರಿಯಾಗಿ ದ್ದನು. ಈತನೂ ಮಾಧವರಸಯ್ಯನಿಗೆ ಅಂಕಿತನಾಗಿ ನಡೆಯುತ್ತಿದ್ದನು. ಕೋಳಿ ಸೀಮೆಯ ತಿಗುಳರ ಮೇಲುಗಿರಿ ಲಕ್ಷ್ಮ್ರೀಪತಿ ವೆಂಕಟರಸಯ್ಯ ನಿಗೆ ಉಂಬಳಿಯಾಗಿತ್ತು. ಅವನ ಗುರು ರಾಮಾನುಜ ಯಜುರ್ವೇದಿ ವೆಂಕಟಾಚಾರ್ಯರು, ವಿದ್ಯಾನಗರಿ ಯಲ್ಲಿಯೇ ಇರುತ್ತಿದ್ದರು. ವೆಂಕಟರಸಯ್ಯನಿಗೆ ವಿಜಯನಗರದ ಹೆಣ್ಣು ಕೊಟ್ಟಿತ್ತು. ಆಕೆಯು ಜಾರತ್ವದಿಂದ ಒಂದು ಕೂಸು ಹಡೆದು ಅದನ್ನು ಕೊಂದಳು. ಈ ಸುದ್ದಿಯು ರಾಜನ ಕಿವಿಗೆ ಮುಟ್ಟತು. ರಾಜಾ ನರಸಿಂಗರಾಯನು ಲಕ್ಷ್ಮಿಪತಿಯನ್ನು ಕರಿಸಿ ವಿಚಾರಣೆಮಾಡಿ ಕಡೆಗೆ ೧೨೦೦೦ ವರಹ ದಂಡಮಾಡಿದನು. ವೆಂಕಟರಸನು ಅಷ್ಟು ಹಣ ಕೊಡಲಾರದೆ ೨೨೫ ವರಹಗಳನ್ನು ಮಾತ್ರಕೊಟ್ಟು ತನ್ನ ಗುರುಗಳಾದ ವೆಂಕಟಾ ಚಾರ್ಯರ ಮಧ್ಯಸ್ಥಿ ಕೆಯಿಂದ ಮಾಧವರಸಯ್ಯ ನಿಗೆ ಉಳಿದ ೧೧೭೭೫ ವರಹಗಳ ಬದಲಾಗಿ ತನ್ನ ಉಂಬಳಿ ಗ್ರಾಮವಾದ ಕೋಳಿವಾಡವನ್ನು ಆತನಿಗೆ ಕ್ರಯ ಕೊಟ್ಟನು. ಕ್ರಯ ಪತ್ರವು ಶಕ ೧೦೬೮ ಪ್ರಭವ ಮಾರ್ಗಶೀರ್ಷ ಶು ೧೨ರಲ್ಲಿ ಆಯಿತು. ಕ್ರಯವಾದ ವೇಲೆ ಕೋಳಿವಾಡಕ್ಕೆ ೫—೬ ಕುಟುಂಬಗಳನ್ನು ಸಂಗಡ ತಗೊಂಡು ಮಾದರಸಯ್ಯನು ಬಂದನು. ಬರುವಾಗ ದಾರಿಯಲ್ಲಿ ಗದುಗಿನಲ್ಲಿ ವೀರನಾರಾಯಣ ದೇವರ ಗುಡಿಯಲ್ಲಿ ಬೀಡುಬಿಟ್ಟು ರಾತ್ರಿ ಮಲಗಿರಲು ಸ್ವಪ್ನದಲ್ಲಿ ದೇವರು ದಾಸನಾಗಿ ಬಂದು "ನೀನು ಗಳಿಸಿದ ಊರಿನಲ್ಲಿ ಸುಖದಿಂದ ನನ್ನನ್ನು ಭಜಿಸುತ್ತ ಇರು. ಕಲ್ಯಾಣವಾಗುವುದು!" ಎಂದು ಅಂದಂತಾಯಿತು. ಮರುದಿನ ದೇವರ ಸಮಾರಾಧನೆ ಮಾಡಿ ಮರುದಿನ ಅಂದರೆ ಶಾ. ಶಕ. ೧೦೬೯ನೆಯ ನಿಭವ ಸಂವತ್ಸರ ಚೈತ್ರ ಶು. ೧. ಅಶ್ವಿನೀ ನಕ್ಷತ್ರ ಮಂಗಳವಾರ ಅಮೃತಸಿದ್ದಿ ಯೋಗದಲ್ಲಿ ಕೋಳಿವಾಡಕ್ಕೆ ಬಂದನು. ಬಳಿಕ ಕೆಲವು ದಿನಗಳಾದ ಮೇಲೆ ಗ್ರಾಮದ ಪೂರ್ವಕ್ಕೆ ಕುಲದೇವತೆಯಾದ ಮಹಾ ಮಾಯಾದೇವಿ ಯನ್ನು ಪಶ್ಚಿಮಕ್ಕೆ ಗ್ರಾಮದ ಮಧ್ಯಭಾಗದಲ್ಲಿ ಇಷ್ಟದೇವತೆಯಾದ ವೀರನಾರಾಯಣ ನನ್ನು ಪ್ರತಿಷ್ಠೆ ಮಾಡಿ ವೃತ್ತಿ ಹಾಕಿಕೊಟ್ಟನು. ಈ ಪ್ರಕಾರ ಮಾಧವರಸಯ್ಯನು ಕೋಳಿವಾಡದಲ್ಲಿ ವ್ಯವಸ್ಥೆಗೊಳಿಸಿ ತನ್ನ ಮಗನಾದ ತಿಮ್ಮರಸನನ್ನು ಕ್ಷೋಳಿವಾಡ

ದಲ್ಲಿಟ್ಟು ತಾನು ಮುನ್ನಿನಂತೆ ವಿಜಯನಗರಕ್ಕೆ ಹೋದನು. ಕೆಲಸ ಮಾಡುವವರು ವಿಜಯನಗರದಲ್ಲಿಯೂ ಉಳಿದವರು ಉಂಬಳಿ ಗ್ರಾಮದಲ್ಲಿಯೂ ಇರುತ್ತಿದ್ದರು ೧೦–೧೨ ತಿಂಗಳವರೆಗೆ ಅಂದರೆ ಕೃಷ್ಣ ರಾಯರ ಕಾಲದವರೆಗೆ ಹೀಗೇ ನಡೆಯುತ್ತ ಬಂದಿತು. ಈ ರಾಯರ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ನೀಲಪ್ಪಯ್ಯನು ಕೆಲಸ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದನು. ರಾಯರು ಇವನನ್ನು ಇತಿಹಾಸ ಲೇಖನದ ಕೆಲಸಕ್ಕೆ ನೇಮಿಸಿದ್ದರಂತೆ, ಅಲ್ಲದೆ ಗಜ ಸೇನಾಧಿಕಾರಿಯಾಗಿದ್ದನು. ಇವನ ಮಗನೇ ಗದುಗಿನ ವೀರನಾರಾಯಣಪ್ಪ ನೆಂಬ ಕವಿ.

ಕೃಷ್ಣ ದೇವರಾಯನು ಕಾಲವಾದಮೇಲೆ ಅರಸೊತ್ತಿಗೆ ದೌಹಿತ್ರ ಸಂತತಿಯವ ನಾದ ರಾಮರಾಜನ ಕೈಸೇರಿತು. ಇದು ನೀಲಪ್ಪಯ್ಯನಿಗೆ ಸಹನವಾಗದೆ ವಿಜಯ ನಗರ ಬಿಟ್ಟು ತನ್ನ ಉಂಬಳಿಗ್ರಾಮಕ್ಕೆ ಬಂದನು. ಮೇವುಂಡಿ ಗೌಡಮನೆತನದ ಕಾಗದಪತ್ರದಲ್ಲಿ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು(ವೀರನಾರಾಯಣಪ್ಪನು)ಚಿನ್ನದ ಕೈಯತಿಮ್ಮರಸನ ಮಗನೆಂದೂ ಲಕ್ಕರಸನ ತಮ್ಮನೆಂದೂ ಬರೆದಿದೆ. ಶ್ರೀ ಹುಯಿಲಗೋಳ ನಾರಾಯಣ ರಾಯರು ಮೇವುಂಡಿಯಲ್ಲಿ ದೊರಕುವ ಕವಿಯ ವಂಶಾವಳಿಯ ಕಾಗದ ಪತ್ರಗಳ ನ್ನೋದಿ ಒಂದೆಡೆಗೆ ಹೀಗೆ ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಕೋಳಿವಾಡದ ಕಾಗದ ಪತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ವಂಶಾವಳಿಯು ಹೀಗೆ ಇದೆ:—



ನೆಂಬ ಹೆಸರಿನ ಪುರುಷನು ಲಕ್ಕರಸಯ್ಯನ ಮಗನೇ ಇರಲಿ, ತಮ್ಮನೇ ಇರಲಿ ಅಧವಾ ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದಂತೆ ನೀಲಪ್ಪಯ್ಯನ ಮಗನೇ ಇರಲಿ, ಕೋಳಿವಾಡದ ಶಾನುಭೋಗ ಮನೆತನಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದವನೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು ಅಲ್ಲಿ ನಿರ್ದಿಷ್ಟವಾದ ಶಕಾಂಕವು ಮಾತ್ರ ಶುದ್ಧ ತಪ್ಪು. ಶಕ ೧೦೬೮ ರಲ್ಲಿ ವಿಜಯನಗರದ ರಾಜ್ಯವಿರಲು ಸಂಭವವಿಲ್ಲ.

ವೀರನಾರಾಯಣಪ್ಪನು ಚಿಕ್ಕಂದಿನಲ್ಲಿ ಸಕಲ ಶಾಸ್ತ್ರಾಭ್ಯಾಸ ಮಾಡಿರಬೇಕು. ಪೀಠಿಕಾಸಂಧಿಯಲ್ಲಿ

> ಆರಸುಗಳಿಗಿದು ನೀರ ಬ್ವಜರಿಗೆ ಪರಮ ವೇದದ ಸಾರ ಯೋಗೀಶ್ವ ರರ ತತ್ವನಿಚಾರ ಮಂತ್ರೀ ಜನಕೆ ಒುದ್ಧಿ ಗುಣ ॥ ವಿರಹಿಗಳ ಶೃಂಗಾರ ನಿದ್ಯಾ ಪರಿಣತರಲಂಕಾರ ಕಾವ್ಯಕೆ

ಗುರುವೆನಲು ರಚಿಸಿದ ಕುಮಾರವ್ಶ್ಯಾಸ ಭಾರತವ ॥ ೧೧ ॥

ಎಂದು ಹೇಳಿದಂತೆ ಕವಿಯ ವಾಂಡಿತ್ಯವು ಕಾವ್ಯಾಲಂಕಾರಾದಿಗಳಲ್ಲಿಯೂ ವೇದ ವೇದಾಂತಾದಿ ತತ್ವಶಾಸ್ತ್ರಗಳಲ್ಲಿಯೂ ವಿಶೇಷವಾದ ವರಿಣತಿಯನ್ನು ಹೊಂದಿತ್ತು. ಮತ್ತು,

> ಹಲಗೆಬಳಹನ ಹಿಡಿಯದೊಂದ ಗ್ಗಳಿಕೆ ಪದವಿಟ್ಟ್ಳಳುಪದೊಂದ ಗ್ಗಳಿಕೆ ಪರರೊಡ್ಡವದ ರೀತಿಯ ಹಿಡಿಯವಗ್ಗಳಿಕೆ |

ಎಂದು ತಾನೇ ಹೇಳಿಕೊಂಡಂತೆ ಕವಿಯ ರಚನ ವಿದ್ಯಾಪ್ರಭುತ್ವವು ವ್ಯಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಇಷ್ಟೆಲ್ಲ ಶಾಸ್ತ್ರಜ್ಞಾನ ಸಂಪತ್ತಿಯು ಭಕ್ತಿ ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ 'ನಾಯಮಾತ್ಮಾ ಪ್ರವಚನೇನ ಲಭ್ಯೋ ನ ಮೇಧಯಾ ನ ಬಹುನಾಶ್ರುತೇನ' ಎಂದು ಹೇಳಿದಂತೆ ಪರಮಾತ್ಮನ ಪ್ರಸಾದಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾಗಲಾರದೆಂಬ ಪೂರ್ದ ಅರಿವು ಉಳ್ಳವನಾಗಿದ್ದು ದರಿಂದ ನಾರಾಯಣನಲ್ಲಿ ಭಕ್ತಿಯೇ ತನ್ನ ಜೀವನದ ಜೀವಾಳವೆಂದು ಭಾವಿಸಿದ್ದನು. 'ಭಕ್ತ್ರ್ಯಾಭಾಗವತಂಶಾಸ್ತ್ರಂ ನ ಪ್ರಯುಕ್ತ್ರ್ಯಾ ಕಧಂಚನ'ಎಂಬಂತೆ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು 'ಇಲ್ಲಿ ನೋಳ್ಪುದು ಪದುಮನಾಭನ ಮಹಿಮೆ' ಎಂದು ತನ್ನ ಜೀವನದ ಸರ್ವಸ್ಸವನ್ನು ಸಾರಿದ್ದಾನೆ.

ವೀರನಾರಾಯಣನ ಪ್ರಸಾದದ ಬಲದಿಂದ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ಕರ್ಣಾಟಕ ಮಹಾಭಾರತದ ಹತ್ತು ಪರ್ವಗಳನ್ನು ರಚಿಸಿದ್ದಾನೆಂದು ಗ್ರಂಥದ ಅಂತರ ಪ್ರಮಾಣಗ ಳಿಂದಲೂ ಐತಿಹ್ಯದಿಂದಲೂ ಗೊತ್ತಾಗುತ್ತದೆ. ಗದುಗಿನ ವೀರನಾರಾಯಣನ ದೇವಾ ಲಯದಲ್ಲಿ ' ಮಹಾಭಾರತದ ಕಂಬ ' ಅಥವಾ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಕಂಬವೆಂದು ರಂಗ ಮಂಟಪದಲ್ಲಿಯ ಒಂದು ಸ್ತಂಭವನ್ನು ಈಗಲೂ ಅಲ್ಲಿಯ ಜನರು ತೋರಿಸುತ್ತಾರೆ. ಈ ಕಂಭದ ಹತ್ತಿರನಿಂತು ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ಇಡಿಯ ಭಾರತವನ್ನು ಸ್ವಯಂಸ್ಫೂರ್ತಿ

ಯಿಂದ ರಚಿಸಿದನೆಂದು ಪ್ರತೀತಿಯಿದೆ. ಮಹಾಭಾರತನಲ್ಲದೆ 'ಐರಾವತ' ವೆಂಬ ಚಿಕ್ಕಕೃಷ್ಣ ಭಕ್ತಿಯ ಪ್ರಸಂಗವನ್ನೂ ಈ ಕವಿಯು ರಚಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಇವೆರಡೂ ಗ್ರಂಥಗಳು ಪ್ರಕಟವಾಗಿವೆ.

ಐರಾವತವು ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಕೃತಿಯೆಂಬಲ್ಲಿ ಕೆಲವರು ಆಕ್ಷೇ ಸಗೊಳ್ಳುತ್ತಾರೆ. ಆದರಲ್ಲಿ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಮಹಾಭಾರತದ ಭಾಷೆಯ ಬಿಗುವು ಇಲ್ಲವೆಂದೂ ಬೇರೊಬ್ಬ ಸಾಧಾರಣ ಕವಿ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಆದಿಪರ್ವದ 'ಐರಾವತ'ದ ಭಾಗ ವನ್ನು ತನಗೆ ತೋರಿದಂತೆ ವಿಸ್ತರಿಸಿ ಬರೆದಿರಬಹುವೆಂದೂ ಭಾವ—ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಉಜ್ವಲತೆ-ಸಹಜತೆಗಳ ಅನುಭೂತಿ ಇದರಲ್ಲಿ ಆಗುವದಿಲ್ಲವೆಂದೂ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ (ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯ ಚರಿತೆ, ಪುಟ—೨೪೬) ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಒಂದೆರಡು ಮಾತುಗಳನ್ನು ಹೇಳುವದು ಅವಶ್ಯವೆನಿಸುತ್ತದೆ:—-

- ೧. ಐರಾವತದ ಉಸ್ರೋದ್ಭಾತದಲ್ಲಿ ಈ ವಿಷಯವನ್ನು ಸಂಕ್ಷೇಪವಾಗಿ ಚರ್ಚಿಸಿದ್ದೇವೆ. ಇನ್ನೊಬ್ಬ ಕವಿ ಯಾವನೇ ಇರಲಿ, ಅವನು ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನೆ ಆದಿಪರ್ವದಲ್ಲಿದ್ದ ಐರಾವತವನ್ನು ಆಮೂಲಾಗ್ರವಾಗಿ ಕದ್ದು ತನ್ನದೊಂದು ಹೊಸ ಕೃತಿಯನ್ನು ಮಾಡಿದನೆಂದು ತಿಳಿಯುವುದು ಆ ಕವಿಗಾಗಲಿ ಇಂಥ ವಿಮರ್ಶಕರಿ ಗಾಗಲಿ ಭೂಷಣವಲ್ಲ. ಆದಿಪರ್ವದಲ್ಲಿ ೨೦ ನೆಯ ಸಂಧಿಯಲ್ಲಿ ಬಂದ ಈ ಕಥೆಯು ೧೪೪ ಪದ್ಯ ಗಳಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಪ್ರಕೃತ ಗ್ರಂಥದ ಪದ್ಯ ಸಂಖ್ಯೆ ೩೭೫. ಅದರಲ್ಲಿ ೧ ನೆಯ ಸಂಧಿಯಲ್ಲಿ ವೈಸೂರು ಪ್ರತಿಯ೧-೭೬ ಪದ್ಯಗಳೂ ಆಮೇಲೆ ೫-೬ ನೆಯ ಸಂಧಿಗಳಲ್ಲಿ ೭೬-೧೨೦ ಪದ್ಯಗಳೂ ೮ ನೆಯ ಸಂಧಿಯಲ್ಲಿ ೧೨೧-೧೪೪ ಪದ್ಯ ಗಳೂ ಪಾಠ ಭೇದದಿಂದಲೂ ಕ್ರಮ ವ್ಯತ್ಯಾಸದಿಂದಲೂ ಇಡಿಯಾಗಿಯೂ ಬರುತ್ತವೆ. ಇವುಗಳ ಸಂಖ್ಯೆ ೧೪೦ ಕೈ ವಿುಕ್ಕುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಇಡಿಯಾಗಿ ಅಥವಾ ವ್ಯತ್ಯಾಸಮಾಡಿ ಕದ್ದು ತಾನು ಬೇರೆ ಕೃತಿಯನ್ನು ರಚಿಸಿರುವೆನೆಂದು ಹೇಳಲು ಅದಾವ ಕವಿಂಮನ್ಯನಿಗೆ ಧೈರ್ಯ ಬಂದೀತು ? ಅದರಲ್ಲಿಯೂ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಪದ್ಯಗಳನ್ನು ಕದ್ದು ನನ್ನದೆಂದು ಹೇಳಿಕೊಂಡರೆ ವಿಮರ್ಶಕ ಜನರಾದರೂ ಸುಮ್ಮನೆ ಕೂಡುತ್ತಿದ್ದ ರೆ ?
- ೨. ಇನ್ನು ಆದಿಸರ್ವದ ೨೦ನೆಯ ಸಂಧಿಯಿಂದ ಕದ್ದ ಸುಮಾರು ೧೪೦ ಪದ್ಯ ಗಳು ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಉಜ್ವಲ ಸಹಜ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಇರುವವೆಂದು ತಿಳಿಯುವು ದಾದರ ಅದೇ ಸಹಜ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿದ್ದ ಉಳಿದ ಸುಮಾರು ೨೦೦ ಪದ್ಯ ಗಳು ಅವನವು ಅಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಲಿಕ್ಕೆ ಗಮಕವೇನು? ಈ ಅರ್ಧಚರತೀಯನ್ಯಾಯವು ಅನಾದರಣೀಯವು. 'ಐರಾವತದ' ೩೭೫ ಪದ್ಯ ಗಳು ಒಂದೇ ಮಾದರಿಯ ಸಹಜ ಸರಳ ಬಂಧದಲ್ಲಿ ಇರುವವೆಂಬುದು ಓದುಗರಿಗೆ ಗೊತ್ತಾಗದೆ ಇರದು.
- ೩. ಭಾಷೆಯ ಶೈಲಿಯಿಂದ ಗ್ರಂಥಕರ್ತನನ್ನು ಕಂಡು ಹಿಡಿಯುವ ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರ ಶಾಸ್ತ್ರೀಯ ರೀತಿಯಿಂದ ವಿಮರ್ಶಿಸಿ ಆ ತತ್ವಗಳ ನಿಕಷದಿಂದ ಐರಾವತವೂ, ಕುಮಾರ

ವ್ಯಾಸನದೆಂದು ಗೊತ್ತಾದ ಮಹಾಭಾರತದ ಪರ್ವಗಳೂ, ಒಂಸೇ ಕರ್ತನ ಕೃತಿಗಳಾ ಗಿರಬೇಕೆಂದು ಸಾಹಿತ್ಯಪರಿಷತ್ತಿನ ಕನ್ನಡನುಡಿಯಲ್ಲಿ ಶ್ರೀ ಎಂ. ಜಿ. ವೆಂಕಟೇಶಯ್ಯ, ಎಮ್. ಎ. ಎಂಬ ಒಬ್ಬ ವಿಮರ್ಶಕರು ನಿರ್ಧರಿಸಿರುತ್ತಾರೆ. ಕನ್ನಡ ಗ್ರಂಧಗಳಿಗೆ ಆ ತತ್ವಗಳನ್ನು ಹಚ್ಚಿ ವಿಮರ್ಶಿಸಿದ್ದು ಇದೇ ಮೊದಲನೆಯ ಸಲ. ಈ ಪರೀಕ್ಷೆಗೆ ಸರಿಯಾಗಿ ಸಮಾಧಾನವು ಆ ಲೇಖದಲ್ಲಿ ಇರುವದು. (ಕನ್ನಡ ನುಡಿ. ೧೯೫೨.)

ಳ. ಒಬ್ಬನೇ ಗ್ರಂಧಕರ್ತನು ಕಾಲ, ಅಧಿಕಾರಿ, ವಿಷಯ, ಪ್ರಸಂಗಗಳನ್ನು ಅನುಲಕ್ಷಿಸಿ ಬೇರ ಬೇರೆ ಬಂಧಗಳಲ್ಲಿ ಕೃತಿಗಳನ್ನು ರಚಿಸುವುದು ಹೊಸಮಾತಲ್ಲ. ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ಭಿನ್ನ ಭಿನ್ನ ಪಾತ್ರಗಳ ಭಾಷಣಗಳು ಅವರವರಿಗೆ ತಕ್ಕಂತೆ ಭಿನ್ನಭಿನ್ನ ಬಂಧ, ಶೈಲಿಗಳಲ್ಲಿ ಇರುವುವನ್ನು ನಾವು ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. ಈ ಐರಾವತವು ಸ್ತ್ರೀಯರಿಗೆ ನಿತ್ಯ ಪೂಜೆಯಲ್ಲಿ ಪರಿಸಲಿಕ್ಕೆ ಅನುಕೂಲವಾಗಲೆಂದು ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ತನ್ನ ಶೈಲಿಯ ಬಿಗುವನ್ನು ಹಗುರಾಗಿ ಸಡಿಲಿಸಿ ಭಕ್ತಿಗ್ರಂಧವಾಗಿ ಅದನ್ನು ಬರೆದನೆಂದು ತಿಳಿಯುವುದು ಅಸಮಂಜಸವಲ್ಲ.

ಅಂತು ಐರಾವತವು ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಕೃತಿಯೆಂದೇ ನಾವು ಭಾವಿಸುತ್ತೇವೆ. ವಂಡಿತ ಮ. ಪ್ರ ಪೂಜಾರರು ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಬರೆಯುತ್ತಾರೆ:—"ಈ ಕಾವ್ಯ ವನ್ನು ಓದಿ ಇದು ಕುಮಾರವ್ಯಾಸಕೃತವಲ್ಲ ಎಂದು ಖಂಡಿತವಾಗಿ ಹೇಳುವ ಧಾರ್ಷ್ಟ್ರ್ಯವು ಯಾರಿಗೂ ಆಗಲಾರವೆಂದು ನಮಗೆ ತೋರುತ್ತದೆ. ನಾಡಿನ ಸಾಹಿತ್ಯ ಪ್ರಿಯರಿಗೆ, ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳಿಗೆ, ಯಕ್ಷ್ಮಗಾನದ ಆಟಕಾರರಿಗೆ ಕೀರ್ತನಕಾರರಿಗೆ ಉಪ ಯುಕ್ತ ವಸ್ತುವುಳ್ಳ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸಕೃತವೆಂದು ನಾವು ಹೆಮ್ಮೆ ಪಡಬಹುದಾದ ಒಂದು ಕನ್ನಡ ಕಾವ್ಯವನ್ನು ಕನ್ನಡ ವಾಬ್ಮಯ ಭಾಂಡಾರಕ್ಕೊದಗಿಸಿರುವುದಕ್ಕೆ 'ವಿದ್ಯಾರತ್ನ' ಶ್ರೀಪಂಚಮುಖಿಯವರು ತನ್ನಡಿಗರ ಅಭಿನಂದನೆಗೆ ವಾತ್ರರಾಗಿದ್ದಾ ರೆ (೧೪-೧೨-೧೯೫೦)" (Twelve years of Kannada Research, p. 12).

ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಆತ್ಮ ವೃತ್ತವನ್ನು ಕುರಿತು ನಂಬಲರ್ಹವಾದ ಬೇರೆ ಪ್ರಮಾಣ ಗಳು ಸಿಕ್ಕಿಲ್ಲ. ಇವನ ಮನೆತನವು ರಾಜಾಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿ ಪರಂಪರೆಯಿಂದ ಗಜಸೇನಾಧಿ ಪತ್ಯ ಪದವಿಯನ್ನು ಅನುಭವಿಸುತ್ತ ಬಂದಿತ್ತು. ಕೋಳಿವಾಡದ ಶಕ ೧೪೮೫ರ ಒಂದು ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಇದೇ ವಂಶದ ಆನೆಯ ಸೂರ್ಯಪ್ಪಯ್ಯಗಳ ಉಲ್ಲೇಖವು ಈ ಮಾತಿಗೆ ಪೋಷಕವಾಗಿದೆ. ಹಿಂದಕ್ಕೆ ಭಾರತದ ಮೇಲೆ ಕಾವ್ಯವನ್ನು ಬರೆದಿದ್ದ ಪಂಪ ರನ್ನ ಕವಿಗಳೂ ದಂಡಾಧಿಪತಿಗಳಾಗಿದ್ದು ಆ ಪರಂಪರೆಯಂತೆ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಮನೆತನವೂ ವೀರಸೇನಾನಾಯಕ ಪದವನ್ನು ಹೊಂದಿತ್ತು. ಅದಕ್ಕೆ ತಕ್ಕಂತೆ ಕವಿಯ ಪ್ರತಿಭೆಯು ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ವೀರ್ಯಯುಕ್ತವಾಗಿದ್ದು ಭಾಷೆಯ ಓಜಸ್ವಿತೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಭೆಯು ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ವೀರ್ಯಯುಕ್ತವಾಗಿದ್ದು ಭಾಷೆಯ ಓಜಸ್ವಿತೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಭಲಿತವಾಗಿದೆ.

#### ಕುಮಾರವ್ಶಾಸನ ಕಾಲ

ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಕಾಲದ ಬಗ್ಗೆ ಅನೇಕ ತರ್ಕವಿತರ್ಕಗಳು ಸಾಕಷ್ಟು ನಡೆದಿವೆ.

ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಅವೆಲ್ಲ ಕ್ರಿ.ಶ. ೧೨ನೆಯ ಶತಮಾನದಿಂದ ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೬ನೆಯ ಶತಮಾನದ ಅವಧಿಯಲ್ಲಿ ಬೀಳುತ್ತವೆ. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ೧೨, ೧೩, ೧೪ ನೆಯ ಶತಮಾನಗಳಲ್ಲಿ ಅವನು ಬಾಳಿರಲಾರನೆಂಬುದು ಮಹಾಭಾರತದ ಭಾಷೆ ಕಥಾವಸ್ತು ನಿರೂಪಣ ಮತ್ತು ಇತರ ಉಲ್ಲೇಖಗಳಿಂದ ಸ್ವಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ. ಕೃಷ್ಣ ರಾಯನ ಅವೇಕ್ಷೆಯ ಮೇರೆಗೆ ಲೇಸೆನಿಸೆ ಮೊದಲಾ ಕುಮಾರ

ವ್ಯಾಸದಶಪರ್ವಗಳ ಹೇಳಿದ ಸುರನದಿಯು ಯಮುನಾ ತರಂಗಿಣಿ ಬೆರಸಿ ಹರಿವಂದದಲಿ ಕನಿಕುಂ ಜರಕುಮಾರವ್ಯಾಸನುರುವಾಗ್ಲ ಹರಿಯೊಡನೀಗ ಸರಿಯೆನಿಸಿನೀ . .. !

ಎಂದು ಹೇಳಿದಂತೆ ನೊದಲು ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ರಚಿಸಿದ ಭಾರತದ ಹತ್ತು ಪರ್ವ ಗಳಾದ ಮೇಲೆ ಉಳಿದ ಎಂಟು ಸರ್ವಗಳನ್ನು ತಿಮ್ಮಣ ಕವಿಯು ರಚಿಸಿದನೆಂದು ತಿಳಿ ದಿದೆ. 'ನರಸೇಂದ್ರನಾತ್ಮಾಜ ಕೃಷ್ಣರಾಯ ನೃವ' ಎಂದು ಇರುವದರಿಂದ ಕೃಷ್ಣ ರಾಯನು ಪಟ್ಟಕ್ಕೆ ಬಂದಮೇಲೆ (೧೫೦೯—೧೫೩೦) ಈ ಸಂಗತಿಯು ನಡೆದಿರಬೇಕು. ಅರ್ಧಕ್ಕೆ ಉಳಿದ ಭಾರತವನ್ನು ಮುಗಿಸಬೇಕಾಗಿದ್ದರೆ ಕೃಷ್ಣ ರಾಯನಿಗೆ, ಅರ್ಧ ಆಗಿ ಉಳಿದ ಸಂಗತಿಯು ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿ ಗೊತ್ತಾಗಿರಬೇಕು. ರಾಯನು ಭಾರತ ಭಾಗವತಾದಿ ಪುರಾಣಗಳಲ್ಲಿ ಅತ್ಯಂತ ನಿಷ್ಠೆಯುಳ್ಳವನಾದ್ದರಿಂದ ತನ್ನ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಅಥವಾ ತನ್ನ ತಂದೆ ಅಣ್ಣ ಂದಿರ ಕಾಲಕ್ಕೈ ಅಂದರೆ ತನ್ನ ತಿಳುವಳಿಕೆಯಲ್ಲಿಯೇ ನಡೆದು ಉಳಿದ ಮಹಾಭಾರತವನ್ನು ಮುಂದುವರಿಸಿ ಮುಗಿಸಬೇಕೆಂದು ಪ್ರಯತ್ನಿಸಿರಬೇಕು. ಕೋಳಿ ವಾಡದ ಒಂದು ಬಖೈರಿನಲ್ಲಿ ಕೃಷ್ಣ ದೇವರಾಯನ ಗಜಸೇನಾಧಿಕಾರಿಯಾದ ನೀಲಪ್ಪ ಯ್ಯನು ಗದುಗಿನ ವೀರನಾರಾಯಣಪ್ಪನ ತಂದೆಯೆಂದು ಹೇಳಿದಮಾತು ಈ ಊಹೆಗೆ ಬಲಕೊಡುತ್ತದೆ. ಬಖೈರಿನ ಮಾತದಂತಿರಲಿ. ಅಚ್ಯುತರಾಯನ ಶಾಸನವು ಶಕ೧೪೬೧, ವಿಕಾರಿ ಸಂವತ್ಸರದ್ದು. (ಕ್ರಿ.ಶ. ೧೫೩೯). ಇದರಲ್ಲಿ 'ಕವಿ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸಂಗೆ ಪ್ರಸನ್ನ ನಾದ ಗದುಗು ಶ್ರೀ ವೀರನಾರಾಯಣನ ಸನ್ನಿಧಿಯಲಿ ' ಎಂದು ಬರೆದಿದೆ. ವೀರ ನಾರಾಯಣ ದೇವರು ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನಿಗೆ ಪ್ರಸನ್ನನಾದ ಸಂಗತಿಯು ಬಹಳ ಹಳೆಯ ದಾಗಿರಲಾರದು. ಕೃಷ್ಣ ರಾಯನಿಗೂ ಅವನ ತಮ್ಮನಾದ ಅಚ್ಯು ತರಾಯನಿಗೂ ಸ್ವಯಂ ತಿಳಿದಿರುವಂತೆ ಸ್ವಲ್ಪ ಕಾಲ ಮುಂಚೆ ಇದು ಜರುಗಿರಬೇಕು. ಅಂದರೆ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಭಕ್ತಿ ವಿರಕ್ತಿಗಳೂ ಅವನ ಕೃತಿಯೂ ಜನರಲ್ಲಿ ಮನೆಮಾತಿನ ವಿಷಯಗಳಾಗಿರಬೇಕು. ಹಿಂದಕ್ಕೆ ನೂರಾರು ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದೆ ಜರುಗಿದ ಸಂಗತಿಯನ್ನು ಒಮ್ಮೆಲೆ ಈಗ ಶಾಸನ ದಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖಿಸುವುದು ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿ ತೋರಲಾರದು. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಇನ್ನೂ ಸ್ಪಷ್ಟ್ರವಾದ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖಿಸಬಹುದು. ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ಮಹಾಭಾರತ ವನ್ನು ರಚಿಸಿ ಶ್ರೀವ್ಯಾಸರಾಯ ಸ್ವಾಮಿಗಳಿಗೆ ತೋರಿಸಿದನೆಂದೂ ಅವರು ' ಅರಸುಗಳಿ

ಗಿದು ನೀರ' ಎಂಬ ಪದ್ಯವನ್ನು ರಚಿಸಿ ತಮ್ಮ ಅಭಿಸ್ರಾಯವನ್ನು ವ್ಯಕ್ತಮಾಡಿ ಕನಿಗೆ 'ಕುಮಾರವ್ಯಾಸ' ಎಂಬ ಅಂಕಿತವನ್ನು ಕೊಟ್ಟರೆಂದೂ ಐತಿಹ್ಯವಿದೆ. ಇದಕ್ಕೆ ತಕ್ಕಂತೆ ಪುರಂದರದಾಸರು

' ಹರಿಶರಣರೆನ್ನ ಮನೆಯ ಮೆಟ್ಟಲು ಮನೆ। ಪರಮಪಾವನ್ನವಾಯಿತು ಆ ಆ ಆ ಆ! ಭಾರತ ಆಗಮಗೋಚರವೆಂದು ವಿರಚಿಸಿ ಮನುಜರಿಗೆ ಗೋಚರವಪ್ಪಂತೆ। 'ವೀರ ನಾರಾಯಣ ನೀ ಕವಿಯೆನಿಸಿದೆ ಕು। ಮಾರವಾೄಸನಿಂದ ಭಾರತ ವಿರಚಿಸಿದೆ।… ಭಾರತ ಮಲ್ಲ ಗದುಗಿನ ವೀರನಾರಾಯಣನು ಗಡ ಪುರಂದರ ವಿರಲ। ..

ಎಂದು ತಮ್ಮ ಒಂದು ಸುಳಾದಿಯಲ್ಲಿ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ತಮ್ಮ ಮನೆಗೆ ಬಂದು ದನ್ನೂ ಆತನು ತನ್ನ ಭಾರತಕ್ಕೆ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ನೇ 'ವೀರ'ನೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದು ಶಾಸ್ತ್ರ ಸಮ್ಮತ ವೆಂದೂ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅಂತು ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು, ಶ್ರೀ ವ್ಯಾಸರಾಯಸ್ವಾಮಿಗಳು ಮತ್ತು ಪುರಂದರದಾಸರ ಸಮಕಾಲಿಕನೆಂದು ಧಾರಾಳವಾಗಿ ಹೇಳಬಹುದು.

ಇನ್ನು ಪ್ರೌಪದೀ ಸ್ವಯಂವರದ ಮಂಟಪದ ವರ್ಣನೆಯು ಅಬ್ದು ಲ್ ರಜಾಕನು ೨ನೆಯ ದೇವರಾಯನ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅರಮನೆಯ ಮಂಟಪವನ್ನು ನೋಡಿ ಬರೆದಿಟ್ಟ ವರ್ಣನೆಯನ್ನು ಹೋಲುತ್ತದಾದ್ದ ರಿಂದ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ಅರಮನೆಯ ಮಂಟಪವನ್ನು ನೋಡಿ ಪ್ರೌಪದೀ ಸ್ವಯಂವರದ ಮಂಟಪವನ್ನು ವರ್ಣಿಸಿರಬೇಕೆಂದು ಹೇಳಿ ೨ನೆಯ ದೇವರಾಯನ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನಿದ್ದಿ ರಬೇಕೆಂದು ಕೆಲ ವಿಮರ್ಶಕರು ಬರೆದಿದ್ದಾರೆ. ಆದರೆ ಕೃಷ್ಣ ದೇವರಾಯನ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಅರಮನೆಯ ಮಂಟಪವು ಅದೇ ಅಥವಾ ಇನ್ನೂ ಹೆಚ್ಚಿನ ಅಲಂಕಾರಾದಿಗಳಿಂದ ಅಲಂಕೃತವಾಗಿರಬೇಕಷ್ಟೇ! ಆದರೆ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ರಾಜಾಶ್ರಯದಲ್ಲಿರದೆ(ಒಂದು ವೇಳೆ ರಾಜಾಶ್ರಯದಲ್ಲಿದ್ದ ರೂ ಸಹ) ವೀರನಾರಾಯಣನ ಸನ್ನಿ ಧಾನದಲ್ಲಿ ಸ್ವಪ್ರತಿಭೆಯಿಂದಲೂ ದೇವರ ಅನುಗ್ರಹ ದಿಂದಲೂ ಗ್ರಂಧವನ್ನು ರಚಿಸಿದ್ದ ರಿಂದ ಈ ಮೇಲಿನ ತರ್ಕವು ಸಮಂಜಸವಾಗಲಾರದು.

ಬೇರೆ ಕೆಲವರು ಭಾಷೆಯಿಂದಲೂ ಹೊಸಣ, ಸೇವುಣ, ತೇಜಿ ಮೊದಲಾದ ಶಬ್ದ ಪ್ರಯೋಗಗಳಿಂದಲೂ ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ನಿರ್ದಿಷ್ಟವಾದ ಧಾರ್ಮಿಕ ಸನ್ನಿ ವೇಶಗಳಿಂದಲೂ ೧೩—೧೪ನೆಯ ಶತಮಾನಕ್ಕೆ ಈ ಕವಿಯ ಕಾಲವನ್ನು ಒಯ್ಯುತ್ತಾರ. ಇವಾವುವೂ ನಿರ್ಧಾರಕ ಪ್ರಮಾಣಗಳಾಗಲಾರವಾದ್ದರಿಂದ ಆ ವಿಷಯವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಹೆಚ್ಚು ಚರ್ಚಿಸುವುದು ಅನವಶ್ಯಕ. ಚಾಮರಸ–ಕುಮಾರವ್ಯಾಸರ ಸಮಕಾಲಿಕತ್ವವೂ ಭದ್ರವಾದ ತರ್ಕ ಸರಣಿಯ ಮೇಲೆ ನಿಂತಿಲ್ಲ. ಈ ಅಂಶವನ್ನು ಹೇಳುವ ವೀರಶೈವ ಗ್ರಂಥಗಳು ಗುರುರಾಜ ಚಾರಿತ್ರ (ಸು. ೧೬೫೦), ಭೈರವೇಶ್ವರ ಕಾವ್ಯದ ಕಥಾಸೂತ್ರ ರತ್ನಾಕರ (ಸು. ೧೬೭೨), ಜೋರಬಸವ ಚರಿತ್ರೆ (ಕ್ರಿ.ಶ. ೧೭೬೩) ಗಳು ೧೬—೧೭ನೆಯ ಶತಮಾನದ ಅನಂತರದಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟದವು. ಕವಿಯ ಕಾಲದ ಸಮಸಾಮಯಿಕ ಪ್ರಮಾಣಗಳು ಹೆಚ್ಚು ಪ್ರಬಲವಾದ್ದರಿಂದ ಅವೇ ವಿಶ್ವಾಸಾರ್ಹವಾಗಿವೆ. ಉಳಿದವು ಪೋಷಕ ಪ್ರಮಾಣ ವಿಲ್ಲದಿರುವಾಗ ವಿರೋಧ ಬಂದರೆ ತ್ಯಾಜ್ಯವೆಂದು ಬೇರೆ ಹೇಳಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಇದಲ್ಲದೆ

ಚಾಮರಸ–ಕುಮಾರವ್ಯಾಸರ ವಿಷಯದ ಐತಿಹ್ಯದಲ್ಲಿಯೂ ಅನೇಕ ವಿಸಂಗತ ಅಂಶಗಳು ಇರುತ್ತವೆ. ಅವುಗಳ ಚರ್ಚೆಯನ್ನು ವಿದ್ವಾಂಸರು ಮುಂಚೆಯೇ ಮಾಡಿದ್ದಾರಾದ್ದರಿಂದ ಆವಿಷಯವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಮತ್ತೆ ಎತ್ತುವದಿಲ್ಲ.

ಶ್ರೀಮಗಳಿಯವರ 'ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯ ಚರಿತ್ರೆ 'ಯಲ್ಲಿ ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೪೨೪ರಲ್ಲಿ ರಚಿತವಾದ ಭಾಸ್ಕರ ಕವಿಯ ಜೀವಂಧರ ಚರಿತೆಯಲ್ಲಿ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸ ಭಾರತದ ಕಾವ್ಯ ಪ್ರಭಾವವು ಕಂಡುಬರುತ್ತದಾದ್ದರಿಂದ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಕಾಲವು ೧೫ ನೆಯ ಶತಮಾನದ ಪೂರ್ವಾರ್ಧದಲ್ಲಿ ಅಂದರೆ ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೪೦೦ ರ.ಸುಮಾರಕ್ಕಿರಬೇಕೆಂದು ಹೇಳಿದೆ. ಇವೆರಡೂ ಗ್ರಂಧಗಳಿಗೆ ಮೂಲ ಗ್ರಂಧವು ಉಪಜೀವ್ಯವಾಗಿದ್ದಿ ರಬಹು ದೆಂದು ತಿಳಿಯಲು ಅಭ್ಯಂತರವಿಲ್ಲವೆಂಬ ಅಂಶವೂ ಅಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಕಾವ್ಯಭಾಗ ಗಳನ್ನು ಆಮೂಲಾಗ್ರವಾಗಿ ಕೊಟ್ಟು ಈ ಹೋಲಿಕೆಗಳನ್ನು ತೋರಿಸಿದ್ದರೆ ಬಹಳ ಉಪ ಕಾರವಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ಏನೇ ಇರಲಿ, ಇದೂ ಸಾವಕಾಶ ಪ್ರಮಾಣವಾಯಿತು. ಬಾಯಿಬಿಚ್ಚಿ ಪುರಂದರದಾಸರ ಸಮಕಾಲೀನನೆಂದು ಹೇಳುವ ದಾಸರ ಪದವು ನಿರವಕಾಶ ಪ್ರಮಾಣವು. ಈ ಪದವು ಉತ್ತರ ಕರ್ನಾಟಕ, ಮದ್ರಾಸ್, ಹೈದ್ರಾಬಾದ ಮತ್ತು ಮೈಸೂರು ಭಾಗಗಳಲ್ಲಿ ಮೊದಲಿನಿಂದಲೂ ಪ್ರಚಾರದಲ್ಲಿ ಇದೆ. ಪುರಂದರದಾಸರ ಕೃತಿಗಳ ಉಡುಪಿಯ ಪ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಈ ದಾಸ-ಕವಿಗಳ ಸಮಾಗಮದ ಪದ್ಯವು ಎಂದೋ ಮುದ್ರಿತ ವಾಗಿದೆ. ಇದನ್ನು ಅಲ್ಲಗಳೆಯಲಿಕ್ಕೆ ಬರುವದಿಲ್ಲ. ಇನ್ನು ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಭಾಷೆ ಯನ್ನು ವಿಮರ್ಶಿಸಿದರೆ ಅದು ಹಳಗನ್ನಡ ಹೊಸಗನ್ನಡ ಮಧ್ಯವರ್ತಿಯಾದ ನಡು ಗನ್ನಡವು ರೂಪುಗೊಳ್ಳುವ ಸ್ಥಿ ತ್ಯಂತರದ ಕಾಲದ್ದಿ ರಬೇಕೆಂದೂ ಅದರ ಮುಂದಿನ ಹೆಜ್ಜೆಯೇ ಹರಿದಾಸರ ಭಾಷೆಯಾಗಿರಬೇಕೆಂದೂ ನಾವು ನಮ್ಮ 'ಹರಿದಾಸ ಸಾಹಿತ್ಯ' ದಲ್ಲಿ (ಪುಟ ೨೧೮) ತೋರಿಸಿದ್ದೇವೆ.

ಅಂತು ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದಂತೆ ನಿರವಕಾಶ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ವ್ಯಾಸರಾಯ ಪುರಂದರದಾಸರ ಸಮಕಾಲಿಕನಾಗಿ ಕೃಷ್ಣ ದೇವರಾಯನು ಪಟ್ಟಕ್ಕೆ ಬರುವ ಮುಂಚೆಯಾಗಲಿ ಅಥವಾ ತತ್ಕಾಲದಲ್ಲಿಯಾಗಲಿ ಇದ್ದಿ ರಬೇಕು. ಅಂದರೆ ಅವನ ಕಾಲವು ಸುಮಾರು ೧೪೮೦—೧೫೨೦ ಆಗಿರಬಹುದು.

#### ನುತ\_ ಧರ್ಮ

ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದಂತೆ ವೀರನಾರಾಯಣನ ಪರಮಭಕ್ತನು. ಶುಕಾಚಾರ್ಯರು ಪರೀಕ್ಷಿತ ಮಹಾರಾಜನಿಗೆ ಉಪದೇಶಿಸಿದ ಭಾಗವತ ಪುರಾಣವು ಭಕ್ತಿ ಪ್ರಧಾನವಾದ ಗ್ರಂಥವಿದ್ದಂತೆ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಮಹಾ ಭಾರತವೂ 'ತಿಳಿಯ ಹೇಳುವೆ ಕೃಷ್ಣ ಕಧೆಯನು! ಇಳೆಯ ಜಾಣರು ಮೆಚ್ಚುವಂತಿರೆ! ನೆಲೆಗೆ ಪಂಚಮ ಶುತ್ರಿಯನೊರೆವೆನು ಕೃಷ್ಣ ಮೆಚ್ಚಲಿಕೆ!' ಎಂದು ಹೇಳಿದಂತೆ ಮುಖ್ಯ ವಾಗಿ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ಕಥೆಯ ಹೊತ್ತಿಗೆ ಇರುತ್ತದೆ. ದ್ವೈತಾದ್ವೈತ ವಿಶಿಷ್ಟ್ರಾದ್ವೈತ ಮತಗಳ ಎಲ್ಲ ಆಚಾರ್ಯರೂ ಅಥವಾ ಅವರ ಶಿಷ್ಯರೂ ಶ್ರೀಮದ್ಭಾಗವತವನ್ನು ತಂತಮ್ಮ ಮತ

ಗ್ರಂಥವೆಂದು ತಿಳಿಯುವಂತೆ ಈ ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿಯೂ ವಿದ್ವಾಂಸರು ವಿಶಿಷ್ಟ ಮತದ ತತ್ವಗಳನ್ನು ಆಯ್ದು ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ಆಯಾ ಮತದವನಿರಬೇಕೆಂದು ಅಭಿ ಪ್ರಾಯ ಸಟ್ಟದ್ದಾರೆ. ಇವನು ದ್ವೈತಿಯೂ ಅಲ್ಲ, ಅದ್ವೈತಿಯೂ ಅಲ್ಲ, ಕೇವಲ ಭಾಗವತ ಸಂಪ್ರದಾಯದವನೆಂದು ಕೆಲವರೂ ಇವನ ಮಾತುಗಳು ರಾಮಾನುಜೀಯ ಮತಕ್ಕೆ ಹೊಂದುತ್ತವೆಂದು ಬೇರೆಯವರೂ ಬರೆದಿದ್ದಾರೆ. ಇನ್ನು ಇವನು ಶಿವಸರ್ವ್ವೇ ತ್ರಮತ್ವವಾದಿಯೋ ವಿಷ್ಣು ಸರ್ವ್ವೇತ್ತ ಮತ್ವವಾದಿಯೋ ಎಂಬ ಬಗ್ಗೆ ಕೆಲವು ಲೇಖಕರು ಚರ್ಚಿಸಿರುವರು. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಒಂದೆರಡು ಸಾರಭೂತವಾದ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಅವನ ಗ್ರಂಥದಿಂದ ಉದ್ದರಿಸಿ, ಕವಿಯ ಮತವು ಯಾವುದಿರಬೇಕೆಂಬುದನ್ನು ವಾಚಕರೇ ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳಬೇಕೆಂದು ಕೋರುತ್ತೇವೆ.

ಉಪಕ್ರಮೋಪಸಂಹಾರಾ ಅಭ್ಯಾಸೋ ಅಪೂರ್ವತಾ ಘಲಂ । ಅರ್ಥವಾದೋಪ ಪತ್ತೀಚೆ ಲಿಂಗಂ ತಾತ್ಪರ್ಯ ನಿರ್ಣಯೇ॥

ಎಂಬ ಮೀಮಾಂಸಕರ ಪ್ರಸಿದ್ಧ ವಾದ ನಿರ್ಣಾಯಕ ಲಿಂಗಗಳಿಂದ ಮಹಾಭಾರತವನ್ನು ವಿಮರ್ಶಿಸಿ,

ನಿರ್ಣಯಃ ಸರ್ವಶಾಸ್ತ್ರಾಣಾಂ ಸದೃಷ್ಟಾಂತೋಹಿ ಭಾರತೇ | ಕೃತೋ ವಿಷ್ಣು ವಶತ್ವಂ ಹಿ ಬ್ರಹ್ಮಾದೀನಾಂ ಪ್ರಕಾಶಿತಂ । ಯತಃ ಕೃಷ್ಣ ವಶೇ ಸರ್ನೇ ಭೀಮಾದ್ಯಾಃ ಸಮ್ಮ ಗೀರಿತಾಃ

(ಮ. ತಾ. ನಿರ್ಣಯ. ೨\_೧೨\_೧೩)

ಆದ್ಯಂತಯೋರಿತ್ಯ ಪದತ್ಸ ಯಸ್ಮಾದ್ವ್ಯಾ ಸಾತ್ಮಕೋ ನಿಷ್ಣು ರುದಾರ ಶಕ್ತೀ। ತಸ್ಮಾತ್ಸಪುಸ್ತಾ ಹರಿಸದ್ಗು ಣಾನಾಂ ನಿರ್ಣೀಯತೇ ಭಾರತೆಗಾ ಕಥೈಷಾ॥ (ಸದರ ೨, ೭೦)

ಎಂದು ಮೂಲ ಭಾರತದ ವಿಮರ್ಶೆಯಲ್ಲಿ ಶ್ರೀಮಧ್ವಾಚಾರ್ಯರು ಹೇಳಿದಂತೆ ಕುಮಾರ ವ್ಯಾಸನೂ ತನ್ನ ಗ್ರಂಥವು 'ಕೃಷ್ಣ ಕಥೆ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾನೆ. ವಿಷ್ಣು –ಕೃಷ್ಣ ಪಾರಮ್ಯವನ್ನು ಹೇಳುವ ಈ ಗ್ರಂಥವು ಶುದ್ಧ ವೈಷ್ಣ ವ ಗ್ರಂಥವೇ ಆಗಿರಬೇಕಾದ್ದ ರಿಂದ ಮಧ್ಯದಲ್ಲಿ 'ಶಿವಶಿವಾ' 'ಹರಹರ' ಎಂಬ ಆಶ್ಚರ್ಯದ್ಯೋತಕ ಪದಗಳಿಂದ 'ಹರಿಹರ ವಿಭೇದವಂ ಮಾಳ್ಯವನ ಗತಿ'ಎಂಬಲ್ಲಿ ಹರಿಹರ ಭೇದವಿಲ್ಲದಂತೆ ಆಪಾತತಃ ತೋರುವ ಪದಗಳಿಂದ ಕವಿಯು ಅನ್ಯ ದೇವತೆಗಳಿಗೆ ಸರ್ವೋತ್ತಮ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆಂದು ತಿಳಿಯುವುದು ಯುಕ್ತವಾಗುವದಿಲ್ಲ. ಶ್ರೀ ಭಾಗವತದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದಂತೆ ಹರಿಯಲ್ಲಿ ವಿಷ್ಣು ಇದ್ದು ತಾನೇ ಸ್ವರೂಪದಿಂದ ಸ್ಥಿತಿಯನ್ನೂ ಹರ ಬ್ರಹ್ಮ ಇವರಲ್ಲಿ ಅಂತರ್ಯಾಮಿ ರೂಪದಿಂದ ಇದ್ದು ಸೃಷ್ಟಿ ಸಂಹಾರಾದಿಗಳನ್ನೂ ಮಾಡು ತ್ತಾನೆ ಎಂಬ ಸಿದ್ಧಾಂತಕ್ಕನುಗುಣವಾಗಿ ವಿಷ್ಣು ವಿನ ಈ ರೂಪಗಳಲ್ಲಿ ವಿಭೇದವನ್ನು ಎಣಿಸಬಾರದೆಂಬುದೇ ಕವಿಯ ತಾತ್ಪರ್ಯವು. ಪ್ರಹ್ಲಾದ ಕೃತ ವಿಷ್ಣು ಸ್ತುತಿ, ದ್ರೌಪದೀ ಕೃತ ಕೃಷ್ಣ ಸ್ತುತಿ, ಸನತ್ಸು ಜಾತೀಯ, ಭೀಷ್ಮಕೃತ ವಿಷ್ಣು ಸ್ತವ ಮುಂತಾದ

ಸ್ಥಳಗಳಲ್ಲಿ ವಿಷ್ಣು ವೇ ಸರ್ವೋತ್ತಮ ದೇವತೆಯೆಂದು ಹೊಗಳಲ್ಪಟ್ಟಿದ್ದಾನೆ. ಈ ನಿರವಧಿಕವಾದ ಸರ್ವೋತ್ತಮತ್ವವು ಬ್ರಹ್ಮಾದಿ ದೇವತೆಗಳಿಗೆ ತಾರತಮ್ಯೋವೇತವಾದ ನೀಚತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಿದರೇನೆ ಸಂಗತವಾಗುತ್ತದೆ; ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಇಲ್ಲ. ಈ ತಾರತಮ್ಯೋ ಪೇತವಾದ ಸರ್ವೋತ್ತಮತ್ವಜ್ಞಾನವಿದ್ದರೇನೆ ನಿರೌಪಧವಾದ ವಿಷ್ಣು ಭಕ್ತಿಯು ಯಥಾರ್ಥವಾಗುತ್ತದೆ. 'ಮಾಹಾತ್ಮ್ರ್ಯಜ್ಞಾನ ಪೂರ್ವಸ್ತು ಸುದೃಢಃ ಸರ್ವತೋಧಿಕಃ | ಸ್ನೇಹೋಭಕ್ತಿರಿತಿ ಪ್ರೋಕ್ತಸ್ತಯಾ ಮುಕ್ತಿರ್ನಚಾನ್ಯಥಾ || ಎಂಬಂತೆ ಭಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಜ್ಞಾನಸ್ನೇಹಗಳ ಸಮಾವೇಶವಾಗಿರಬೇಕು.

ವಿಷಯ ನಿರೂಪಣೆಯಲ್ಲಿ ಕಥಾ ಸಂದರ್ಭಕ್ಕನುಗುಣವಾಗಿ ಕಿರಾತಾರ್ಜುನೀ ಯಾದಿ ಪ್ರಸಂಗಗಳಲ್ಲಿ ಶಿವಪ್ರಶಂಸೆಯ ಭಾಗವು ಬಂದರೆ ಈ ಮೇಲಿನ ಸಿದ್ಧಾಂತಕ್ಕೆ ಯಾವ ಬಾಧೆಯೂ ಬರುವದಿಲ್ಲ.

> .... ಸೇಳುವೆನು ಕೃಷ್ಣನ | ಪರಮ ಲೀಲಾ ಲಲಿತ ಚರಿತವನೆಂದನಾ ಭೀಷ್ಮ ॥ ಘನರಜೋಗುಣದಲ್ಲಿ ಚತುರಾ ನನು ತಮೋಗುಣದಲ್ಲಿ ಶಂಕರ ನೆನಿಸಿ ಸತ್ಯ ಗುಣಾನುಗತಿಯಲಿ ವಿಷ್ಣು ವೆಂದೆನಿಸಿ ॥ ಘನ ಜಗನ್ಮಯನಾಗಿ ಸರ್ವಾ... ತ್ಮನು ಮಹೇಶ್ವರನೆನಿಪನೀತನ ನೆನಹನೀತನ ನಿಜವನರಿವ ಮಹಾತ್ಮನಾರೆಂದ ॥

ಎಂಬಲ್ಲಿ ಹರಬ್ರಹ್ಮರು ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣನ ಅಂತರ್ಯಾಮಿ ರೂಪಗಳೇ ಎಂದು ತಿಳಿಯ ಬೇಕು. 'ಭ್ರಮೆಯ ಭುಜಗನೋ ರಜ್ಜು ವೊ 'ಎಂಬ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಜೀವಜಗತ್ತು ಪರ ಮಾತ್ಮರು ಸತ್ಯವೋ ಮಿಧ್ಯೆಯೋ ಎಂಬ ವಿಚಾರವು ಅಜ್ಞ ರಿಗೆ ಏಕೆ ? 'ಚೈದ್ಯ ಭೂಪತಿ ಕುಮತಿ ಕಪಿಗೇಕಮಲಮಾಣಿಕವೆಂದನಾಭೀಷ್ಮ' (ಸಭಾ, ೧೦, ೧೧) ಈ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ ಮಥ್ಯಾ ಜ್ಞಾ ನಿಗೆ ಯಥಾರ್ಥವಾದ ಸತ್ ಜ್ಞಾ ನವು ಹುಟ್ಟು ವುದೆ ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸಿದ್ದಾ ನೆ. ಮೂವತ್ತಾರು ತತ್ವಗಳಲ್ಲಿ ಅಂತರ್ಯಾಮಿ ನಿರ್ಲಿಪ್ತನಾಗಿದ್ದ ಪರಮ ಚೇತನನು ಸತ್ಯನು. 'ಈ ದುರಾತ್ಮಕನೆತ್ತಬಲ್ಲನು ಬೀದಿಯಲಿ ಬಿದ್ದಿ ದೆಯೆ ಬೊಮ್ಮ ಎಂದನಾ ಭೀಷ್ಮ ' (ಸದರ ೧೩) ಅಚಿಂತ್ಯ ಮಹಿಮೆಯುಳ್ಳ ಕೃಷ್ಣ ನು ಸರ್ವವಾ ಮಿಧ್ಯೆಯೆಂದು ಹೇಳುವ ವಿಥ್ಯಾ ವಾದಿಗೆ ನಿಲುಕಲಾರನು.

ಹೊಳಿವ ಜಗದಲಿ ಹೊಳೆದು ತ। ನ್ನೊಳಗಳಿದು ತಾನಾಗುಳಿದಬೊಮ್ಮ ಕೇ ಳಳಿವು ಹೊರುವುದೆ ನಿತ್ಯಶುದ್ಧ ನೊಳೆಂದನಾಭೀಷ್ಮ ॥\_\_\_೧೬

ಸತ್ಯಭೂತವಾದ ಜಗತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯಾಗಿದ್ದು ಕಡೆಗೆ ತನ್ನೊಳಗೆ ಜಗತ್ತನ್ನು ಲಯಮಾಡಿಸಿಕೊಂಡು ಏಕಮೇವ ಅದ್ವಿತೀಯ ಸ್ವತಂತ್ರ ವಸ್ತುವಾಗಿ ಉಳಿಯುವ ನಿತ್ಯಶುದ್ಧ ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ನಿಂದಾದಿಗಳು ಕೂಡುವವೇ ಎಂದು ಹೇಳಿರುವದರಿಂದ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಮತದಲ್ಲಿ ಜಗತ್ತು, ಜೀವ, ಪರಮಾತ್ಮರು ಸತ್ಯವೆಂದೇ ಹೇಳಬೇಕಾ ಗುತ್ತದೆ. ಸ್ವರೂಪಾನಂದಾನುಭವದ ಹೊಳಹಿನಲ್ಲಿ ಜೀವಪರಮಾತ್ಮರಿಬ್ಬರೂ ಏಕ ರೂಪರಾಗಿದ್ದಂತೆ ವರ್ಣನೆಗಳು ಬಂದಾಗ ಭಾಗವತ ಭಾರತಾದಿ ಶಾಸ್ತ್ರಗಳಂತೆ ನಿರ್ಣಾಯಕ ಅಂಶಗಳಿಂದ 'ನೇತಿನೇತೀತ್ಯತತ್ತ್ಯಜನ್' ಎಂಬಂತೆ, ಅಸಾರಭೂತವಾದ ಜಗತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಸಾರಭೂತನು ಪರಮಾತ್ಮನೊಬ್ಬನೇ ಎಂದು ಅರ್ಧಮಾಡಬೇಕು. ಸಾದೃಶ್ಯ ಮತ್ಯೈಕ್ಯ ಸ್ಥಾನೈಕ್ಯಗಳಿಂದ ಈ ಅಭೇದವ್ಯವಹಾರವನ್ನು ನಿರ್ವಹಿಸಬೇಕು. ಈ ಅನುಸಂಧಾನದಿಂದ ಕವಿಯ ಎಲ್ಲ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಭಕ್ತರು ಸಮನ್ವಯ ಮಾಡಿ ಕೊಳ್ಳಬಹುದು. ಯಾಕೆಂದರೆ ಶುದ್ಧ ಭಕ್ತಿಯ ರಂಗದಲ್ಲಿ ಅದ್ವೈತಕ್ಕೆ ಯಾವ ವಿಧದ ಸ್ಥಾನವೂ ದೊರಕಲಾರದು.

ಕವಿಯ ಭಕ್ತಿ ಮಾರ್ಗವು ಯಾವ ತತ್ವಜ್ಞಾನದ ಮೇಲೆ ನಿಂತಿದೆಯೆಂಬುದನ್ನು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಮೇಲೆ ಹೇಳಿರುವೆವು ಅವನು ತನ್ನ ಗ್ರಂಧದಲ್ಲಿ

ಗುರುವುಧ್ವರಾಯ, ನಂದಮುನಿ, 'ಸಾಕ್ಷಾದ್ದೇವ ಮಧ್ವರ

ತಂದೆಯನು' ರುಜುಗುಣದ ಮುಖ್ಯಪ್ರಾಣದೇವನನೂ ॥ (ಆ<mark>ದಿಪರ್ವ)</mark>

ಎಂದು ಭೀಮನ ಉತ್ಪತ್ತಿಯನ್ನು ಹೇಳುವಾಗ ಆಡಿದ ವಚನ ಇತ್ಯಾದಿಗಳನ್ನು ನೋಡಿದರೆ ಮಧ್ವಾಚಾರ್ಯರ ಮತನನ್ನು ಈ ಕವಿಯು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಆಶ್ರ ಯಿಸಿದ್ದ ನೆಂದೂ ಅದಕ್ಕಾಗಿ ವ್ಯಾಸತೀರ್ಧರೂ ಪುರಂದರದಾಸರೂ ಇವನ ಗ್ರಂಥವು ಪರಿಶುದ್ಧ ವಾದದ್ದೆಂದು ಮುಕ್ತಕಂಠವಾಗಿ ಹೊಗಳಿದರೆಂದೂ ತಿಳಿಯಬಹುದು. ಆದಿ ಪರ್ವದ ೨೬ನೆಯ ಸಂಧಿಯಲ್ಲಿ ಧರ್ಮಭೀಮಾದಿಗಳ ಜನನದಲ್ಲಿ ಪೌರ್ವಾಪರ್ಯ ಹೇಳುವಾಗ ತೋರಿಸಿದ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಶ್ರೀಮಧ್ವಾಚಾರ್ಯರ ತಾತ್ರರ್ಯನಿರ್ಣಯದ 'ಕೀರ್ತ್ಯರ್ಥವಾನುವ ನಿಜಧರ್ಮಪರಿಪ್ರಹಾಣೇ', ಇತ್ಯಾದಿ ಆ ಭಾಗದ ಅನುವಾದ ವಾಗಿದೆ. ದ್ರೌಪದಿಯ ಪೂರ್ವಜನ್ಮದ ವೃತ್ತಾಂತವೂ ತಾತ್ರರ್ಯನಿರ್ಣಯದ ೧೮ ನೆಯ ಅಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದಂತೆ ಅದೆ.

ಎಂಬುದನು ಕರುಣಿವುದು ನೀವೆನೆ ಹೆಂಬಲಿಸದಿರು ದೈತ್ಯರೆಂಬರಿ ಗಿಂಬುಕೊಡದೀ ಮೋಕ್ಷ್ಮ ಲಕ್ಷ್ಮೀಕಾಂತದೂರರಿಗೆ ! ತುಂಬದೈ ಕೈವಲ್ಯವಾಸವ— ದಂಬುಜಾಕ್ಷದ್ವೇಷಿ ಹಿರಣಿಕ ನೆಂಬುವಗೆ ತಾನಿತ್ಯ ನರಕವು ಭೂಪ ಕೇಳಿಂದ ॥ (ಆ. ಸಂಭವ ೧೩೨)

ಎಂಬಲ್ಲಿ ಉಕ್ತವಾದ ನಿತ್ಯನರಕದ ಪ್ರಮೇಯವು ಮಧ್ವಸಿದ್ಧಾಂತಕ್ಕೇ ಸಂಗತ ವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದರಿಂದ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ಮಧ್ವಸಿದ್ಧಾಂತದ ತತ್ವಜ್ಞಾನವನ್ನೂ ಅದರ ಪೌರಾಣಿಕ ಭಕ್ತಿಮಾರ್ಗವನ್ನೂ ಅವಲಂಬಿಸಿದ್ದನೆಂದು ತಿಳಿಯಲು ಅವಕಾಶ ಉಂಟು. ಇನ್ನು ಅವನ ಮನೆತನದವರು ಕೋಳಿವಾಡದ ಶಾನುಭೋಗರೂ ಹರಿಹರ ವಿಭೇದವನ್ನು ಮಾಡದ ಅದ್ವೈತ ಮತಾವಲಂಬಿಗಳೂ ಶಂಕರಾಚಾರ್ಯರ ಮಠದ ಶಿಷ್ಯರೂ ಆಗಿದ್ದರೂ ಈಗ ಸುಮಾರು ೪೦೦ ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದೆ ಇದ್ದ ವೀರನಾರಾಯಣನ ಪರಮಭಕ್ತನಾದ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ದ್ವೈತಸಿದ್ಧಾಂತದ ಭಕ್ತಿ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಒಪ್ಪಿ ಕೊಂಡು ವೀರನಾರಾಯಣನ ಪ್ರಸಾದಕ್ಕೆ ಪಾತ್ರನಾಗಿದ್ದ ನೆಂದು ತಿಳಿಯಬಹುದು. ಭಗವದ್ಭಕ್ತರ ಸೂಕ್ಷ್ಮವಾದ ಮನೋನುಸಂಧಾನವನ್ನು ಬಾಹ್ಯಧಾರ್ಮಿಕ ಆಚರಣೆ ಗಳಿಂದ ಯಥಾವತ್ತಾಗಿ ತಿಳಿಯಲು ಶಕ್ಯವಾಗುವದಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಉವಾಸನೆಯು ಶಬ್ದ ಗಳಲ್ಲಿ ಸೂಚಿತವಾಗುತ್ತದಾದ್ದ ರಿಂದ 'ಭಕ್ತ್ಯಾ ಭಾಗವತಂ ಶಾಸ್ತ್ರಂ ನ ಪ್ರಯುಕ್ತ್ಯಾಕ ಥಂಚನ ।' ಎಂಬಂತೆ ಭಕ್ತಿಪೂತವಾದ ಅಂತಃಕರಣದಿಂದ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಮಹಾ ಭಾರತವನ್ನು ಓದಿದರೆ ಈ ಮೇಲಿನ ವಿಧಾನಗಳು ಹೃದಯಸ್ಪರ್ಶಿಯಾಗುತ್ತವೆ.

### ಕುಮಾರನ್ಶಾಸ**ನ ಕೃತಿ** ಮಹಾಭಾರತ

ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ಗದಾಯುದ್ಧದವರೆಗೆ ಭಾರತದ ದಶ ಪರ್ವಗಳನ್ನು ಕನ್ನಡಿ ಸಿದ್ದಾನೆ. ಬಹುಶಃ ಉದ್ದೇಶ ಪೂರ್ವಕವಾಗಿಯೇ ತನ್ನ ಗ್ರಂಧವನ್ನು ಅಲ್ಲಿಗೆ ಕೊನೆ ಗೊಳಿಸಿರಬೇಕು. ಕಲಿಯ ಅವತಾರಿಯಾದ ದುರ್ಯೋಧನನು ಭೀಮಸೇನನಿಂದ ಹತನಾಗುವವರೆಗೆ ನಡೆದ ವೃತ್ತಾಂತದಲ್ಲಿ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣನ ಅಪಾರವಾದ ಮಹಿಮೆಯೂ ದುಷ್ಟ ನಿಗ್ರಹರೂಪ ಅವತಾರ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಧಮಾಂಗನಾದ ಭೀಮನ ಶ್ರೇಷ್ಠ ತ್ವವೂ ಈ ಹತ್ತು ಪರ್ವಗಳಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಯುಕ್ತವಾಗಿ ವರ್ಣಿತವಾಗುತ್ತವೆ: (೧) ಆದಿಪರ್ವ (೨) ಸಭಾಪರ್ವ, (೩) ಅರಣ್ಯಪರ್ವ, (೪) ವಿರಾಟಪರ್ವ, (೫) ಉದ್ಯೋಗ ಪರ್ವ, (೬) ಭೀಷ್ಮಪರ್ವ (೭) ದ್ರೋಣಪರ್ವ (೮) ಕರ್ಣಪರ್ವ (೯) ಶಲ್ಯಪರ್ವ (೧೦) ಗದಾ ಪರ್ವಗಳಲ್ಲಿ 'ನಿರ್ಣಯಃ ಸರ್ವಶಾಸ್ತ್ರಾಣಾಂ ಭಾರತಂ ಪರಿಕೀರ್ತಿತಂ'... 'ನಿರ್ಣಯಃ ಸರ್ವಶಾಸ್ತ್ರಾಣಾಂ ಭಾರತಂ ಪರಿಕೀರ್ತಿತಂ'...

ಎಂದು ಹೇಳಿದಂತೆ ಸಕಲಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಧವು ಕೃಷ್ಣ -ಪಾಂಡವ ಕಧೆಯ ವ್ಯಾಜ ದಿಂದ ನಿದರ್ಶನ ಹೊಂದುತ್ತದೆ. ಭೀಷ್ಮ ದ್ರೋಣ ದ್ರುಪದ ವ್ಯಾಸರು, ಧೃತ ರಾಷ್ಟ್ರ —ಪಾಂಡುರಾಜರುಗಳ ಉತ್ಪತ್ತಿಯನ್ನೂ ಅರಣ್ಯದಲ್ಲಿ ಪಾಂಡವರ ಜನನ ವನ್ನೂ ಹೇಳಲು ಕೌರವರು ಪಾಂಡವರನ್ನು ದ್ವೇಷಿಸಿ ಅವರನ್ನು ಲಾಕ್ಸಾ ಭವನದಲ್ಲಿ ಸುಡಿಸಿ ಕೊಲ್ಲುವ ಪ್ರಯತ್ನವನ್ನು ಮಾಡಿದ್ದೂ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣನ ಅನುಗ್ರಹ ದಿಂದ ಭೀಮನ ಆಶ್ರಯದಲ್ಲಿ ಪಾರಾಗಿ ಬಂದು ಪಾಂಡವರು ದ್ರೌಪದಿಯನ್ನು ಲಗ್ನ ವಾದದ್ದೂ ಅರ್ಜುನನು ಸುಭವ್ರೆಯನ್ನು ವಿವಾಹ ಮಾಡಿಕೊಂಡದ್ದೂ ಆದಿ ಪರ್ವದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದೆ. ಸಭಾಪರ್ವದಲ್ಲಿ ರಾಜಸೂಯಯಾಗ ಭೀಮನಿಂದ ಜರಾಸಂಧನ ವಧೆ, ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ನಿಗೆ ಯಾಗದಲ್ಲಿ ಅಗ್ರಪೂಜೆ ಅಮರ್ಷಿಯಾದ ಶಿಶುಪಾಲನ ವಧೆ, ದುರ್ಯೋ

ಧನನು ಪಾಂಡವರ ಏಳಿಗೆಯನ್ನು ಸಹಿಸದೆ ಕಪಟದಿಂದ ಅವರನ್ನು ದ್ಯೂತದಲ್ಲಿ ಸೋಲಿಸಿ ದ್ರೌಪದಿಯ ವಸ್ತ್ರಾಪಹರಣ ಮಾಡಿದ್ದು, ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣನು ಭಕ್ತೆಯಾದ ದ್ರೌಪದಿಗೆ ಅಕ್ಷಯ ವಸ್ತ್ರ ಕೊಟ್ಟದ್ದೂ ಮುಂದೆ ಶಕುನಿಯ ತಂತ್ರದಿಂದ ಪಾಂಡವರಿಗೆ ೧೨ ವರ್ಷ ವನವಾಸ, ೧ ವರ್ಷ ಅಜ್ಞಾ ತವಾಸ ವಿಧಿಸಿದ್ದೂ ವರ್ಣಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿವೆ.

ಅರಣ್ಯ ಪರ್ವದಲ್ಲಿ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ನ ಅನುಗ್ರಹದಿಂದ ವಾಂಡವರು ವನವಾಸದಲ್ಲಿಯೂ ಅನೇಕ ಅದ್ಭುತ ಕೃತಿಗಳನ್ನು ಮಾಡಿದ್ದು ಹೇಳಿದೆ. ವಿರಾಟಪರ್ವದಲ್ಲಿ ಪಾಂಡವರು ಅಜ್ಞಾ ತವಾಸದಲ್ಲಿ ವೇಷಧಾರಿಗಳಾಗಿದ್ದು ಕೀಚಕ ವಧೆ, ಜಟ್ಟೆಗಳ ನಾಶ, ಉತ್ತರ ಗೋಗ್ರಹಣ, ಉತ್ತರೆ ಅಭಿಮನ್ಯುವಿನ ವಿವಾಹಗಳು ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟವೆ. ಆಜ್ಞಾ ತವಾಸದ ೧ ವರ್ಷ ಮುಗಿಯುವಷ್ಟರಲ್ಲಿ, ಅರಣ್ಯಕ್ಕೆ ಹೋಗುವಾಗ ಭೀಮಹಿದ್ದ ಪರಿಗಳು ಮಾಡಿದ ಪ್ರತಿಜ್ಞೆಯಂತೆ ಕೌರವ ಸಂಹಾರಕ್ಕೆ ಯುದ್ಧ ಸನ್ನಾ ಹವನ್ನು ಮಾಡಿದ ಸಂಗತಿಯು ಉದ್ಯೋಗ ಪರ್ವದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದೆ. ದುರ್ಯೋಧನನು ಪ್ರಭೂತವಾದ ಸೈನ್ಯ ದೊಂದಿಗೆ ಯುದ್ಧ ಕ್ಕೆ ಸನ್ನದ್ಧ ನಾಗಿ ಬಂದು ಭೀಷ್ಮ, ದ್ರೋಣ, ಕರ್ಣ, ಶಲ್ಯರ ಸೇನಾ ನಾಯಕತ್ವದಲ್ಲಿ ವಾಂಡವರೊಡನೆ ಯುದ್ಧ ವನ್ನು ಮಾಡಿದ್ದು ಭೀಷ್ಮಪರ್ವ, ದ್ರೋಣ ಪರ್ವ, ಕರ್ಣಪರ್ವ ಶಲ್ಯ ಪರ್ವಗಳಲ್ಲಿ ಉಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಕರ್ಣ ಪರ್ವದಲ್ಲಿ ಭೀಮನು ದುಃಶಾಸನನನ್ನು ಕೊಂದು ರಕ್ತಪಾನ ಮಾಡಿದ ವರ್ಣನೆಯಿದೆ. ಎಲ್ಲರೂ ಮಡಿದ ಮೇಲೆ ಸ್ವತಃ ದುರ್ಯೋಧನನು ಗದಾಯುದ್ಧ ಕ್ಕಾಗಿ ರಣರಂಗಕ್ಕೆ ಬಂದು ಭೀಮನೊಡನೆ ಹೋರಾಡಿದ ಕಧೆಯು ಬಹು ಭೀಕರವಾಗಿ ಗದಾ ಪರ್ವದಲ್ಲಿ ವರ್ಣಿತವಾಗಿದೆ. ಭೀಮನು ಗದಾ ಪ್ರಘಾತದಿಂದ ದುರ್ಯೋಧನನನ್ನು ಕೊಂದು ಅವನ ಅಪರಾಧವನ್ನೆ ಣಿಸುತ್ತ ಅವನನ್ನು ಒದ್ದು ಹಲ್ಲುಗಳನ್ನು ಕಳಣೆ ಹಣಿದದ್ದು ಬಹು ತೇಜಸ್ವಿಯಾಗಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ನು ಉತ್ತರೆಯ ಗರ್ಭವನ್ನು ರಕ್ಷಿಸಿದ, ಸಕಲ ಶಪ್ರುಗಳ ಸಂಹಾರವಾದ ಮೇಲೆ ಧರ್ಮರಾಯನನ್ನು ಸಾಮ್ರಾಜ್ಯದಲ್ಲಿ ಪಟ್ಟಾ ಭಿಷೇಕ ಮಾಡಿದ ವರ್ಣನೆಯಿಂದ ವಿಜಯೋತ್ಸವಾಂತನಾಗಿ ಗದಾಯುದ್ಧ ವು ಪೂರ್ತಿ ಗೊಳ್ಳುತ್ತದೆ.

ಈ ಕಧಾ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ದೂರ ಸಂಬದ್ಧವಾದ ಉಪಾ ಖ್ಯಾನಗಳನ್ನು ಸೇರಿಸದೆ, ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣನ ಶ್ರೇಷ್ಠತೆಯನ್ನೂ ' ಈಶ್ವರಃ ಸರ್ವಭೂತಾನಾಂ ಹೈದ್ದೇಶೆ ಜ್ಯುನ ತಿಷ್ಠತಿ । ಭ್ರಾಮಯನ್ ಸರ್ವ ಭೂತಾನಿ ಯಂತ್ರಾರೂಢಾನಿ ಮಾಯಯಾ ॥ ಎಂಬಂತೆ ಆಬ್ರಹ್ಮ ಸ್ತಂಭ ಪರ್ಯಂತವಾಗಿ ನಡೆಯುವ ಎಲ್ಲ ವ್ಯಾವಾರಗಳು ಅವನ ಪ್ರೇರಣೆಯಿಂದಲೇ ನಡೆಯುತ್ತವೆ ಎಂಬುದನ್ನೂ ಹೃದಯಂಗಮ ವಾಗಿ ನಿರೂಪಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಪ್ರಹ್ಲಾದನ ನಾರಸಿಂಹ ಸ್ತುತಿ, ದ್ರೌಪದಿಯ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ಸ್ತುತಿ (ಸಭೆಯಲ್ಲಿ ವಸ್ತ್ರಾಪಹರಣವಾದಾಗ), ಭೀಷ್ಮಾಚಾರ್ಯರು ರಾಜಸೂಯ ಯಾಗ ದಲ್ಲಿ ಮತ್ತು ಶರಪಂಜರದಲ್ಲಿ ಮಲಗಿದಾಗ ಮಾಡಿದ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ಸ್ತುತಿ ಇವುಗಳನ್ನು ಓದಿದಾಗ ಕವಿಯ ಕೃಷ್ಣ ಭಕ್ತಿಪಾರವಶ್ಯವು ಗೊತ್ತಾಗುತ್ತದೆ. ಜಟ್ಟ ಗಾಳೆಗದ

ವರ್ಣನೆಯಲ್ಲಿ ಕವಿಯ ಪ್ರತಿಭೆಯನ್ನು ಗಮನಿಸ ಬಹುದಾಗಿದೆ. ಉತ್ತರ ಕುಮಾರನ ಗೋಗ್ರಹಣದ ಯುದ್ಧ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಬಂದ ಹಾಸ್ಯಮಯ ವರ್ಣನೆಯೂ ಸ್ವಯಂವರ ವೈವಾಹಿಕ ಪರ್ವಗಳಲ್ಲಿ ಶೃಂಗಾರರಸದ ನಿರೂಪಣೆಯೂ ಕವಿಯ ನವರಸ ಪರಿಣತಿಯನ್ನು ಸೂಚಿಸುತ್ತವೆ.

#### ಕವಿಯ ಭಾಷೆ, ಶೈಲಿ

ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯ ಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನಿಗೆ ಎಲ್ಲ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದಲೂ ಅನ್ಯಾ ದೃಶವಾದ ಸ್ಥಾ ನವಿರುತ್ತದೆ. ಪಂಪರನ್ನ ಮೊದಲಾದ ವೀರಾಗ್ರೇಸರ ಕವಿಗಳ ರೀತಿಗೂ ಭಕ್ತಿರಸ ಪ್ರವಾಹದಲ್ಲಿ ಈಸುತ್ತಿರುವ ದಂಡಾಧಿಪತಿ ವಂಶದ ಕುಮಾರವ್ಯಾ ಸನ ಕೈಲಿಗೂ ಬಹಳ ಅಂತರವಿದೆ. ಹಿಂದಣ ಕವಿಗಳಲ್ಲಿ ಕೃಷ್ಣ ಕಥೆಯು ಪಾವನವಾ ದದ್ದು, ಮೋಕ್ಷಪ್ರದವಾದದ್ದು ಎಂಬ ನಿಶ್ಚಯವು ಇದ್ದಿಲ್ಲ. ಅವರು ತಮ್ಮ ಪಾಂಡಿತ್ಯ ಮತ್ತು ಪ್ರತಿಭೆಗಳ ಬಲದಿಂದ ಭಾರತ ಕಥೆಯನ್ನು ಅಂದವಾಗಿ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಆ ಸಂದರ್ಭಕ್ಕೆ ತಕ್ಕಂತೆ ವೀರಕರುಣಾದಿ ಎಲ್ಲ ರಸಗಳನ್ನೂ ಚಿತ್ರಿಸಿದ್ದಾರೇನೋ ನಿಜ. ಆದರೆ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ಕ್ಷಣಕ್ಷಣಕ್ಕೆ ಮೌಕ್ತ್ರಾನಂದವನ್ನು ಅನುಭವಿಸುವಂತೆ ಕಥೆ ಯನ್ನು ಹೇಳಿರುವನಾದ್ದರಿಂದ ಇವನ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಕಥನ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ತತ್ವವಿವೇಚನೆ ಯಲ್ಲಿ ಕೃತ್ರಿಮತೆ ಎಳ್ಳಷ್ಟು ಇಲ್ಲ. ಇವನ ಭಾಷೆಯು ಪಂಡಿತರ ವ್ಯಾಕರಣ ಪರಿಷ್ಟ್ರ ತವಾದ ಶಬ್ದ ಗುಂಫನೆಯಲ್ಲ. ವಾಮರರ ಶುಷ್ಕ್ರ ರಸವಿಧುರ ಆಲಾಪವಲ್ಲ. ಒಳ್ಳೆಯ ಪ್ರೌಢವಾದ ಪರಿಷ್ಕೃತ ಹೃದಯದಿಂದ ಹೊರಟ್ಟ್ ಕೃತ್ರಿಮ ನಿಯಮಗಳಿಗೊಳಗಾಗದ ಶಬ್ದ ಸಮೂಹನದು. ಅಂದಮೇಲೆ 'ವಾಚಮರ್ಥೋನುಧಾವತಿ' ಎಂಬಂತೆ ಅವನ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲ ತರದ ಶಬ್ದಾ ಲಂಕಾರಗಳೂ ಅರ್ಥಾಲಂಕಾರಗಳೂ ರಸಪೋಷಣೆಯೂ ಅಹವುಹಮಿಕೆಯಿಂದ ತಾವಾಗಿಯೇ ಬಂದು ಸೇರಿ ಅರ್ಥಕ್ಕೆ ಪುಷ್ಟಿಯನ್ನು ಕೊಡುತ್ತವೆ.

ಅವನ ಭಾಷೆಯ ಬಿಗುವೂ ಪದಗುಂಫನವೂ ಆಮೂಲಾಗ್ರಾವಾಗಿ ಮಹಾಭಾರತ ವನ್ನು ಓದಿದವರಿಗೆ ಮನದಟ್ಟಾಗುವವು. ಕವಿಯ ಶಬ್ದ ಸಂಗ್ರಹವು ಅನ್ಯಾದೃ ಶವಾದದ್ದು. ಅರ್ಥ ವ್ಯಕ್ತಿಗೆ ಬೇಕಾಗುವ ಶಬ್ದ ಗಳನ್ನು ವ್ಯಾಕರಣದ ಹೆದರಿಕೆಯಿಲ್ಲವೆ ಬಳಸಿ ತನ್ನ ದೊಂದು ವಿಶಿಷ್ಟ ಶೈಲಿಯನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣಮಾಡಿದ ಕವಿಯೆಂದರ ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನಲ್ಲದೆ ಬೇರೊಬ್ಬರಿಲ್ಲ, ಎಂದು ಹೇಳಬಹುದಾಗಿದೆ.

ಆರ್. ಎಸ್. ಹಂಚಮುಖ

#### ಪಾಂಗ

(ಶಬ್ದ ನಿಷತ್ತಿ ಮತ್ತು ಅರ್ಥವಿನೇಚನೆ)

ಗೋವಾರಾಜ್ಯದ ಪಣಜ ಎಂಬ ಗ್ರಾಮದಲ್ಲಿ ದೊರೆತ ಗೋವೆಯ ಕದಂಬ ವಂಶದ ಒಂದನೆಯ ಜಯಕೇಶಿಯ ತಾಮ್ರಶಾಸನವೊಂದು ಪ್ರಕಟವಾಗಿದೆ.¹ ಈ ಶಾಸನವು ನಾಗರೀ ಲಿಪಿ ಮತ್ತು ಸಂಸ್ಕೃತ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಇದೆ. ಇದರ ಕಾಲ ಶಕ ೯೮೧ ಎಂದರೆ ಕ್ರಿ. ವ. ೧೦೫೯. ಈ ಜಯಕೇಶಿರಾಜನು ತನಗೆ ಉಪಕಾರ ಮಾಡಿದ್ದ ಅರಬ ಜಾತಿಯ ಛಡಮ ಎಂಬ ಶೂರ ಅಧಿಕರಿಗೆ ಲಘು ಮೋರಂಬಿಕಾ ಎಂಬ ವಾಳು ಗ್ರಾಮವನ್ನು ಉಂಬಳಿಯಾಗಿ ಕೊಟ್ಟ ವಿಷಯವನ್ನು ಪ್ರಸ್ತುತ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ವಿವರಿಸಿದೆ. ಈ ದತ್ತಿಯ ನಿಬಂಧನೆಗಳನ್ನು ಹೇಳುವಾಗ ಈ ಮುಂದಿನ ಶ್ಲೋಕಗಳು ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಬರುತ್ತವೆ.²

ಚಂದ್ರವಸುಗ್ರಹನಿಮಿತೇ ಬಾಕೇ ವರ್ಷೇ ನಿಕಾರಿಣಿ ಪ್ರಾಪ್ತೇ!
ಆಷಾಧ ಕೃಷ್ಣ ಪಕ್ಷೇ ವಾರೇ ಶಶಲಕ್ಷ್ಮ್ಣ ಸ್ತಥಾಷ್ಟ್ರಮ್ಯಾ ಮ್ ॥
ನಿಕಾರಿ ವತ್ಸರಾದೀನಿ ವರ್ಷಾಣಿ ಸತತಂ ದಶ!
ನಿಷ್ಕಾಸ್ತ್ರಿಂಶದಿಹ ಗ್ರಾಹ್ಯಾಃ ಪ್ರತ್ಯಬ್ದಂ ಭೈರವಾಹ್ವಯಾಃ ॥
ಪಾಂಗೇ ಗದ್ಮಾಣಕಾ ಗ್ರಾಹ್ಯಾ ಗ್ರಾಮೀಸ್ಮಿನ್ ಮೇದಿನೀಭುಜಾ ॥
ಕಾಣಿಕಪಂಚಕಸಂಜ್ಞಂ ದಸವಂಧಾದ್ಯು ಪಕರಾಖ್ಯ ಮಿದಂ!
ಕಿಮಸ್ವಿನೋ ಗ್ರಾಹ್ಯಂ ನ ಚ ಕಾರ್ಯಂ ಬಾಧನಮಹಿ ಕಿಮಹಿ ವೆಟ್ಠತರಾದಿ ॥

ಇವುಗಳ ಸಾರಾಂಶ ಇಂತು. ದಾನಕೊಟ್ಟ ಮಿತಿ ಶಕ ೯೮೧, ವಿಕಾರಿಸಂವತ್ಸರ. ಈ ಸಂವತ್ಸರಾರಭ್ಯ ಮುಂದೆ ಹತ್ತು ವರ್ಷಗಳವರೆಗೆ ಆ ಗ್ರಾಮವನ್ನು ಪಡೆದವನು ಮೂವತ್ತು ಭೈರವ ಗದ್ಯಾಣಗಳನ್ನು (ಚಿನ್ನದ ವಿಶಿಷ್ಟ ನಾಣ್ಯ) ಕೊಡಬೇಕಾದುದು. ಅನಂತರ ಸೌಮ್ಯ ಸಂವತ್ಸರದಿಂದ ಮೂವತ್ತೈದು ಭೈರವ ಗದ್ಯಾಣಗಳನ್ನು ಕೊಡ ಬೇಕು. ಇದು ಪ್ರತಿಗ್ರಹೀತನು ರಾಜನಿಗೆ ಕೊಡತಕ್ಕ ಪಾಂಗ. ಇಷ್ಟನ್ನು ಹೊರತು ಪಡಿಸಿ ಆ ಗ್ರಾಮದಲ್ಲಿ ಬೇರಾವ ತೆರಿಗೆಯನ್ನೂ ಎತ್ತ ಕೊಡದು. ಬಿಟ್ಟ ಮೊದಲಾದ ಬಾಧೆಯನ್ನೂ ತರಕೂಡದು.

<sup>1.</sup> ಭಾರತ ಇತಿಹಾಸ ಸಂಶೋಧಕ ಮಂಡಳ, ಪುಣೆ; ತ್ರೈಮಾಸಿಕ, ಸಂಪುಟ ೩೧, ಸಂಚಿಕೆ ೪, ಪು. ೨೭ ಮುಂ. ಈ ತಾಮ್ರ ಶಾಸನದ ಫೋಟೋ ಪ್ರತಿಗಳು ಭಾರತ ಪ್ರಭುತ್ವದ ಶಾಸನ ಶೋಧನಾಲಯದ ಸಂಗ್ರಹದಲ್ಲಿಯೂ ಇವೆ. ಇವುಗಳ ಸಹಾಯದಿಂದ ಈ ಶಾಸನದ ಶುದ್ಧ ಪಾಠವನ್ನು ಕಂಡು ಹಿಡಿಯಬಹುದಾಗಿದೆ.

<sup>2.</sup> ಮೇಲಿನ ಅಡಿಟಪ್ಪಣೆಯಲ್ಲ ಕಾಣಿಸಿದ ಪ್ರಕಟನೆಯಲ್ಲಿ ಮುದ್ರಿತವಾದ ಈ ಶಾಸನ ಪಾಠದಲ್ಲಿ ಕೆಲವು ತಪ್ಪುಗಳು ತಲೆದೋರಿವೆ. ಅವುಗಳನ್ನು ತಿದ್ದಿ ಸರಿಯಾದ ಪಾಠವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಕೊಟ್ಟಿದ್ದೇನೆ.

ಅದೇ ಪ್ರದೇಶದಲ್ಲಿ ಆ ಕದಂಬ ಮನೆತನದ ಒಂದನೆಯ ಜಯಕೇಶಿಯ ಮಗ ತ್ರಿಭುವನ ಮಲ್ಲ ಎಂದರೆ ಗೂವಲದೇವನ ತಾಮ್ರ ಶಾಸನವು ದೊರೆತಿದೆ. ಇದರ ಕಾಲ ಶಕ ೧೦೨೮ ಎಂದರೆ ಕ್ರಿ. ವ. ೧೧೦೭; ಲಿಪಿ ನಾಗರಿ, ಭಾಷೆ ಸಂಸ್ಕೃತ. ಇದರಲ್ಲಿ ಗೂವಲದೇವನ ಅಧಿಕಾರಿಯಾದ ಗಂಡಗೋಪಾಲ ಕೇಲಿವರ್ಮ ಅಥವಾ ಕೇಲಿಮ ಎಂಬಾತನು ಗೋವಾ ಪ್ರದೇಶದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಬ್ರಹ್ಮಪುರಿಯನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣಮಾಡಿ, ಅದರಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ಬೇರೆಡೆಯ ವಿದ್ವಾಂಸರಾದ ಬ್ರಾಹ್ಮಣರ ಕುಟುಂಬಗಳನ್ನು ಕರೆತಂದು ಸ್ಥಾಪಿಸಿ, ಅವರುಗಳ ಉಪಜೀವನಕ್ಕಾಗಿ ಭೂಮಿ, ಮನೆ, ಮುಂತಾದ ಸೌಕರ್ಯ ಗಳನ್ನು ಒದಗಿಸಿದ ವಿಷಯವನ್ನು ವಿವರಿಸಿದೆ. ಪ್ರಕೃತ ವಿವೇಚನೆಗೆ ಸಹಕಾರಿಯಾಗು ವಂತಹ ಈ ಶಾಸದಲ್ಲಿಯ ಭಾಗವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಎತ್ತಿ ತೋರಿಸುತ್ತೇನೆ: ಕೆ

ಕೇಲಿವರ್ಮಾ ತು ಧರ್ಮಧೀಃ ॥

ಪುರೋಹಿತ ಮಹಾಮಾತ್ಯ ಸ್ವಾಮಿ ಭೂಪಾಲ ಸನ್ನಿ ಧೌ ।

ನಾನಾ ದೇಶ ಸಮಾಯಾತ ಬ್ರಾಹ್ಮಣಾನ್ ಸನ್ನಿ ಧಾಪ್ಯ ಚ ।

ಗೋವದೀವಾಭಿಧೇ ದೇಶೇ ಗ್ರಾಮೇ ರಟ್ಯೋಡನೇ ಉರೇ ।

ಪೂಗೀವನಂ ಶತಾದ್ದೇವಾತ್ ಕ್ರೀತ್ವಾ ಪ್ರಾದಾನ್ನ ಮಸ್ಯ ತಮ್ ॥

ಕುಲತ್ಥಾ ಲ್ಯು ಧ್ವವಾನ್ಮಾಲಪಯ್ಯೂ ತ್ ಸಾಮನ್ತ ಪುತ್ರತಾತ್ |

ಪಲಗ್ರಾಮೇ ತೈಸೌಲೀತಿ ಶತಾತ್ ಕ್ರೀತ್ವಾ ನಮಸ್ಯ ತಮ್ ॥

ತದ್ ಗ್ರಾಮಾತ್ ಸೊನ್ನಾರಜ್ವವೀ ಚಿಂಚಲಣ್ಣೀತಿ ಪಾಲಣಂ ।

ಶತಾತ್ ಕ್ರೀತ್ವಾ ದದ್ ಸರ್ವಮೆತತ್ ಪಾಜೌದಿ ವರ್ಜಿತಂ ॥

ಮೇಲೆ ಉದ್ಧರಿಸಿದ ಕೊನೆಯ ಶ್ಲೋಕದಲ್ಲಿ, ಆ ಬ್ರಹ್ಮವುರಿಯ ಬ್ರಾಹ್ಮಣರು ಗಳಿಗೆ ಕೊಟ್ಟ ಭೂಮಿ ಮೊದಲಾದ ಸೊತ್ತಿನ ಮೇಲೆ ಅವರು ಪಾಂಗ ಮೊದಲಾದ ಯಾವ ತರಬಾಧ್ಯತೆಯನ್ನು ಸಲ್ಲಿಸಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಿದೆ.

<sup>3.</sup> ವೇಲ್ಕಂಡ ಭಾರತ ಇತಿಹಾಸ ಸಂಶೋಧಕ ಮಂಡಳದ ತ್ರೈಮಾಸಿಕ, ಪು. ೪೫ ಮುಂ. ಈ ತಾಮ್ರ ಶಾಸನದ ಫೋಟೋ ಪ್ರತಿಗಳಾದರೂ ಭಾರತ ಪ್ರಭುತ್ವದ ಶಾಸನ ಶೋಧನಾಲಯದಲ್ಲಿ ಇವೆ. ಈ ಶಾಸನವನ್ನು ಕುರಿತು ಶುದ್ಧಪಾರ ಮತ್ತು ಸಮರ್ಪಕ ವಿವರಣೆಯೊಂದಿಗೆ ನಾನೊಂದು ಲೇಖನವನ್ನು ಸಿದ್ಧಪಡಿಸಿದ್ದೇನೆ. ಅದು Epigraphia Indica ಎಂಬ ಪತ್ರಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಟವಾಗಲಿದೆ. ಈ ಶಾಸನವನ್ನು ಮೇಲ್ಕಂಡ ತ್ರೈಮಾಸಿಕ ಪತ್ರಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಟೆಗೊಳಿಸಿದ ಶ್ರೀ ಗ. ಹ. ಖರೆಯವರು ಈ ಶಾಸನದ ತ್ರಿಭುವನ ಮಲ್ಲನೆಂದರೆ ಒಂದನೆಯ ಜಯಕೇಶಿಯ ಪುತ್ರ ವಿಜಯಾದಿತ್ಯನಾಗಿರ ಬೇಕು ಎಂದು ಊಹಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಊಹೆ ಸಾಧುವಾಗಿಲ್ಲ. ತ್ರಿಭುವನ ಮಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಗೂವಲದೇವನ ಬಿರುದಾಗಿದ್ದಂತೆ ಬೇರೆ ಶಾಸನಗಳಿಂದ ತಿಳಿಯುವುದರಿಂದ, ಈ ತ್ರಿಭುವನ ಮಲ್ಲನು ಗೂವದೇವನಾಗಿರಬೇಕೆಂದು ನಿಸ್ಚಯವಾಗುತ್ತದೆ.

<sup>4.</sup> ಇದರ ಪಾಠವು ನನ್ನ ವಾಚನವನ್ನು ಅನುಸರಿಸುತ್ತದೆ.

ಮೇಲೆ ವಿವರಿಸಿದ ಮತ್ತು ಉದಾಹರಿಸಿದ ಸಂಸ್ಕೃತ ಶಾಸನ ಭಾಗಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದೇ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಮತ್ತು ಒಂದೇ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪಾಂಗ ಎಂಬ ಪದವು ಬಳಕೆಯಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಅಂಶ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ.

ಈ ಸಾಂಗೆ ಎಂಬ ಪದದ ಅಭಿಸ್ರಾಯವೇನು? ಮತ್ತು ಅದರ ನಿಷ್ಪತ್ತಿಯೇನು? ನನ್ನ ತಿಳಿವಳಿಕೆಯಂತೆ ನನಗೆ ದೊರೆತ ಯಾವ ಸಂಸ್ಕೃತ ಇಲ್ಲವೆ ಪ್ರಾಕೃತ್ ಭಾಷಾಕೋಶಗಳಿಂದ ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳಿಗೆ ಸಮರ್ಪಕ ಉತ್ತರನ್ನು ಕಂಡು ಹಿಡಿಯಲು ಸಹಾಯವಾಗುವಂತಿಲ್ಲ. ಆದುದರಿಂದ ನಾನು ಕನ್ನಡಕ್ಕೇ ಶರಣು ಹೋಗುತ್ತೇನೆ.

ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ವ್ರಾಚೀನವಾದ ಪಂಗು ಮತ್ತು ಅದರಿಂದಾದ ಈಚೆಯ ಹಂಗು ಎಂಬ ಪದಗಳು ಇವೆ. ಇದು ಭಾವವಾಚಕ ನಾಮಪದವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಪಂಗು ಎಂಬ ಧಾತುವಾದರೂ ಹಿಂದೆ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಬಳಿಕೆಯಲ್ಲಿರಬೇಕು. ವಂಗು ಎಂಬ ಧಾತು ಇಲ್ಲವೆ ನಾಮಪದದಿಂದ ಮೇಲ್ಕಂಡ ಪಾಂಗ ಎಂಬ ಶಬ್ದವು ಉಂಟಾಗಿ ಅದು ಶಾಸನಗ ಳಲ್ಲಿ ವ್ಯವಹೃತವಾಗಿರಬೇಕು. ಕಟ್ಟ್ರಲ್ ಕೋಶದಲ್ಲಿ ಸಂಗು ಪದದ ಅರ್ಥವಿವರಣೆ ಹೀಗಿದೆ: The state of being bound by some favour rendered, that of being obliged, obligation. ಈ ಅಭಿವ್ರಾಯವು ಮೇಲಿನ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿಯ ಸಂದರ್ಭಕ್ಕೆ ಸಮರ್ಪಕವಾಗುತ್ತದೆ. ಒಂದನೆಯ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಜಯಕೇಶಿರಾಜನಿಂದ ಉಪಕೃತನಾಗಿ ಆತನಿಂದ ಒಂದು ಗ್ರಾಮವನ್ನು ಪಡೆದ ಛಡಮನು ಮೊದಲು ಹತ್ತು ವರ್ಷ ಮೂವತ್ತು ಗದ್ಯಾಣಗಳನ್ನೂ ಪಾಂಗವಾಗಿ ಎಂದರೆ ಉಪಕೃತಿಯಕರ **ಇಲ್ಲವೆ ಬಾಧ್ಯ ತೆಯ ತೆರಿಗೆಯೆಂದು** ಕೊಡಬೇಕಾಗಿ ಹೇಳಿದೆ. ಎರಡನೆಯ ಶಾಸನ ದಲ್ಲಿ ಇಂತಹ ಸಾಂಗವನ್ನು ಎಂದರೆ ತೆರ ಇಲ್ಲವೆ ತೆರಿಗೆಯನ್ನು ಬ್ರಹ್ಮವುರಿಯಲ್ಲಿ ಉಪಕಾರ ಹೊಂದಿದ ಬ್ರಾಹ್ಮಣರು ಕೊಡಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಿದೆ. ಇದರಿಂದ ಉಪಕೃತರಾಗಿ ರಾಜನಿಗೆ ಕೊಡಬೇಕಾದ ತೆರಿಗೆ ಎಂಬ ಅರ್ಧದಲ್ಲಿ ಅಂದಿನ ರಾಜಕೀಯ ಮೊದಲಾದ ವ್ಯವಹಾರದಲ್ಲಿ **ಪಾಂಗ** ಎಂಬ ಪದವು ಬಳಕೆಯಾಗಿದ್ದಿತು ಎಂಬ ಅಂಶ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ.

ಪಂಗು ದ್ರಾವಿಡ ಭಾಷೆಗಳಿಗೆ ಸೇರಿದ ಪದವಾಗಿರಬೇಕು. ತೆಲುಗಿನಲ್ಲಿ ಪಂಗಮ

<sup>5.</sup> ಪಾ ಇ ಅ ಸದ್ದಮಹಣ್ಣವೊ (ಪ್ರಾಕೃತಶಬ್ದಮಹಾರ್ಣವ) ಕೋಶದಲ್ಲಿ ಪಂಗ ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಗ್ರಹಣಮಾಡು ಎಂಬ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿದೆ. ಈ ಪ್ರಾಕೃತ ಪದಕ್ಕೆ ಪ್ರಸ್ತುತ ವಿವೇಚನೆಯಲ್ಲಿ ಸ್ಥಾನವಿಲ್ಲ. ಇದು ಸಂಸ್ಕೃ ಪ್ರ+ಗ್ರಹ್ ಎಂಬ ಧಾತುವಿನಿಂದ ಉಂಟಾಗಿರಬಹುದು.

<sup>6.</sup> ಹಂಗಿಸು ಎಂಬ ಇಸು ಪ್ರತ್ಯ ಯಾಂತ ಧಾತುವಿಗೆ ಹೆಂಗು ಎಂಬ ಮೂಲವು ಧಾತುವಾಗಿದ್ದ ರೈ ಪಂಗು ಎಂಬ ಧಾತುವಿನ ಆಸ್ತಿತ್ವವು ಆಸಂಭವನೀಯವಾಗಿಲ್ಲ.

ಎಂದರೆ a tax on certain employments; ಪಂಗು ಎಂದರೆ fear (ಬ್ರೌನ್ ಕೋಶ). ಇವುಗಳಿಗೂ ಕನ್ನಡ ಪಂಗು ಶಬ್ದಕ್ಕೂ ಬಾಂಧವ್ಯವಿದೆ. ತೆಲುಗಿನ ಪಂಗಮು ಎಂಬ ಪದದಿಂದ ಮೇಲಿನ ವಿವೇಚನೆಗೆ ಪುಷ್ಟಿ ದೊರೆಯುತ್ತದೆ.

ಪಾಲು, share, portion ಎಂಬರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪಂಗು ಎಂಬ ಇನ್ನೊಂದು ಪದವು ದ್ರಾವಿಡ ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕುತ್ತದೆ. ಅರ್ಥಭಿನ್ನತೆಯ ಮೂಲಕ ಈ ಪಂಗು ಪದವನ್ನು ಮೇಲ್ಕಂಡ ಪಂಗು ಪದದಿಂದ ವಿಂಗಡಿಸಬೇಕೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಇದರ ಮೂಲವನ್ನು ಸಂಸ್ಕೃತ ಭಜ್ ಇಲ್ಲವೆ ಭಜ್ಜ್ ಎಂಬ ಧಾತುರೂಪದಲ್ಲಿ ಕಂಡು ಹಿಡಿಯಬಹುದೇನೋ. ತಮಿಳಿನ ಪಂಗು ಪಕು(ಗು) ಎಂಬ ಪದದಿಂದ ಉಂಟಾದುದು ಪಂಕು(ಗು) ಎಂದರೆ ಭಾಗಿಸು, ವಿಭಾಗಿಸು. ತೆಲುಗು—ಕನ್ನಡದ ಪಂಗ ಎಂದರೆ ಕವಲೊಡೆದುದು, ಕನ್ನಡ ಪಂಗಡ, ತೆಲುಗಿನ ಪಗುಲು ಎಂದರೆ ಒಡೆ, ಸೀಳು; ಮುಂತಾದ ಶಬ್ದ ಗಳು ಈ ಎರಡನೆಯ ಪಂಗುಪದದೊಡನೆ ಸಂಬಂಧವುಳ್ಳು ವೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ.

ಹಾಂಗ ಎಂಬ ಶಬ್ದವು ಮರಾಠೀ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಇದೆ. ಇದನ್ನು 'ಪಾಂಗ ಭೇಡಣೇ', 'ಪಾಂಗ ಫಿಟಲೇ' ಮುಂತಾದ ಪ್ರಯೋಗಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣಬಹುದು. ಪಾಂಗ ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಕೊರತೆ, ಅಗತ್ಯ, ಚಿಂತೆ, ಕಷ್ಟ, ಪರಾಧೀನತೆ, ಮುಂತಾದ ಅರ್ಥಗಳನ್ನು ಮರಾಠೀಕೋಶಕಾರರು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದರ ನಿಷ್ಪತ್ತಿಯನ್ನು ಅಪಾಂಗ ಇಲ್ಲವೆ ಪಂಗು (ಅಂಗಹೀನ) ಎಂಬೀ ಸಂಸ್ಕೃತ ಪದಗಳಲ್ಲಿ ತೋರಿಸಲಾಗಿದೆ. ಇದು ಚಿಂತ್ಯ ವಾದುದು. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸಾಕಷ್ಟು ಅನ್ವೇಷಣೆಯನ್ನು ನಡೆಯಿಸಿದರೆ ಇದು ಮೇಲೆ ವಿವೇಚಿಸಿದ ಅರ್ಥದ ಪಾಂಗ ಎಂಬ ಪದವಾಗಿದ್ದಂತೆ ಕಂಡು ಹಿಡಿಯಬಹುದು. ಈ ಮರಾಠೀ ಶಬ್ದದ ಮೂಲವು ಕನ್ನಡ ಪಂಗು ಆಗಿರಬೇಕು ಎಂದು ನನಗೆ ಅನಿಸುತ್ತದೆ. ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರದ ಭಾಷಾಶೋಧಕರು ವಿಚಾರ ಮಾಡಿದಂತೆ ತೋರು ವುದಿಲ್ಲ.

ಇಂತು ಮೇಲಿನ ಸಂಕ್ಷಿಸ್ತ ವಿವೇಚನೆಯಿಂದ, ಮೂಲದಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡವಾಗಿದ್ದ ಪಂಗು ಎಂಬ ಪದವು ಸಂಸ್ಕೃತ, ತೆಲುಗು ಮತ್ತು ಮರಾರೀಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ವಲ್ಪ ರೂಪಾಂತರದಿಂದ ಬಳಕೆಗೊಂಡು ಹಲವು ವಿಧದ ಪ್ರಯೋಗಗಳಲ್ಲಿ ವಿಸ್ತಾರ ಪಡೆದಿದೆ ಎಂಬ ಸಂಗತಿ ವೇದ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ.

ಪಾಂಡುರಂಗರಾವ್, ದೇಸಾಯಿ.

<sup>7.</sup> ಹಂಗಿನಲ್ಲಿದ್ದ ನನಿಗೆ ಭಯಭಾವನೆ ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಅದುದರಿಂದ ಇದು ಲಕ್ಷಣಾರ್ಥ, Secondary Sense. ಸಂಸ್ಕೃತ ಭಂಗ ಎಂಬ ಮಾತಿಗೂ ಭೀತಿಎಂಬರ್ಥ ವಿದ್ದ ಅಂಶವನ್ನು ಲಕ್ಷಿಸಬಹುದು.

<sup>8.</sup>ನನ್ನ ಬಳಿಯಲ್ಲಿ ಮರಾಠೀಕೋಶಗಳು ಇಲ್ಲದುದರಿಂದ ಧಾರವಾಡದ ಶ್ರೀ. ಶಂ. ಬಾ. ಜೋಶಿ ಮತ್ತು ನಾಗಪುರದ ಪ್ರಾ. ಮಿರಾಶಿ ಇವರಿಂದ ಈ ಜಿಜ್ಞಾಸೆಯಲ್ಲಿ ನನಗೆ ಸ್ವಲ್ಪ ಸಹಾಯವಾಗಿದೆ. ಆದಕ್ಕಾಗಿ ನಾನವರಿಗೆ ಋಣೆ.

### ಪಂಪನ ಕರ್ಣ

ಯಾವ ಮಹಾಕವಿಯಾಗಲಿ ಸಮಸ್ಟಿಚಿತ್ರಸ್ವರೂಪವಾದ ಜನಮನೋ ಭೂಮಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಖಚಿತವಾಗಿ ಶಾಶ್ವತವಾಗಿ ನಿಂತಿರುವ, ಮಹಾಭಾರತ ರಾಮಾಯಣಗಳಂತಹ ಕಥಾನಕಗಳ ಮುಖ್ಯಘಟನೆಗಳನ್ನಾಗಲಿ ಪಾತ್ರಗಳನ್ನಾಗಲಿ ಅತಿಯಾಗಿ ಬದಲಿಸಲಾರ; ಹಾಗೆ ಮೂಲದ ಸ್ವರೂಪವೇ ಮರೆಯಾಗುವಂತೆ ಬದಲಿ ಸಲೂ ಬಾರದು. \* ಅಂತೆಯೆ ಯಾವ ಕವಿಯಾದರೂ ಕರ್ಣನ ಪಾತ್ರವನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸ ಹೊರಟರೆ ಆ ಪಾತ್ರಕ್ಕೆ ಮಾತೃಕೆಯಾದ ವ್ಯಾಸಭಾರತದ ಚೌಕಟ್ಟನಲ್ಲೇ ತನ್ನ ಪಾತ್ರವನ್ನು ಅರಳಿಸಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಹಾಗೆ ನೋಡಿದಲ್ಲಿ ಪಂಪನ ಕರ್ಣನಿಗೂ ವ್ಯಾಸರ ಕರ್ಣನಿಗೂ ಹೆಚ್ಚೇನೂ ಕಡಿದಾದ ವ್ಯತ್ಯಾಸ ಕಾಣಬರುವುದಿಲ್ಲ.

ಕನ್ನಡದ ಮೊಟ್ಟಮೊದಲ ಭಾರತಮಹಾಕಾವ್ಯವಾದ ಪಂಪನ ಈ ಕೃತಿ ವ್ಯಾಸರ ಕರ್ಣನನ್ನು ಎಷ್ಟು ಮನೋಹರವಾಗಿ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ತರಲು ಸಾಧ್ಯವೋ ಅಷ್ಟು ಮನೋಹರವಾಗಿ ತಂದಿದೆ. ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡಿರುವ ಸಣ್ಣ ಪುಟ್ಟ ವಿವರದ ವ್ಯತ್ಯಾಸಗಳು ಕರ್ಣನ ಪಾತ್ರವನ್ನು ರಮಣೀಯವಾಗುವಂತೆ ಮಾಡಿವೆ. ಅಷ್ಟೇ ವಿನಾ ಯಾವ ವಿಧವಾದ ದರ್ಶನಧ್ವನಿಯೂ ಹೊಮ್ಮುವಂತೆ ಹೆಚ್ಚೇನೂ ವ್ಯತ್ಯಾಸಗೊಂಡಿಲ್ಲ.

ಪಂಪನ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ವಿಕ್ರಮಾರ್ಜುನವಿಜಯ ಲೌಕಿಕಕೃತಿ. "ಬೆಳಗುವೆನಿಲ್ಲಿ ಲೌಕಿಕಮನ್" ಎಂದು ಅವನೇ ಹೇಳಿಕೊಂಡಿದ್ದಾನೆ. ಆದ್ದ ರಿಂದಲಿ ಅವನ ಪಾತ್ರಗಳು ಗುಣಪ್ರಮಾಣದಲ್ಲಿ ಎಂತಹ ಔನ್ನ ತ್ಯಕ್ಕೇರಿದರೂ ಮನುಷ್ಯತ್ವಕ್ಕೂ ಮಾನವೆ ಲೋಕಕ್ಕೂ ಹೆಚ್ಚು ಸಮಿಾಪವಾಗಿಯೆ ಚರಿಸುತ್ತವೆ.

ಸಂಸಕವಿ ಮೂರು ಮುಖ್ಯ ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಕರ್ಣನ ಜೀವನವನ್ನು ನೆಯ್ದಿ ದ್ದಾ ನೆ: ಒಂದು, 'ಕರ್ಣಂಗೆ ದಲ್ ಒಡ್ಡಿ ತ್ತು ಭಾರತಂ,' ಎರಡು, 'ನನ್ನಿ ಯೊಳಿನತನಯಂ,' ಮೂರು, 'ಕರ್ಣರಸಾಯನಮಲ್ಲೆ ಭಾರತಂ', ಉಳಿದುವು ಏನಿದ್ದ ರೂ ಹಾಸು ಹೊಕ್ಕಾ ಗುವ ಉಪಸೂತ್ರಗಳಂತೆ. ಪಂಪನ ಕರ್ಣನಿಗೆ ಇನತನಯ ಎಂಬ ಹೆಸರಿರುವಂತೆ ಅವನು ಕಾನೀನ ಎಂಬ ಹೆಸರಿಗೂ ಪಾತ್ರಸಾಗಿದ್ದಾನೆ ಈ ಕಾನೀನ ಎಂಬ ಮೂರಕ್ಕ ರದ ಮಾತು ಕರ್ಣನ ಲಲಾಟಲಿಪಿಯಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸಿದೆ. ಅವನ ಜೀವನದ ದುರಂತತೆಗೆ ಬೀಜಾಕ್ಷರಸ್ವರೂಪವಾಗಿದೆ. ಕರ್ಣನ ದುರಂತತೆ ಮೊದಲುಗೊಂಡಿರುವುದಾದರೂ ಅವನ ಹುಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ. ಅದು ಈ ಕಾನೀನ ಎಂಬ ಪದದಲ್ಲಿ ಧ್ವನಿತವಾಗಿದೆ. ಕರ್ಣನ ಜೀವನ ಹೀಗಲ್ಲದೆ ಮತ್ತಾವ ರೀತಿಯಿಂದಲಾದರೂ ಬೆಳೆದಿದ್ದರೆ, ಒಂದು ವೇಳೆ

<sup>\*</sup>ಕವಿಕೃತಿಯಲ್ಲಿ ಅನನ್ಯ ಪರತಂತ್ರತೆ ಎಂಬ ವಿಮರ್ಶಪ್ರಬಂಧವನ್ನು ನೋಡಿ. ಪ್ರ.ಕ. ನಂದನ ಸಂವತ್ಸರ, ಚೈತ್ರ ಸಂಚಿಕೆ.

ಅವನು 'ನನ್ನಿ ಯೊಳ್ ಇನತನಯನ್' ಆಗ್ಲಿಲ್ಲದಿದ್ದ ರೆ, ಭಾರತಕಥೆಯ ರೀತಿ ವಿಧಾನ ಗತಿಗಳಿ ಬೇರೆಯಾಗುತ್ತಿದ್ದು ವು. 'ಕರ್ಣಂಗೆ ದಲ್ ಒಡ್ಡಿ ತ್ತು ಭಾರತಂ' ಎಂಬ ಕವಿಯ ಮಾತು ಈದೃಷ್ಟಿಯಿಂದಲೆ ಸತ್ಯವಾಗಿದೆ. ಇಂತಹ ಕರ್ಣನ ನನ್ನಿ ಯ ಕಥೆ ಯಿಂದಲೆ ಭಾರತ 'ಕರ್ಣರಸಾಯನ' ವಾಗಿದೆ.

ಕರ್ಣನನ್ನು ಪಡೆದ ತಾಯಿ ಲೋಕಾಪವಾದಕ್ಕೆ ಹೆದರಿ 'ನಿಧಾನಮನೀಡಾಡು ವಂತೆ' ಗಂಗೆಯಲ್ಲಿ ಬೀಸಾಡಿದರೆ, ಮಕ್ಕಳಿಲ್ಲದ ಮಚ್ಚಿಗ ಬಾಳದಿನೇಶನ ನೆಳಲು ನೀರಿ ನಲ್ಲಿ ನೆಲಸಿದ್ದಂತೆ ಕಾಣುತ್ತಿದ್ದ ಆ ಕಾನೀನನನ್ನು ನಿಧಿಗಂಡನಂತೆ ತೆಗೆದೆತ್ತಿ ಬಿಗಿದಪ್ಪಿ ಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಅಂತಾಗಿ ಕರ್ಣನ ಬಾಳು ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಲ್ಲಾ ಈಡಾಡಿದ ನಿಧಿ ಯಂತಾಗುತ್ತದೆ.

ರಾಧೇಯನಾದ ಆತನ ತ್ಯಾಗ, ನನ್ನಿ, ಬಿಲ್ಬಲ್ಮ್ರೆ ಜನರ ಕಿವಿಯಿಂದ ಕಿವಿಗೆ ಹರಿದುದರಿಂದ ರಾಧೇಯ ಕರ್ಣನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಮುಂದೆ ಕೌರವನಿಂದ ಅಂಗರಾಜ್ಯಾ ಭಿಷಿಕ್ತನಾಗಿ ಅಂಗಾಧಿಪತಿಯಾಗುತ್ತಾನೆ. ಆದರೂ 'ಕಾನೀನ'ಎಂಬ ಹೆಸರು ಮಾತ್ರ ಅವನನ್ನು ಅಭಿಶಾಪದಂತೆ ಅಟ್ಟುತ್ತಲೆ ಇರುತ್ತದೆ.

ಕರ್ಣನ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಒದಗಿ ಬಂದ ನೂರಾರು ಪರೀಕ್ಷೆಗಳಲ್ಲಿ ಅತ್ಯಂತ ಉಗ್ರ ತಮವಾದ ಅಗ್ನಿನಿಕಷವೆಂದರೆ ಕೃಷ್ಣನ ಭೇದೋಪಾಯ. ಭಗ್ನಸಂಧಿಯಾದ ಮೇಲೆ ಕರ್ಣನಲ್ಲಿ ಎಂದೂ ಇಲ್ಲದ ಬಾಂಧವ್ಯವನ್ನು ತೋರುತ್ತ ಬಂದ ಕೃಷ್ಣ ಅವನನ್ನು ತನ್ನೊ ಡನೆ ಕರೆದೊಯ್ದು, ಅವನ ಜನ್ಮವೃತ್ತಾಂತವನ್ನು, ಅವನು ಕೇಳದಿದ್ದರೂ, ತಿಳಿಸುತ್ತಾನೆ. ಆದರೆ ಇದಕ್ಕಿಂತಲೂ ಭಯಂಕರವಾದ ಸಂಗತಿಯೆಂದರೆ ಕೌರವ ಕರ್ಣರ ಸ್ನೇಹಮಂದಿರವನ್ನೇ ಪುಡಿಮಾಡಲೆಳಸುವಂತಹ ಸಿಡಿಮದ್ದನ್ನು ಕೃಷ್ಣ ಕರ್ಣನ ಕಿವಿಯಲ್ಲರೆದದ್ದು.

ಸೂತಪುತ್ರನಾದ ಕರ್ಣನನ್ನು ಅಂಗಾಧಿಸತಿಯನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಆದರಿಸಿ ಪ್ರೀತಿಸಿ ತನ್ನ ಪ್ರಾಣಮಿತ್ರನನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡುದಕ್ಕೆ ಸ್ವಾರ್ಧಕಾರಣವೊಂದಿದೆ. ಗಂಗಾತೀರದಲ್ಲಿ ಹಿಂದೆ ಒಂದು ದಿನ ಬೇಟೆಯಾಡುತ್ತಿದ್ದಾಗ ಸತ್ಯಂತಸರೆಂಬ ದಿನ್ಯ ಜ್ಞಾನಿಗಳು ಕರ್ಣ ಕೌರವರನ್ನು ಕಂಡಾಗ ಅವರಲ್ಲಿ ಕರ್ಣನನ್ನು ಮಾತ್ರ ಸತ್ಯರಿಸಿದ ರಂತೆ! ಅದನ್ನು ಕಂಡು ಮಚ್ಚರಗೊಂಡ ಕೌರವ, ಕರ್ಣನನ್ನು ಅತ್ತ ಕಳುಹಿ, ತನಗೆ ರಾಜರಾಜನಾದ ತನಗೆ-ಹಾಗೆ ಅಗೌರವಿಸಿ ಮೀಂಗುಲಿಗನಾದ ಕರ್ಣನಿಗೇಕೆ ಸತ್ಯಾರ ಏತ್ತಿರಿ? ಎಂದು ಋಷಿಗಳನ್ನು ಕೇಳುತ್ತಾನೆ. ಅವರಿಂದ ಕರ್ಣಜನ್ಮ್ರವೃತ್ತಾಂತವನ್ನು ತಿಳಿದ ಕೌರವ 'ಪಾಟಿಸುವೆನೊಯ್ಯನೆ ಮುಳ್ಳೊಳೆ ಮುಳ್ಳನ್' ಎಂದು ಎದೆಯೊಳಗೆ ಹಿಗ್ಗಿ ಕರ್ಣನನ್ನು ನಯದಿಂದ ಪೆರ್ಚಿಪೊರೆದನಂತೆ! ಎಂತಹ ಭೇದೋಪಾಯದ ಭಯಂಕರ ಸಿಡಿಮದ್ದು. ಅದನ್ನು ಕೇಳಿದ ಕರ್ಣನ ಮನಸ್ಥಿತಿಯಾದರೂ ಏನಾಗಿದ್ದಿರ ಬೇಕು? ಅದನ್ನು ಅರಿವುದಾದರೂ ಎಂತು? ತಾಯಿಲ್ಲದೆ ಪಿತನಿಲ್ಲದೆ ಕುಲಹೀನನೆಂದು ಕರೆಸಿಕೊಂಡು ನೂರಾರು ವಿಧವಾದ ಯಾತನೆಯನ್ನ ನುಭವಿಸುತ್ತಿದ್ದ ಅವನಿಗೆ

ಸೂರ್ಯನೆ ತಂದೆ, ಕುಂತಿಯೆ ತಾಯಿ, ಪಾಂಡವರೆ ತಮ್ಮಂದಿರು ಎಂದು ತಿಳಿದಂದು ಹೈದಯದಲ್ಲಿ ಎಂಥ ಸಂವೇದನೆಯಾಯಿತೋ! ಆದರೆ ಅಷ್ಟರಲ್ಲಿ ಕೌರವನ ಕೌಟಲ್ಯವನ್ನು ಹೇಳಿ ಭೇದಿಸಲು ಯತ್ನಿಸಿತು ಕೃಷ್ಣನ ಕೌಟಲ್ಯ.

ಕೌಟಲ್ಯವನ್ನು ಹೇಳಿ ಭೇದಿಸಲು ಯತ್ನಿಸಿತು ಕೃಷ್ಣನ ಕೌಟಿಲ್ಯ.

ಕೃಷ್ಣ ತನ್ನ ಹುಟ್ಟನ್ನೇಕೆ ಅರುಹಿದನೊ ಎಂದು ಕರ್ಣ ಮೊದಲು ಚಿಂತಿಸು
ತ್ತಾನೆ. ಕೃಷ್ಣನ ಭೇದೋಪಾಯವೂ ಭಗ್ನ ವಾಯಿತೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಅದೇ ಸಾಕು ಪ್ರಬಲ ಸಾಕ್ಷಿ. ಕರ್ಣನ ಮನಸ್ಸು ಕೃಷ್ಣ ಹೇಳಿದ ಕೌರವನ ಕೌಟಿಲ್ಯದ ಕಡೆಗೆ ಹರಿಯಡೆ ಮಧುಸೂದನ ತನ್ನ ಹುಟ್ಟು ಹೇಳಿ ಕೌರವನನ್ನು ಭೇದಿಸಿದನಲ್ಲಾ, ಕೌರವನಿಗೆ ದೈವ ಬಲವಿಲ್ಲದಾಯಿತಲ್ಲಾ ಎಂದು ಚಿಂತಿಸತೊಡಗುತ್ತದೆ ಕೃಷ್ಣ ಹೇಳಿದ ಕೌರವನ ಸ್ನೇಹದ ಛದ್ಮನೆಯನ್ನು ನಂಬುವುದಿರಲಿ, ನಂಬಬಾರದಿಂದೂ ಕೂಡ ಅವನ ಮನಸ್ಸು ಆಶೋಚಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಹಿಂದೊಂದು ದಿನ ಅಂತಃಪುರದಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಸ್ನೇಹಿತನ ಪಟ್ಟದರಸಿಯೊಡನೆ ಸಣನೊತ್ತಿ ನೆತ್ತವಾಡುತ್ತಿದ್ದಂದು ಸೋತ ಭಾನುಮತಿ ್ಲಿ ಸೋಲವನ್ನು ಕೊಡನೆ ತಪ್ಪಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೆಳಸಿದುದೂ; ಆಗೆ ಆ ಕಲಹದಲ್ಲಿ ವಣವಾಗಿ ಒಡ್ಡಿ ದ್ದ ಅವಳ ಮುತ್ತಿನ ಹಾರ ಹರಿದುಹೋಗುವುದೂ, ಅದನ್ನು ನೋಡಿ ಏನು ಅಚಾ ತುರೈವಾಗಿ ಹೋಯಿತು ಎಂದು ತಾನು ಅಳುಕುತ್ತಿದ್ದು ದೂ, ದುರ್ಯೋಧನ ಮುತ್ತು ಚೆಲ್ಲಿರುವುದನ್ನೂ ಕರ್ಣನ ಮನಸ್ಥಿ ತಿಯನ್ನೂ ಕಂಡು 'ಇವನಾಯ್ದುದೊ ತಪ್ಪದೆ ವೇಟಾಮ್ 'ಎಂದು ಗಮನವನ್ನು ಮುತ್ತನ್ನು ಆಯುವ ಕಡೆಗೆ ಹರಿಸಿ ಆದುದು ಅಚಾ ತುರ್ಯವೆ ಅಲ್ಲ ಎಂಬಂತೆ ವರ್ತ್ತಿಸಿ ಅವನ ಅಳುಕನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಿದುದೂ, ಎಲ್ಲ ಚಿತ್ರವೂ ಕರ್ಣನ ಸ್ಮೃತಿ ಪಟಲದ ಮೇಲೆ ಹಾಯ್ದು ಹೋಗುತ್ತವೆ. "ನೆತ್ತಮನಾಡಿ ಭಾನುಮತಿ ಸೋಲ್ತೊಡೆ, ಸೋಲಮನ್ ಈವುದೆಂದು ಕಾಡುತ್ತಿರೆ, ಲಂಬಣಂ ಪಱಿಯೆ, ಮುತ್ತಿನ ಕೇಡನೆ ನೋಡಿ ನೋಡಿ, ಬಟ್ಟುತ್ತಿರೆ, ಏವಮಿಲ್ಲದೆ ಇವನಾಯ್ವುದೊತಪ್ಪದೆ ಪೇೞಾಮ್, ಎಂಬ ಭೂಪೋತ್ತಮನಂ ಬಿಸುಟ್ಟರದೆ, ನಿಮ್ಮೆಳೆ ಪ್ರಕ್ಕೊಡೆ ಬೇಡನಲ್ಲನೇ?'

ಇಲ್ಲಿ ವ್ಯಕ್ತವಾದ ರಾಧೇಯನ ಸ್ನೇಹಶಕ್ತಿಯ ಹೊಡೆತಕ್ಕೆ ರಾಜತಂತ್ರಜ್ಞ ಕೃಷ್ಣನ ಭೇದೋಪಾಯ, ಕೌಟಲ್ಯ, ಕುಯುಕ್ತಿಗಳೆಲ್ಲವೂ ನುಚ್ಚು ನೂರಾಗುತ್ತವೆ. ಮುಂದೇನೂ ನುಡಿಯಲರಿಯದೆ ಅವನು ಹಿಂದಿರುಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ.

ಮುಳ್ಳಿಂದ ಮುಳ್ಳು ತೆಗೆಯುವಂತೆ, ಪಾಂಡವರನ್ನು ಕರ್ಣನಿಂದಲೇ ನಿರ್ಮಾಲ ಮಾಡಿಸಬೇಕೆಂಬ ಸ್ವಾರ್ಥ ಮೂಲವಾದ ಅಭಿಸಂಧಿ ಮಾತ್ರವಿದ್ದಿದ್ದರೆ ಸ್ನೇಹ ಈ ಆತ್ಮ್ರೀಯತೆಯ ಅಂತಃಪುರದ ರಾಜರಾಜೇಶ್ವರಿಯ ಎಡೆಗೆ ಏರಲು ಹೇಗೆ ತಾನೆ ಸಾಧ್ಯ ವಾಗುತ್ತಿತ್ತು? ರಾಜರಾಣಿಯರ ಸರಸಸಲ್ಲಾ ಪಗಳನ್ನು ಕರ್ಣ ಕುರುಚಕ್ರವರ್ತಿಯ ಅಂತಃಪುರದಲ್ಲಿದ್ದು ಕೇಳಿ ನೋಡುತ್ತಿದ್ದ ನೆಂದಿದ್ದರೇ ಸಾಕಿತ್ತು ಅವರಿಬ್ಬರ ಅಗಾಧ ಮೈತ್ರಿಯನ್ನು ಸಾರಿ ಹೇಳುವುದಕ್ಕೆ. ಆದರೆ ನೆತ್ತವಾಡುವಷ್ಟರ ಮಟ್ಟನ ನಿರ್ಮಲ ಮೈತ್ರಿ ಬೆಳೆದಿರಬೇಕಾದರೆ ಆ ಮೈತ್ರಿಗೆ ಕಳಂಕಾರೋಪ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯವೇ? ಆದ್ದ ರಿಂದಲೇ ಆ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ ಕೃಷ್ಣ ನ ಬಾಯಿ ಮುಚ್ಚಿ ಹೋದದ್ದು.

ಈ ಒಂದು ಘಟನೆ ಪಂಪ ಅರಿಕೇಸರಿಯರ ಜೀವನದಲ್ಲೇ ನಡೆದಿದ್ದಿ ರಬಹು ದೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಅಧವಾ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ಆಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿ ದ್ದ ಕರ್ಣನಂತಹೆ ಮತ್ತೊಬ್ಬ ಮಿತ್ರನ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಇಂತಹದೊಂದು ಘಟನೆ ನಡೆದಿದ್ದು ದನ್ನು ಪಂಪ ತನ್ನ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದಾನೆ ಅಷ್ಟೆ.

ಮುಂದೆ ಕೈಷ್ಣ ಕಳುಹಿಸಿದ ಕುಂತಿ ಬಂದು ಮೆಗನನ್ನು ಬೀಡುವ ಸನ್ನಿವೇಶದಲ್ಲಿ ಕರ್ಣ ನುಡಿಯುವ ಒಂದು ಮಾತು ಮೇಲೆ ಕೃಷ್ಣ ನಿಗೆ ಹೇಳಿದ ಮಾತಿನಷ್ಟೆ, ಸಂಣಾಮ ಕಾರಿಯಾಗಿದೆ.

> ಖುಂಗುಲಿಗನಿನ್ ಆಗಿಯುಮ್ ಅಣಮ್ ಆಂ ಗುಣವುನೆ ಬಿಸುಟಿನಿಲ್ಲ; ನಿಮಗಂ ಮಗನಾ ದಂಗಿನಗೆ ಬಿಸುಡಲ್ ಅಕ್ಕುಮೆ ? ನೀಂ ಗಳ ಪಂಬಲನೆ ಬಿಸುಡಿಮ್ ಇನ್ ಎನ್ನೆಡೆಯೊಳ್.

ಎಂತಹ ಮಾತು. ಆದರೇನು? ವ್ಯಾಪಾರಕ್ಕ್ರಾಗಿ ಬಂದ ತಾಯಿ ಸರಳನ್ನು ಬೇಡಿ ಪಡೆದ ಕೊಂಡು ಹೋಗುತ್ತಾಳಷ್ಟೆ.

ತನ್ನ ಜನ್ಮವೃತ್ತಾಂತ ಕೃಷ್ಣ ನಿಂದ ತಿಳಿದಂತೆ ತಾನು ಎಂಧ ದುಃಖಿ ಎಂಬುದೂ 'ಕರ್ಣನಿಗೆ ತಿಳಿಯಿತು. ತನ್ನ ಸ್ವಾಮಿಗೆ ದೈವಬಲವಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಮಾತ್ರವಲ್ಲ ತನಗೂ ದೈವಬಲ ಒಂದಿನಿತೂ ಇಲ್ಲವೆಂಬುದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ತನ್ನ ಸ್ವಾಮಿಯ ಅಳಿವು ಸ್ವತಸ್ಸಿದ್ಧ ವೆಂದೂ ಹೊಳೆಯುತ್ತದೆ. ಅಂತಾಗಿ ಆಳ್ದನಿಗೆ ತನ್ನನ್ನು ತಾನು ಬೇಳುವುದೆ ಪರಮಯೋಗ್ಯವಾದ ಕರ್ತವ್ಯವೆಂದು ದೃಢಸಂಕಲ್ಪಕ್ಕೆ ಬರುತ್ತಾನೆ. ಕುರುಪತಿಗಿಲ್ಲ ದೈವಬಲಮ್, ಆಜಿಗೆ ಮೇಲ್ಮಲೆಗೆಯ್ಯರಾಗಳುಂ

ಗುರು, ಗುರುಪುತ್ರ, ಸಿಂಧುಸುತರ್. ಅಳ್ದ ನುಮ್ ಎನ್ನನೆ ನೆಚ್ಚಿ, ಸೆರ್ಚಿ ಮುಂ ಪೊರಿದನ್; ಇದಿರ್ಚಿ ಕಾದುವರುಮ್ ಎನ್ನಯ ಸೋದರರ್, ಎಂತುನೋಡಿ ಕೊ ಕ್ಕರಿಸದೆ ಕೊಲ್ವೆನ್, ಎನ್ನೊಡಲನ್ ಆಂ ತನಿಪೆಂ ರಣರಂಗ ಭೂಮಿಯೊಳ್

ಗುರುವಾಗಲಿ ಗುರುವುತ್ರ ಸಿಂಧುವುತ್ರರಾಗಲಿ, ತನ್ನ ಸ್ವಾಮಿಯಲ್ಲಿ ತನ್ನಂತೆ ಪೂರ್ಣನಿಷ್ಠೆಯಿಲ್ಲದವರೆಂಬ ಸಂಶಯವಿದ್ದು ದರಿಂದಲೆ ಅವನಿಗೆ ತನ್ನ ಸ್ವಾಮಿ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಪಾತ್ರವೇನೆಂಬುದು ಸ್ಪಷ್ಟಗೊಂಡಿತು. ಈ ಕಾರಣದಿಂದಲೆ, ಭೀಷ್ಮ ರಿಗೆ ಸೇನಾಧಿಪತ್ಯವನ್ನು ವಹಿಸಿಕೊಟ್ಟಾಗ ಕರ್ಣ ಸ್ವಲ್ಪ ಮೇರೆ ಮೀರಿ ವರ್ತಿಸುತ್ತಾನೆ. ಭೀಷ್ಮರನ್ನು ಹಳಿಯುವುದು ಮಾತ್ರವಲ್ಲ, ಪಟ್ಟಕಟ್ಟು ವುದಾದರೆ ತನಗೆ ಕಟ್ಟು ಎಂದು ಎದೆ ತಟ್ಟುತ್ತಾನೆ.

ಏಕೆ ಹೀಗೆ ವರ್ತಿಸುತ್ತಾನೆ ಕರ್ಣ? ಭೀಷ್ಮರ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅವನಿಗೆ ಮೊದ ಲಿದ್ದ ಪೂಜ್ಯ ಭಾವನೆ ಅವರು ತನ್ನ ವಂಶಸಿತಾಮಹರೆಂದು ತಿಳಿದ ಮೇಲೆ ಇಮ್ಮಡಿ ಗೊಂಡಿರಬಾರದಾಗಿತ್ತೆ? ಹಾಗಿದ್ದ ರೇಕೀ ನುಡಿ? ಅದಕ್ಕೆ ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ಕಾರಣವೆ ಮುಖ್ಯವಾದದ್ದು. ಅದನ್ನೇ ಭೀಷ್ಮರೂ ಕೂಡ ಮತ್ತೊಂದು ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಕಲಿತನದುರ್ಕು, ಜವ್ವನದ ಸೊರ್ಕು, ನಿಜೇಶನ ನಚ್ಚು, ಮಿಕ್ಕತೋ ಆ್ವಲದ ಪೊಡರ್ಪು, ಕರ್ಣ ನಿನಗುಳ್ಳನಿತು ಏನ್ಎನಗುಂಟೆ ? ಭಾರತಂ ಕಲಹಮ್, ಇದಿರ್ಚುವಂ ಹರಿಗನ್, ಅಪ್ಪೊಡೆ ಮೊಕ್ಕಳಮೇಕೆ ನೀಂ ಪಳಂ ಚಲೆದಪೆ ಅಣ್ಣ! ಸೂಲು್ ಪಡೆಯಲಪ್ಪುದು ಕಾಣ ಮಹಾಜಿರಂಗದೊಳ್.

ಅವರು ಹೇಳಿದ 'ಸೂಟು್ ಪಡೆಯಲಫ್ಪುದು ಕಾಣ ಮಹಾಜಿರಂಗದೊಳ್' ಎಂಬ ಮಾತೆ ಸಾಕ್ಷ್ಮೆ ಕರ್ಣನ ಶಂಕೆಗೆ! ಕರ್ಣನಿಗೂ ಸೂಟು ಬರುತ್ತದಂತೆ! ಆದರೆ ಅವನೆ ಕೊನೆಯಲ್ಲ; ಅವನದೂ ಸರದಿ ಮಾತ್ರ! ಮಹಾಭಾರತದ ಯುದ್ಧ ದ ಪೂರ್ವವಿಧಿ ಲಿಖಿತವನ್ನು ಭೀಷ್ಮ್ರರು ಓದುತ್ತಾರೆ, ಮೇಲಿನ ಮಾತಿನಲ್ಲಿ. ಕರ್ಣನಿಗೂ ಅದರ ಅರಿವಾಗಿದ್ದು ದರಿಂದಲೆ ಅವನು ತನ್ನನ್ನು ತಾನೆ ಮಹಾಜಿಯಜ್ಞ ದಲ್ಲಿ ತವಿಸಿಕೊಳ್ಳು ವುದಾಗಿ ನಿರ್ಧಾರಕ್ಕೆ ಬಂದಿರುತ್ತಾನೆ.

ಭೀಷ್ಮಕರ್ಣರ ಈಮಾತಿನ ನಡುವೆ ಪ್ರೋಣರು ಕರ್ಣನನ್ನು ಕುರಿತು ಕಹಿಯಾದ ಒಂದು ಮಾತನಾಡಿರುತ್ತಾರೆ. ಭೀಷ್ಮರನ್ನು ಹಳಿದ ಕರ್ಣನ ನಾಲಗೆ ಅವನ ಕುಲಕ್ಕೆ ತುಬ್ಬುಗಾರ ಎಂದು ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. ಹುಟ್ಟಿ ದಂದಿನಿಂದಲೂ ಅದೇ ಕುಲ, ಕುಲ, ಎಂಬ ಮಾತನ್ನೇ ಕೇಳಿ ನೊಂದು ರೋಸಿಹೋಗಿದ್ದ ಕರ್ಣನ ಹೃದಯ ಪ್ರೋಣರ ಮಾತಿಗೆ ಕೆರಳಿ ನುಡಿಯುತ್ತದೆ. ತಾನು ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಪವಿತ್ರವಾದ ಕುಲದಲ್ಲಿ ಸಂಭವಿಸಿದವನೆಂಬುದು ತಿಳಿದಿದ್ದರೂ ಅವನ ಗಮನ ಕುಲ ಎಂದು ನಾವು ಕರೆಯುವ ಕುಲದ ಕಡೆಗೆ ಹರಿಯುವುದಿಲ್ಲ.

ಕುಲಪುನೆ ಮುನ್ನಮ್ ಉಗ್ಗಡಿಸಿರ್, ಏಂ ಗಳ! ನಿಮ್ಮ ಕುಲಂಗಳಾಂತು ಮಾರ್ಮಲಿವನನ್ ಆಟ್ಟ ತಿಂಬುವೆ? ಕುಲಂ ಕುಲಮಲ್ತು, ಚಲಂ ಕುಲಂ, ಗುಣಂ ಕುಲಮ್, ಅಭಿಮಾನವನ್ ಒಂದೆ ಕುಲಮ್, ಅಣ್ಮು ಕುಲಂ, ಬಗೆವಾಗಳ್ ಈಗಳ್ ಈ ಕಲಹದೊಳ್ ಅಣ್ಣ! ನಿಮ್ಮ ಕುಲವಾಕುಲಮಂ ನಿಮಗುಂಟು ಮಾಡುಗುಂ!

ಮೇಲಿನ ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ಕರ್ಣ, ದ್ರೋಣರ ವಿಚಾರ ಸರಣಿಯನ್ನು ಕುರಿತು ಕೆರಳಿರುವನೆ ಹೊರತು ಗುರುದ್ರೋಣರನ್ನು ಕುರಿತಲ್ಲ. ಈ ಮಾತಿನ ಸತ್ಯ ಮುಂದೆ, ಭೀಷ್ಮರಾದ ಮೇಲೆ ತನಗೆ ಸರದಿ ಬಂದಾಗ ಕರ್ಣನಾಡುವ ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ಸುಸ್ಪಷ್ಟವಾ ಗಿದೆ, ಆದು ಅವನ ಸಹಜವಿನಯಕ್ಕೆ ಸಾಕ್ಷಿಯಾಗಿದೆ.

ಸುರಸಿಂಧೂದೃವನಿಂ ಬಲುಕ್ಕೆ ಪೆಅರಾರ್ ಸೇನಾಧಿಪತ್ಯಕ್ಕೆ? ತ ಕ್ಕರೆ ಲೋಕೈಕಧನುರ್ಧರಂ ಕಳಶಜಂ ತಕ್ಕಂ, ನದೀನಂದನಂ ಗೆ ರಣಕ್ಕಾಂ ನೆರಮಾದೆನ್ ಅಪ್ಪುಡೆ ಇನಿತೇಕೆ ಆದಪ್ಪುದು ಈಪೂಲತ್ತಿಪೊ ಲ್ತುರವೇಡ ಈವುದು ಬೀರವಟ್ಟವುನ್ಅದಂ ದ್ರೋಣಂಗೆ ನೀಂ ಭೂಪತೀ!

ಕರ್ಣನ ಸರದಿಯೂ ಬಂತು. ಅಂದು ಭೀಷ್ಮರೊಡನೆ ಅವಿನಯದಿಂದ ವರ್ತಿಸಿದ ಕರ್ಣ ಇಂದು ಅದೇ ಭೀಷ್ಮರನ್ನು ಮೂರು ಬಾರಿ ಪ್ರದಕ್ಷಿಣೆಗೊಂಡು ಅವರಲ್ಲಿ ಕ್ಷಮಾಭಿಕ್ಸೆ ಬೇಡುವ ದೃಶ್ಯವಂತೂ ಯಾರಿಗಾದರೂ ಕರ್ಣನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ನಮಸ್ಕಾರಬುದ್ಧಿ ಬರುವಂತೆ ಮಾಡದಿರದು. ಆಮ್ ಮಾತೆಱೀಯದೆ ಮುಳಿದುಂ ನಿಮ್ಮಡಿಯಂ ನೋಯೆ ನುಡಿದೆನ್ ಉಱ್ತದೆ ಏಳಿಸಲ್ಏನ್ ಎಮ್ಮಳವೆ? ಮಱಿವುದು ಆ ಮನದ ಉಮ್ಮಚ್ಚರಮ್ ಅಜ್ಜ ! ನಿಮ್ಮನ್ ಎರೆಯಲೆ ಬಂದೆಂ!

ತ್ಯಾಗಮೂರ್ತಿ ಕರ್ಣನ ವಿನಯಶ್ರೀಮಂತಿಕೆಯನ್ನು ಕಂಡ ಭೀಷ್ಮರು ಅವನು ಕುಲಹೀನನಲ್ಲ, ತಮ್ಮ ವಂಶಸ್ಥನೆ ಇರಬೇಕು, ಎಂದು ಭಾವಿಸುತ್ತಾರೆ. ಮಾತ್ರವಲ್ಲ, ತಮ್ಮ ಗುರುಗಳಲ್ಲಿ ಕಲಿತ ಕರ್ಣ ತಮ್ಮ ಬಂಧುವೆಂದು ಬಾಯ್ತುಂಬ ನುಡಿಯುತ್ತಾರೆ. ಭೀಷ್ಮರ ಇಂತಹ ಸಮಸ್ಕಂಧಬಂಧುವಾಗುವ ಭಾಗ್ಯ ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಕರ್ಣನಿ ಗಲ್ಲವೆ ಮತ್ತಾರಿಗೆ?

ಅರ್ಜುನನೆ ತನ್ನನ್ನು ಯುದ್ಧ ದಲ್ಲಿ ಮಾರಾಂತ ವೇಳೆಯಲ್ಲಿ ಕರ್ಣ 'ಪುರಿಗಣೆ' ಯನ್ನು ತೊಡದೆ ರೌದ್ರಶರವೊಂದಕ್ಕೆ ಕೈನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಅಷ್ಟೆಅಲ್ಲ; ಶಿರೋಭಾಗಕ್ಕೆ ಉದ್ದೇಶಪೂರ್ವಕವಾಗಿಯೇ ಪ್ರಯೋಗಿಸುತ್ತಿದ್ದ ಆ ಬಾಣವನ್ನು ಎದೆಗೆ ತೊಡೆಂದು ಶಲ್ಯನು ನುಡಿದರೂ ಕೇಳುವುದಿಲ್ಲ. ನಿಷ್ಕಲಗೊಂಡ ಆ ಬಾಣ ಹಿಂದೆ ಬಂದು ತನ್ನನ್ನು ಮತ್ತೆ ಪ್ರಯೋಗಿಸೆಂದು ಕೇಳಿಕೊಂಡರೂ ಅದಕ್ಕೆ ಕಿವಿಗೊಡದೆ ಮುಗುಳ್ನಗೆ ನಗುತ್ತ 'ನೀನು ಯಾರೆಂದು ತಿಳಿಯದೆ ತೊಟ್ಟಿ, ತಿಳಿದಮೇಲೆ ಇನ್ನು ತೊಡುವೆನೆ?' ಎಂದು ನಿರಾಕರಿಸುತ್ತಾನೆ. ಕರ್ಣನ ನನ್ನಿಗೆ ಇದಕ್ಕಿಂತಲೂ ಬೇರಾವ ನಿದರ್ಶನ ಬೇಕು? ತನ್ನ ತಾಯಿಗೆ ಪುರಿಗಣೆಯನ್ನು ತೊಡುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಕೊಟ್ಟಮಾತನ್ನು ನಡೆಸಿಕೊಂಡ. ಆದರೆ ಅವನು ಪುರಿಗಣೆಯನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ತೊಟ್ಟಂತಹ ಬೇರೊಂದು ಬಾಣವಾದರೂ ಉಗ್ರತರವಾದ ಸರ್ಪಾಸ್ತ್ರವೇ ಆಗಿತ್ತು. ಅದು ಹಾಗೆಂದು ತಿಳಿದಿದ್ದ ರೆ ಅದನ್ನು ತೊಡುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲವಂತೆ!

ಏಕಗ್ರಾಹಿ ಒರಟ ಎಂದು ಬೈದು ಶಲ್ಯನು ಧಿಕ್ಕರಿಸಿ ಹೊರಟು ಹೋದ ಮೇಲೂ ಏಕಾಂಗಿಯಾಗಿಯೇ ಕರ್ಣ ಯುದ್ಧ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದ ರೆ ಧರ್ಮದೇವತಾ ಪ್ರತಿಮೆಯಾದ ಭೂದೇವಿ ಮುನಿದು ಅವನ ರಥವನ್ನು ನುಂಗುತ್ತಾಳೆ. ಅದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ ಅವನ ಧರ್ಮವಲ್ಲ; ಅವನು ವಹಿಸಿಕೊಂಡ ಪಕ್ಷದ ಧರ್ಮ. ಕರ್ಣನು ನಿಂತ ಪಕ್ಷ ಹುಸಿನೆಲವಾಗಿತ್ತು. ಆದರೂ ಆತ್ಮಧರ್ಮಶಕ್ತಿಯಿಂದ ರಥವನ್ನು ಮೇಲೆತ್ತುತ್ತಾನೆ. ಆದರೇನು? ಬೈವೀಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಇದಿರಾಂತ ಆಸುರೀಪಕ್ಷಕ್ಕೇ ಪರವಾಗಿ ನಿಂತು ಅವನ ಅಸಹಾಯ ಸಾಹಸ ನಡೆಯದಾಗುತ್ತದೆ; ವಿಫಲವಾಗುತ್ತದೆ.

ರಥದ ಗಾಲಿಯನ್ನು ಮೇಲೆತ್ತುವಂದು ಕರ್ಣನನ್ನು ಕೊಲ್ಲೆಂದು ಕೃಷ್ಣ ಅರ್ಜುನ ನನ್ನು ಪ್ರಜೋದಿಸುತ್ತಾನೆ. ಕರ್ಣನಲ್ಲಿ ಸೋದರಭಾವವನ್ನು ಅನುಭವಿಸುತ್ತಿದ್ದ ಅರ್ಜುನ ಹಿಂದು ಮುಂದು ನೋಡುವನಿತರಲ್ಲಿ ಕರ್ಣನ ತೇಜಸ್ಸು ತಾನು ಎತ್ತಣಿಂದ ಬಂದಿತೋ ಅತ್ತಣಿಗೆ ರವಿಯೆಡೆಗೆ ತೆರಳುತ್ತದೆ.

ಸಂಪಕನಿ ತನ್ನಾಳ್ದನಾದ ಅರಿಕೇಸರಿಯನ್ನು ಅರ್ಜುನನೊಡನೆ ತಗುಳ್ಚಿ ತನ್ನ

ಕೃತಿರಚನೆಯನ್ನು ಮಾಡಿದ್ದರೂ ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿನಾಯಕನಾದ ಕರ್ಣನ ಪಾತ್ರ ಎಂತಹದೆಂಬುದನ್ನು ಅವನು ವಿಮರ್ಶಕನಾಗಿಯೂ ಪರಿಶೀಲಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಮಹಾ ಭಾರತದ ಎಲ್ಲ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ಆಳ ಎತ್ತರಗಳನ್ನು ಅಳೆದು ತೂಗಿ ತನ್ನ ಕೃತಿಯ ಕೊನೆ ಯಲ್ಲಿ ಹೇಳುತ್ತಾನೆ ' ನನ್ನಿ ಯೊಳಿನತನಯಂ'! ಎಂದು.

ಕೊನೆಯದಾಗಿ ಕವಿಯ ಅನುಕಂಪನಶೀಲವಾದ ಮಹಾಪ್ರತಿಭೆ ಕರ್ಣಾವಸಾ ನದಲ್ಲಿ ಅವನ ಗೌರವಾರ್ಥವಾಗಿ ಈ ಕವನಮಣಿ ಕಲಶದಲ್ಲಿ ಸೌರಗಭಸ್ತಿಯನ್ನಿಟ್ಟು ಮಂಗಳಾರತಿಯೆತ್ತಿ ನಾಲ್ಕೇ ಸಂಕ್ತಿಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದು ಮಹಾಪ್ರಗಾಥವನ್ನೇ ಹಾಡುತ್ತಿದೆ, ವಿಗ್ಗಜಗಳೇ ಕಿವಿನಿಮರಿ ಆಲಿಸುವಂತೆ!

ನೆನೆಯದಿರ್ ಅಣ್ಣ ಭಾರತದೊಳ್ ಇನ್ಪೆಱರಾರುವುನ್; ಒಂದೆ ಚಿತ್ತದಿಂ ನೆನೆವೊಡೆ ಕರ್ಣನಂ ನೆನೆಯ; ಕರ್ಣನೊಳ್ಆರ್ ದೊರೆ? ಕರ್ಣನೇಱು ಕ ರ್ಣನ ಕಡುನಸ್ಸಿ, ಕರ್ಣನಳವು, ಅಂಕದ ಕರ್ಣನ ಚಾಗಮ್ ಎಂದು ಕ ರ್ಣನ ಪಡೆಮಾತಿನೊಳ್ ಪುದಿದು, ಕರ್ಣರಸಾಯುನಮಲ್ತಿ ಭಾರತಂ

ಹೌದು! ಕರ್ಣರಸಾಯನಮಲ್ಲೆ ಭಾರತಂ!

ಕೆ. ವಿ. ಪುಟ್ಟಪ್ಪ

# ರಸಿಕಬ್ರಹ್ಮಜ್ಞಾನಿಭರತೇಶ

ಭರತೀಶನ ಪಾತ್ರವನ್ನು ಸರ್ವಾಂಗ ಸುಂದರವಾಗುವಂತೆ ಮಾಡಲು ಮಹಾಕವಿ ರತ್ನಾಕರ ತನ್ನ ಸರ್ವಶಕ್ತಿ ಮತ್ತು ಯುಕ್ತಿಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದಾನೆ. ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ನನ್ನು ಜಗದ್ವಂದ್ಯ ನನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಲು ಕುಮಾರವ್ಯಾಸ ಹೇಗೆ ತನ್ನ ಭಕ್ತಿಯ ಕುಂಚವನ್ನು ಭಾರತದುದ್ದ ಕ್ಕೂ ಆಡಿಸಿರುವನೋ, ಬಸವರಾಜರಗಳಿಯಲ್ಲಿ ಬಸವಣ್ಣ ನವರನ್ನು ಕಾರಣಪುರುಷರೆಂದು ಪ್ರತಿಪಾದಿಸಲು ಹರಿಹರಮಹಾಕವಿ ಪವಾಡಗಳ ವಂಕ್ತಿಯನ್ನು ಎಂತು ಸೃಷ್ಟಿಸಿರುವನೋ ಅಂತೆಯೇ ರತ್ನಾಕರನು ಭರತೇಶನನ್ನು ರಸಿಕನಾದ ಬ್ರಹ್ಮ ಜ್ಞಾ ನಿಯಾಗಿಸಲು ಕಾವ್ಯದುದ್ದ ಕ್ಕೂ ಬಯಸಿದ್ದಾನೆ. ರತ್ನಾಕರನ ಭರತೇಶ ಒಮ್ಮೆ ನಮ್ಮ ಕಣ್ಣಿಗೆ ಕುಸುಮಕೋಮಲನಾದ ಅಭಿನವ ಮನ್ಮಥನಂತೆ ಕಂಡು ಮರುಕ್ಷಣದಲ್ಲೇ ಜಿತೇಂದ್ರಿಯನಾದ ಮಹಾಮುನಿಯಂತೆ ತೋರದಿರನು. ಭರತೇಶ ಹೆಂಗಳಿದಿರು ಮಂಜುಗಡ್ಡೆ ಯಂತೆ ಕರಗುವನು ಲತಾಂಗಿಯರಿಗೆ ಈ ಮಹಾ ಶುರುಷನನ್ನು ಕಂಡರೆ ಸಾಕು, ಶೃಂಗಾರ ತಾನಾಗಿ ಉಕ್ಕಿ ಹರಿಯುವುದನ್ನು ಭರತೇಶ ವೈಭವದುದ್ದ ಕ್ಕೂ ಕಾಣುವೆವು. ಭರತೇಶನ ಸಂಸಾರದ ನಾನಾಚಿತ್ರಗಳನ್ನು ರಮಣೀ ಯವಾಗಿ ರತ್ನಾಕರ ಚಿತ್ರಿಸಿ ಭೂಮಿಗೇ ಸಗ್ಗವನ್ನಿಳಿಸಿರುವನು. ಭರತೇಶವೈಭವದ ಪಾತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಸಹಜ,ಸರಳ ಹಾಗು ಸುಂದರವಾದುವು. ಭರತೇಶನಿಗುಂಟಾಗುವ ಕೋಪ ತಾಪ ಆಶಿ ಆಕಾಂಕ್ಷೆ, ಆಶ್ಚರ್ಯಾದಿಗಳು ಬಹುಕಾಲನಿಂತು ವ್ಯಕ್ತಿಯನ್ನು ಅಧೋಗತಿಗೆ ತಳ್ಳುವಂತಹುವಲ್ಲ. ಅವೆಲ್ಲ ಕಾಣುತ್ತಿದ್ದ ಹಾಗೆಯೇ ಕರಗಿ ಭರತೇಶ ನಿರ್ವಿಕಾರಿಯಾಗಿ ಉಳಿಯುವುದನ್ನು ರತ್ನಾಕರ ಸಹೃದಯರ ಮನಮುಟ್ಟುವಂತೆ ಚಿತ್ರಿಸಿರುವನು. ರತ್ನಾ ಕರನ ಭರತೇಶ ನಿಖಿಲ್ ಕಲೆಗಳಲ್ಲೂ ಪಾರಂಗತ, ಶಾಂತಿಪ್ರಿಯನಾದ ಸದ್ಸೃಹಸ್ಥ; ನಾರೀವೃಂದದ ನಡುವಣ ಕಾಮಾರಿ! ಈತ ಸಂಸಾರದ ಆಗು ಹೋಗುಗಳಲ್ಲಿ ಮುಳು ಗಿದ್ದೂ ಸಂನ್ಯಾಸಿ! ಭರತೇಶ ನಿರ್ವಿಕಾರಿಯಾದರೂ ದಯಾದಾಕ್ಷಿಣ್ಯಗಳಿಂದ ತುಂಬಿ ತುಳುಕುವ ಮಹಾಮನು! ಲೋಕದಲ್ಲು ದ್ಭವಿಸಬಹುದಾದ ನಾನಾ ಸಮಸ್ಯೆ ಗಳನ್ನು ವಿರ ಸಕ್ಕೆ ಬಿಡದೆ ಸರಸಕಲೆಯಿಂದಲೇ ಬಿಡಿಸುವ ಸಮಾಜಸುಧಾರಕ ರತ್ನಾಕರನ ಭರತೀಶ!

ಗಣನೆಯಿಲ್ಲದ ರಾಜ್ಯಭಾರವನ್ನು ತಲೆಯ ಮೇಲೆ ಹೊತ್ತಿದ್ದರೂ ಚಕ್ರೇಶ ತನ್ನ ದಿನಚರಿಯನ್ನಾ ಗಲಿ, ಸಂಸಾರದಲ್ಲಿ ರಸದ ಬುಗ್ಗೆ ಯನ್ನೇ ೪ಸುವ ಸರಸಸಲ್ಲಾ ಪ ವನ್ನಾಗಲಿ ಎಂದೂ ಮರೆತವನಲ್ಲ. ನಾರೀವೃಂದವನ್ನು ಈ ಮಹಾಶಯ ಆಕರ್ಷಿಸಿದ್ದು ತನ್ನ ಸಂಪತ್ತಿನಿಂದಲ್ಲ, ಸಹೃದಯತೆಯಿಂದ. ಗರ್ವದಿಂದ ಈ ಮಹಾಪರಾಕ್ರಮಿ ಯಾರನ್ನೂ ಎರಗಿಸಿಕೊಳ್ಳಲಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ತನ್ನ ಗಾಂಭೀರ್ಯದಿಂದ ಸರ್ವರನ್ನೂ ಅಡಿಯಾಳುಗಳನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡ. ಈತ ಕಾಮಪ್ರಚೋದನೆಯ ಕಲಿಗೆ ಎಂದೂ

**ಮಾರುಹೋ**ದವನಲ್ಲ.

ಜನನ ಪೊಗಳ ಕೂಡೆ ಸಿದ್ಧರ ಕೀರ್ತಿಸಿ। ಮುನಿಗಳ ವಂದಿಸಿ ಮತ್ತೆ॥ ತನುವಿನೊಳಿದ್ದಾ ತ್ಮ ತತ್ವ ವಿಚಾರವ| ಜನಪತಿ ಮೆಚ್ಚೆ ಹಾಡಿದರು॥ ಆ. ಸಂ. ೧೦೧. ಭರತೇಶ ಎಷ್ಟೇ ಶೃಂಗಾರದಲ್ಲಿ ಮಿಂದಿರಲಿ ಅಂತರಾತ್ಮನ ನಿರ್ಮಲಾಕಾರದತ್ತ ಸದಾ ಚಿಂತಿಸುತ್ತಿದ್ದ. ಜೊತೆಗೆ ತನ್ನ ಪರಿವಾರದವರ ಗಮನವನ್ನು ಅತ್ತ ಸೆಳೆಯುತ್ತಿದ್ದ. ಈತ ತನ್ನ ಕಲ್ಯಾಣವನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಂಡರೂ ಲೋಕಕಲ್ಯಾಣವನ್ನು ಮರೆಯಲಿಲ್ಲ.

ರತ್ನಾಕರ ತನ್ನ ಆದರ್ಶಪಾತ್ರವಾದ ಭರತೇಶನನ್ನು ಅಡಿಯಿಂದ ಮುಡಿಯತನಕ ಕಲ್ಪಿಸಿಕೊಂಡು ತನ್ನಲ್ಲಿ ತಾನೇ ಬೆರಗಾಗಿ 'ಈ ಮಹಾನುಭಾವ ಹಿಂದಣಭವದಲ್ಲಿ ಆವ ನೋಂಪಿಯನ್ನು ಮಾಡಿದ್ದನ್ನೂ, ಎಂಧ ಭಕ್ತಿಯಿಂದ ಆದಿಜಿನನನ್ನು ಧ್ಯಾನಿ ಸಿದ್ದನೋ ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಇಂಥ ಲಾವಣ್ಯ ಹೇಗೆ ಲಭಿಸೀತು 'ಎಂದುಕೊಂಡು ಮೂಗಿನ ಮೇಲೆಬೆರಳಿಟ್ಟುಕೊಂಡಿದ್ದಾನೆ. ವಾಚಕರೂ ಅಚ್ಚರಿಯಿಂದ ಅವಲೋಕಿಸುವಂತೆ ಸಗಿದ್ದಾನೆ.

ಪುರುಪರಮೀಶನ ಹಿರಿಯಕುಮಾರನು | ನರಲೋಕಕೊಬ್ಬನೆ ರಾಯ|| ಮುರಿದು ಕಣ್ಣಿಟ್ಟರೆ ಕ್ಷಣಕೆ ಮುಕ್ತಿಯ ಕಾಂಬ | ಭರತಚಕ್ರಿಯ ಹೇಳಲಳವೇ|| ಆ. ಸಂ. ೨ಂ.

ಹದಿನಾರನೆಯ ಮನು ಪ್ರಥಮ ಚಕ್ರೇಶ್ವರ । ಸುದತಿಜನಕೆ ರಾಜವುದನ । ಚದುರರ ತಲೆವಣಿ ತದ್ಭವಮೋಕ್ಷ್ಮಸಂ । ಪದನ ಬಣ್ಣಿ ಸಲೆನ್ನ ಹವಣಿ ॥ ಆ. ಸಂ. ೨೧ ಕೋಮಲಾಂಗನು ಹೇಮವರ್ಣನು ಜಗವೆಲ್ಲ | ಕಾಮಿಸತಕ್ಕ ಚನ್ನಿಗನು ॥ ಅಮೋದವುಕ್ಕುವ ಜವ್ವನಿಗನು ಸರ್ವ । ಭೂಮೀಶರೊಡೆಯನಾ ಚಕ್ರಿ ॥ ಆ. ಸಂ. ೨೫ ಚಿತ್ರಿಸಬಾರದವನರೂಪು ಕರುವಿಟ್ಟು । ಸೂತ್ರಿಸಿಯೆರೆಯಲಶಕ್ಕೃ ॥ ನೇತ್ರಕೆ ಮನಕೆ ಗೋಚರವಲ್ಲದದು ವಾಕು । ಮಾತ್ರಕೆ ಗೋಚರವೈಸೆ ॥ ಆ. ಸಂ.೪೯

ಭರತೇಶನ ದಿನಚರಿಯಲ್ಲಿ ನಾನಾ ಕಲೆಗಳೂ ಹಾಸು ಹೊಕ್ಕಾಗಿ ಬೆರೆದಿದ್ದವು. ಕಲೆಯೇ ಆತನ ಬಾಳಿನುಸಿರು ಎಂದರೆ ತಪ್ಪಾಗದು. ಒಮ್ಮ್ರೆ ಸಂಗೀತ ಗೋಷ್ಠಿ, ಇನ್ನೊಮ್ಮೆ ಕಾವ್ಯಕಲೆಯತ್ತ ಈ ರಸಿಕನ ಗಮನ ಹರಿಯುವುದು. ಕಾವ್ಯವೂ ಕೂಡ ಪರಮಾತ್ಮನತ್ತ ಮನಸೆಳೆಯುವ ಮಾರ್ಗಗಳಲ್ಲೊಂದು. ಆಸ್ಥಾನದ ವರಕವಿಯೊಬ್ಬ ತನ್ನ ಕಾವ್ಯವನ್ನು ಪಾಡುವನು.

ಭೋಗನಿಚಾರವು ಬೇಕು ನೃಪತಿಗಾತ್ಮ । ಯೋಗನಿಚಾರವು ಬೇಕು ॥ ರಾಗರಸಿಕನಾಗಬೇಕು ಭಾವಿಸೆ ನೀತ | ರಾಗರಸಿಕನಾಗಬೇಕು ॥ ಕ. ಸಂ. ೭

' ಮಹಾರಾಜರು ಭೋಗದಿಂದ ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ದೂರವಿರಕೂಡದು. ಅವರು ಭೋಗಿಸಲೂ ಬೇಕು. ಆದರೆ ಭೋಗದಲ್ಲಿ ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಮುಳುಗಿ ವಿಷಯ ಲಂಪಟರಾಗಬಾರದು. ರಸಿಕನಾಗಿ ಹದವರಿತು ಭೋಗಿಸಲಿ. ಇಷ್ಟಕ್ಕೇ ಬಾಳನ್ನು ಮುಗಿಸಿದರೆ ಸಾಲದು. ಬಾಳಿನ ಪರಮ ಹಾಗು ಚರಮಧ್ಯೇಯ ವೀತರಾಗನಾಗುವುದೇ.' ಈ ಆದರ್ಶಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ಈ ಭರತೇಶ ಪಡೆದಿದ್ದಾನೆ.

ಪೆರವೆಂಗಳಿಗೆ ಹೇಡಿ ಕದನಕ್ಕೆ ಕಡುಗಲಿ । ಪರವುತಕ್ಕೊ ಡಂಬಡೆ ಮೂರ್ಖ ॥ ಅರುಹನಾಗವುದೊಳರ್ತಿಗೆನಾತ್ಮಕಲೆಯೊಳು । ಸರಸನಾಗಿರಬೇಕು ನೃಪತಿ ॥ ಕ.ಸಂ. ೧೩ ಭರತೇಶನ ಪರಮಪಾವನವಾದ ಚರಿತವನ್ನೇ ಕುರಿತು ಆಸ್ಥಾನ ಕವಿ ಪಾಡಿದ್ದಾನೆ. ಆಗಾಗ ದೇಹ ಬೇರಾತ್ಮ ಬೇರೆಂದು ವಿ। ಭಾಗಿಸಿ ತನ್ನ ತಾ ನೆಮ್ಮ ॥ ಭೋಗಿಸಿದರೆ ಕರ್ಮಬಂಧವಿಲ್ಲಾ ಗಿಯಾ। ಭೋಗಿ ತಾನೆ ಯೋಗಿಯಲ್ಲೆ ॥ ಕ. ಸಂ. ೩೧

ಇದೂ ಕೂಡ ಭರತೇಶನ ಬಾಳ್ವೆಯ ಅಂತರಾಳ. ಅವನ ಆಸ್ಥಾನದ ಗಾಯ ಕರಿಗೆ, ಕವಿಗಳಿಗೆ ಭರತೇಶನ ನಡತೆಯೇ ಪಾಡಲು ಬಣ್ಣಿ ಸಲು ಎಂದೂ ಮುಗಿಯದ ಮಹಾವಸ್ತು ವಾಗಿದೆ.

ದಿನವೂ ಮುನಿಗಳಿಗೆ ಆಹಾರನಿತ್ತು ಅನಂತರ ತಾನುಣ್ಣು ವುದಾಗಿ ಭರತೇಶ ಸಂಕಲ್ಪಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದ. ಆತನ ದಿನಚರಿಯಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಯೊಂದರಲ್ಲೂ ಒಂದೊಂದು ವಿಶೇಷ ವಿದೆ. ಮುನಿಗಳಿಗೆ ಹಾರೈಸಿ ಚಕ್ರೇಶ ಕಾತರನಾಗಿರುವ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ರತ್ನಾಕರನ ಪ್ರತಿಭೆ ಭಕ್ತಿ ರಸವನ್ನು ಚಿಮ್ಮಿಕೊಂಡು ಓದುಗರನ್ನು ಪರವಶಗೊಳಿಸುವುದು. ಛತ್ರಚಾಮರ ಖಡ್ಗ ಹಾವುಗೆ ಮುಂತಾದ । ಧಾತ್ರೀಶ ಚಿನ್ಹವನಿರಿಸಿ ॥ ಪಾತ್ರದಾನದಪೇಕ್ಷೆಯಿಂದೊಬ್ಬ ಶ್ರಾವಕ | ಮಾತ್ರವೆಂದೆನೆ ನಡೆತೆಂದಾ ॥ ಮು. ಸಂ. ೪ ಮಂಡಲಿಕರ ಕೈಯ ಹಡಪ ಹಾವುಗೆ ಕುಂಚ | ಗಿಂಡಿಯ ಪಿಡಿಸಿಕೊಂಬುವನು ॥ ಗಂಡಗರ್ವವ ಬಿಟ್ಟು ನಡೆದನು ಗುರುನಿಗೆ | ಗಿಂಡಿಯೂಳಿಗದವನಾಗಿ ॥ ಮು.ಸಂ. ೯

ಗಣನೆಯಿಲ್ಲದ ರಾಜ್ಯಸುಖಬೊಳೋಲಾಡುವ ಭರತೇಶ ಮುನಿಗಳನ್ನಿದಿರು ಗೊಳ್ಳಲು ಸಾಮಾನ್ಯ ಶ್ರಾವಕನಾಗಿ ನಿಂದಿರುವ ದೃಶ್ಯ ಭಯ ಭಕ್ತಿಯ ಆಗರವಾಗಿದೆ. ಉಳಿದ ವೇಳೆಯಲ್ಲಿ ಈತನ ಸುತ್ತ ನಾನಾ ಮಂಡಳಿಕರು ಸುತ್ತಿ ಸೇವಿಸುವರು. ಆದರೆ ಮುನಿಗಳನ್ನಿ ದಿರುಗೊಳ್ಳಲು ಅವರಾರನ್ನೂ ಬರಗೊಡವೆ ಭರತೇಶ ತನ್ನ ಗಂಡಗರ್ವವನ್ನು ತೊರೆದು ಗಿಂಡಿಯೂಳಿಗದವನಾದನಂತೆ! ರತ್ನಾ ಕರ ಭರತೇಶವೈಭವವನ್ನು ರಚಿಸು ವುದಕ್ಕೆ ಮೊದಲೇ ಮುನಿಯಾಗಿದ್ದ. ಅಂದಿನ ಜೈನ ಸಮಾಜದಲ್ಲಿ ಮುನಿಗಳಿಗಿದ್ದ ಅತಿ ದೊಡ್ಡ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ಸಹಜವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಿದ್ದಾನೆ.

ಹಾವುಗೆ ಮಟ್ಟದೆ ಕನ್ನಡ ನೆಲದಲ್ಲಿ। ಭೂವರನಡಿಯಿಡುವಾಗ॥ ಮಾವಿನ ಕೆಂದಳಿರ್ಗೆದರಿದಂತಿಸಿದುದು। ಹಾವುಗೆ ಹೆಚ್ಚೆಯ ಕೆಂಪು॥ ಮು. ಸಂ. ೧೬ ಕೆಂಬಜ್ಜೆಗಳ ಸೋಂಕಿನಿಂದ ಭೂಮಿಯೊಳರು। ಹಾಂಬುಜಗಳ ಪಸರಸುತ॥ ತುಂಬಿಯು ಗಾನನ ಕೇಳುತ ನಡೆದನಾ। ಡಂಬರತಪ್ಪದಾ ಭೋಗಿ॥ ಮು. ಸಂ. ೧೭

ಭರತೇಶ ಎಷ್ಟೇ ಬಾಹ್ಯಾಡಂಬರ ತೊರೆದರೂ ಸಹಜವಾದ ತನ್ನ ಲಾನಣ್ಯವನ್ನು ಎಲ್ಲಿ ಗಟ್ಟಿಯಾನು! ರತ್ನಾಕರನ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಭರತೇಶನ ಮೈಮನಗಳೆರಡೂ ಮಹಿಮೆಗೆ ಮನೆಯಾಗಿದ್ದವು. ಭರತೇಶ ನಡೆವಾಗ ಆತನ ಹೆಜ್ಜೆ ಗಳನ್ನೇ ಮಹಾಕವಿ ಕಣ್ಣಲ್ಲಿ ಕಣ್ಣಿಟ್ಟು ನೋಡುವನು. ಆತ ವೈಭವಗಳನ್ನು ತೊರೆದು ನಡೆದರೂ ಅವೇ ಹಿಂಬಾಲಿಸಿ ಕೊಂಡು ಬಂದು ಈತನನ್ನು ಓಲೈಸುತ್ತಿದ್ದವು. ಇದಕ್ಕೆ ಮಹಾಕವಿ ರತ್ನಾಕರನೇ ಸಾಕ್ಷಿ!

ಮುನಿಗಳಿಗಾಗಿ ಚಕ್ರೇಶ ಕಾತರದಿಂದ ಕಾಯುವ ಸಂದರ್ಭವನ್ನು ಮಹಾಕವಿ ಹೈದಯಂಗಮವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಿರುವನು. ಮುನಿಗಳು ಬಂದಮೇಲೆ ಅವರನ್ನು ಉಪ ಚರಿಸುವ ವಿಧಾನ ಉತ್ಯಷ್ಟ ಸಂಸ್ಕೃತಿಗೆ ಕುರುಹಾಗಿದೆ. ತೆಗ್ಗು ಸೋಪಾನದೊಳಳಿವಾಗ ಮುನಿಗಳ್ಗೆ । ಬೊಗ್ಗನೆ ಕೈಲಾಗುಗೊಡುವಾ॥ ಉಗ್ಗಡದೇರು ಸೋಪಾನದೊಳವರ ಕೈ। ಯೊಗ್ಗಿ ಹಿಡಿದು ಮೇಲೆ ನೆಗೆವಾ॥ ಮು.ಸಂ ೬೮ ಅದಕಲ್ಲ ಸ್ವಾಮಿಗಳಿರ ನೋಡಿ ನಾವಿಪ್ಪು । ಸದನವೆಲ್ಲವೂ ಡೊಂಕು ನಮ್ಮ ॥ ಹೃದಯವಿನೈಷ್ಟು ಡೊಂಕೋ ನೀವು ಬಲ್ಲಿರೆಂ| ದೆದೆಗಿಂಪುದೋರಿ ನುಡಿದನು ॥ಮು.ಸಂ.೭ಂ

ಪ್ರತಿಕ್ಷಣದಲ್ಲೂ ಭರತೇಶನಿಗೆ ತನ್ನಲ್ಲೇ ಕೊರತೆಯಿದ್ದಂತೆ ಕಂಡು ತನ್ನ ನ್ನೇ ತಾನು ತಿದ್ದಿಕೊಳ್ಳುತ್ತ ಬಂದು ಅಂತ್ಯದಲ್ಲಿ ಸರ್ವಕರ್ಮಗಳಿಂದ ವಾರಾಗಿ ಪಾವನನಾದ ಪರಮಾತ್ಮನೆಂದೇ ರತ್ನಾ ಕರನ ನಂಬಿಕೆ. ಉಪಚಾರದ ಮಾತುಗಳಲ್ಲೇ, ನಿರ್ಲಿಪ್ತ ರಾದ ಮುನಿಗಳ ಮನವನ್ನು ಈ ಮಹಾಶಯ ಸೂರೆಗೊಂಡ. ಭರತೇಶನ ಗೆಲುವಿನ ಮೂಲ ಇಲ್ಲಿದೆ. ತನ್ನ ನಡೆ ನುಡಿಗಳಿಂದ ಲೋಕವನ್ನು ಈತ ಮೆಚ್ಚಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಭರತೇಶ ತನಗೆ ಅನುರೂಪರೂ ಅನುಕೂಲರೂ ಆದ ಮಡದಿಯರನ್ನು ಪಡೆದು ಇಹಪರಗಳೆರ ಡನ್ನೂ ಸಾಧಿಸಿಕೊಂಡ. ಅನುಕೂಲ ದಾಂಪತ್ಯವೆಂದರೆ ಹೀಗಿರಬೇಕು. ರತ್ನಾ ಕರನ ಹಿರಿಮೆಗೆ ಸಾಕ್ಷ್ಮಿ ಆತ ಚಿತ್ರಿಸಿರುವ ಪರಮ ವಾವನವಾದ ದಾಂಪತ್ಯ ಚಿತ್ರಗಳು, ಸತಿ ಪತಿಯರ ಸರಸಸಲ್ಲಾ ಪಗಳು!

ರಾಣಿಯರೆಲ್ಲರೊಲ್ದೆ ರಗಿದರಾಗ ನೇ । ರಾಣಿಯ ಬೊಂಬೆಗಳಂತೆ | ಕಾಣುತೆಲ್ಲರ ಹರಿಸಿದರು ಯೋಗಿಗಳು၊ಗೀರ್ವಾಣ ಭಾಷೆಯೊಳವರರಿಯೆ॥ಮು. ಸಂ.೧೦೭

ಮುನಿಗಳಿಗೆ ಆಹಾರವಾದನಂತರ ಸಮ್ರಾಟನ ಸತಿಯರೆಲ್ಲ ಅವರಿಗೆರಗಿದರಂತೆ. ಚಕ್ರೇಶನ ಸಂಸಾರವನ್ನು ಕಂಡು ಮುನಿಗಳಿಗೂ ಮೆಚ್ಚಿಗೆಯಾಗಿರಬೇಕು.

ನರರ ಸೊಕ್ಕಿಸುವ ಸೌಭಾಗ್ಯ ಸೊಕ್ಕಿಸಿತಿಲ್ಲ । ಹರೆಯ ಸೊಕ್ಕಿಸಿತಿಲ್ಲ ನಿನ್ನ ॥ ವರಭೋಗ ಮೂರ್ಛೆಯ ಮಾಡಿತಿಲ್ಲಾ ತ್ಮನ । ಸಿರಿಯ ನೀನೆ ಕಂಡೆ ನೃಪತಿ ॥ ಮು. ಸಂ. ೧೧೮

ಭರತೇಶನಿಗೆ ಇಂದ್ರವೈಭವವಿತ್ತು. ಮಿಗಿಲಾಗಿ ಎಂದೂ ಮುಗಿಯದ ಹರಯ ವಿತ್ತು. ಎಲ್ಲಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ತೊಂಬತ್ತಾರುಸಾಸಿರ ಮಂದಿ ಮಡದಿಯರ ಮನೋ ವಲ್ಲಭನಾಗಿದ್ದ. ಹೀಗಿದ್ದೂ ಈತನ ಗಮನ ಸದಾ ಎಲ್ಲ ಸಂಪತ್ತಿಗೂ ಮಿಗಿಲಾದ ಆತ್ಮನ ಅನಂತ ಸಿರಿಯತ್ತ ಹರಿದಿತ್ತು. ರತ್ನಾಕರನ ಕಲಾಚಾತುರ್ಯ ಭರತೇಶನ ಅಪೂರ್ವ ಪಾತ್ರ ನಿರ್ಮಾಣದಿಂದ ಮುಗಿಲು ಮುಟ್ಟಿದೆ.

ಭರತೇಶ ಊಟಮಾಡುವ ಸನ್ನಿವೇಶವನ್ನು ಕವಿ ಕಲಾಮಯವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಿ ವ್ದಾನೆ. ಈತನ ಬಾಳ್ಸೆಯಲ್ಲಿ ಎಂದೂ ಅವಸರವಿಲ್ಲ. ಲೌಕಿಕದಲ್ಲೂ ಅಷ್ಟೆ, ಪಾರ ಮಾರ್ಥಿಕದಲ್ಲೂ ಅಷ್ಟೆ. ಊಟಕ್ಕೆ ಕೂರುವಾಗ ತನ್ನ ವನಿತಾರತ್ನಗಳೊಡನೆ ಕುಳಿತು ಉಣ್ಣ ಬೇಕೆಂದೇ ಈತನ ಬಯಕೆ. ಅವರಿಗಾದರೋ ತಮ್ಮ ಪತಿ ಉಂಡಾದಮೇಲೆ ಉಣ್ಣ ಬೇಕೆಂಬ ಸಂಕಲ್ಪ. ತಮ್ಮ ವ್ರತವನ್ನು ಪತಿಗೆ ತಿಳಿಸುವರು. ಭರತೇಶನ ಬಾಳ್ವೆ ಯಾಂತ್ರಿಕವಲ್ಲ. ಸದಾಚಾರವೊಂದೇ ಆತನ ಹಿರಿಯ ವ್ರತ. ಸ್ನೇಹ ಸೌಹಾ ರ್ದತೆಗಳೇ ಆತನ ವ್ರತಾಚರಣೆಗಳು. ತನ್ನ ಸತಿಯರನ್ನೆಲ್ಲ ಒಡಂಬಡಿಸಿ ತನ್ನೊಡನೆ ಊಟಕ್ಕೆ ಕೂರಿಸಿಕೊಳ್ಳವನು.

ಶ್ರೀಯರು ತನ್ನೆಡಬಲದಲ್ಲಿ ಸಾಲಾಗಿ। ವೈಯ್ಯಾರದಿಂದ ಕುಳ್ಳಿರಲು ॥
ರಾಯನಿದ್ದ ನು ರತ್ನಹಾರದ ನಡುವಣ । ನಾಯಕ ರತ್ನದಂದದೊಳು ॥ ಆ.ಸಂ. ॥
ಆರೋಗಣೆಗೆ ಕುಳಿತಾ ರಾಯನ್ನೊತ್ತಿನ । ನಾರಿಯರೆಸೆದರೆಂತೆನಲು ॥
ಸಾರಾಮೃತವನುಂಬ ಚಂದ್ರನ ಪಂತಿಯ । ತಾರಾಂಗನೆಯರೆಂಬಂತೆ ॥ ಆ.ಸಂ. ೬ ೬
ಸಂಸಾರವನ್ನು ನಿಸ್ಸಾರವೆಂದು ಗಳಪುವ ಶುಷ್ಕ್ರವೇದಾಂತಿಗಳು ಈ ಭಾಗವ ನ್ನೋಡಿನೋಡಲಿ. ರಸಿಕನಾದವನು ತನ್ನ ದಿನಚರಿಯನ್ನೆಲ್ಲ ರಸಮಯವನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬಲ್ಲ.

ಊಟವಾದ ಮೇಲೆ ಭರತೇಶ ಚಣಕಾಲ ಕಣ್ ಮುಚ್ಚಿ ಅಂತರಾತ್ಮನನ್ನು ನೆನೆದು ನಂತರ ಕಣ್ಣೆ ರೆದು ಜಿನಸಿದ್ಧ ಶರಣೆಂದು ಮೇಲೆದ್ದು ಪರಮಲೀಲೆಯಿಂದ ಸಚ್ಚಿದಾನಂದ ರೂಪವನ್ನು ಮೆಚ್ಚಿ ಭಾವಿಸುತ್ತಾ ಚಂದ್ರಶಾಲೆಗೆ ಬಂದನಂತೆ.

ತೂಗುಮಂಚದಮೇಲೆ ವೊರಗು ಮೂಡೆಗೆ ವಾಮ । ಭಾಗವನಿಟ್ಟು ಕುಳಿತನು॥ ಆಗಳಬಂದರು ಧುಳಮಳನ್ನಲಲೆಯ । ರಾಗಾಡಿಕಾರನಿದ್ದೆ ಡೆಗೆ ॥ ಆ.ಸಂ. ೧೧೭ ಪರಿಮಳದೊಡೆವುತ ಪನ್ನೀರ ಚಿಮ್ಮುತ । ತಿರುಹುತ ಜೀಸಣೆಗೆಗಳ ॥ ಚರಣವನೊತ್ತುತ ವೀಳೆಯಗೊಡುತ ಸೌಂ । ದರಿಯರಿದ್ದರು ಬಳಸಿನೊಳು ॥ ಆ. ಸಂ. ೧೧೮

ಸಂಸಾರದ ಸಂಪತ್ತೆಂದರೆ ಸತಿಪತಿಯರ ಸರಸಸಲ್ಲಾ ಪವೇ. ವಿವಾಹವಿಚ್ಛೇದನ ವನ್ನು ಕಾಯಿದೆಯನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಬೇಕೆನ್ನುವ ಸಮಾಜಸುಧಾರಕರು ಈ ಭಾಗವ ನ್ನೋದಿ ಭರತೇಶವೈಭವದ ಸೊಬಗನ್ನು ನಾಡಿನಲ್ಲಿ ಬಿತ್ತಿದರೆ ಎಷ್ಟೋ ಮೇಲು.

ಭರತೇಶನ ಪತ್ನಿಯರು ಸುಖಲೋಲುಪ್ತರಾಗಿ ಮೈಕೊಬ್ಬಿದವರಲ್ಲ. ಎಲ್ಲ ಕಲೆಗಳಲ್ಲೂ ಪರಿಣತಿಯನ್ನು ಹೊಂದಿದ್ದವರು. ಬೇಕೆಂದಾಗ ಕಲೆಯ ನೆರವಿನಿಂದ ಆತ್ಮಸಂತುಷ್ಟಿಯನ್ನು ಪಡೆದು ತಮ್ಮ ಪತಿದೇವನನ್ನೂ ತಲ್ಲೀನಗೊಳಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಹೊಂಗೊರಳದರೊಳು ಭರತರಾಜನ ಶಿಕ್ಷೆ । ಹೆಂಗಳವರು ಚೆಲುವೆಯರು ॥ ಸಂಗೀತ ಮೋಹಿಸುತ್ತಿದ್ದು ದು ಕೇಳ್ವರಿ | ಗಿಂಗಡಲೊಳಗೆ ಹೊಕ್ಕಂತೆ ॥ ಉ.ಸಂ ೭೪ ವರಸತಿಯರ ಕೂಡೆ ನುಡಿದಾಡಬೇಕೊಮ್ಮೆ । ಸರಸತಿಯೊಳು ನುಡಿಬೇಕು ॥ ಪರಸತಿಯೊಳು ಮೌನ ಮುಕ್ತಿಸತಿಧ್ಯಾನ । ವಿರಬೇಕು ನಾಲ್ಮೊಗಬೇಕು ॥ ಉ.ಸಂ.೭೯

ಆದರ್ಶ ವ್ಯಕ್ತಿಗಿರಬೇಕಾದ ಹಿರಿಯ ಗುಣಗಳನ್ನು ಭರತೇಶನ ಮಡದಿಯರ ಬಾಯಲ್ಲಿ ರತ್ನಾಕರ ನುಡಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಗಾನಕ್ಕೆ ತನ್ನ ಶಬ್ದ ಜಾಲದ ದೇಹವನ್ನು ಮಹಾ ಕವಿಯಿತ್ತಿದ್ದಾನೆ. ರಾಜಲಾವಣ್ಯ ಸಂಧಿಯ ತುಂಬ ಕುಸುಮಾಜಿ ತನ್ನ ಪತಿದೇವನನ್ನು ಮನಸಾರೆ ಕೊಂಡಾಡಿಕೊಂಡಿರುವ ಕಲಾಮಯಚಿತ್ರ ಮೂಡಿದೆ. ಕೊಂಡಾಡಿದವಳು ಕುಸುಮಾಜಿ; ಅದನ್ನಾಲಿಸಿದವಳು ಅಮರಾಜಿ; ಕೃತಿಮಾಡಿದವಳು ಸುಮನಾಜಿ; ಅದನ್ನೋದಿದವಳು ಇನ್ನೊಬ್ಬಾಜಿ; ಕಿವಿಯಿತ್ತು ತಣಿದವನು ಭರತೇಶ. ಚಕ್ರೇಶನ ಸಂಸಾರವೆಂದರೆ ಬುವಿಯಲ್ಲುದ್ಭವಿಸಿದ ಅಭಿನವಸಮವಸರಣ! ಸಮವಸರಣವೂ ಕೂಡ ರಸಋಷಿಗಳ ಪರಿಷತ್ತು; ಆನಂದಗೊಂಡ ದೇವಾಂಗನೆಯರ ಸುರಗೀತ ಒಂದೆಡೆ; ಇನ್ನೊಂದೆಡೆ ಖೇಚರಾಂಗನೆಯರ ನವನವೀನ ನರ್ತನ; ಇದನ್ನೆಲ್ಲ ಕಂಡು

ನಿರ್ಲಿಪ್ತನಾದ ದೇವದೇವ ತಣಿವನು; ಅಂಟಿಯೂ ಅಂಟದಂತೆ ಕಲೆಯ ಸೊಬಗನ್ನು ತೀರ್ಥೇಶ ಅನುಭವಿಸುವನು. ಭರತೇಶನ ಮನೆಯೂ ಕಲೆಯ ತೌರೂರು; ಭರತೇಶನ ಸಂಸಾರ ರಸಋಷಿಗಳ ಪರಿಷತ್ತು; ಕಲಾಭಿಮಾನ ದೇವತೆಗಳಂತಿರುವ ವನಜಾನ ನೆಯರ ಕಮನೀಯ ಕಾಸಾರ! ಗೃಹಜೀವನದ ಸೊಗಸಾದ ಚಿತ್ರಗಳಿಗೆ ರತ್ನಾ ಕರ ತನ್ನ ಪ್ರತಿಭೆಯ ಕುಂಚಗಳನ್ನಾಡಿಸಿ ಹೃದಯಸ್ಪರ್ಶಿಯಾಗುವಂತೆ ಮಾಡಿದ್ದಾನೆ. ಇವನಂತೆ ಮಾನವನ ದಿನಚರಿಯನ್ನು ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಸಿ ಚಿತ್ರಿಸಿರುವವರು ಅತಿ ವಿರಳ. ರತ್ನಾ ಕರನ ಭರತೇಶವೈಭವ ಕನ್ನಡ ಕಾವ್ಯದ ಕೊರತೆಯನ್ನು ಬಹುಮಟ್ಟಗೆ ಹೋಗಲಾಡಿಸಿದೆ. ಶೃಂಗಾರಕ್ಕೆ ಭವ್ಯತೆಯ ಬಣ್ಣ ಕಟ್ಟದವನೂ ರತ್ನಾ ಕರನೇ. ಭೋಗಕ್ಕೂ ಯೋಗಕ್ಕೂ ಗಂಟುಹಾಕಿ ಪ್ರಯೋಗ ನಡೆಸಿ ಸಿದ್ಧ ಹಸ್ತ ನೆನಿಸಿಕೊಂಡ ವನೂ ರತ್ನಾ ಕರನೇ.

ಇದುವರೆವಿಗೂ ಭರತೇಶನ ಮನೆಯೊಳಗಣ ಚಿತ್ರವಾಯಿತು; ಸಂಸಾರದಲ್ಲಿ ಆ ಮಹಾನುಭಾವ ಕಂಡ ಹಾಗೂ ಉಂಡ ಸೊಗದ ಸುಗ್ಗಿ ಯಾಯಿತು. ಇನ್ನು ಹೊರ ಗಣ ಜಗತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಚಕ್ರೇಶ ನಡೆದುಕೊಂಡ ರೀತಿ ರತ್ನಾಕರನ ಕೈವಾಡದಿಂದ ಹೇಗೆ ಮೂಡಿದೆಯೇ ನೋಡೋಣ. ಭರತೀಶನ ಆಯುಧಾಗಾರದಲ್ಲಿ ಆತನ ಪುಣ್ಯಪ್ರಭಾವದ ಪ್ರತಿರೂಪವೇ ಚಕ್ರರತ್ನವಾಗಿ ಮೂಡಿತು. ಅದರ ನೆರವಿನಿಂದ ಈತ ದಿಗ್ವಜಯ ವೆಸಗಬೇಕಾಗುವುದು. ಿಕಲಾಸಾಗರದಲ್ಲಿ ಓಲಾಡಿದ ಭರತೇಶ, ಪ್ರೇಮವಾರಿಧಿಯಲ್ಲಿ ಮುಳುಗೆದ್ದ ಚಕ್ರೇಶ ಈಗ ದ್ವೇಷಾಸೂಯೆಗಳ ಮಡುವಿನಲ್ಲಿಳಿಯಬೇಕಾಗುವುದು. ಸರಸ ಸಲ್ಲಾ ಪದಲ್ಲಿ ಮುಳುಗಿದ್ದ ಈ ಮಹಾನುಭಾವ ಈಗ ಅನಿವಾರ್ಯವಾಗಿ ವಿರಸ ಸನ್ನಿ ವೇಶಕ್ಕಡಿಯಿಡಬೇಕಾಗುವುದು. ಆದರೆ ರತ್ನಾಕರನ ಭರತೇಶ ರಣರಂಗದಲ್ಲಿ ದ್ದರೂ ಒಂದೆ, ಮಡದಿಯರ ನಡುವಿದ್ದರೂ ಒಂದೆ. ಈ ಎರಡು ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲೂ ರಸಿಕನಾಗುಳಿಯುವ ನಿವುಣತೆ ಈ ಮಹಾನುಭಾವನಲ್ಲಿದೆ. ನಾನಾಮಹಾರಾಜರು ತಾವಾಗಿ ಬಂದೆರಗಿ ಪುನಿತರಾಗುವರು. ಆಗಾಗ ಸರಸಸಾಗದೆ ವಿರಸ ಉದ್ಭವಿಸಿ ದ್ದುಂಟು. ಮರುಕ್ಷಣದಲ್ಲೇ ಅಂಥ ಸಂದರ್ಭವೂ ಮಿಂಚಿನಂತೆ ಮಾಯವಾಗಿ ಸುಖದ ಬುಗ್ಗೆ ರಣರಂಗದಲ್ಲೂ ಈತನ ಸಹೃದಯತೆಯಿಂದ ತಾನೇತಾನಾಗಿ ಹರಿಯ ದಿರದು. ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಈತ ಲೋಕವನ್ನು ಗೆದ್ದುದು ಕ್ಷಾತ್ರಬಲದಿಂದಲ್ಲ, ಆತ್ಮಬಲ್ಗ ದಿಂದ! ಇದನ್ನು ಸಾರುವುದೇ ರತ್ನಾಕರನ ಗುಂ! ತನ್ನ ಗುಂಗೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ರಣರಂಗವನ್ನೂ ಕೂಡ ದಯಾದಾಕ್ಷಿಣ್ಯ ಗಳ ಆಗರವನ್ನಾಗಿ ಮಹಾಕವಿ ಮಾರ್ಪಡಿಸಿ ದ್ದಾನೆ; ರತ್ನಾಕರನ ಭರತೇಶ ಅಂತೆ ನಡೆದುಕೊಂಡಿದ್ದಾನೆ. ಅವನು ಅಡಿಯಿಟ್ಟಿಡೆ ಜಯವನಿತೆ ಈತನಿಗಾಗಿ ಕಾದಿರುತ್ತಾಳೆ. ದಿಗ್ವಿಜಯದಲ್ಲಿ ಭೀಕರವಾದ ರಣರಂಗ ಅಧಿವಾರ್ಯವಾದರೂ, ರಕ್ತಪಾತ ಅಧಿರೀಕ್ಷಿತವಲ್ಲದಿದ್ದರೂ (ರತ್ನಾಕರನ ಪ್ರತಿಭೆಯಿಂದ ಭರತೇಶನ ದಿಗ್ವಿಜಯ ಮದುವೆಗಳ ದಿಬ್ಬಣವಾಗಿದೆ! ಕಲೆಗೆ ನೆಲೆಯಾಗಿದೆ! ಶೃಂಗಾ ರಕ್ಕೆ ಆಗರವಾಗಿದೆ! ಇಂಥ ನೂರಾರು ಸಂದರ್ಭಗಳನ್ನು ಭರತೇಶನ ದಿಗ್ವಿಜಯದ

ತುಂಬ ಕಾಣಬಹುದು. ಸಿಂಧೂದೇವಿಯನ್ನು ಚಕ್ರೇಶ ಸಂಧಿಸುವ ಸಂದರ್ಭ ಹೃದಯಂಗಮವಾಗಿದೆ.

ಬಾ ಸಿಂಧುದೇವಿ ಮುನ್ನೊಬ್ಬ ತಂಗಿ ಕೈ | ಲಾಸದೊಳ್ತಪಸುದಾಳಿದಳು॥ ವ್ಯಾಸಂಗದ ನೋವು ನಿನ್ನ ಕಂಡಗಲಿತೆಂ | ದಾಸುಮುಖರದೇವ ನುಡಿದ∥ ಸಿಂ.ಸಂ.೮೬ ಅವಳ ಪೆಸರು ಬ್ರಾಹ್ಮಿಲಾದೇವಿಯೆಂದು ನಿ! ನ್ನವಯಪದಂತವಳಿರವು‼ ನವಗಿನ್ನು ಬ್ರಾಹ್ಮಿಲಾದೇವಿ ನೀನೆಂದು ಮಾ ! ನವಪತಿ ನುಡಿದನಾಕೆಯೊಳು∥೮೭

ಇದಿಷ್ಟು ಚಕ್ರೇಶ ಕರುಳುಕರಗಿ ಹೇಳುವ ಮಾತು. ಹೋದ ತಂಗಿಗಾಗಿ ಮಹಾನುಭಾವ ಕಣ್ಣೀರು ಮಿಡಿದಿದ್ದಾನೆ. ನಂಟುತನಕ್ಕೆ ಮೂಲ ರಕ್ತ ಸಂಬಂಧ ವೊಂದೇ ಅಲ್ಲ; ಸ್ನೇಹ ಒಂದಿದ್ದರೆ ಎಲ್ಲಿ ಬೇಕಾದರೂ ಸಂಬಂಧಿಗಳನ್ನು ಹುಡುಕ ಬಹುದು. ಎಲ್ಲರ ಮನವನ್ನೂ ಈತ ಒಲಿಸಿದುದು ಹಾಗೂ ಸೂರೆಗೈದುದು ತ್ರಿಕರಣ ಶುದ್ದಿ ಯಾವ ವಾವನ ಚರಿತದಿಂದ.

ಸುಭದ್ರೆ ಯೊಡನೆ ಭರತೇಶನಿಗೆ ವಿವಾಹವಾಗುವ ಸಂದರ್ಭವೂ ಆತನ ದಿಗ್ವಿಜಯ ಸಮಾರಂಭಗಳಲ್ಲೊಂದು. ಸುಭದ್ರೆ ಈತನ ಸೋದರತ್ತೆಯ ಮಮತೆಯ ಮಗಳು. ಆಕೆಯನ್ನು ವರಿಸಬೇಕೆಂಬ ಹಂಬಲ ಬಹುದಿನದಿಂದ ಚಕ್ರೇಶನ ಹೈದಯದಲ್ಲಿ ತುಂಬಿದೆ. ಈತನನ್ನೇ ಸತಿಯೆಂದು ಅಹರ್ನಿಸಿ ಆ ಹೆಣ್ಣು ತನ್ನ ಭಾವನಾ ಪ್ರಪಂಚ ದಲ್ಲಿ ವಿಹರಿಸಿದ್ದಾಳೆ. ನಮಿರಾಜ ಸುಭದ್ರೆಯ ಅಣ್ಣ; ಭರತೇಶನ ಚಕ್ರವರ್ತಿಪದವಿಗೆ ಎಂದೆಂದಿಗೂ ತಲೆಬಾಗದ ಸ್ವಾಭಿಮಾನಿ! ಭರತೇಶನ ಸಂಪತ್ತಿನಿದಿರು ಸೆಡೆದುನಿಂತ ವೀರಕ್ಷತ್ರಿಯ! ಮನೆಯವರೆಲ್ಲ ಸುಭದ್ರೆಯನ್ನು ಭರತೇಶಂಗಿತ್ತು ಧಾರೆಯೆರೆಯಲು ಕಾತರರಾಗಿರುವ ವೇಳೆಯಲ್ಲಿ

ಕೊಡಬಾರದೆಂದೆನೆ ನಾನಾತನೆನ್ನೂ ರ್ಗೆ । ನಡೆದುಬಂದರೆ ಕೊಡಬಹುದು | ಕುಡಿಯುರಂದದಿ ಹೆಣ್ಣ ಕೊಂಡೊಯ್ಡು ಕೊಡುವುದು । ನಡೆಯೆ ರಾಜರಿಗೆಂದನಾಮನು ॥ ಮ್ರಸಂ. ೩೩

ತಾಳಿ ಬಂದಿಯ ಮುನ್ನ ಕಟ್ಟಸಿ ಪುದುವೆಗೆ। ಲೀಲೆಯೊಳ್ಬಹ ಕಾರ್ಯವುಂಟಿ ॥ ಹೇಳಿ ನೀಪಲ್ಲದಿನ್ನರೆ ಸುಮ್ಮನಿರಿ ತನ್ನ। ತೋಳ ಬಲ್ಮೆಯ ತೋರಲೆಂದ ॥ ಮಂ. ಸಂ೪೧ ನಮಿರಾಜ ನ್ವಾಭಿಮಾನಿಯಾಗಿ ಕಡ್ಡಿ ತುಂಡಾಗುವಂತೆ ನುಡಿದಿರುವನು. ಆಗ

ಆತನ ಜನನಿ ಯತೋಭದ್ರೆ ಕಳವಳಗೊಂಡು ಮಗನೊಡನೆ

ಏನಣ್ಣ ಭರತೇಶಗನುಜೆಯ ಕುಡೆನೆಂದು। ನೀನತಿರಭಸದೋರ್ಪೆ ಗಡ॥ ಆ ನೃಪಗೆಂದೆ ಬಳೆದ ಪೆಣ್ಣ ಕೊಡಬೇಕು। ಗ್ಲಾನಿದೋರದಿರೆಂದಳಾಕೆ॥ ಮಂ. ಸಂ. ५३

ಇಂತು ನುಡಿದಾಗ

ಕುಡನೆಂದುದಿಲ್ಲವ್ಮು ಭರತೇಶ ತಾನಿಷ್ಟು ( ಪೊಡವಿಗಗ್ಗೆ ಳನಾದಿನೆಂದು ॥ ಹಿಡಿಬಿಟ್ಟಿಯೊಳು ಹೆಣ್ಣ ಬೇಡಿದರದಕೆ ನಾ! ನೊಡಬಟ್ಟುದಿಲ್ಲೆಂದನವನು ॥ ಮಂ಼ಸಂ.೪೪ ಹೆಣ್ಣ ಬೀಕಾದರೆ ಬರಬೇಕು ನಾವೆಮ್ಮ ! ಬಣ್ಣೆ ಗೆ ತಪ್ಪಿ ಕೊಡುವೆವೆ ॥ ಹೆಣ್ಣು ಗಂಡಿನ ಕೊಳುಕೊಡೆಯ ಮೈಸಿರಿ ತಪ್ಪಿ ! ಬಣ್ಣೆ ಸಲಾಗದಿಂತೆಂದ ॥ ಮಂ ಸಂ.೪೮

ಮಗನೆಂದ ಮಾತಿಗೆ ಕಂಬನಿ ಮಿಡಿಯುತ್ತಾ ಯಶೋಭದ್ರೆ ಹೆಣ್ಣೊಂದ ಪಡೆದುದು ಭರತೇಶಗಿತ್ತೆನ್ನ 1 ಕಣ್ಣ ಹಬ್ಬನ ಕಾಣ್ಬೆನೆಂದು ॥ ಕಣ್ಣೊಳಿಟ್ಟಿದೆನಿನ್ನಾತ್ಮ ಕಾರ್ಕ್ನವ ಮಾಳ್ಪಿ 1 ನಣ್ಣ ನೀನೊಪ್ಪೆಂದಳೊಡನೆ ॥ ಮಂ.ಸಂ.೫೨

ದಾರಿಗೆ ಬಾರದ ಮಗನಿಗಾಗಿ ಬೇಸತ್ತು ಸಂಸಾರ ತೊರೆಯುವುದಾಗಿ ತಾಯಿ ನೊಂದು ನುಡಿವಳು. ಇದ್ದ ಕ್ಕಿದ್ದಂತೆ ಉದ್ಭವಿಸಿದ ವಿರಸ ಸನ್ನಿವೇಶದಲ್ಲಿ, ಮೈನೆರೆದು ಮದುವೆಯನ್ನು ಇದಿರುನೋಡುತ್ತಿದ್ದ ಸುಭದ್ರಿ ಎಷ್ಟು ತಳಮಳಗೊಂಡಳೋ? ಭರತೇಶ ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಪ್ರತಿಷ್ಠೆಯನ್ನು ಬದಿಗೊತ್ತಿ ತಾನಾಗಿ ಹೆಣ್ಣಿನ ಮನೆಗೆ ಬಂದು ಕ್ರಮಬದ್ಧ ವಾಗಿ ಸುಭದ್ರಿಯನ್ನೊಲಿಸಿ ನಮಿರಾಜನ ಮನದ ಕಲ್ಮಷವನ್ನು ತೊಳೆಯು ತ್ತಾನೆ ಈ ಭಾಗವನ್ನು ರತ್ನಾಕರ ನಾಟಕೀಯವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಿ ರಸಗಡಲಲ್ಲಿ ಓದುಗ ರನ್ನು ತೇಲಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಲೋಕಕಲ್ಯಾಣಕ್ಕಾಗಿ ಭರತೇಶ ಎಷ್ಟೋವೇಳೆಯಲ್ಲಿ ತಗ್ಗ ನಡೆ ದಿದ್ದಾನೆ. ಪ್ರತಿಷ್ಠೆಯನ್ನು ನುಚ್ಚು ನೂರಾಗಿಸಿ ಎದುರಾಳಿಯ ಮನವನ್ನೊಲಿಸುವನು. ಬಾಹುಬಲಿಯನ್ನು ಕೇವಲ ಮಾತುಗಳಲ್ಲೇ ಚಕ್ರೀಶ ಸೋಲಿಸುವ ಸಂದರ್ಭ ಕಲ್ಲಿ ದೆ ಯನ್ನೂ ಕರಗಿಸುವಂತಿದೆ. ಹೃದಯ ಪರಿವರ್ತನೆಯಿಂದ ಸರಿಪಡಿಸಲಾರದ ಸಮಸ್ಯೆಗಳು ಇಲ್ಲವೆಂದೇ ರತ್ನಾಕರನ ಕಲಾ ಕುಶಲತೆ ಸಾರುತ್ತದೆ. ರತ್ನಾಕರನ ಭರತೇಶ ರಸಿಕನಾದ ಬ್ರಹ್ಮಜ್ಞಾ ನಿಯಾದುದರಿಂದ ಕೋಸ ತಾಸಗಳಿಗೆಡೆಯಾದ ಸಂದರ್ಭಗಳನ್ನೂ ಕೂಡ ತನ್ನ ನಿವುಣತೆಯಿಂದ ದಯಾದಾಕ್ಷಿಣ್ಯಗಳ ನೆಲೆಯನ್ನಾಗಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಈ ಅಪೂರ್ವ ಕಲೆ ಈತನಿಗೆ ಮಾತ್ರ ಮೀಸಲು. ಈತನ ವಂಶವೂ ದೊಡ್ಡದು; ಈತನೂ ದೊಡ್ಡವನು. ಶುರುಪರಮೇಶನ ಹಿರಿಯಕುಮಾರನು । ನರಲೋಕಕೊಬ್ಬನೆ ರಾಯ ॥ ಮುರಿದು ಕಣ್ಣಿಟ್ಟರೆ ಕ್ಷಣಕೆ ಮುಕ್ತಿಯಕಾಂಬ। ಭರತ ಚಕ್ರಿಯ ಹೇಳಲಳವೆ॥ ಆ.ಸಂ.೨೦ ಹದಿನಾರನೆಯ ಮನು ಪ್ರಥಮಚಕ್ರೀಶ್ವರ। ಸುದತಿಜನಕೆ ರಾಜಮದನ॥

ಚದುರರ ತಲೆವಣೆ ತದ್ಧವ ನೋಕ್ಷ ಸಂ ಪದನ ಬಣ್ಣಿ ಸಲೆನ್ನ ಹವಣೆ ॥ ಆ. ಸಂ. ೨೨ ಭರತೇಶನ ಹಿರಿಮೆಯನ್ನು ಎಷ್ಟು ಸಾರಬಹುಮೋ ಅಷ್ಟು ಸಾರಲಾಗದೆ ಈ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ. ರತ್ನಾಕರನುಹಾಕವಿ 'ಬಣ್ಣಿ ಸಲೆನ್ನ ಹವಣೆ ' ಎಂದಿದ್ದಾ ನೆ.

ರತ್ನಾ ಕರನಿಗಿಂತ ಹಿಂದೆ ಎಷ್ಟೋ ಜನ ಭರತೇಶನ ಪಾತ್ರವನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಅವರ ಕಣ್ಣಿಗೆ ಈತ ದಿವ್ಯನಾಗಿ ಕಂಡರೂ ಭವ್ಯನಾಗಿ ಕಂಡಿಲ್ಲ; ಭವ್ಯನಾಗಬೇಕಾದರೆ ಎಷ್ಟೋ ಹೊಡೆತಗಳನ್ನು ಭರತೇಶ ತಿಂದು ದಾರಿಗೆ ಬಂದನೆಂದು ಹಿಂದಣ ಕನಿಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಅವರ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಭರತೇಶ ಅತಿಮಾನವನಾಗಿ ಕಂಡರೂಕೂಡ ಕೆಲವು ವೇಳೆ ಅಮಾನುಷನಾಗಿ ವರ್ತಿಸುವ ಚಿತ್ರವನ್ನು ಅವರೆಲ್ಲ ಚಿತ್ರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಆದರೆ ರತ್ನಾ ಕರನ ಭರತೇಶ ಹುಟ್ಟುವಾಗಲೆ ಭವ್ಯಸಂಸ್ಕಾರವನ್ನು ಪಡೆದಿದ್ದಾತ; ಈ ಮಹಾನುಭಾವ ಕದನಕಾತರನಲ್ಲ, ಶಾಂತಿಪ್ರಿಯನಾದ ಸದ್ಗೃಹಸ್ಥ; ಎಲ್ಲರ ಮೇಲ್ಮೆಯನ್ನೂ ಬಯಸಿದ ಹಿರಿಯ ವ್ಯಕ್ತಿ; ಇಹಪರಗಳೆರಡರಲ್ಲೂ ಸುಖಸಿದ ಮಹಾನು ಭಾವ! ತನಗಿದಿರು ಬಿದ್ದ ತಮ್ಮನ ಮೇಲೆ ಚಕ್ರ ಪ್ರಯೋಗವನ್ನೆಸಗಿದ ಭ್ರಾತೃ ಘಾತಕನಲ್ಲ ರತ್ನಾ ಕರನ ಭರತೇಶ! ತನಗೊಲಿದಿದ್ದ ಚಕ್ರರತ್ನವನ್ನೇ ತಮ್ಮನ ಸ್ವತ್ತಾಗಿಸಿ ಬಾಳೆಂದು ಬಲವಂತವಾಗಿ ನೂಕಿದ ನಿರ್ಲಿಪ್ತನೂ ದಯಾಮಯನೂ ಆದ ಭರತೇಶನನ್ನು ಶೃಂಗಾರಕವಿ ರತ್ನಾ ಕರ ಕಡೆದಿದ್ದಾನೆ!

ಜಿ. ಬ್ರಹ್ಮಪ್ಪ

## ಶ್ರೀ ಕಾಲಿದಾಸನ ಪ್ರಾರ್ಥನೆಗಳು

' ಕಾಲಿದಾಸ'ನೆಂಬ ಬಿರುದಿನ ಕವಿಗಳು ಅನೇಕರಾಗಿ ಹೋಗಿದ್ದಾರೆ. ಅವರಲ್ಲಿ ಪ್ರಥಮ ಕಾಲಿದಾಸನು ನಾಟಕಕಾರನು. ಎರಡನೆಯವನು 'ಕಾಲಿದಾಸ'ನೆಂಬ ಬಿರುದಿನ 'ಹರಿಷಣ' ಕವಿಯು; ಗುಪ್ತರ ಕಾಲದವನು; ಮಹಾಕಾವ್ಯಕಾರನು. ಮೂರನೆಯ ವನು ಆಮೇಲೆ ಆಗಿರಬೇಕು. ಆಮೇಲೆ ಭೋಜರಾಜನ ಸಭೆಯ ಸಮಸ್ಯಾ ಪೂರ್ತಿಪ್ರಿಯ ಕಾಲಿದಾಸನು. ಆದರೆ ಈ ಮೊದಲೆ ಕವಿ ರಾಜಶೇಖರನು 'ಕಾಲಿದಾಸ ತ್ರಯಿ 'ಯ ವಿಷಯವನ್ನು ಪ್ರಸ್ತಾಪಿಸುತ್ತಾನೆ. ಮೊದಲಿನಿಬ್ಬರು ಕಾಲಿದಾಸರ ನಿಕ್ಕಳ ನಿರ್ಣಯವು ಶ್ರೀ ಸಮುದ್ರಗುಪ್ತರಚಿತವಾದ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ಚರಿತ್ರದ ಪೀಠಿಕಾಭಾಗದಿಂದ ಆಗುತ್ತದೆ. ಈ ಪ್ರಕರಣವನ್ನು ಸಂಪಾದಿಸಿ ಪ್ರಕಟಿಸಿದವರೇ ಪ್ರಕಾಶಪಡಿಸಿದ 'ಯಜ್ಞ ಫಲ'ವೆಂಬ ನಾಟಕದ ವಿಷಯವು ವಿದ್ವಾಂಸರನ್ನು ಕೆಲದಿನ ಸಂಭ್ರಾಂತಿಗೊಳಿಸಿದುದರಿಂದ ಅದರ ಜೊತೆಗೆ ಇದೂ ಸಂಶಯಗ್ರಸ್ತವಾಗಿತ್ತು. ಈಗ ಪಂಡಿತರು 'ಯಜ್ಞ ಫಲ'ವು ಕೃತ್ರಿಮವಾದ ಅರ್ವಾಚೀನ ನಾಟಕವಲ್ಲವೆಂದು ಒಪ್ಪಿದ್ದಾರೆ. 'ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ಚರಿತ್ರ' ವನ್ನೂ ಪಂಡಿತರು ಒಪ್ಪಿ ವಿಮರ್ಶಿಸುವರು ಎಂದು ನಾನು ಹಾರಯಿಸುತ್ತೇನೆ.

ನಾಟಕಕಾರ ಕಾಲಿದಾಸನೆ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದು ವಿಶಾಲ ದೃಷ್ಟಿಯಿದೆ. ಅದರ ಅರಿವು ಜನಕ್ಕೆ ಚೆನ್ನಾಗಿ ಆಗಲೆಂದು ಕೆಲವೊಂದು ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾಗಿ ವಿಮರ್ಶಿಸಬೇಕೆನ್ನುತ್ತೇನೆ. ಮೊದಲನೆಯದು-ಅವನ ಪ್ರಾರ್ಧನೆಗಳು. ಇವು ಭರತ ವಾಕ್ಯ ರೂಪವಾಗಿ ನಾಟಕಗಳ ಕೊನೆಗೆ ಬರುವವು. ಅವನು ಬರೆದ ನಾಟಕಗಳು ನಾಲ್ಕು ಎನ್ನುತ್ತಾನೆ ಸಮುದ್ರಗುಪ್ತ. ನಮ್ಮ ಕೈಗೆ ಬಂದುವು ಮೂರು ಮಾತ್ರ. ನಾಲ್ಕನೆಯದು ಯಾವುದು? ಕೌಂತಲೇಶ್ವರ ದೌತ್ಯವೇ? ಅದು ಅವನದೇ? ಸದ್ಯಕ್ಕೆ. ಈ ವಿಚಾರ ಅಷ್ಟಕ್ಕೆ ಇರಲಿ. ಖ್ಯಾತವಾದ ಮೂರುನಾಟಕಗಳನ್ನೇ ಕುರಿತು ವಿಚಾರಿಸುವಾ. ಮೊದಲನೆಯದು ಮಾಲವಿಕಾಗ್ನಿಮಿತ್ರ, ಎರಡನೆಯದು ಅಭಿಜ್ಞಾನ ಶಾಕುಂತಲ, ಮೂರನೆಯದು ವಿಕ್ರಮೋರ್ವಶೀಯ. ಅವುಗಳ ಮೂರು ಭರತವಾಕ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಜೀವನದ ಸಮಗ್ರ ನೋಟವು ಅಡಕವಾಗಿದೆ. ಅದು ಅವನ ಪ್ರತಿಭೆಯ'ತ್ರಿವಿಕ್ರಮ' ಎನ್ನೋಣ!

ಮಾಲವಿಕಾಗ್ನ ಮಿತ್ರದ ಭರತವಾಕ್ಯವು ಹೀಗಿದೆ— ಆಶಾಸ್ಕ್ರಮಭ್ಯ ಧಿಗಮಾತ್ ಪ್ರಭೃತಿಪ್ರಜಾನಾಂ ಸಂಪದ್ಯ ತೇನ ಖಲು ಗೋಪ್ತರಿನಾಗ್ನಿ ಮಿತ್ರೇ॥

ನಾಟಕದ ಕೊನೆಗೆ, ನಾಯಕನಾದ ಅಗ್ನಿಮಿತ್ರನ ಪಟ್ಟಮಹಿಷೆ ಧಾರಿಣಿ, ಇರಾವತಿ ಎಂಬ ಸವತಿ ಇರುವಾಗಲಿ, 'ಮಾಲವಿಕೆ' ಯನ್ನು ತನ್ನ ಕೈಯಿಂದ ಎತ್ತಿ ಕೊಡುತ್ತಾಳೆ. ಸಂಸಾರನಾಟಕವು ಸುಖಪರಿಣಾಮಿಯಾಗಿದೆ. 'ಆರ್ಯಪುತ್ರ, ಇನ್ನೂ ಏನಾದರೂ ನಿನ್ನ 'ಪ್ರಿಯವನ್ನು ಮಾಡಲಾ?' ಎಂದು, ಪಂಚಪಕ್ವಾನ್ನದ ಮೇಲೆ ಪಂಚಾಮೃತ ಮುಕ್ಕುಳಿಸುವಂತೆ ಪ್ರಶ್ನೆ ಮಾಡುತ್ತಾಳೆ-ಧಾರಿಣಿ. ಆಗ ರಾಜ—

' ತ್ವಂ ನೇ ಪ್ರಸಾದ ಸುಮುಖೀ ಭವ ದೇವಿ! ನಿತ್ಯಂ ಏತಾವದೇವ ಹೃದಯೇ ಪ್ರತಿಪಾಲನೀಯಮ್ ॥ '

ತಥಾಪಿ ಇದಂ ಅಸ್ತು....ಎಂದು **ಆಗಳಿನ ಭರತವಾಕ್ಯ** ಆಡುವನಂತೆ! ಆ ಭರತ ವಾಕ್ಯವನ್ನು ಕುರಿತು ಸಂಶೋಧಕರ ಅನುಮಾನಗಳಿವೆ. "ಅವು ಇತಿಹಾಸ ವಿಷಯ. ನಾಟಕವು ಶುಂಗರ ಅಗ್ನಿಮಿತ್ರನ ಕಾಲವ್ದೆಂದು ಒಂದು ಅನುಮಾನ. (ಅರ್ಥಾತ್, ಅನೇಕಾನೇಕ ವಾಠಭೇದಗಳಿವೆ. ಪಾರ ಭೇದಗಳಿರದೆ ಸಂಶೋಧನೆ ಇಲ್ಲ. ಸಂಶೋಧನೆ ಇಲ್ಲದೆ ವಾಠಭೇದಗಳಿಲ್ಲ!). ಈ ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ 'ಸಂಸದ್ಯತೇ' ಎಂಬ ಪ್ರಯೋಗವೇ ಕಾರಣ. 'ಗೋಸ್ತರಿ' ಪ್ರಯೋಗದಿಂದ ಇದು ಗುಪ್ತರ ಕಾಲದ ನಾಟಕ ಎಂದು ಮತ್ತೊಂದು ಅನುಮಾನ. ಇದು ಅಗ್ನಿಮಿತ್ರ ಸಮ ಕಾಲೀನವಲ್ಲ, ಗುಪ್ತರ ಕಾಲದ ನಾಟಕ ಎಂದು ಮತ್ತೊಂದು ಅನುಮಾನ. ನಾನೂ ಏನೂ ಅನುಮಾನ ಮಾಡಪೆ, ನನ್ನ ಒಂದು ಅನುಮಾನವನ್ನೂ ಇಲ್ಲಿಯೇ ಸೇರಿಸು ತ್ತೀನೆ:—' ಅಗ್ನಿಮಿತ್ರ' ಎಂಬುದು ಶಾದ್ರಕ–ವಿಕ್ರಮನ ಹೆಸರು. ಶುಂಗ ಅಗ್ನಿ ಮಿತ್ರನ ಚರಿತ್ರದಲ್ಲಿ ಸಮಾಧಿಗುಣದಿಂದ ' ಶಾದ್ರಕ ವಿಕ್ರಮ' ನ ಚರಿತ್ರವನ್ನು ಕಾಲಿದಾಸನು ತನ್ನ ಸಮಕಾಲೀನ ಸಾಮಾಜಿಕರಿದಿರು ಇಡುತ್ತಿದ್ದಾನೆ. ಈ ಪ್ರಮಾಣಿಸಿ ಕೊಡುವ ವಿಷಯವನ್ನು 'ಶಾದ್ರಕ–ವಿಕ್ರಮ'ನನ್ನು ಕುರಿತು ನಾನು ಬರೆಯಬೇಕಾದ ಲೇಖನಕ್ಕೆ ಮೀಸಲಾಗಿಡುವೆ. ಆದರೆ ಇಲ್ಲಿ–ರಾಜನು ಬೇಡಿಕೊಂಡಿ ದ್ದೇನು ? ಎಂಬುದು ಸಾಹಿತ್ಯ ಸ್ವಾರಸ್ಯದ ವಿಷಯ. 'ಹೇ ದೇವಿ! ನೀನು ಯಾವಾ ಗಲೂ ನನಗೆ ಪ್ರಸನ್ನ ಮುಖಯಾಗಿ ಇದಿರಿರು. ನನ್ನ ಹೃದಯವು ಇದನ್ನೇ ಪ್ರತಿ ಪಾಲಿಸುವದು.' (ನಿನ್ನ ಹೃದಯವೂ 'ಪ್ರಸಾದ ಸುಮುಖ 'ಯಾಗುವುದನ್ನೇ ಪ್ರತಿ ಪಾಲಿಸಲಿ)—ಎಂದು ಬಾಯ್ಬಿಟ್ಟು ಬೇಡಿಕೊಂಡು, ಹೀಗಾಗಿದ್ದಾದರ, ಅಗ್ನಮಿತ್ರನ ಪ್ರಜೆಗಳು ಬಯಸತಕ್ಕ ವಿಷಯವೇ ಇಲ್ಲ. ರಾಜ್ಯವು ಸುಖವಾಗಿ ಸಾಗುತ್ತದೆ. ಯಾಕೆಂದರೆ, ರಾಜನ 'ಗ್ರಹ–ಕಾರಣ ' ಅಕ್ಷುಬ್ಧ ಶಾಂತಿಯಿಲ್ಲವೆ, ಪ್ರಸನ್ನವಾಗಿದೆ. ಶಿವ-ಶಕ್ತಿ ಸಾಮರಸ್ಯವೇ ಜಗತ್ ಕಲ್ಯಾಣ ಕಾರಣ. ರಾಜನ ಪ್ರಭುಶಕ್ತಿ ನಿಷ್ಪ್ರಭ ವಾದರ ಅವನ ಪ್ರಜೆಗಳು ಯಾವ ಮಂಗಲ ಕಂಡಾರು? 'ನಾಯಕ-ನಾಯಿಕಾ' ಪ್ರಸನ್ನತೆಯೆ ಸಮಸ್ತ ಮಂಗಲದ ಅಸ್ತಿಭಾರ. ನಂದ ಮೌರ್ಯರ, ಶುಂಗ–ಕಾಣ್ವರ, ್ರಾತವಾಹನ ರಾಜಕೀಯ ಕ್ಷೋಭದ ಹಿಂದೆ **ಗೃಹಕಲಹ**ಗಳಿದ್ದವು. ಕ್ಷುಬ್ಧ ಹೈದಯದ ರಾಜರು ಯಾವ ಬಗೆಯ ಪ್ರಜಾಕಲ್ಯಾಣವನ್ನು ಮಾಡರಿಯರು. ಕಾಲಿ ದಾಸನ ಪ್ರಾರ್ಥನೆಯ ಧ್ವನಿತಾರ್ಧ ಇಲ್ಲಿದೆ. ರಾಜನು ಬಹು ಭಾರ್ಯೆಯುಳ್ಳವನೇ ಇರಲಿ, ಏಕಪತ್ನೀವ್ರತಿಯೇ ಇರಲಿ, ಸಂನ್ಯಾಸಿ ಇರಲಿ, ಅನೇಕ ಸ್ತ್ರೀಪರಿವೃತ್ಸಿರಲಿ, ಅವನ ಹೈದಯವು ದ್ವಿಧಾವೃತ್ತಿಯನ್ನು ತಾಳಿರಬಾರದು. ' ಸಮಾಹಿತಹೈದಯ' ವಾಗಿರುವದು ಪ್ರಭುಶಕ್ತಿಯ ಮೊದಲನೆಯ ಗುಟ್ಟು. ಕಾಲಿದಾಸನು ಇದರ ರಹಸ್ಯವನ್ನೇ ಈ ಪ್ರಥಮನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಪ್ರಪಂಚಿಸಿ ತೋರಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಸೇನಾಪತಿ ವುಷ್ಯಮಿತ್ರ, ಅಗ್ನಿಮಿತ್ರ, ವಸುಮಿತ್ರ, ಶಕಹೂಣರ ಕಾಟ, ಮಾಲವ—ಅವಸ್ತ್ರಿ,— ವಿದರ್ಭಗಳ ರಾಜಕಾರಣ, ಅಶ್ವಮೇಧ ಪ್ರಕರಣ, ಅಗ್ನಿಮಿತ್ರನು ಕುಟುಂಬ ಕಾರಣ ದಲ್ಲಿ ಸೇರಿ, ವಸುಮಿತ್ರನು ಕುದುರೆಯ ಬೆಂಗಾವಲಾಗಿ ಹೋಗಿರುವದು—ಇದೆಲ್ಲವೂ ನಾಟಕ ವಸ್ತುವಿನ ಹೂರಣವು. 'ಮನೆ ಗೆದ್ದು ಮಾರು ಗೆಲ್ಲಬಹುದು' ಇದನ್ನು ರಾಜಶಕ್ತಿ ಮರೆಯಬಾರದು. ಇದು ಕಾಲಿದಾಸ ಪ್ರತಿಭೆಯ ಪ್ರಧಮ ವಿಕ್ರಮ.

ಇನ್ನು 'ಅಭಿಜ್ಞಾನ ಶಾಕುಂತಲ'. ಇದರ ಭರತವಾಕ್ಯವೂ ಇಬ್ಭಾಗವಾಗಿದೆ; ಆದರೆ ಒಡೆದು ಹೇಳಿಲ್ಲ. ಶ್ಲೋಕವು ಹೀಗಿದೆ:—

ಪ್ರವರ್ತತಾಮ್ ಪ್ರಕೃತಿ ಹಿತಾಯ ಪಾರ್ಥಿವಃ। ಸರಸ್ವತೀ ಶ್ರುತಿ ಮಹತಾಂ ಮಹೀಯತಾಮ್ ॥ ಮಮಾಪಿ ಚ ಕ್ಷಪಯತು ೩೮೮ಲೋಹಿತಃ। ಪುನರ್ಭವಂ ಪರಿಗತ ಶಕ್ತಿರಾತ್ಮಭೂಃ॥

'ಪುತ್ರವತಿಯಾದ ಶಕುಂತಲೆಯು, ಆ ಶಾವ ನಿವೃತ್ತಿಯಾದ ಮೇಲೆ, ನೆನೆವು ಮರ ಕೊಳಿಸಿದ ದುಷ್ಯಂತನಿಂದ ಪರಿಗೃಹಿಸಲ್ಪಟ್ಟಳು' ಎಂದು ಕಣ್ವರಿಗೆ ಸಂತಸದ ಒಸಗೆ ಕಳುಹಿ, ಮಾರೀಚ ಕಶ್ಯಪರು, ಹೆಂಡಿರು ಮಕ್ಕಳೊಡನೆ ದುಷ್ಯಂತನು ರಾಜಧಾನಿಗೆ ತೆರಳಬಹುದು ಎಂದು ತಿಳಿಸಿ—ನಿನ್ನ ರಾಜ್ಯದಲ್ಲಿ ಯಜ್ಞ ನಡೆಯಲಿ, ಅದರಿಂದ ತೃಪ್ತನಾದ ಇಂದ್ರನು ಸಕಾಲ ವೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ನಿನ್ನ ಪ್ರಜೆಗಳನ್ನು ಸುಖವಾಗಿಡಲಿ, ಅಂತೂ ದೇವ—ಮಾನವರ ಉಭಯ ಲೋಕದವರು ಒಬ್ಬರನ್ನೊಬ್ಬರು ಎತ್ತಿ ಹಿಡಿಯಲಿ ಎಂದು ಲೋಕ ಸಂಗ್ರಹದ ಆಶೀರ್ವಚನವಾಡುತ್ತಾರೆ. ದುಷ್ಯಂತನು 'ಯಥಾಶಕ್ತಿ ಯಾಗಿ ಈ ಶ್ರೇಯೋಮಾರ್ಗವನ್ನು ಅನುಸರಿಸುವೆ' ಎನ್ನುತ್ತಾನೆ. ಆಗ ಕಶ್ಯಪರು 'ವತ್ಸನೇ, ಮತ್ತೇನು ನಿನ್ನ ಪ್ರಿಯವಾಗಲಿ, ಹೇಳು' ಎನ್ನುತ್ತಾರೆ. (ಶ್ರೇಯ—ಪ್ರೇಯಗಳ ದ್ವಂದ್ವವಿಲ್ಲ ಈ ಗುರು ಶಿಷ್ಯರ ಘನ ವಾತ್ಸಲ್ಯ ಸಂಬಂಧದಲ್ಲಿ!). ದುಷ್ಯಂತ ಹೇಳುತ್ತಾನೆ 'ಇದಕ್ಕೂ ಹೆಚ್ಚಿನ ಪ್ರಿಯವೇನಿಸೆ? (ಹೌದು!) ಇದ್ದರೆ ಇಷ್ಟಾಗಲಿ' ಅದೆ ಭರತ ವಾಕ್ಯ—

"' ಪಾರ್ಥವನು' ಎಂದರ ರಾಜನು ' ಪ್ರಕೃತಿ' ಎಂದರೆ ಪ್ರಜೆಗಳ ಹಿತಕ್ಕಾಗಿ ಪ್ರವರ್ತಿಸಲಿ. ಪ್ರತಿ ಸಂಪನ್ನರ ಸರಸ್ವತಿಗೆ ಮಹತ್ವ ಬರಲಿ " ಎಂಬುದು ಪ್ರಾರ್ಥನೆಯ ಮೊದಲನೆಯ ಭಾಗ ಕಾಲಿದಾಸನ ನಾಟಕಗಳು ರಂಗಭೂಮಿಯನ್ನೇರಿದಾಗ ದೇಶವಾರ್ತೆ ಏನಿತ್ತು? ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ' ಉಜ್ಜಯಿನಿ–ನಿದಿಶಾ' ಪಟ್ಟಣಗಳ ಸುತ್ತು ಯಾವ ಚಳವಳಿ ಸಾಗಿತ್ತು? ಇದನ್ನು ನಾವು ಲಕ್ಷೀಕರಿಸಬೇಕು. ಅದು ಅಲೆ ಕ್ಸಾಂಡರ್, ಕನಿಷ್ಯ, ಮಿನಾಂಡರ ದಂಡೆತ್ತಿದ ಕಾಲ. ಪರಕೀಯರು ಭರತ ಭೂಮಿ ಯನ್ನು ಪಾದಾಕ್ರಾಂತಗೊಳಿಸಲು ಹವಣಿಸುತ್ತಿರುವಾಗ, ಸ್ಥಳೀಯ ಬುದ್ಧಿವಂತರು, ಸಂನ್ಯಾಸಿಗಳು ಪ್ರಜೆಗಳಿಗೆ ಪರಲೋಕಪ್ರೀತಿಯನ್ನು ಕಲಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ವ್ಯವಹಾರ ಹದಗೆಟ್ಟಿತ್ತು; ಪರಮಾರ್ಥವೆಂದು ಜನರಲ್ಲಿ ಬೈರಾಗಿತನವನ್ನು ಹಬ್ಬಿಸುತ್ತಿದ್ದರು.

ವೈದಿಕ ಮಾರ್ಗವು ಪರಮಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಸರಿಯಿಲ್ಲವೆನ್ನುವದಿರಲಿ, ಇಹಲೋಕ ಯಾತ್ರೆಯೂ ಅಭ್ಯುದಯಕಾರಿಯಾಗುವಂತೆ ಬೋಧೆ ಮಾಡವೆ ಕುಟುಂಬದ ತಳಹದಿಯನ್ನೆ ಅಗೆದು ತೆಗೆದಂತೆ ಸ್ವೈರಭಿಕ್ಸಾಟನವು ಪ್ರಚಾರಗೊಳ್ಳುತ್ತಿತ್ತು. ಗರ್ದಭಿಲ್ಲ—ಕಾಲಿಕಾ ಚಾರ್ಯ ವೈರದಲ್ಲಿ ಶಕರಿಗೆ ನಿಮಂತ್ರಣ ಹೋಗಿದ್ದ ಕಾಲ ಅದು. ಇಂಥ ಕಾಲಕ್ಕೆ, 'ಪಾರ್ಥಿವರು ಪರಶೋಕ ಪ್ರಣಯಿಗಳಾದರೆ, ಪ್ರಜೆಗಳು ಪರರಾಜ ಭಕ್ತರಾಗುತ್ತಾರೆ' ಈ ಎಚ್ಚರಿಕೆ ಕಾಲಿದಾಸನ ಪ್ರಾರ್ಧನೆ ಕೊಡುತ್ತಿದೆ. ಬಹುಜನರು ಅಭ್ಯುದಯ ಪ್ರಿಯರು, ಅವರಿಗೆ ಪರಮಾರ್ಥ ಎರಡನೆಯದು! ಮೇಲಿನ ಜನರು ತಮಗಾಗಿ ಸರಮಾರ್ಥ ಕಾದಿಟ್ಟುಕೊಂಡಿದ್ದಾರೆ, ಜನ ಸಾಮಾನ್ಯರೂ ವ್ಯವಹಾರ ತಿರಸ್ಕರಿಸಿ ಜಪತನ ಸಿದ್ಧಿ ಗಳಿಸಬೇಕು - - ಎಂದು ಹುರಿದುಂಬಿಸಿದರೆ, ರಾಜ್ಯವು ಪರರ ಪಾಲಾಗು ತ್ತದೆ. ಶಕಹೂಣರ ನರಕೀಯತ್ವವು ಮುರಿದು ಭಾರತೀಯರ ಸ್ವಕೀಯತ್ವವು ಪ್ರತಿಷ್ಠಾಪಿತವಾಗಲು ೪೦೦–೫೦೦ ವರ್ಷಗಳ ಕಾಲ ಹಿಡಿಯಿತು–ಆಗ ಎರಡನೆ ಕಾಲಿದಾಸ 'ಹರಿಷೇಣ 'ತನ್ನ ಮಹಾಕಾವ್ಯಗಳಿಂದ ಲೋಕ ಸಂಗ್ರಹ ಕಾರ್ಯ ಮಾಡು ತ್ತಾನೆ. ಪ್ರತಿಯ ಸಾರಸ್ಪತಕ್ಕೂ ಅಸಪ್ರತಿಯ ಸಾರಸ್ಪತಕ್ಕೂ ಇದೇ ಭೇದ. ದೇವ–ಮಾನವರ ಬಾಂಧವ್ಯ ಬೆಳೆಸುವ ಸಾಹಿತ್ಯವು ಋಷಿಗಳದು. ದೇವ-ಮಾನವ ಸಂಬಂಧದಲ್ಲಿ ಸಂಶಯಣಾಲ ಹಬ್ಬಿಸಿ, ಅತಿ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವದ ಪ್ರಸ್ತಹಬ್ಬಿಸಿ, ಸಾಮಾಜಿಕ ಐಕ್ಯವನ್ನು ಅಶಕ್ಯಪ್ರಾಯವಾಗಿ ಮಾಡುವುದು ಅಪಶ್ರುತಿಯ ಕೆಲಸ. ಅಂಧ ಸಾರ ಸ್ವತ ಸಾಹಿತ್ಯ ಬೆಳೆದರೆ, ಪ್ರಜೆಗಳಿಗೂ ಪಾರ್ಧಿವರಿಗೂ ಹಿತವಿಲ್ಲ-ಇದು ಕಾಲಿದಾಸನ ದೈಷ್ಟಿ. ಇನ್ನು ಪ್ರಾರ್ಧನೆಯ ಎರಡನೆಯ ಭಾಗ ' ಮಮಾಪಿ ಚ' ಎಂದು ಪ್ರಾರಂಭ ವಾಗುವದು ದುಷ್ಯಂತನು 'ತಾನು ಮತ್ತೊಮ್ಮೆ ಸಂಸಾರದಲ್ಲಿ ಬರುವದು ಬೇಡ' ಎನ್ನು ತ್ತಾನೆ. ಈ ಪ್ರಾರ್ಧನೆ ಅವನ ಪರವಾಗಿಯೇ? ಏನು ಕವಿಯ ಪರವಾಗಿಯೇ? ಏನು, ಸರ್ವರ ಪರವಾಗಿಯೇ? ಯಾರ ಪರವಾಗಿಯೇ ಇರಲಿ, ಆ ವ್ರಾರ್ಧನೆಯ ಔಚಿತ್ಯವು ಪ್ರೇಕ್ಷಕ-ವಾಚಕರಪರವಾಗಿ ಏನು? 'ಪುನರ್ಭವ ಬೇಡೆ' ಎಂದು ಪ್ರಾರ್ಥಿಸಿದ್ದ ರಿಂದ ಇದೇ ಕಾಲಿದಾಸನ ಕೊನೆಯ ನಾಟಕವಿರಬೇಕೆಂದು ತರ್ಕಿಸುವವರಿ ದ್ದಾರೆ. 'ಪರಿಗತ ಶಕ್ತಿಯಾದ ಆತ್ಮಭೂ' ಎನಿಸಿದ ನೀಲತೋಹಿತನು, ಪುನರ್ಭವ ವಿಲ್ಲದಂತೆ ಮಾಡಬೇಕು,—ಈ ಶೈವಕಲ್ಪನೆಯ ಪ್ರಾರ್ಥನೆಯು ಆಗಳಿನ ಜೈನ–ಬೌದ್ಧ ಚಾರ್ವಾಕ ಮತಗಳಿಗೆ ಹೊರತಾದದ್ದು ಇದು ನೊದಲ ಮಾತು ಈ ಶೈವವು ವೈದಿಕ ಮಾರ್ಗಾವಲಂಬಿ, ಇಂದ್ರ–ಯಜ್ಞ, ವಿಸ್ಕೊಧಿಯಲ್ಲ–ಇದು ಎರಡನೆಯ ಮಾತು. ಶಿವನ ಒಂದು ಹೆಸರು. **್ಭವ** ಎಂದು, ಇನ್ನೊಂದು **ಅಭವ** ಎಂದು. ವಿಷ್ಣುವಂತೂ ಭವದಲ್ಲಿ ಬಂದು ಮುಂಬರಿಯುವ ಹಾದಿ ತೋರಿಸುವ ದೈವತ. (ಅಂಕ ೭, ಪದ್ಯ ೨೭. 'ಪ್ರಾಹುಃ ದ್ವಾದಶ' ಅಭಿ, ಶಾ). ಯಾವುದರ ಭೋಗವೂ ಅದು ಸಾಕು ಎನ್ನುವ ಸೀಮೆಗೆ ಮುಟ್ಟಬೇಕು—ಅದು ಅದರ ಮೋಕ್ಷ. ದುಷ್ಯಂತನಿಗೆ ಶಕುಂತಲಾ ಮತ್ತು ಭರತರನ್ನು ಪಡೆದು ದಾರೇಷಣೆ—ಪುತ್ರೇಷಣೆಗಳು ಪರಾಸೀಮೆಯನ್ನು

ಮುಟ್ಟ, ಆ ಆಶೆಯ ಮೋಕ್ಷವಾಗಿತ್ತು. ಆಶಾಪೂರ್ತಿಯೂ ಇಲ್ಲ, ಸ್ರಾಸ್ತ್ರಿಯೂ ಇಲ್ಲ, ಆಶೆ ಮಾತ್ರ ಬಿಟ್ಟಲ್ಲ; ಇದೇ ಪುನರ್ಭವದ ದುರ್ಬೀಜ. ನೀಲಲೋಹಿತನಾದ ಶಿವನು ಭವಸಾರ ಬಲ್ಲವ. ಅವನಿಗೆ ದಾಕ್ಸ್ನಾಯಣಿ—ವಾರ್ವತಿಯರ ಸಾಮರಸ್ಯ ಗೊತ್ತಿದೆ. ಅದೇ, ಭವನನ್ನೂ ಅಭವನನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿತು ವಿರಸ ಮಾಡುವ ಯಾವ ಸಂಸಾರ ಗರ್ಹಣೆಯಿಂದಲೂ ಭವದಿಂದ ಮುಕ್ತಿಯಿಲ್ಲ; ಪರಮೋಚಿತ ಪೂರ್ತಿಯಿಂದ ಅದರ ಅಲಂ—ಭಾವ ಬರುತ್ತದೆ. ಇದು ಕಾಲಿದಾಸ ದರ್ಶನ. ಪ್ರಸಾದ ಸುಮುಖಿಯಾದ ಧಾರಣೆಯ ದರ್ಶನ, ಪ್ರಣಯದ ಪಾಕವು ತಪೋಭೂಮಿಯಿಂದ ತಪೋಭೂಮಿಯ ವರೆಗೆ ಹಬ್ಬಿರುವ ದರ್ಶನ - ಈ ಎರಡು ದರ್ಶನಗಳ ಜತೆಗೆ ಮೂರನೆಯದಾದ ಶ್ರೀ—ಸರಸ್ವತಿಯರ ಸಹಭಾವ ಸೌಜನ್ಯ ಕೂಡಿದರೆ ಆಗ ಸರ್ವಜನವೂ ಸುಖಿಯಾಗಿ ಬಾಳಿ, ಸುಖಿಯಾಗಿ ಜಗತ್ತಿನಿಂದ ಸತ್ಯಬ್ರಹ್ಮದಲ್ಲಿ ಲೀನವಾಗಬಹುದು. ಈ ಪ್ರಾರ್ಥನೆಯು ವಿಕ್ರಮೋರ್ವಶೀಯದಲ್ಲಿ ಬರುತ್ತದೆ.

ಪರಸ್ಪರ ವಿರೋಧಿನ್ಕ್ಯೋರೇತಸಂಶ್ರಯ ದುರ್ಲಭಂ।

ಸಂಗತಂ ಶ್ರೀ ಸರಸ್ವತ್ಯೋರ್ಭಾತ ಮೇಸ್ತು ಸದಾಸತಾಂಗಿನಿ. ೫ ಅಂಕ\_ಶ್ರೀ ಇದ್ದಲ್ಲಿ ಸರಸ್ವತಿ ಇಲ್ಲ, ಸರಸ್ವತಿ ಇದ್ದಲ್ಲಿ ಶ್ರೀ ಇಲ್ಲ—ಇದು ಅವರ ವರಸ್ಪರ ವಿರೋಧ; ಅವರು ಏಕತ್ರವಾಗಿರುವುದು ದುರ್ಲಭ. ಯದಾ ಕದಾಚಿತ್, ಅವರು ಏಕತ್ರ ಬಂದರೂ ಸಜ್ಜನರ ಕಲ್ಯಾಣವು ಅದರಿಂದಾಗುವುದು ಪರಮ ದುರ್ಲಭ. ಶ್ರೀ-ಸರಸ್ವತಿಯರ ಮಿಲನವು ಸಜ್ಜನರ ಕಲ್ಯಾಣಕ್ಕಾಗಲಿ, ದುಷ್ಟರ ಪ್ರತಿಸ್ಥೆಗಾಗ ದಿರಲಿ—ಇದು ಕಾಲಿದಾಸನ ಪರಮ ಪ್ರಾರ್ಧನೆ. ರಾಮಾಯ ಸ್ವಸ್ತಿ—ರಾವಣಾಯ ಸ್ವಸ್ತಿ ಎಂಬ ದ್ವಿಜಿಪ್ದ —ಆಶೀರ್ವಾದಗಳಿಂದ ಯಾವ ಸರ್ವೋದಯವಾದೀತು ?

ಸರ್ವಸ್ತರತು ದುರ್ಗಾಣಿ | ಸರ್ವೋ ಭದ್ರಾಣಿ ಪಶ್ಯತು || ಸರ್ವಃ ಕಾಮಾನವಾಪ್ನೋತು | ಸರ್ವೇ; ಸರ್ವತ್ರ ನಂದತು ||

ಸರ್ವರಲ್ಲಿ ದುಷ್ಟರೂ ಬರಲಿಲ್ಲವೇ ?—ಎಂದು ಕೇಳುವ ಒಂದು ಬಗೆಯ ಶಿಷ್ಟರೂ ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಇರಬಹುದು! ಇದ್ದು ಕೊಳ್ಳಲಿ. ವಾಲ್ಮೀಕಿ-ವ್ಯಾಸರ ಮಾರ್ಗದಲ್ಲಿ ನಡೆದು ಬಂದ ಕಾಲಿದಾಸನಿಗೆ ಸಜ್ಜನರ ಪ್ರತಿಷ್ಠಾಪನೆ, ದುಷ್ಟರ ನಿಗ್ರಹ, ಸಂಹಾರ ಇವು ಪ್ರಾರ್ಥನೀಯ ಪುರುಷಾರ್ಥಗಳಾಗಿ ತೋರುತ್ತವೆ. ಅಂತೆಯೆ, ಕಾಲಿದಾಸನ ವಿಕ್ರ ಮೋರ್ವಶೀಯದಲ್ಲಿ ಪುರಾಣ ಕಥೆಯ ವಿರಸ ವಿಗ್ರಹಗಳಿಲ್ಲ. ನಾಟಕದ ಕೊನೆ ಕೊನೆಗೆ ನಾರದರು ಬಂದು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ— 'ತ್ರಿಕಾಲದರ್ಶಿಗಳಾದ ಮುನಿಗಳು ನಿನಗೆ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ:— ಬೇಗನೆ, ಸುರಾಸುರರ ಮಹಾಸಂಗರವು ಆಗಲಿದೆ. ಸ್ವರ್ಗ—ಮರ್ತ್ಯ ಗಳಲ್ಲಿ ನಮಗೆ ನೀನು ಸಹಾಯ, ಅದಕ್ಕಾಗಿ, ನೀನು ಶಸ್ತ್ರಸಂನ್ಯಾ ಸಮಾಡಬಾರದು. ನೀನಿರುವವರೆಗೇ ಈ ಊರ್ವಶಿ ನಿನ್ನವಳಾಗಿ ಸಹಧರ್ಮಚಾರಿಣಿಯಾಗಿ ಉಳಿಯು

ವಳು'. ಇದು ಕಾಲಿದಾಸ ವಚನ; 'ಮಾಮನುಸ್ಮರ ಯುಧ್ಯಚ' ಎಂಬುದರ ಪ್ರತಿಧ್ವನಿ. ಸಂಸಾರವು ದುಃಖಿಯಾಗುವದಕ್ಕೆ ದುಷ್ಟರ ಪ್ರತಿಷ್ಠೆಯೆ ಕಾರಣ, ಸಂಸಾರದ ಸ್ವಭಾವವಲ್ಲ. ದುಷ್ಟರ ನಿಗ್ರಹವಾಗಿ ಶಿಷ್ಟರ ಕಲ್ಯಾಣವಾಗುವಂತೆ, ಅರ್ಥವ್ಯವಸ್ಥೆ, ವಿದ್ಯಾಪ್ರಚಾರವಾಗಬೇಕು; ಉಳಿದುದು ಅಪಪ್ರಚಾರ; ಅನರ್ಥ, ಅವ್ಯವಸ್ಥೆ, ಅವಿದ್ಯೆ,

ಕಾಲಿದಾಸನ ಭರತವಾಕ್ಯಗಳು, ಇಂದಿಗೂ, ಸಾಮಾಜಿಕ ಶಾಂತಿ ನೆಲೆಸ ಬೇಕಾದರೆ ಪ್ರಾರ್ಥನಾಪದ್ಯಾವಲಿಗಳಲ್ಲಿ ಸೇರಬೇಕು.

ದ. ರಾ. ಬೇಂದ್ರೆ

## **೧ನೆಯ ಗುಣವರ್ಮನ ಶೂದ್ರಕ**

ಸಂಸ್ಕೃತ ಮತ್ತು ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯ ಇವೆರಡರಲ್ಲಿಯೂ 'ಶೂದ್ರಕ' ಎಂಬ ಪದವು ಗೂಢರಮ್ಯ ವಾಗಿದೆ. 'ಶೂದ್ರಕ' ಎಂದರೆ ಯಾರು, ಯಾವುದು ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಕೊನೆಯದಾದ ಉತ್ತರವು ದೊರೆತಿಲ್ಲ, ದೊರೆಯುವುದು ಬಹುಶಃ ಸಾಧ್ಯವೂ ಇಲ್ಲ. 'ಶೂದ್ರಕ' ಎಂಬುದು ಸಂಸ್ಕೃತ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಒಬ್ಬ ಪ್ರಸಿದ್ಧ ಗ್ರಂಥ ಕಾರನ ಹೆಸರು, ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಅದೊಂದು ಪ್ರಸಿದ್ಧ ಗ್ರಂಥದ ಹೆಸರು. ಸಂಸ್ಕೃತದಲ್ಲಿ 'ಶೂದ್ರಕ'ನ ಕೃತಿಯಾದ 'ಮೃಚ್ಛಕಟಕ' ನಾಟಕವು ದೊರೆತಿದೆ. ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿಯ 'ಶೂದ್ರಕ' ಗ್ರಂಥವು ೧ನೆಯ ಗುಣವರ್ಮನ ಕೃತಿಯೆಂದು ಗೊತ್ತಿದೆ, ಆದರೆ ಈವರೆಗೆ ಇಡಿಯಾಗಿ ದೊರೆತಿಲ್ಲ. ಸಂಕಲನ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಅದು ಬಿಡಿಬಿಡಿಯಾಗಿ ಉಳಿದುಕೊಂಡು ಬಂದಿದೆ. ಅಂತೆಯೆ ಅದು ನಮ್ಮ ಕುತೂಹಲವನ್ನು ಕೆರಳಿಸುತ್ತದೆ, ಊಹೆಯನ್ನು ಕುದುರಿಸುತ್ತದೆ. ಅದರಲ್ಲಿಯ ವಿಷಯವೇನಿರಬಹುದು, ಅದರ ನಿರೂಪಣೆ ಹೇಗಿರ ಬಹುದು ಈ ವೃಶ್ನೆಗಳಿಗೆ ಉತ್ತರ ಕೊಡಲು ಈ ಲೇಖನವು ಹವಣಿಸುತ್ತದೆ.

ಮೊದಲು ಸಂಸ್ಕೃತಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ 'ಶೂದ್ರಕ' ಎಂಬ ಹೆಸರಿನ ಸುತ್ತು ಬೆಳೆದು ಬಂದಿರುವ ಹಲವು ಬಗೆಯ ಪರಂಪರೆಗಳನ್ನು ಸಂಗ್ರಹವಾಗಿ ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳುವ. ಸ್ಥೂ ಲವಾಗಿ ಕ್ರಿಸ್ತಶಕ ಪ್ರಾರಂಭದ ಕಾಲದಿಂದ 'ಶೂದ್ರಕ' ನನ್ನು ಕುರಿತು ಬರೆದ ಕಥೆಗಳು ಇರುತ್ತವೆ. ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಗುಣಾಢ್ಯನ 'ಬೃಹತ್ಕಧೆ'ಯಲ್ಲಿ ಬಂದುದನ್ನು ಮೊದಲು ಗಮನಿಸಬೇಕು. 'ಬೃಹತ್ಕಧೆ' ದೊರೆತಿಲ್ಲವಾದರೂ ಅದರ ಅನುವಾದ ಗ್ರಂಥಗಳು ದೊರೆತಿವೆ. ಸೋಮದೇವನ ಕಥಾಸರಿತ್ಸಾಗರದ ವೇತಾಲಪಂಚವಿಂಶತಿಯ ನಾಲ್ಕನೆಯ ವೇತಾಲದಲ್ಲಿ ಶೂದ್ರಕನ ಕಥೆ ೧೩೨ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಬಿತ್ತರಗೊಂಡಿದೆ.\* ಅಲ್ಲಿಯ ಕಥಾಸಾರವು ಹೀಗಿದೆ: ಶೋಭಾವತಿ ನಗರದಲ್ಲಿ ಶೂದ್ರಕನೆಂಬ ಶೂರನಾದ ರಾಜನಿದ್ದನು. ಅವನ ಧರ್ಮಾಚರಣೆಯಿಂದ ಹಿಗ್ಗಿ ರಾಮಾದಿರಾಜರನ್ನೂ ಭೂಮಿ ಮರೆತು ಬಿಟ್ಟಳು. ಅವನ ಬಳಿ ಮಾಲವದೇಶದಿಂದ ವೀರವರನೆಂಬ ದ್ವಿಜನು ಸೇವೆಗಾಗಿ

<sup>\*</sup> ವೇತಾಲವಂಚನಿಂಶತಿ ಸೋಮದೇವ ಮತ್ತು ಕ್ಷೇನೋಂದ್ರ ಇಬ್ಬರ ಅನು ವಾದಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಬಂದಿದೆ. ಗುಣಾಢ್ಯನ ಬೃಹತ್ಕಥೆಯನ್ನು ಸ್ವಲ್ಪವೂ ಅತಿಕ್ರಮಿಸದೆ ಯಥಾಮೂಲವಾಗಿ ಅನುಸರಿಸಿದ್ದೇನೆ ಎಂದು ಸೋಮದೇವನು ಹೇಳಿದ್ದಾನೆ. ಆದರೆ ಆ ಮೂಲಯಾವುದು? ಬೃಹತ್ಕಥೆಯ ಕಾಶ್ಮೀರಿ ಆವೃತ್ತಿಯೊಂದಿತ್ತೇ? ಅಪೂರ್ಣವಾಗಿ ದೊರೆತ ಬುಧಸ್ವಾಮಿಯ ಅನುವಾದವು ಮೂಲಬೃಹತ್ಕಥೆಗೆ ಹೆಚ್ಚು. ಸಮಾಪವಾಗಿ ದೆಯೆಂದು ಕೆಲವು ಪಂಡಿತರು ಅಭಿಪ್ರಾಯಪಡುತ್ತಾರೆ. ಈ ವಿಷಯದ ಚರ್ಚೆಯನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಮಾಡಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಇಲ್ಲಿಯ ಮಟ್ಟಿಗೆ ಗುಣಾಢ್ಯನ ಬೃಹತ್ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ವೇತಾಲಪಂಚೆ ನಿಂಶತಿ ಇರಬಹುದೆಂದು ಗ್ರಹಿಸಲಾಗಿದೆ.

ಬಂದನು. ಅವನು ಅರಮನೆಯ ಸಿಂಹದ್ವಾರದಲ್ಲಿ ಧೃತಾಯುಧನಾಗಿ ನಿಂತುಕೊಂಡು ಕಾವಲುಗಾರನ ಕೆಲಸವನ್ನು ಕೈಕೊಂಡನು. ಬಿಸಿಲು ಗಾಳಿ ಮಳೆಯೆನ್ನದೆ ಅವನು ಮಾಡುತ್ತಿರುವ ಸೇವೆಯನ್ನು ನೋಡಿ ಶೂದ್ರಕನು ಮೆಚ್ಚಿದನು. ಒಂದು ದಿನ ಸಂಜೆ ಧಾರಾಕಾರವಾಗಿ ಮಳೆ ಬೀಳುತ್ತಿರಲು ದೂರದಿಂದ ಅಳುತ್ತಿರುವ ಒಬ್ಬ ಹೆಂಗಸಿನ ದನಿ ಅರಸನಿಗೆ ಕೇಳಿಸಿತು. ಅದಾರ ದನಿಯೆಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿದುಕೊಂಡು ಬಾ ಎಂದು ಅವನು ವೀರವರನನ್ನು ಕಳಿಸಿ, ಅವನಿಗೆ ತಿಳಿಯದಂತೆ ತಾನೂ ಅವನ ಬೆನ್ನಹಿಂದೆ ಹೋದನು. ನೀರವರನು ಆ ಹೆಂಗಸಿನ ಹತ್ತಿರ ಹೋಗಿ ಕೇಳಲಾಗಿ ' ನಾನು ಪೃಥಿವಿಯೆಂದು ತಿಳಿ. ಈಗ ಧಾರ್ಮಿಕನಾದ ಶೂದ್ರಕನು ನನ್ನನ್ನು ಆಳುತ್ತಾನೆ. ಇನ್ನು ಮೂರು ದಿನಕ್ಕೆ ಅವನಿಗೆ ಸಾವು ಬರುತ್ತದೆ. ಮುಂಪೆ ನನ್ನ ಗತಿಯೇನು ಎಂದು ಅಳುತ್ತೇನೆ 'ಎಂದು ಅನಳು ಹೇಳಿದಳು. ಇದಕ್ಕೆ ಉಪಾಯವೇನೆಂದು ವೀರವರನು ಕೇಳಿದನು. ' ಚಂಡಿಕಾ ದೇವಿಗೆ ನಿನ್ನ ಮಗನನ್ನು ಬಲಿಕೊಟ್ಟರೆ ಶೂದ್ರಕನ ಸಾವು ತಪ್ಪುವುದು, ಅವನು ನೂರು ವರ್ಷ ಜೀವಿಸುವನು ' ಎಂದವ ು ಭರವಸೆ ನೀಡಿದಳು. ' ಹಾಗೆ ಮಾಡುತ್ತೇನೆ' ಎಂದು ನೀರವರನು ರಾತ್ರಿಯಲ್ಲಿ ಮನೆಗೆ ಹೋಗಿ ಹೆಂಡತಿ ಮಕ್ಕಳನ್ನು ಎಚ್ಚರಿಸಿ ಅವರಿಗೆ ಎಲ್ಲವನ್ನು ಹೇಳಿ ಅವರ ಒಪ್ಪಿಗೆ ನಡೆದನು. ಕೂಡಲಿ ವೇವಿಯ ಗುಡಿಗೆ ಅವರಿಲ್ಲ ಬಂದರು. ಸತ್ವವರನೆಂಬ ವೀರವರನ ಮಗನು ತನ್ನ ಶಿರವನ್ನು ಕೊಯ್ದು ದೇವಿಗೆ ಮುಡಿಪಿಟ್ಟನು <sup>\*</sup> ತರುವಾಯ ತಾವೇಕೆ ಇರಬೇಕೆಂದು ಮಗಳಾದ ವೀರವತಿಯೂ ವೀರವರನೂ ಅವನ ಹೆಂಡತಿ ಧರ್ಮವತಿಯೂ ಮರಣ ಹೊಂದಿದರು. ಕಾಣಿಸದಂತೆ ನಿಂತು ಶೂದ್ರಕನು ಇದನ್ನೆಲ್ಲ ನೋಡಿ ಆಶ್ಚರ್ಯಚಕಿತನಾದನು. 'ಕುಟುಂಬ ಸಹಿತ ವಾಗಿ ವೀರವರನು ಬದುಕಲಿ 'ಎಂದು ಬೇಡಿಕೊಂಡು ಅವನು ಖಡ್ಗದಿಂದ ತನ್ನನ್ನು ಕೊಂದುಕೊಳ್ಳಬೇಕೆನ್ನು ವಸ್ಟ್ರರಲ್ಲಿ 'ದುಡುಕಬೇಡ, ಅವರು ಬಸುಕುವರು ' ಎಂದು ಆಕಾಶವಾಣಿಯಾಯಿತು. ಸತ್ತವರೆಲ್ಲ ಎದ್ದು ಕುಳಿತರು. ಅವರಿಗೆ ತಿಳಿಯದಂತೆ ಶೂದ್ರಕನು ಹಿಂದಿರುಗಿದನು. ಮರುದಿನ ವೀರವರನನ್ನು ಕರೆದು ಅಳುತ್ತಿರುವ ಆ ಹೆಂಗಸು ಯಾರೆಂದು ಕೇಳಲಾಗಿ, 'ಯಾವಳೋ ಒಬ್ಬ ರಾಕ್ಷಸಿ, ಕಂಡಂತೆ ಕಣ್ಮರೆ ಯಾಗಿ ಬಿಟ್ಟಳು ' ಎಂದವನು ಸುಳ್ಳು ಹೇಳಿದನು. "ಅದನ್ನು ಕೇಳಿ ಶೂದ್ರಕನು ಬೆರಗುವಟ್ಟು ತನ್ನಷ್ಟಕ್ಕೆ ಅಂದನು 'ಮನಸ್ವಿಗಳು ಸಮುದ್ರದಂತೆ ಗಂಭೀರರೂ ಧೀರರೂ ಆಗಿರುತ್ತಾರೆ. ಅಸಾಮಾನ್ಯವಾದ ಕೃತಿಯನ್ನು ಮಾಡಿಯೂ ಅದನ್ನವರು ಹೇಳಿಕೊಳ್ಳುವುದಿಲ್ಲ.' ವೀರವರನ ಬಗ್ಗೆ ಅವನ ಪ್ರೀತಿ ಹೆಚ್ಚಿತು. ಅವನಿಗೆ ಕರ್ಣಾಟ ಸಹಿತವಾಗಿ ಲಾಟದೇಶದ ಅರಸೊತ್ತಿಗೆ ಕೊಟ್ಟು ಗೌರವಿಸಿದನು.

ಶೂದ್ರಕ ಕಥೆ ಅನೇಕ ಸಂಸ್ಕೃತ-ಪ್ರಾಕೃತ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಮೈದಾಳಿದೆ. ರಾಮಿಲ-ಸೌಮಿಲರಿಬ್ಬರೂ ಸೇರಿ ಶೂದ್ರಕ ಕಥೆಯನ್ನು ಬರೆದರು. 'ತೌ ಶೂದ್ರಕ ಕಥಾಕಾರೌ ವಂದ್ಯೌ ರಾಮಿಲ ಸೌಮಿಲೌ! ಯಯೋರ್ದ್ವಯೋಃ ಕಾವ್ಯಮಾಸೀದರ್ಧನಾರೀಶ್ವ ರೋಪಮಂ' ಎಂದು ರಾಜಶೇಖರನು ಹೇಳಿರುವನೆಂದು ಜಲ್ಲ ಣನು ತನ್ನ 'ಸೂಕ್ತಿ

ಮುಕ್ತಾವಳಿ 'ಯಲ್ಲಿ ಉದಾಹರಿಸಿದ್ದಾ ನೆ.\* ' ಶೂದ್ರಕ ಚರಿತ ' ಎಂಬ ಆಖ್ಯಾಯಿಕೆಯ ಉಲ್ಲೇಖವನ್ನು ವಾದಿಗಂಫಾಲನು ತನ್ನ 'ಕಾವ್ಯಾದರ್ಶ'ದ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ್ದಾನೆ. ಪಂಚತಿಖ ಎಂಬ ಕವಿ ವ್ರಾಕೃತದಲ್ಲಿ ಶೂದ್ರಕ ಕಥೆಯನ್ನು ಬರೆದಿದ್ದಾನೆ. ಭೋಜನು 'ಶೃಂಗಾರ ಪ್ರಕಾಶ'ದಲ್ಲಿ ಈ ಗ್ರಂಥದ ಹರಿಮತೀ ವೃತ್ತಾಂತದಿಂದ ಒಂದು ಪ್ರಾಕೃತ ಪದ್ಯವನ್ನು ಉದಾಹರಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಹೇಮಚಂದ್ರನು ತನ್ನ 'ಕಾವ್ಯಾನುಶಾಸನ'ದಲ್ಲಿ ಈ ಗ್ರಂಥದ ಹೆಸರೆತ್ತಿದ್ದಾನೆ. 'ವಿಕ್ರಾಂತ ಶೂದ್ರಕ' ಎಂಬ ಅಜ್ಞಾ ತಕವಿಯ ನಾಟಕವೊಂದರಲ್ಲಿ ತನ್ನನ್ನು ಬದುಕಿಸಿದ ಶಾದ್ರಕನನ್ನು ಬದುಕಿಸಲು ಹರಗಣನು ತನ್ನ ಹೆಂಡತಿಯಾದ ಹರಿಮತಿಯನ್ನು ಸುಡುವನೆಂದು, ಹೇಳಿದೆ. ಭೋಜ ಮತ್ತು ಅಭಿನವ ಗುಪ್ತರು ಇದನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿದ್ದಾರೆ.† ಅನಂತಕವಿಯ 'ವೀರಚರಿತ'ದಲ್ಲಿ ಶೂದ್ರಕನು ಶಾಲಿವಾಹನ ಸಖನೆಂದು ಬಣ್ಣಿ ಸಲಾಗಿದೆ. ಈ ಬಗೆಯ 'ಶೂದ್ರಕ' ಚರಿತೆಯುಳ್ಳ ಗ್ರಂಧಗಳ ಕಾಲವಿಂಥವೇ ಎಂದು ಹೇಳಲುಬಾರದು. ಆದರೂ ಕಾಳಿದಾಸನಿಂದ ರಾಸ—ಕವಿಪುತ್ರರೊಡನೆ ಸ್ತುತನಾದ ಸೌಮಿಲನು ಕಿ.ಶ. ೪–೫ ನೆಯ ಶತಕಕ್ಕಿಂತ ಮೊದಲಿನವನೆಂಬುದು ನಿಶ್ಚಿತವಾದದ್ದು. ಅವನ ಜೊತೆಗೆ ಸೌಮಿಲನೂ ಅಷ್ಟೇ ಹಿಂದಿನವನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಭಾಸ ನಾಟಕ ಚಕ್ರವನ್ನು ಕುರಿತು ಬರೆದ ಪದ್ಯವಾದೊಡನೆ ರಾಜಕೇಖರನು ರಾಮಿಲ–ಸೌಮಿಲರನ್ನು ಬಣ್ಣಿಸಿದ ಪದ್ಯವನ್ನು ಬರೆದಿದ್ದಾನೆ. ಬಹುಶಃ ಅವರಿಬ್ಬರೂ ಭಾಸನ ಸಮಕಾಲೀನರೂ ಪ್ರಾಚೀನ ಕವಿಗಳೂ ಆಗಿರಬೇಕು. ಇದರಿಂದ ಶೂದ್ರಕ ಕಧೆಯ ಪ್ರಾಚೀನತೆಯನ್ನು ಊಹಿಸಬಹುದು. ಅವರ ಕಧೆಯಲ್ಲಿ ಶೂದ್ರಕಕಥೆ ಯಾವ ಸ್ವರೂಪದಲ್ಲಿ ಬಂದಿದೆಯೆಂಬುದು ತಿಳಿದಿಲ್ಲ. ಗುಣಾಢ್ಯನ ಬೃಹತ್ಯಥೆಯಲ್ಲಿ ಬಂದ ಕಥಾಪರಂಪರೆಯೇ ಅವರ ಆಕರವಾಗಿರಬಹುದು. ತರು

ವಾಯದ ಶೂದ್ರಕ ಕಥೆಗಳಲ್ಲಿ ಬೇರೆಪರಂಪರೆಗಳು ತಲೆಯೆತ್ತಿ ರಬೇಕೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ.
ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದು 'ಮೃಚ್ಛಕಟಕ' ನಾಟಕದ ಆ ಮುಖದಲ್ಲಿ ಬಂದಿದೆ.
ಅಲ್ಲಿಯ ಮೂರು ಪದ್ಯಗಳು ಆ ನಾಟಕದ ಕರ್ತೃವಾದ ಶೂದ್ರಕನ ಪರಿಚಯವನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಡುತ್ತವೆ. 'ಅವನು ಗಜೇಂದ್ರಗತಿಯುಳ್ಳವನು, ಚಕೋರನೇತ್ರನು, ಪರಿಪೂರ್ಣ ಚಂದ್ರಮುಖನು, ಒಳ್ಳೆಯ ಶರೀರಯಷ್ಟ್ರಿಯುಳ್ಳವನು, ಆಗಾಧಸತ್ವನು ಆಗಿದ್ದು ದ್ವಿಜಮುಖ್ಯತಮಕವಿಯಾದ ಶೂದ್ರಕನೆಂದು ಹೆಸರಾಗಿ ಹೋದನು. ಋಗ್ವೇದ, ಸಾಮವೇದ, ಗಣಿತ, ನೃತ್ಯಗಾಯನಾದಿ ಕಲೆ, ಗಜಶಾಸ್ತ್ರ ಇವುಗಳನ್ನ ರಿತು ಶಿವನ ಪ್ರಸಾದದಿಂದ ಕತ್ತಲೆ ಕಳೆದು ಹೋದ ಕಣ್ಣುಗಳನ್ನು ಪಡೆದು, ಮಗ

<sup>\* &#</sup>x27;ಶೃಂಗಾರ ಪ್ರಕಾಶ'ದಲ್ಲಿ ಭೋಜನು ಎತ್ತಿಕೊಂಡ 'ಶೂದ್ರಕ ಚರಿತ'ದ ಪದ್ಯದಿಂದ ಆ ಗ್ರಂಥದ ನಾಯಿಕೆಯ ಹೆಸರು ವಿನಯವತಿಯೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ.

<sup>† &#</sup>x27;ಪದ್ಮ ಪ್ರಾಭೃತಕ' ಎಂಬ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಶೂದ್ರಕನನ್ನು ಕೊಲ್ಲಲು ಸ್ವಾತಿ ಸಂಘಲಕನೆಂಬ ಬೌದ್ಧಯತಿಯನ್ನು ಕಳಿಸಿದನೆಂದು ಬಂದಿದೆ.

ನನ್ನು ರಾಜನನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿ ನೋಡಿ, ಪರಮವೈಭವದಿಂದ ಅಶ್ವಮೇಧೆಯಜ್ಞ ವನ್ನು ಮಾಡಿ, ಹತ್ತುದಿನ ಸಹಿತವಾದ ನೂರು ವರ್ಷದ ಆಯುಷ್ಯವನ್ನು ಭೋಗಿಸಿ ಶೂದ್ರಕನು ಅಗ್ನಿ ಪ್ರವೇಶ ಮಾಡಿದನು. ಯುದ್ಧ ಪ್ರಿಯನೂ ಪ್ರಮಾದ ಶೂನ್ಯನೂ ವೇದವಿದರಲ್ಲಿ ಶ್ರೀಷ್ಠನೂ ತಪೋಧನನೂ ಆದ ಶೂದ್ರಕನು ಅನ್ಯಗಜ ದೊಡನೆ ಬಾಹುಯುದ್ಧ ಮಾಡುವ ಆಸೆಯುಳ್ಳ ಕ್ಷಿತಿಪಾಲನಾಗಿ ಹೋದನು.' ಇಲ್ಲಿ ವರ್ಣಿತನಾದ ಶೂದ್ರಕನು ಯಾರು? 'ಮೃ ಚ್ಛ ಕಟಕ' ನಾಟಕದ ನಿಜವಾದ ಕೃತ್ ಅವನೇ ಇರಬಹುವೇ? 'ಚಾರುದತ್ತ' ನಾಟಕವು ಅವನಿಗಿಂತ ಮೊದಲಿನದೇ ತರು ವಾಯದ್ದೇ? ಈ ಬಗೆಯ ಅನೇಕ ಜಟಲಪ್ರಶ್ನೆಗಳು ತಲೆಯೆತ್ತಿವೆ. ಅವುಗಳ ಚರ್ಚೆ ಇಲ್ಲ ಸ್ಪತ್ತುತ್ತದೇ ಸಾಟಕದ ಕರ್ತ ಬೇರೆ ಮತ್ತಿ ಇಲ್ಲಿ ಪ್ರಸ್ತುತವಲ್ಲ. ಆದರೂ 'ಮೃಚ್ಛ ಕಟಕ' ನಾಟಕದ ಕರ್ತೈ ಬೇರೆ ವ್ಯಕ್ತಿಯಾಗಿದ್ದ ನೆಂದೂ ಶೂದ್ರಕನ ಮೇಲೆ ಕರ್ತೃತ್ವಾರೋಪಣೆಯನ್ನು ಆ ವ್ಯಕ್ತಿಯಾರೆಂದು ತಿಳಿಯದೆ ತರುವಾಯದ ಸಂಡಿತನೊಬ್ಬನು ಮಾಡಿರಬಹುದೆಂದೂ ಕೆಲಮಟ್ಟಿಗೆ ಊಹಿಸುವಂತಿದೆ. ಆಮುಖದಲ್ಲಿಯ ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಬಳಸಿದ ಭೂತಕಾಲರೂಪಗಳು (ಬಭೂವ, ಅಗ್ನಂ ಪ್ರವಿಷ್ಟಃ)ಈ ಊಹೆಗೆ ಆಧಾರವಾಗಿವೆ. 'ಕಿಲ' ಎಂಬ ಪದಪ್ರ ಯೋಗವು ಪ್ರಾಚೀನದಂತೆ ಕಥೆಯ ಆವರಣವನ್ನು ನೆನಪಿಗೆ ತರುತ್ತದೆ. ಹಾಗೆ ನೋಡಿದರ 'ಬೃಹತ್ಯಧಾ' ವರಂಪರೆಯಲ್ಲಿದ್ದ ಶೂದ್ರಕಕಥೆಯ ಒಂದು ಸಂಮಿಶ್ರ ಆವೃತ್ತಿ ಇಲ್ಲಿಯ ದಂತಕಥೆಗೆ ಮೂಲವಾಗಿರಬಹುದೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಆ ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಶೂದಕರಾಜನು ಬೇರೆ, ಅವನಿಗೆ ವ್ರಾಣದಾನ ಮಾಡಿದ ವಿವ್ರನು ಬೇರೆ. ಇಲ್ಲಿ ಶೂವು ಕನೇ ದ್ವಿಜಮುಖ್ಯತಮನೂ ವೇದವಿದನೂ ತಪೋಧನನೂ ಆದ ರಾಜನಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಅಶ್ವಮೇಧದಿಂದ ಶತಾಯುಸ್ಯವು ಇವನಿಗೆ ಲಭಿಸಿದೆ. ಕ್ಷತ್ರಿಯ ಮತ್ತು ಬ್ರಾಹ್ಮಣ ಇಬ್ಬರ ಶ್ರೀಷ್ಠಗುಣಗಳು ಇವನಲ್ಲಿ ಮಿಲಿತವಾಗಿದ್ದು ದಂತಕಥೆಯ ಆದರ್ಶೀಕರಣವು ಪೂರ್ಣಗೊಂಡಂತಿದೆ.

ಶೂದ್ರಕನು ಮೂಲತಃ ಚಾರಿತ್ರಿಕ ವ್ಯಕ್ತಿಯೋ ದಂತಕಥೆಯ ಸೃಷ್ಟಿಯೋ ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ನಿರ್ದಿಷ್ಟವಾದ ಉತ್ತರ ದೊರೆಯಲಾರದು. ಅವನು ಚಾರಿತ್ರಿಕ ವ್ಯಕ್ತಿಯೆಂದು ಗೃಹೀತಹಿಡಿದರೂ ಬರಬರುತ್ತ ಶ್ರೇಷ್ಠಗುಣಗಳ ಸಂಗಮವುಳ್ಳ ದಂತಕಥಾಮೂರ್ತಿಯಾದನೆಂಬುದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿದೆ ಶೂದ್ರಕಕಥೆಯ ಇನ್ನೊಂದು ಪರಂಪರೆಯಿಂದಲೂ ಈ ಮಾತು ಹೊರಪಡುತ್ತದೆ. ಅದೆಂದರೆ ದಂಡಿಯಿಂದ ರಚಿತವೆಂದು ತೋರುವ 'ಅವಂತಿಸುಂದರೀ ಕಥಾಸಾರ' ದಲ್ಲಿ ಸಾರರೂಪವಾಗಿ ಬಂದಿರುವಂಧದು. ಅದು ಹೀಗಿದೆ: ಪೂರ್ವಜನ್ಮದಲ್ಲಿ ಶಾನಕನಾಗಿದ್ದ ಒಬ್ಬನು ಅಶ್ಮಕ ದೇಶದಲ್ಲಿ ದ್ವಿಜೋತ್ತಮನಾದ ಇಂದ್ರಾಣೀಗುಪ್ತನಾಗಿ ಹುಟ್ಟದನು. ಅವನನ್ನು ಶೂದ್ರಕ ಎಂದು ಕರೆಯುತ್ತಿದ್ದರು. ಒಂದು ರಾತ್ರಿ ಅವನ ಹತ್ತಿರ ಬಂದ ಬ್ರಹ್ಮ ಶ್ರೀಯನ್ನು ಅವನು ಕಡೆಗಣಿಸಲಾಗಿ ಅವಳು ಶಾಪಕೊಟ್ಟಳು. ಅದರ ಪರಿಣಾಮದಿಂದ ಅನೇಕ ಅಪಾಯಗಳಿಗೆ ಗುರಿಯಾಗಿ ಕೊನೆಗೆ ಅವನು ರಾಜಶ್ರೀಯನ್ನು ಪಡೆದನು.

ಸ್ವಾತಿ ಎಂಬ ಹೆಸರಿನ ರಾಜಪುತ್ರನ ಕೂಡ ಅವನು ಬೆಳೆದು ದೊಡ್ಡ ವನಾದನು. ಆದರೆ ಅವರ ಆಟದಲ್ಲಿಯ ಜಗಳವು ವಿಪರೀತವೈರವಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸಿತು. ಬಂಧುದತ್ತ ಮುಂತಾದ ಮಿತ್ರರೊಡನೆ ಒಮ್ಮೆ ವನದಲ್ಲಿ ವಿಹಾರಿಸುತ್ತಿರುವಾಗ ಬೇರೆಯವರು ಎತ್ತಲಾಗದ ಕಲ್ಲನ್ನು ಶೂದ್ರಕನು ಎತ್ತಿದನು. ಆಗ ಶಾಕ್ಯಸಂಘಿಲಕನು ಅವನ ಶಕ್ತಿ ಯನ್ನು ಕಂಡು ಅವನೊಬ್ಬನ ಜೊತೆಗೆ ಒದರಿ ನೆಲದ ಹೊದರನ್ನು ಹೊಕ್ಕನು. ಶೂದ್ರ ಕನು ಅಲ್ಲಿ ಕಲ್ಲನ್ನೆತ್ತುವ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಅವನನ್ನು ಸಂಘಲಕನು ಕೊಲ್ಲಬೇಕೆನ್ನಲು ಅವನು ಆ ಕೊಲೆಪಾತಕಿಯನ್ನೇ ಕೊಂದನು. ಮುಂದೆ ಕೊಳ್ಳದಲ್ಲಿ ಬೀಳುವುದು ಮುಂತಾದ ದುಃಖಗಳನ್ನು ಅನುಭವಿಸಿ ಅವನು ಅಡವಿಯಲ್ಲಿ ತಿರುಗಿದನು ಆಗ ವಿಂಧ್ಯಪರ್ವತದ ಗುಹೆಯಲ್ಲಿ ವಿಶ್ವಲಕನೆಂಬ ಗೆಳೆಯನು ಅವನಿಗೆ ದೊರೆತನು. ವಿಶ್ವಲಕನನ್ನು ರಾತ್ರಿ ಹುದ್ದು ವಶ್ವಲಕನಂಬ ಗಳಯನು ಅವನಗ ದುರ್ವಾನು. ವಶ್ವಲಕನನ್ನು ರಾತ್ರ ಯಲ್ಲಿ ತಿನ್ನುತ್ತಿರುವ ಯಾವಳೋ ಒಬ್ಬ ಹೆಂಗಸನ್ನು ನೋಡಿ ಸಿಟ್ಟು ಬೆಂಕಿಯಾಗಿ ಅವಳನ್ನು ಹಿಡಿದು ತಡೆಯಲು ಅವಳು ಶಾಪಮುಕ್ತಳಾಗಿ ಸ್ವರ್ಗಕ್ಕೆ ಹೋದಳು. ಆಮೇಲೆ ಶೂದ್ರಕನು ಸ್ನೇಹಿತರನ್ನು ತಡೆದು ಮುಂದೆ ಪ್ರಯಾಣ ಬೆಳೆಸಿದನು. ಒಂದು ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಶಾಕ್ಕ್ರಭಿಕ್ಷುಣಿಯೊಬ್ಬಳು ಅವನನ್ನು ಮೋಸಮಾಡಿ ಕೊಲ್ಲಬೇ ಕೆಂದಳು. ಆದರೆ ಹೇಗೋ ಕಷ್ಟದಿಂದ ಎಚ್ಚರಿಸಲ್ಪಟ್ಟವನಾಗಿ ಅವನು ವೈದಿಶಾಭಿಮುಖವಾಗಿ ನಡೆದನು. ಗೆಳೆಯರನ್ನು ಕೂಡಿಕೊಂಡು ಸೆರೆಮನೆಯಲ್ಲಿದ್ದ ಬಂಧುದತ್ತನನ್ನು ಅಪಹರಿಸಿ ಉಜ್ಜಯನಿಗೆ ಹೊರಟನು. ಬಂಧುದತ್ತನ ಮನೆಗೆ ಹೋಗಿ ರಂಗಪತಾಕೆಯೆಂಬ ಭರತಕನ್ನೆಯೊಂದಿಗೆ ಅನುರಕ್ತನಾಗಿ ವಿಹರಿ ಸಿದನು. ಆಮೇಲೆ ಅಲ್ಲಿಯ ತೋಟದಲ್ಲಿ ವಿನಯವತಿ ಎಂಬ ಹೆಸರಿನ ರಾಜಕನ್ಯೆ ಯನ್ನು ನೋಡಿ ದೃಷ್ಟಿವಿಷದಿಂದ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಒಳಒಳಗೆ ದಷ್ಟನಾದಂತಾದನು. ಕಾಮಸರ್ಪದಿಂದ ಅವಳೂ ದಷ್ಟಳಾದಳು. ಶೂದ್ರಕ ಸ್ಪರ್ಶದಿಂದ ಅವಳಿಗೆ ಜೀವ ಬಂದಿತು, ಅವನಿಗೂ ಚೈತನ್ಯ ಮರಳಿತು. ಆಮೇಲೆ ಅವಳ ಅಂತಃಪುರದಲ್ಲಿ ಸೇರಿ ಅವನು ಗಾತಿ ಕಾರುವುದಲ್ಲಿ ಸೇರಿ ಅವನು ರಾತ್ರಿ ಕಾಮಮೂರ್ಭೆಗೊಳಗಾಗಿರಲು ಅವನ ಮೇಲೆ ಕೋಪಿಸಿ ವಧ್ಯನೆಂದು ಅಲ್ಲಿಯ ಅಧಿಕಾರಿಗಳು ಅವನನ್ನು ಕಟ್ಟಹಾಕಿದರು. ಮೃತ್ಯುಸಾಯವಾದ ಈ ಅಪಾಯದಿಂದ ಅದು ಹೇಗೋ ಪಾರಾಗಿ ದಾದಿಯ ನೆರವಿನಿಂದ ವಿನಯವತಿಯನ್ನು ಅಪಹರಿಸಿ ಅವನು ಪಟ್ಟ ಣದಿಂದ ಹೊರವಂಟನು. ದಾರಿಯಲ್ಲಿ ಮಾಳವ ದೇಶದ ರಾಜನಿಂದ ಅಪಹೃತಳಾದ ತನ್ನ ಆ ಪ್ರಿಯೆಯಾದ ವಿನಯವತಿಯನ್ನು ಮರಳಿ ಪಡೆದನು. ಆದರೆ ಅವಳ ನೀರಡಿಕೆಯನ್ನು ತಣಿಸುವುದಕ್ಕೆಂದು ಅವಳನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಒಬ್ಬನೇ ನೀರು ಹುಡುಕುತ್ತ ಹೊರಟಾಗ ಚೋರಚಮೂಪತಿಯ ಜನರು ಅವನನ್ನು ಹಿಡಿದು ಸೆರಯಲ್ಲಿ ರಿಸಿದರು. ಆರ್ಯದಾಸಿ ಎಂಬ ಚಮೂಸತಿಯ ಕನ್ಯೆ ಅವನನ್ನು ಸೆರೆಯಿಂದ ಬಿಡಿಸಿದಳು. ಆಮೇಲೆ ತನ್ನ ಪ್ರಿಯೆ ವಿಪ್ರಕುಲದಲ್ಲಿ ಅಡಗಿರಬೇಕೆಂದು ಕೇಳಿ ಶೋಧಿಸುತ್ತ ಸಾಗಿದನು. ಅಲ್ಲಿಂದ ತನ್ನ ಮಗಳ ಜೊತೆಗಾತಿಯಾಗಿರಲಿಂದು ಅವಳನ್ನು ಆ ವಿಪ್ರನು ಮಧುರೆಗೆ ಕರೆದೊಯ್ದೆ ರಬೇಕೆಂದು ತಿಳಿಯಿತು. ಅಲ್ಲಿಗೆ

ಶೂದ್ರಕನು ಹೋಗಿ ಸರೋವರದಲ್ಲಿ ಸ್ನಾನಮಾಡಲಾಗಿ ಕಳ್ಳನಂತೆ ಕಾಣುವನೆಂದು ಜನರು ಅವನನ್ನು ಕಟ್ಟ ಹಾಕಿದರು. ಅವನು ತನ್ನ ಪತಿಯೆಂಬುದನ್ನು ವಿನಯವತಿ ಅರಿತುಕೊಂಡು ತನ್ನ ಗೆಳತಿಯ ಸಹಾಯದಿಂದ ಅವನನ್ನು ಸಾವಿನ ದವಡೆಯಿಂದ ಉಳಿಸಿಕೊಂಡಳು. ಪಶುವಿನಂತೆ ರಾತ್ರಿಯೆಲ್ಲ ಬಡಿಸಿಕೊಂಡರೂ ಸಾಯದೆ ತನ್ನ ಪ್ರೇಯಸಿಯನ್ನೂ ಮಧುರೇಂದ್ರನ ಮಗಳಾದ ಶೂರಸೇನೆಯನ್ನೂ ಅವನು ಮದುವೆ ಯಾದನು. ಈ ರೀತಿ ಅನೇಕ ವಿಪತ್ತುಗಳ ಕೊನೆಗೆ ಸ್ವಾತಿಯೊಡನೆ ಹೋರಾಡಿ ಬಾಲಮಿತ್ರನಾದ ಅವನನ್ನು ಕೊಲ್ಲದೆ ಜೀವಸಹಿತವಾಗಿ ಹಿಡಿತಂದನು. ಆಮೇಲೆ ತನ್ನ ಸುಹೃದರು ಮತ್ತು ದಯಿತೆಯರೊಂದಿಗೆ ನೂರುವರ್ಷಗಳವರೆಗೆ ತಾನೊಬ್ಬನೇ ವಿಸ್ತಾರವಾದ ಭೂಮಂಡಲವನ್ನಾಳಿದನು.

ದಂಡಿಯ ದಶಕುಮಾರ ಚರಿತದ ನಾಲ್ಕನೆಯ ಉಚ್ಛ್ವಾಸದಲ್ಲಿ ' ಅನಂತಿ ಸುಂದರ್ಶಿಕಧಾಸಾರ'ದ ಸಾರವು ಸೂಚಿತವಾಗಿದೆ. ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಜನ್ಮಗಳಲ್ಲಿ ಭಿನ್ನ ಹೆಸರುಗಳುಳ್ಳ ಶೌನಕ, ಶೂದ್ರಕ, ಕಾಮವಾಲ ಎಂಬುವರೂ ಕ್ರಮವಾಗಿ ಬಂಧುಮತಿ, ನಿನಯನತಿ, 'ಕಾಂತಿಮತಿ ಎಂಬ ಅವರ ಪ್ರಿಯತಮೆಯರೂ ಅಭಿನ್ನರೆಂದು ಅಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದೆ. ದಂಡಿಗೆ ಸುಪರಿಚಿತವಾದ ಈ ಶೂದ್ರಕ ಕಥೆಯ ಪರಂಪರ ಕ್ರಿ.ಶ. ಆರನೆಯ ಶತಕದಲ್ಲಿ ಹೆಚ್ಚು ಪ್ರಚುರವಾಗಿತ್ತೆಂದೂ ತನ್ನ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಅದನ್ನವನು ಅನುಸರಿಸಿದ ನೆಂದೂ ತಿಳಿಯಬಹುದು. ಭೋಜನು ಉದಾಹರಿಸಿದ ' ಶೂದ್ರಕ ಚರಿತ 'ದ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ನಿನಯವತಿಯ ಉಲ್ಲೇಖವಿರುವುದನ್ನೂ ' ಪದ್ಮವ್ರಾಭೃತಕ ' ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಸ್ವಾತಿ ಸಂಘಿಲಕರ ನಿರ್ದೇಶವಿರುವುದನ್ನು, ನೋಡಿದರೆ ಬೇರೆ ಕವಿಗಳೂ ಈ ಪರಂಪರೆಯನ್ನು ಎತ್ತಿಕೊಂಡಿರಬಹುದೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಆಧಾರವಿದೆ.\*

೧ನೆಯ ಗುಣವರ್ಮನು ತನ್ನ ' ಶೂದ್ರಕ'ದಲ್ಲಿ ಯಾವ ಕಥಾವರಂಪರಯನ್ನು ಎತ್ತಿಕೊಂಡು ಯಾವ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಅದನ್ನು ನಿರೂಪಿಸಿದನೆಂಬುದು ಸಂಪೂರ್ಣ ಕೃತಿಯ ಅನುಪಲಬ್ಧಿಯಿಂದ ಅರಿದಾಗಿಯೇ ಉಳಿಯುತ್ತದೆ ಆದರೂ ದೊರತಷ್ಟು ಭಾಗದಿಂದ ಹೊರಡಬಹುದಾದ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಅಲ್ಲಗಳೆಯುವಂತಿಲ್ಲ. ಸು. ೧೮ನೆಯ ಶ. ದ ಮಧ್ಯದಲ್ಲಿ ರಚಿತವಾದ ೨ನೆಯ ನಾಗವರ್ಮನ ' ಕಾವ್ಯಾವಲೋಕನ'ದಲ್ಲಿ ಕ್ರಿ. ೯ರ ವರೆಗೆ ' ಶೂದ್ರಕ' ದಿಂದೆತ್ತಿದ ಪ್ರಯೋಗ ಪದ್ಯಗಳಿರುತ್ತವೆ.† ಸು. ೧೩ನೆಯ ಶ. ದ ಮಧ್ಯದ ಮಲ್ಲಿಕಾರ್ಜುನನ ' ಸೂಕ್ತಿ ಸುಧಾರ್ಣವ 'ವೆಂಬ ಸಂಕಲನ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ ೧೧ ' ಶೂದ್ರಕ'ದ ಪದ್ಯಗಳಿವೆ. § ಸು. ೧೬ನೆಯ ಶ.ದ ಮಧ್ಯ ಕಾಲದ ಅಭಿನವವಾದಿ

<sup>\*</sup>ಕಾವ್ಯಾ ನಲೋಕನದಲ್ಲಿ ಗುಣವರ್ಮನ 'ಶೂದ್ರಕ'ದಿಂದ ಉದ್ಘೃತವಾದುವೆಂದು ೯ ಪದ್ಯ ಗಳ ಸಂಖ್ಯೆ ಯನ್ನು ಆರ್. ನರಸಿಂಹಾಚಾರ್ಯರು 'ಕಾವ್ಯಾ ನಲೋಕನ'೧೯೦೩ರ ಆವೃತ್ತಿಯ ೫ನೆಯ ಪರಿಶಿಷ್ಟದ ಪ್ರ. ೩೭ರಲ್ಲಿ ಕೊಟ್ಟದ್ದಾರೆ: ಅವುಗಳ ಮುಂದೆ 'ಕಾವ್ಯ ಸಾರ'ದ ಸದೃಶ ಪದ್ಯ ಗಳ ಸಂಖ್ಯೆ ಯನ್ನು ಕೊಟ್ಟಿದ್ದಾರೆ. ಅದರೆ. ೩ ಪದ್ಮ ಗಳು (೩೧೧,೮೮೪,೮೮೫) ಮಾತ್ರ 'ಕಾವ್ಯ ಸಾರ' ದಲ್ಲಿರುವಂತೆ 'ಶೂದ್ರಕ' ದ್ದಾ ಗಿವೆ. ಎರಡು

ವಿದ್ಯಾ ನಂದನ 'ಕಾವ್ಯ ಸಾರ'ವೆಂಬ ಸಂಕಲನ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಅಂದರೆ ೪೧ ಪದ್ಯ ಗಳನ್ನು ಮತ್ತು ಗದ್ಯ ಭಾಗವನ್ನು 'ಶೂದ್ರಕ'ದಿಂದ ಅವತರಿಸಿ ಕೊಳ್ಳಲಾಗಿದೆ. 'ಸೂಕ್ತಿ ಸುಧಾರ್ಣವ'ದಲ್ಲಿ ಬಂದಿರುವ ಪದ್ಯ ಗಳೆಲ್ಲ 'ಕಾವ್ಯ ಸಾರ'ದಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಪ್ರಯೋಗವೆಂದಾಗಲಿ ಉದಾಹರಣೆಯೆಂದಾಗಲಿ ಬಂದಿರುವ ಈ ಅವತರಣಿಕೆಗಳು ಪ್ರಾಯಶಃ ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾದ ವರ್ಣನಾಭಾಗಗಳಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಇವು ಗಳಿಂದ 'ಶೂದ್ರಕ' ಕಾವ್ಯ ದ ಕಥಾನಕದ ಸಾರವನ್ನಾ ಗಲಿ ಹಲವು ವಿವರಗಳನ್ನಾ ಗಲಿ ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳುವುದು ಸಾಧ್ಯ ವಿಲ್ಲ. ಯಾವ ಪ್ರೌಢಕಾವ್ಯ ದಲ್ಲಿಯೂ ಕಣ್ಣಿ ಗೆ ಬೀಳುವ

†ಇಟಲಿದೇಶದ ರೋನು ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾ ನಿಲಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಧ್ಯಾ ಪಕರಾದ ಡಾಕ್ಟರ ಎ. ಗಾರ್ಗ್ಯಾನೊ ಎಂಬ ವಿದ್ವಾಂಸರು ರತ್ನಕರಂಡಕ ಎಂಬ ನೇಪಾಳಿ ಗ್ರಂಥದ ಆಧಾರ ದಿಂದ ಶೂದ್ರಕ ಕಥೆಯನ್ನು ಕುರಿತು ಹೊಸಸಾಮಗ್ರಿಯನ್ನೊ ಳಗೊಂಡ ಲೇಖನಗಳನ್ನು ಪ್ರಕಟಗೊಳಿಸಿರುವರೆಂದು ಡಾ. ರಾಘವನ್ ಅವರು ಇತ್ತೀಚೆ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಹೊಸ ಪರಂಪರೆಯಿರುವುದಾಗಿ ಕಂಡು ಬಂದರೆ ಭಾರತೀಯ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೆ ನವಸಿಧಿ ದೊರೆತಂತೆ ಆಗುವುದು.

§ ಅದೇ ಕಾಲದ ಕೇಶರಾಜನ 'ಶಬ್ದ ಮಣಿದರ್ಪಣ'ದಲ್ಲಿ ಗುಣವರ್ಮನ ಪರಿವಂಶ'ದ ೨ ಪ್ರಯೋಗಗಳಲ್ಲದೆ 'ಶೂದ್ರಕ' ದಿಂದೆತ್ತಿನ ಒಂದೆರಡುಪಯೋಗಗಳಿರಬಹುದೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. 'ಕಾವ್ಯಾ ಪಲೋಕನ' ೫೬, ಕಾವ್ಯ ಸಾರ ೫೭೨ ಪದ್ಯದ ಭಾಗವೂ 'ಶಬ್ದ ಮಣಿದರ್ಪಣ' ಸೂತ್ರ ೧೭೩ (ಮದ್ರಾಸ ಆವೃತ್ತಿ) ಪ್ರಯೋಗದಲ್ಲಿದೆ. ಆದರೆ ಅದನ್ನು 'ಶೂದ್ರಕ'ದಿಂದ ಎತ್ತಿಕೊಂಡಿರುವ ವಿಷಯವು ಸಂಶಯಾಸ್ಪದವಾಗಿದೆ. ಸೂತ್ರ ೨೪೬೮ ಪ್ರಯೋಗದಲ್ಲಿ 'ನೆಱಿತಿಯ(ವಿಲ್ಲಿ)ಕರಿಯುಂ ಗಿರಿಯುಂ' ಎಂಬ ಮಾತು 'ಕಾವ್ಯಾ ಪಲೋಕನ' ೧೪೮, 'ಕಾವ್ಯಸಾರ' ೧೦೫೭ರ ನೆನಪನ್ನು ತರುತ್ತದೆ, ಆದರೂ ತದ್ರೂ ಪವಾಗಿಲ್ಲ. ಸೂ.೨೧೯ರ ಪ್ರಯೋಗಗಳಲ್ಲಿ ಬಂದಿರುವ 'ಬಗೆದಂ ಶ್ರೀರಂ(ಗಾಂ)ಗ ಚಕ್ರಾಯುಧಂ'ಎಂಬುದು ಕಿಟೆಲ್ ಆವೃತ್ತಿಯಲ್ಲಿಲ್ಲವಾದರೂ ಮದ್ರಾಸ ಆವೃತ್ತಿಯಲ್ಲಿದೆ. ಗಾಂಗ ಚಕ್ರಾಯುಧಂ, ಎಂಬ ಪಾಠವೂ ಸ್ವೀಕಾರ್ಯವಾದರೆ ಇದು 'ಶೂದ್ರಕ'ದಿಂದೆತ್ತಿದೆ ಅವತರಣಿಕೆಯೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು.

ಪದ್ಯಗಳು (೨೬೧,೩೫೧) ಕಾವುದ ಮತ್ತು ಮಹೇಂದ್ರಾಂತಕ ಎಂಬ ಬಿರುದುಗಳ ನ್ನೊಳಗೊಂಡಿರುವ ಕಾರಣ, 'ಶೂದ್ರಕ' ದಲ್ಲಿರಬಹುದು 'ಕಾವ್ಯಸಾರ' ದಲ್ಲಿ ಅಪಕ್ಕೆ ಸಂವಾದಿಯಾದ ಪದ್ಯಗಳಿಲ್ಲ. ಪ ೫೬ಕ್ಕೆ 'ಕಾವ್ಯಸಾರ'ದ ೫೩೨ರಲ್ಲಿ ದೆ,ಆದರೆ ಅದು 'ಅರ್ಧನೇಮಿಪುರಾಣ'ದ್ದೆಂದು ಹೇಳಿದೆ.ಪ ೨೦೬ಕ್ಕೆ 'ಕಾವ್ಯಸಾರ' ೧೦೮೭ ಸಂವಾದಿಯಾಗಿದ್ದು 'ಕವಿಕುಂಜರಲೀಲಾವತಿ' (?) ಯಿಂದ ಎತ್ತಿಕೊಂಡಿರಬಹುದಾಗಿ ಹೇಳಿದೆ.ಪ. ೧೨೭ 'ಕಾವ್ಯಸಾರ' .೧೦೯೭ ರಂತಿದ್ದು ಮೂಲವನ್ನು ತಿಳಿಸಿಲ್ಲ. ಪ. ೩೩೮ ಕಾವ್ಯಸಾರ' ೧೦೩೬ಕ್ಕೆ ಸಮಾನವಾಗಿದ್ದು 'ಪುಷ್ಪದಂತೆ ಪುರಾಣ'ದಿಂದ ಉದ್ಘೃತವೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ೧೯೩೩ರಲ್ಲಿ ಅಚ್ಚಾದ 'ಪುಷ್ಪದಂತೆಪುರಾಣ'ದ ಮದ್ರಾಸ ಆವೃತ್ತಿಯಲ್ಲ ಅದು ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ಎಲ್ಲ ವಿಷಯದ ಪರಿಶೀಲನೆಯಾಗಬೇಕು. ಸದ್ಯಕ್ಕೆ 'ಕಾವ್ಯ ಪರೋಕನ'ದಲ್ಲಿ 'ಕಾವ್ಯಸಾರ' ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ೩ ಇಲ್ಲದೆ ೫ ಪದ್ಯ ಗಳು 'ಶೂದ್ರಕ'ದಿಂದ ಉದ್ಯಾತವಾಗಿವೆ ಎನ್ನ ಬಹುದು. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಪ. ೧೪೮ (ಕಾವ್ಯಸಾರ-ಸಂವಾದಿ. ಪ. ೧೦೫೭) ಒಂದನ್ನು ಸೇರಿಸಬಹುದಾದರೆ ಸಂಖ್ಯೆ ಒಂದರಿಂದ ಹೆಚ್ಚುತ್ತದೆ.

ಸಂಪ್ರದಾಯಕವಾದ ಅಷ್ಟಾದಶವರ್ಣನೆಯ ಕೆಲವಂಗಗಳು ಇಲ್ಲಿ ತಲೆದೋರಿವೆ. ಹೀಗಿ ದ್ದರೂ ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಶೂದ್ರಕ ಕಥಾಪರಂಪರೆಯನ್ನು ಸೂಚಿಸುವ ಮಹತ್ವದ ಆಧಾರ ಗಳಿರುತ್ತವೆ. ' ಕಾವ್ಯಸಾರ ' ಪ ೧೧೧೪ರಲ್ಲಿ 'ಶೂದ್ರಕನ ಪೊಳೆವ ಸುರಿಗೆಯ ಮೊನೆ ಯೊಳ್, ಎಂಬಲ್ಲಿ ಶೂದ್ರಕನ ಹೆಸರು ನೇರವಾಗಿ ಬಂದಿದೆ. ಅದೇ ಗ್ರಂಥದ ೬೭೬ರಲ್ಲಿ '**ವಿನಯವತಿಯ** ' ಉಲ್ಲೇಖವಿದೆ. ಕರ್ಮಧರ್ಮಸಂಯೋಗದಿಂದ ಈ ಪದ್ಯವು 'ಕಾವ್ಯಾಲೋಕನ 'ದ ೩೧೧ಪೆ. ದಲ್ಲಿ ಯೂ'ಸೂಕ್ತಿ ಸುಧಾರ್ಣವ'ದ ೧೪–೩೪ರಲ್ಲಿಯೊ ಬಂದಿದೆ. ಮೂರರಲ್ಲಿ ಪಾಠಭೇದಗಳಿದ್ದರೂ ವಿನಯನತಿ ಎಂಬ ಹೆಸರಿನ ಬಗ್ಗೆ ಪಾರಾಂತರವಿಲ್ಲ, ಚರ್ಚೆಗೆ ಆಸ್ಪ್ರದವಿಲ್ಲ. ಇದರಿಂದ ದಂಡಿ ಮೊದಲಾದವರು ಅನು ಸರಿಸಿದ ಕಧಾಪರಂಪರೆಯನ್ನು ೧ ನೆಯ ಗುಣವರ್ಮನು ಸ್ವೀಕರಿಸಿರಬೇಕೆಂದು ತಿಳಿ ಯಲು ಅಡ್ಡಿಯಿಲ್ಲ. ಶೂದ್ರಕನ ಪ್ರೇಯಸಿ ವಿನಯವತಿ ಎಂಬುದು ಈ ಪರಂಪರೆಯಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಇದೆ. ಈ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಶೂದ್ರಕನ ಹೆಸರಿಲ್ಲವಾದರೂ ಸಂದರ್ಭದಿಂದ ಅದನ್ನು ಊಹಿಸಬಹುದು. 'ಕಾವ್ಯಾ ವಲೋಕನ' ಮತ್ತು 'ಸೂಕ್ತಿಸುಧಾರ್ಣವ' ಗಳಿಗೆ ಸಮಾನ ವಾದ ಈ ಪದ್ಯದ ಪಾಠ ಹೀಗಿದೆ 'ಸುಯ್ಯ ನಿಡುಪುಡುಗದಿರೆಯುಂ | ಮೆಯ್ಯರೆ ಮಲ್ಗದೆ ಯುಮಿಂತುಸಂದಂದಿನಿಬರ್ ॥ ಬಯ್ಯ ಲಿ ಪೊಯ್ಯ ಲಿ ಕುರುಳಂ । ಕೊಯ್ಯ ಲಿಪೋ ಯ್ತಿಂತು ವಿನಯವತಿಗಂ ಪತಿಗಂ॥ ' ಕಾವ್ಯಸಾರದ ವಾಠ: 'ಸುಯ್ಯ ಮಿಡು ಪುಡುಗದಿರಯುಂ | ಮೆಯ್ಯ ನಿಮಳ್ಗೆ ದೆಯುಮಂತೆ ಲುಂದದಿ ನಿರುಳೊಳ್ (?) ಬಯ್ಯಲೆ ಪೊಯ್ಯಲೆ ಕುರುಳಂ | ಕೊಯ್ಯಲೆ ಬೆಳಗಾಯ್ತು ವಿನಯವತಿಗಂ ಪತಿಗಂ ॥ ? ಮೊದಲನೆಯ ಪಾಠವು ಹೆಚ್ಚು ಸ್ಪಷ್ಟವೂ ಗ್ರಾಹ್ಯವೂ ಆಗಿದೆ. ಇದರಲ್ಲಿ ವಿನಯವತಿ ಮತ್ತು ಅವಳ ಪತಿಯಾದ ಶೂದ್ರಕನ ಸುರತಕ್ರೀಡೆ ವರ್ಣಿತವಾಗಿದೆ. ಇದೊಂದು ಆಧಾರದಿಂದಲೇ 'ಅವಂತಿಸುಂದರೀಕಧಾಸಾರ'ದಲ್ಲಿ ಉಕ್ತವಾದ ಶೂದ್ರಕನ ಕಥೆಯನ್ನು ೧ ನೆಯ ಗುಣವರ್ಮನು ತನ್ನ ಆಕರವನ್ನಾಗಿ ತೆಗೆದುಕೊಂಡಿರಬಹು ದೆಂದು ಊಹಿಸಿದರ ತಪ್ಪಲ್ಲ. ದಂಡಿ ಭಾಮಹಾದಿಗಳ ಗ್ರಂಥಗಳ ವ್ಯಾಸಂಗವು ಅಂದು ನಡೆಯುತ್ತಿತ್ತು. ವಿಶೇಷತಃ ದಾಕ್ಷಿಣಾತ್ಯನಾದ ದಂಡಿಯ ಗ್ರಂಥಗಳು ಕರ್ನಾಟಕ ದಲ್ಲಿ ಹೆಚ್ಚು ಉಪಲಬ್ಧ ವಾಗಿರಬೇಕು. ಅವನ 'ಕಾವ್ಯಾದರ್ಶ'ದ ಅನುವಾದವಾ ಗಿರುವ ' ಕವಿರಾಜ ಮಾರ್ಗ'ವು ಕ್ರಿ.ಶ. ೯ ನೆಯ ಶತಮಾನದಲ್ಲಿ ಅಂದರೆ ಶೂದ್ರಕನ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೇ ರಚಿತವಾಯಿತು. ಈ ಎಲ್ಲ ಸಂಗತಿಗಳನ್ನು ಗಮನಿಸಿದರೆ ನಮ್ಮ ಊಹೆಗೆ ಪುಷ್ಟಿ, ದೊರೆಯುತ್ತದೆ.

ಈಗ ಈ ಊಹೆಯ ಆಧಾರದಿಂದ, ಉಪಲಬ್ಧವಾದ, ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಶೂದ್ರಕ ಕಥೆಯ ಇತರ ಅಂಶಗಳ ಪರಿಚಯವಾಗುತ್ತದೆಯೊ ಹೇಗೆ ನೋಡೋಣ. ಅವು ತೀರ ಸಾಮಾನ್ಯವಾದ ವರ್ಣನಾತ್ಮಕ ಪದ್ಯಗಳಾದುದರಿಂದ ನಮ್ಮ ಪಾಲಿಗೆ ನಿರಾ ತೆಯೆ ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ದೊರೆಯುವುದೆಂಬುದು ಸುಳ್ಳಲ್ಲ. ಕಥನಭಾಗದಿಂದ ಎತ್ತಿದ ಇಷ್ಟೇ ಪದ್ಯಗಳಿದ್ದರೆ ಅವು ಕಥಾನಕದ ಸ್ಥೂಲಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಮಿಂಚಿನಂತೆ ಹೊಳೆಯಿಸಿ ತೋರಿಸಬಹುದಾಗಿತ್ತು. ಇದ್ದು ದರಲ್ಲಿ ಕೆಲವು ಸಾಧಾರಣ ಊಹೆಗಳನ್ನು ಮಾಡು ವಂತಿದೆ. 'ಅವಂತಿಸುಂದರೀಕಥಾಸಾರ' ದಲ್ಲಿ ಶೂದ್ರಕನು ಹಲವಾರು ಅಪಾಯ ಗಳನ್ನು ಇದುರಿಸಿ ಸ್ವಂತ ಸಾಹಸದಿಂದಲೂ ಇತರರ ಸಹಾಯದಿಂದಲೂ ಅವುಗಳನ್ನು ದಾಟದನೆಂದು ಹೇಳಿದೆ. ಒಮ್ಮೆ ಅವನು ವಿನಯವತಿಗಾಗಿ ನೀರ್ದಾಣವನ್ನು ಹುಡು ಕುತ್ತ ಹೋಗಿ ಅವಳಿಂದ ಅಗಲಿ ವನವನ್ನು ಸೇರಿ ಕಷ್ಟವನ್ನು ಅನುಭವಿಸಿದನು. ಕಾನನವನ್ನು ವರ್ಣಿಸಿದ ಪ. ೧೦೪೦, ೧೦೪೪, ೧೦೫೦, ೧೦೫೭ ಇವು ಆ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿಯೇ ಬಂದಿರಬಹುದು.\* ಬೇಂಟೆಯ ವರ್ಣನೆಯಲ್ಲಿ ಬಂದಿರುವ ಪ. ೧೧೧೨ ಮತ್ತು ೧೧೧೪ ಇವು ಜೋರಚಮೂಪತಿಯ ಬೇಟೆಯನ್ನು ವರ್ಣಿಸಿರಬಹುದು, ಅಥವಾ ಅಡವಿಯಲ್ಲಿ ಅಲೆಯುವಾಗ ಶೂದ್ರಕನ ಮೇಲೇರಿ ಬಂದ ವನ್ಯಪ್ರಾಣಿಗಳನ್ನು ವರ್ಣಿಸಿರಬಹುದು. ಪ. ೧೧೧೪ ರಲ್ಲಿ ಎರಡನೆಯ ಊಹೆಗೆ ಬೆಂಬಲ ದೊರೆಯು ತ್ತದೆ. 'ತುಂಗಗಿರಿಶಿಖರದಿಂದಂ! ಲಂಗಿಸಿ ಶೂದ್ರಕನ ಪೊಳಿವ ಸುರಿಗೆಯ ಮೊನೆ ಯೊಳ್॥ ಪೊಂಗಿ ಸೊಡರ್ಗುಡಿಯ ಮೇಲೆ ಪ! ತಂಗಂ ಪಾಯ್ವಂತೆ ಪಾಯ್ದು ಬ(ಬಿ?)ರ್ದುದು ಸಿಂಗಂ॥' ಇಲ್ಲಿ ಒಂದು ಸಿಂಹವು ಶೂದ್ರಕನ ಮೇಲೇರಿ ಬಂದು ಅವನಿಂದ ಹತವಾಯಿತು ಎಂದು ಹೇಳಿದೆ.

ಪ. ೧೭೮ ರಲ್ಲಿ 'ಪಗಲ್ ಪಿರಿಯವಪ್ಪುವಾ ಪುರವರದೊಳ್' ಎಂಬುದು ಉಜ್ಜ ಯಿನಿಯ ವರ್ಣನೆಯಾಗಿರುವ ಸಂಭವವಿದೆ. ಪ. ೨೮೧ ರಲ್ಲಿ 'ಬಣ್ಣಿ ಸಲರಿದಬ್ಬ ಜಂಗಮಾಕೆಯ ರೂಪಂ' ಎಂಬುದು ಕಥಾನಾಯಿಕೆಯಾದ ವಿನಯವತಿಯ ರೂಪ ವರ್ಣನೆಯಾಗಿರಬಹುದು. ಪ. ೩೨೮ ರಲ್ಲಿಯೂ ಇದೇ ಬಗೆಯ, ಆದರೆ ಚಮತ್ಯತಿ ಪೂರ್ಣವಾದ ವರ್ಣನೆಯಿದೆ. ವ. ೫೨೮ ರಲ್ಲಿಯೂ ಇದೇ ಬಗೆಯ, ಆದರೆ ಚಮತ್ಯತಿ ಪ. ೭೪೭ ರಲ್ಲಿಯ ಸಪ್ತಮುಖದಿಂದ ಕೂಡಿದ 'ಮಹಾನದಿ' ಕಥಾನಕದಲ್ಲಿಯ ವಿಶಿಷ್ಟ ಭೌಗೋಲಿಕ ನಾಮಗಳೆಂದು ತೋರುತ್ತವೆ. ಪ. ೫೩೧, ೫೩೬ ರಲ್ಲಿ ಮಸಣದ ವರ್ಣನೆ ಬಂದಿದೆ. ಅದಕ್ಕೆ ಸಂದರ್ಭ ಯಾವುದೆಂಬುದು ತಿಳಿಯದಾದರೂ ಶೂದ್ರಕ ನನ್ನು ವಧ್ಯನೆಂದು ನಿರ್ಧರಿಸಿ ಕಟ್ಟಹಾಕಿದ ಮೇಲೆ ಅವನನ್ನು ಕೊಲ್ಲುವ ಉದ್ದೇಶದಿಂದ ಆ ಅಧಿಕಾರಿಗಳು ಮಸಣಕ್ಕೆ ಒಯ್ದಾಗ ಈ ವರ್ಣನೆ ಬಂದಿರಬೇಕು. ವಿನಯವತಿ ಶೂದ್ರಕನನ್ನು ಕಂಡು ತೀವ್ರವಾದ ಕಾಮಬಾಧೆಗೊಳಗಾದಳೆಂಬುದು ಪ. ೫೮೮, ೬೧೨ ರಲ್ಲಿ ಚೆನ್ನಾಗಿ ವರ್ಣಿತವಾಗಿದೆ. ಪ. ೬೫೮,೬೬೫,೬೬೬,೬೭೬,೬೭೭,೭೯೪ ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ವಿನಯವತಿ ಶೂದ್ರಕರ ಪ್ರಣಯ ಲೀಲೆಯ ಉತ್ಕಟ ಚಿತ್ರವಿದೆ.

ಈ ಗ್ರಂಥವು ಒಂದು ವಿಶಿಷ್ಟ್ರವರಂಪರೆಯ ಶೂಸ್ತ್ರಕ ಕಥೆಯನ್ನು ನಿರೂಪಿಸುತ್ತದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಈವರೆಗೆ ನೋಡಿದ್ದಾಯಿತು. ಇದರ ನಿರೂಪಣಪದ್ಧ ತಿ ಪ್ರೌಥವೂ ಸಾಂಪ್ರ

<sup>\*</sup> ಈ ವಾಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಮತ್ತು ಮುಂದೆ ಲೇಖನದ ಕೊನೆಯವರೆಗೆ ಕೊಟ್ಟರುವ ಪದ್ಮ ಸಂಖ್ಯೆ ' ಕಾವ್ಯಸಾರ 'ದ್ದೆಂಬುದನ್ನು ಗಮನಿಸಬೇಕು.

ದಾಯಿಕವೂ ಆಗಿರಬೇಕೆಂದು ವರ್ಣನಾಪದ್ಯಗಳಿಂದ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಇದು ಬರಿಯ ಒಬ್ಬ ಪ್ರಾಚೀನ ವ್ಯಕ್ತಿಯ ಚರಿತ್ರೆ ಇಲ್ಲವೆ ಕಲ್ಪಿತ ಕಥೆಯಾಗಿರದೆ 'ತತ್ಕಾಲೀನ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನು ಸೂಚಿಸುವ ವೀರಪ್ರಚುರವಾದ ಕಾವ್ಯ'ವೆಂಬುದನ್ನು 'ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯ ಚರಿತ್ರೆ'(ಫು. ೫೦–೫೧)ಯಲ್ಲಿ ತೋರಿಸಲು ನಾವು ಪ್ರಯತ್ನಿ ಸಿದ್ದೇವೆ. ಈ ಕೃತಿಯಲ್ಲಿ ಶೂದ್ರಕನಿಗೆ ಸಲ್ಲಿಸಿದ ಮಹೇಂದ್ರಾಂತಕ, ಗಂಗಚಕ್ರಾಯುಧಾಂಕ, ಕಾಮದ ಸಂಗ ರಾರ್ಜುನ ಈ ಮುಂತಾದ ಬಿರುದುಗಳೂ ಮಾಡಿದ ಶೌರ್ಯ ಸಾಹಸದ ವರ್ಣನೆಗಳೂ ಇದಕ್ಕೆ ಸಾಕ್ಷಿಯಾಗಿರುತ್ತವೆ. ರಾಜವರ್ಣನೆಯ ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಗುಣವರ್ಮನು ಒಂದು ಬಗೆಯ ಆತ್ಮ್ರೀಯತೆಯನ್ನೂ ಅಭಿಮಾನದ ಅತಿರೇಕವನ್ನೂ ಅತಿಶಯೋಕ್ತಿಯನ್ನೂ ಮೆರೆದಿದ್ದಾನೆ. ತತ್ಕಾಲೀನ ಆಸಕ್ತಿಯಿಲ್ಲದೆ ಇದು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಪ. ೨೧೫, ೨೩೯, ೪೧೧, ೪೨೩, ೪೩೭, ೫೨೫, ಈ ಪದ್ಯಗಳನ್ನು ಇದಕ್ಕೆ ಉದಾಹರಣೆ ಯೆಂದು ಲಕ್ಷಿಸಬಹುದು. 'ನರರಾರ್ ನಿನ್ನನ್ನರ್' ಎಂಬಲ್ಲಿಯ ಬಿಂಕವೂ ' ನೀನಿರೆ ಆನೆ ರಿವುಸೇನೆಗೆ ಸಾಲ್ವೆಂ' ಎಂಬಲ್ಲಿಯ ಆತ್ಮವಿಶ್ವಾಸವೂ ನೋಡುವಂತಿವೆ. ಪ್ರೌಢ ಕಾವ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ವರ್ಣನೆಯ ಅತಿಶಯೋಕ್ತಿ ವಾಡಿಕೆಯೆಂಬುದು ದಿಟವಾದರೂ ಸಮ ಸಾಮಯಿಕನಾದ ರಾಜನ ಬಿರುದುಗಳನ್ನು ಶೂದ್ರಕನಲ್ಲಿ ಆರೋಪಿಸಿ ಒಂದು ಹೆಮ್ಮೆಯ ತಾರಸ್ವರದಲ್ಲಿ ಅವನನ್ನು ವರ್ಣಿಸಿರುವ ವೈಖರ ನಮಗೆ ತಿಳಿದ ಮಟ್ಟಗೆ ಪಂಪ ಮುಂತಾದ ಮುಂದಣ ಕವಿಗಳ ಲೌಕಿಕಕಾವ್ಯಗಳ ರಾಜಕೀಯ ಧ್ವನಿಗೆ ಮೊದಲನೆಯ ಕೋಳಿಕೂಗೆಂಬುದನ್ನು ಒಪ್ಪಬೇಕು. ಈವರೆಗಿನ ಊಹಾಪ್ಲೊಹೆಯಿಂದ ಶೂದ್ರಕ ಕಾವ್ಯದ ಕಥಾಸ್ವರೂಪವು ಗುರುತುಗೆರೆಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬಂದಿರಬೇಕು. ಅದನ್ನು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಸಮರ್ಧಿಸಬೇಕಾದರೆ ಸಮಗ್ರಗ್ರಂಥವೇ ಕೈಗೆ ಬರಬೇಕು. ಆ ಭಾಗ್ಯವು ದೊರಕುವವರೆಗೆ ಕನಿಷ್ಟ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕೆಳಗಿನ ಊಹೆಗಳನ್ನು ನಿರ್ವಿವಾದವಾಗಿ ಮಾಡಬಹುದೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ: ೧. ಮೊದಲನೆಯ ಗುಣವರ್ಮನ 'ಶೂದ್ರಕ' ವು ವಿನಯವತಿ ಪ್ರೇಮನಾಯಿಕೆಯಾಗಿರುವ ಕಥೆಯನ್ನು ನಿರೂಪಿಸಿರುತ್ತದೆ. ೨. ಅದರಲ್ಲಿ ಕೇವಲ ಶೂದ್ರಕನೆಂಬ ಪ್ರಾಚೀನರಾಜನ ಕಥೆಯಿರದೆ ಅವನ ಚರಿತ್ರೆಯ ಮೂಲಕ ಸೂಚ್ಯವಾಗಿ ಬಣ್ಣಿ ಸಲಾದ ತತ್ಕಾಲೀನನಾದ ಗಂಗರಾಜ ಎರೆಯವುನ ಚರಿತ್ರೆಯಿದೆ. ೩. ಅದೊಂದು ಸ್ರೌಢ ಮತ್ತು ಸಾಂಪ್ರದಾಯಿಕವಾದ ಚಂಪೂಗ್ರಂಧವಾಗಿದೆ.\*

ರಂ. ಶ್ರೀ. ಮುಗಳಿ

<sup>\*</sup> ಈ ಲೇಖನವನ್ನು ಬರೆಯುವಾಗ ಅವಶ್ಯಸಾವುಗ್ರಿಯನ್ನು ಒದವಿಸಿ ಕೊಟ್ಟು ಹಲವು ಬೆಲೆಯುಳ್ಳ ಸೂಚನೆಗಳನ್ನು ನನ್ನ ಮಿತ್ರರಾದ ಪ್ರೊ. ತೀ. ನಂ. ಶ್ರೀಕಂರಯ್ಯ ನವರು ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಅವರಿಗೆ ನಾನು ತುಂಬ ಋಣಿಯಾಗಿದ್ದೇನೆ.

## ನಮ್ಮ ನಾಟಕ ಹಿಡಿದ ದಾರಿ

ಈ ಶತಮಾನದ ಆದಿಭಾಗದಲ್ಲಿ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಅನೇಕ ಕಡೆಗಳಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟ ಬೆಳೆಯುತ್ತಿದ್ದ ನಾಟಕದ ಕಂಪೆನಿಗಳು ಈಗ ಅದೃಶ್ಯವಾಗಿವೆ; ಇಲ್ಲವೆ ಹೇಗೋ ಕಷ್ಟದಿಂದ ಜೀವವನ್ನು ನೂಕುತ್ತಿವೆ. ಸುಮಾರು ೧೯೧೦–೨೫ ರ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇಂಥ ಹತ್ತಾರು ಕಂಪೆನಿಗಳ ಹೆಸರು ಹೇಳಬಹುದಾಗಿತ್ತು. ಮೈಸೂರಿನ ಕಡೆ ಚಾಮರಾ ಜೇಂದ್ರ ಕರ್ಣಾಟಕ ನಾಟಕ ಸಭಾ, ವರದಾಚಾರ್ಯರ ರತ್ನಾವಳಿ ಧಿಯೆಟ್ರಿಕಲ್ ಕಂಪೆನಿ, ಶ್ರೀ ವೀರಣ್ಣ ನವರ ಗುಬ್ಬಿ ಕಂಪೆನಿ; ಉತ್ತರ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಕಡೆ ವಾಮನ ರಾವ್ ಮಾಸ್ತರ್ ಅವರ ಕಂಪೆನಿ, ಸದಾಶಿವ ಗರೂಡ್ ಅವರ ಕಂಪೆನಿ—ಇಂಧ ಹೆಸರುಗಳು ಎಲ್ಲರ ನೆನಪಿಗೂ ಬರುತ್ತವೆ. ಇವಲ್ಲದೆ ಎಷ್ಟ್ರೋ ಸಣ್ಣ ಸಣ್ಣ ಕಂಪೆನಿ ಗಳು ಹಳ್ಳಿಗಳ ಕಡೆ ಸುತ್ತಾಡಿ ಪ್ರದರ್ಶನಗಳನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಿದ್ದವು. ನಾನು ಮೊದಲು ನಾಟಕ ನೋಡಿದ್ದು ಮೇಲುಕೋಟೆಯಂಧ ಸಣ್ಣ ಊರಿನಲ್ಲಿ; ನಾಟಕದ ಹೆಸರು 'ಪ್ರಭಾವತೀ ದರ್ಬಾರು', ಕಂಪೆನಿಯ ಹೆಸರು ನೆನಪಿಲ್ಲ. ಈ ಕಂಪೆನಿಗಳಲ್ಲಿ ಕೆಲವು ಇಪ್ಪತ್ತು ವರ್ಷಗಳಿಗಿಂತ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಬದುಕಿ ಹೆಸರು ಗಳಿಸಿದವು. ಈಗ ಗುಬ್ಬಿ ಕಂಪೆನಿಯೊಂದು ಇನ್ನೂ ಜನಪ್ರಿಯವಾಗಿ ಕೆಲಸ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಆಗಿಂದಾಗ ಇತರ ಕಂಪೆನಿಗಳು ಹುಟ್ಟಿಕೊಂಡರೂ ಅವಕ್ಕೆ ಬಹುಕಾಲ ಬಾಳುವ ಚೈತನ್ಯವಿರುವಂತೆ ತೋರಲಿಲ್ಲ. ನಾಟಕಕ್ಕೆ ಈ ದುಃಸ್ಥಿತಿ ಬಂದದ್ದೇಕೆ?

ಕೆಲವರೇನೋ ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ನಿಸ್ಸಂವೇಹವಾಗಿ ಉತ್ತರ ಕೊಡುತ್ತಾರೆ: ಈಗ ಎಲ್ಲೆಲ್ಲಿಯೂ ಸಿನೆಮಾ ಮಂದಿರಗಳಾಗಿವೆ; ಚಲಚ್ಚಿತ್ರಗಳು ನಾಟಕದ ಸ್ವಾನವನ್ನಾ ಕ್ರಮಿಸಿವೆ. ಸ್ವಲ್ಪಮಟ್ಟಿಗೆ ಎರಡರ ರುಚಿಯೂ ಒಂದೇ ರೀತಿಯದು. ಆದರ ನಾಟಕ ಕೊಡುತ್ತಿದ್ದ ಮನೋರಂಜನೆಯನ್ನು ಚಲಚ್ಚಿತ್ರ ಕಡಿಮೆ ಬೆಲೆಗೆ ಕೊಡುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ತನ್ನ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ಭದ್ರಪಡಿಸಿಕೊಂಡು ಸಿನೆಮಾ ಜನರ ಅಭಿರುಚಿಯನ್ನು ತೀರ ಕೆಡಿಸಿವೆ. ಚಲಚ್ಚಿತ್ರದ ಭಕ್ತರಾದ ಜನ ಒಂದು ಬಗೆಯ ಮಾನಸಿಕ ಅಫೀ ಮನ್ನು ಸೇವಿಸಿ ಮತ್ತರಾಗುವುದನ್ನು ಅಭ್ಯಾಸ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಅವರಿಗೆ ನಾಟಕ ಕಲೆ ಹೇಗೆ ರುಚಿಸೀತು ?

ಚಲಚ್ಚಿತ್ರದ ಮೇಶೆ ಗೂಬೆ ಕೂರಿಸುವುದು ಈಗ ಸರ್ವ ಸಾಧಾರಣವಾಗಿ ಹೋಗಿದೆ. ನಾನೇನೂ ಅದರ ಪರವಾಗಿ ವಕೀಲಿ ಹಿಡಿದು ನಿಂತಿಲ್ಲ— ಅದರ ಪಾಪ ಅದಕ್ಕೆ. ಮೇಲಿನ ವಾದದಲ್ಲಿ ಸತ್ಯಾಂಶವಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಹ ಹೇಳಲಾರೆ. ಅದರೆ ನಾಟಕದ ಅವನತಿಗೆ ಅದೊಂದೇ ಕಾರಣವೆ? ಹೊರಗಿನವರ ಮೇಲೆ ತಪ್ಪು ಹೊರಿಸು ವುದು ಸುಲಭದ ಕೆಲಸ. ನಾಟಕವು ಆತ್ಮಪರೀಕ್ಷೆ ಮಾಡಿಕೊಂಡರೆ ತನ್ನಲ್ಲಿಯೇ ಅವನತಿಯ ಬೀಜನಿರುವುದು ಗೋಚರಿಸಬಹುದೇನೊ. ಸಿನೆಮಾದವರು ತೋರಿಸುವ ಹಣದಾಸೆಗೆ ಹತ್ತುಜನ ಕಲಾವಿದರು ಬಲಿಬಿದ್ದರೂ ನಾಟಕಕಲೆಗಾಗಿ ನಿಂತು ಹೋರಾಡುವವರು ಕೆಲವರಾದರೂ ನಮ್ಮ್ಯಲ್ಲಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಶ್ರೀ ವೀರಣ್ಣ ನವರು ಚಲಚ್ಚಿತ್ರದ ತಯಾರಿಕೆಗೆ ಕೈ ಹಾಕಿದರೂ ತಮ್ಮ ನಾಟಕದ ಕಂಪೆನಿಯನ್ನೇನೂ ಮುಚ್ಚಲಿಲ್ಲ. ಕೈಲಾಸಂ ಅವರು ಚಿತ್ರದೊಡನೆ ಚಕ್ಕಂದವಾಡಿದರೂ ಅವರು ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಬರೆದದ್ದೇನೋ ರಂಗಸ್ಥಳಕ್ಕಾಗಿ. ಆದ್ದರಿಂದ ತಾತ್ಕಾಲಿಕ ವಾಗಿಯಾದರೂ ನಮ್ಮ ವಾದಕ್ಕೆ ಚಲಚ್ಚಿತ್ರವನ್ನು ಎಳೆದು ತರದೆ ಈ ಸಮಸ್ಯೆಯನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸುವುದು ಒಳ್ಳೆಯದು.

ಕಳಿದ ಶತಮಾನದ ಕೊನೆಯಲ್ಲೂ ಈ ಶತಮಾನದ ಮೊದಲಿನಲ್ಲೂ ನಮ್ಮ ನಾಟಕಕಾರರು ಬಹುಮಟ್ಟಿಗೆ ವ್ರಾಚೀನ ಪುರಾಣೀತಿಹಾಸಗಳಿಂದ ತಮ್ಮ ಕಧಾವಸ್ತು ವನ್ನು ಆರಿಸಿಕೊಂಡರು. ರಾಮಾಯಣ ಮಹಾಭಾರತಗಳ ಕಥೆಗಳು, ಹರಿಶ್ಚಂದ್ರೋ ಪಾಖ್ಯಾನ, ಪ್ರಹ್ಲಾದನ ಕಥೆ—ಇಂಧ ಕಧಾವಸ್ತು ಆಗ ಜನಪ್ರಿಯವಾಗಿತ್ತು. ನಾಟಕ ದಿಂದ ಸಮಾಜ ಸುಧಾರಣೆಯಾಗಬೇಕೆಂಬ ಗುಂಗೂ ಅವರ ತಲೆಗೆ ಹತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ಪುರಾಣೀತಿಹಾಸಗಳ ವೀರರೂ ರಮ್ಯ ಕಥೆಗಳ ನಾಯಕರೂ ಹಿಂದೆ ಹಾಕಿದ ಲಾಗ ಗಳನ್ನೇ ಮತ್ತೆ ಹಾಕಿ, ಮಾಡಿದ ಚಮತ್ಕಾರಗಳನ್ನೇ ಮತ್ತೆ ಮಾಡಿದರೂ ಅವರಿಗೆ ಕೃಪ್ತಿಯಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ಈ ನಾಟಕಗಳು—ಧ್ರುವ ಚರಿತ್ರೆ, ಪ್ರಹ್ಲಾದಚರಿತ್ರೆ, ಮನ್ಮಧ ವಿಜಯ ಮುಂತಾದ ವೌರಾಣಿಕ ನಾಟಕಗಳು, ನಿರುಪಮಾ, ಮಂದಾರವಲ್ಲೀ ಪರಿಣಯ ಮುಂತಾದ ರಮ್ಯ ನಾಟಕಗಳು—ಉತ್ತಮವಾದ ಸಾಹಿತ್ಯವೆಂದೇನೂ ಹೇಳ ಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅನೇಕ ವೇಳೆ ನಾಟಕದ ವಸ್ತ್ತು ವಿನ್ಯಾಸ ಒರಟುತನದ ಪರಮಾವಧಿ ಯಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ನಾಟಕಕಾರನ ಕೈಗೆ ಬಂದ ಕಥಾ ವಸ್ತುವಿನಲ್ಲಿ ಏಕಮುುಖತೆ ಯೇನಾದರೂ ಇದ್ದರೆ ನಾಟಕದಲ್ಲೂ ಉಂಟು , ಅದಿಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ನಾಟಕಕಾರನೇನೂ ಆ ಕೊರತೆಯನ್ನು ನಿವಾರಿಸುವ ಯತ್ನ ಮಾಡ್ಸತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. 'ಸಂಪೂರ್ಣ ರಾಮಾಯಣ' 'ಸಂಪೂರ್ಣ ಮಹಾ ಭಾರತ' ಮುಂತಾದ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ಏಕಮುಖತೆಯನ್ನು ತರುವುದು ಕಷ್ಟ ಸಾಧ್ಯವೂ ಹೌದು. ಇಂಧ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಬರೆದದ್ದು ವ್ರಧಮೈಕಾ ದಶಿಯ ಜಾಗರಣೆಯ ಸೌಕರ್ಯಕ್ಕಾಗಿಯೇ ಹೊರತ್ತು ಸಾಹಿತ್ಯ ಸೃಷ್ಟಿಗಾಗಿ ಅಲ್ಲ. ಒಂದರ ಮೇಲೊಂದು ಹತ್ತಾರು ಪ್ರಕರಣಗಳನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಸಂಭಾಷಣೆಯ ರೂಪಕ್ಕೆ ತಿರುಗಿಸಿದರಾಯಿತು. ಜನ ಅದಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಿನವೇನನ್ನೂ ಬೇಡಲಿಲ್ಲ.

ಜೊತೆಗೆ ' ಗ್ಯಾಲರಿ ಪ್ರಭು 'ಗಳಿಗೆ ಬೇಕಾದ ಹಾಸ್ಯ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳು ಬರಬೇಕು —ಅವು ನಾಟಕಕ್ಕೆ ಅವಶ್ಯಕವಾಗಿರಲಿ ಇಲ್ಲದಿರಲಿ. " ರಾಜನ ಮನೆಯಲಿ ಭೋಜನ ವೆಂದರೆ ಯೋಜನವಾದರು ನಾಂ ಪೋಪೆ " ಎಂದು ಹಾಡಿಕೊಂಡು ಬರುವ ವಿದೂಷಕ; ಕಾಸು ಬಿಚ್ಚಲು ಪ್ರಾಣಬಿಡುವ ವೈಶ್ಯ; " ಕಾಸು ಕೊಟ್ಟವರಿಗೆ ಕೈಲಾಸ ತೋರ್ತವಳಿ " ಎಂದು ಈಚಲಮರದವ್ವನ ಮಹಿಮೆಯನ್ನು ಹೊಗಳುವ ಹೆಂಡಕುಡುಕ—ಇವರನ್ನೆಲ್ಲಾ ಹಿಂಗಟ್ಟು ಮುರಿ ಹಾಕಿ ನಾಟಕಕ್ಕೆ ಎಳೆದು ತರುತ್ತಿದ್ದರು. ಹಾಸ್ಯದ ಮತ್ತು ಗಂಭೀರ ವಾದ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳು ಅಸಂಬದ್ಧ ವಾಗಿ ಬೆರೆದು ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಸೇರುತ್ತಿದ್ದವು. ರಾಜ ಪುತ್ರಿಯೂ ಸ್ವತಃ ರಾಣಿಯೂ ಆದ ದ್ರೌಪದಿ ತನಗೆ ಸಹಜವಾದ ಗಾಂಭೀರ್ಯವನ್ನು ಮರೆತು, ಜಾರಿಬಿದ್ದ ದುರ್ಯೋಧನನನ್ನು "ಅರಿಯದೆ ಬಿದ್ದಿ ರಿ ಭಾವ" ಎಂದು ಹಾಡಿ ಹಳಿದದ್ದುಂಟು.

ಇದರ ಮೇಲೆ 'ಹೊಸ ಡ್ರೆಸ್ಸ್ ಹೊಸ ಸೀನರಿ'ಗಳ ಹುಚ್ಚು. 'ಕಟ್ ಸೀನು' ಗಳು, ಇದ್ದ ಕ್ಕಿದ್ದ ಹಾಗೆಯೇ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷರಾಗುವ ದೇವತೆಗಳು, ಚಮುಕಿ ಅಂಗಿಯನ್ನು ತೊಟ್ಟ ರಾಜರು, ವಿದ್ಯುದ್ದೀಪಗಳಿಂದ ಅಲಂಕೃತವಾದ ಸಿಂಹಾಸನ—ನಾಟಕ ಬಹು ಮಟ್ಟಿಗೆ ಇವುಗಳಿಂದ ಬದುಕಬೇಕಾಗಿತ್ತು. ಎಲ್ಲಕ್ಕಿಂತಲೂ ಹೆಚ್ಚಿನವೆಂದರೆ ಸಂಗೀತದ ಹಾವಳಿ. ರಟ್ಟಿನ ಕುದುರೆಗಳನ್ನು ಹೂಡಿದ ಜಾಕಾಯಿಮರದ ರಥದಲ್ಲಿ ಕುಳಿತು "ವಿಯತಿ ಬಹುತರಂ ಸ್ತೋಕಮುರ್ನ್ಯಾಂ" ಎನ್ನು ವಷ್ಟ್ರು ವೇಗದಿಂದ ಓಡುವ ಜಿಂಕೆ ಯನ್ನು ಬೆನ್ನಟ್ಟಿ ಬರುವ ದುಷ್ಯಂತ "ಪಾರಿತು ಪಾರಿತು ಸಡಮೃಗ ಪೋತ, ತೇರನಿದರ ಬಳಿ ಸೇರಿಸು ಸೂತ" ಎಂದು ನಾಲ್ಕಾರು ಸಂಗತಿಗಳನ್ನು ಹಾಕಿಕೊಂಡು ಹಾಡುವಷ್ಟು ಅವಕಾಶ ದೊರಕಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. " ಕ್ಸೇಮ ವೇನೈ ಸಕಲ ಪ್ರಜೆಗಳು? ಮಂತ್ರೀಸ ಪೇಳೈ" ಎಂದು ಗಾನಪೂರ್ವಕವಾಗಿ ಪ್ರಶ್ನೆ ಕೇಳುವ ಹಳ್ಳಿಯ ಬಯಲು ನಾಟಕ ಗಳಿಗೂ ಕಂಪೆನಿಯ ನಾಟಕಗಳಿಗೂ ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅಷ್ಟೇನೂ ಅಂತರ ಕಾಣ ಲಿಲ್ಲ. ನಾನು ನೋಡಿದ ನಾಟಕವೊಂದರಲ್ಲಿ—ನನ್ನ ನೆನಪನ್ನು ಪೂರ್ತಿ ನೆಚ್ಚಲಾರೆ— ನಾಯಿಕೆಯನ್ನು ಕಳ್ಳರು ಅಪಹರಿಸಿಕೊಂಡು ಹೋಗಿ ಆಕೆಯ ಕಣ್ಣು ಕೀಳಬೇಕೆಂದು ಹವಣಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಕಳ್ಳರ ಬೆನ್ನು ಹತ್ತಿ ಹೊರಟ ನಾಯಕ ದಾರಿಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ವೀರಾಲಾಪದ ಹಾಡು ಹೇಳಲು ನಿಂತದ್ದುಂಟು. ಆ ಕಳ್ಳರು ಕಣ್ಣು ಕೀಳುವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸ್ವಲ್ಪ ಅಲಸಿಗರಾದ್ದರಿಂದ ನಾಯಿಕೆ ಬದುಕಿದ್ದಳು. ಎಲ್ಲವೂ ಸರಿ ಹೋಯಿತು.

ಪಾತ್ರರಚನೆಯ ವಿಷಯದಲ್ಲೂ ಈ ನಾಟಕಗಳಿಗೆ ಪ್ರಶಂಸೆ ಸಲ್ಲುವಂತಿಲ್ಲ. ಒಬ್ಬ ವೀರನಂತೆಯೇ ಮತ್ತೊಬ್ಬ; ಅರ್ಜುನನೂ ಕರ್ಣನೂ ಒಬ್ಬರನ್ನೊಬ್ಬರು ಹಳಿಯು ತ್ತಿದ್ದರೆ ಅವರ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಅದಲು ಬದಲು ಮಾಡಬಹುದು. ಪ್ರತಿಭಾಶಾಲಿಯಾದ ನಟ (ದೈವಾನುಗ್ರಹದಿಂದ ಅಂಧ ನಟರಿದ್ದರು) ವಾತ್ರಕ್ಕೆ ಕಳೆತುಂಬಬೇಕೇ ಹೊರತು ನಾಟಕಕಾರನ ಕೈವಾಡ ಅಷ್ಟೇನೂ ಇರುತ್ತಿರಲ್ಲಿ. ನಾಟಕದ ಭಾಷೆ ಬಹುಮಟ್ಟಿಗೆ ಗ್ರಂಥದ ಭಾಷೆ. ಅದನ್ನಾಡುವ ವೈಖರಿಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ಬಗೆಯ ಅಸಹ್ಯವಾದ 'ನಾಟಕೀಯತೆ' (staginess) ಕಾಣುತ್ತಿತ್ತು. ಸಂಭಾಷಣೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರದರ್ಶಿಸುವ ಭಾವವು ಕೋಪ ವಾಗಲಿ ಕರುಣೆಯಾಗಲಿ, ಅದರಲ್ಲಿ ಏರಿಳಿತಗಳೇನೂ ಗೋಚರಿಸುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ಕೋಪ ಬಂದವನು ಕಿರಿಚಿದ್ದೂ ಕಿರಿಚಿದ್ದೇ, ದುಃಖ ಬಂದವನು ಅತ್ತದ್ದೂ ಅತ್ತದ್ದೇ. ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿನಲ್ಲಿ tearing a passion to tatters ಎಂದು ಹೇಳುವುದುಂಟು. ಈ

ಕೆಲಸಕ್ಕೆ ನಮ್ಮ ಹಳೆಯ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ಬೇಕಾದಷ್ಟು ಸೌಕರ್ಯವುಂಟು. ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಕೋಸತಾಸಗಳ ಅನುಭವವಾಗುವುದು ಈ ರೀತಿಯಲ್ಲಲ್ಲ. ಕೋಸಗೊಂಡವನು ಇದ್ದ ಕ್ಕಿದ್ದ ಹಾಗೆಯೇ ಕರುಣೆಗೆ ಎಡೆ ಕೊಡುತ್ತಾನೆ; ಆ ಕೋಸದಲ್ಲೇ ನಗುತ್ತಾನೆ; ಸಮಾಧಾನ ತಂದುಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ; ಮತ್ತೆ ಕೋಸ ಉಕ್ಕುತ್ತದೆ, ಅದೇ ಕೋಸವನ್ನು ಕೆಲವು ವೇಳೆ ಮಾತಿನ ಬಿರುಸಿನಲ್ಲಲ್ಲದೆ ಭಯಂಕರವಾದ ಮೌನದಿಂದ ತೋರಿಸುತ್ತಾನೆ. ಭಾವಗಳಲ್ಲಿ ಏರುಸೇರುಗಳುಂಟು, ಮಿಶ್ರಣವುಂಟು, ವಕ್ರತೆಯುಂಟು, ಅದರ ಗತಿ ನೇರ ವಾದದ್ದಲ್ಲ. ಮಿಂಚಿನಂತೆ ಕ್ಷಣಕಾಲ ಹೊಳೆದು ಅದೃಶ್ಯವಾಗುವ ಮನೋಭಾವಗಳಿಗೆ ಹೊಂದಿಕೊಂಡು ಬಳುಕಿ ಬಾಗುವ ಲಯ ಈ ಹಳೆಯ ನಾಟಕಗಳ ಸಂಭಾಷಣೆಯಲ್ಲಿ ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲ.

ಇದಿಷ್ಟು ಪೂರ್ವವಕ್ಷ. ಇದನ್ನೆಲ್ಲಾ ಒಪ್ಪಿದರೂ ಒಂದು ಅಂಶವನ್ನು ಮಾತ್ರ ಮರೆಯುವಂತ್ರಿಲ್ಲ. ಇಷ್ಟ್ರೆಲ್ಲಾ ಕುಂದುಕೊರತೆಗಳನ್ನುಳ್ಳ ಈ ರಂಗಭೂಮಿಯಲ್ಲಿ ಜೀವಕಳೆ ತಾಂಡವವಾಡುತ್ತಿತ್ತು. ಸ್ಕೂಲು ಕಾಲೀಜುಗಳಲ್ಲಿ ಉಚ್ಚ ಶಿಕ್ಷಣಪಡೆದವರು, ಹಳೆಯ ಕಾಲದ ವಂಡಿತರು, ಸಂತೇಸೇಟಿಯ ಸಾಹುಕಾರರು, ಜಟಕಾಗಾಡಿಯವರು— ಸಮಾಜದ ಎಲ್ಲಾ ವರ್ಗದವರಿಗೂ ನಾಟಕವೆಂದರೆ ಉತ್ಸಾಹ. ಆಗಿನ ಕಾಲದ ಪ್ರಸಿದ್ಧ ನಟರಾದ ಸಂ. ಲಕ್ಷ್ಮೀವತಿ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು, ವರದಾಚಾರ್ಯರು, ಕೃಷ್ಣ ಮೂರ್ತಿ, ಮುಂತಾದವರ ಹೆಸರು ಎಲ್ಲರ ಬಾಯಲ್ಲೂ ಇರುತ್ತಿತ್ತು. "ವರದಾಚಾರ್ಯರ ಕಂಪೆನಿಗೆ ನಾಗೇಂದ್ರ ಎಂಬವರು ಸೇರಿದ್ದಾ ರಂತೆ, ಭೂವೇವಿಯ ಪಾರ್ಟು ಅಮ್ಭತವಾಗಿ ಮಾಡುತ್ತಾರಂತೆ" ಎಂಬ ಸುದ್ದಿ ಹೊರಟಾಗ ಸಾವಿರಗಟ್ಟಲೆ ಜನರು ರತ್ನಾವಳ ಥಿಯೆ ಟರಿಗೆ ನುಗ್ಗದರು. ಪೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರನ ನಾಟಕಗಳನ್ನೋದಿ, ಅರಿಸ್ಟೋಟಲ್ ಒದಗಿಸಿದ ಮಸೆಕಲ್ಲಿನ ಮೇಲೆ ತಮ್ಮ ಬುದ್ಧಿಯನ್ನು ಹರಿತ ಮಾಡಿಕೊಂಡು, ನಾಟಕದ ತಂತ್ರ ಮತ್ತು ಪಾತ್ರರಚನೆಯ ಮೇಲೆ ದೀರ್ಘವಾಗಿ ಉಪನ್ಯಾಸ ಕೊಡಬಲ್ಲ 'ಉನ್ನ ತಭ್ರೂ' ಜನರೂ ಕೂಡ ಈ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ನೋಡಲು ಸೀಸನ್ ಟಕೆಟ್ ಕೊಂಡುಕೊಳ್ಳುತ್ತಿ ದ್ದರು. ಕೆಲವರೇನೋ ನಾಟಕವನ್ನು ನೋಡಿ ಬಂದ ಮೇಲೆ ಅದನ್ನು ಇಬ್ಸೆನ್,ಷಾ ದ್ದ ಮೊದಲಾದವರ ನಾಟಕಕ್ಕೆ ಹೋಲಿಸಿ, ತೆಗಳಿ, ತಮ್ಮ ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಮೇಲು ಹೊದಿಕೆಗೆ ಕಪ್ಪ ಸಲ್ಲಿಸಿದರಾದರೂ, ನಾಟಕವನ್ನು ನೋಡದೆ ಬಿಡುತ್ತಿರೆಲ್ಲ.

ಈ ಶತಮಾನದ ಎರಡನೆಯ ದಶಕದ ಸುಮಾರಿನಲ್ಲಿ ನಮ್ಮ ದೇಶದ ಮೇಲೆಲ್ಲಾ ಕೊಚ್ಚಿ ಹರಿದ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ರಾಂತಿ ಕಾವ್ಯಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ವರ್ಡ್ಸ್ಸ್ ವರ್ತ್, ಕೋಲ್ರ್ ರಿಜ್, ಕೀಟ್ಸ್ ಮಾದರಿಯ ರಮ್ಯ ಕಾವ್ಯದ ಫಲ ಕೊಟ್ಟಿತು. ಆದರೆ ನಾಟಕ ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ಅದೇ ಕ್ರಾಂತಿ ರೊಮ್ಯಾಂಟಿಕ್ ಮನೋವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಅದುಮಿ ವಾಸ್ತವಿಕ ನಾಟಕಗಳಿಗೆ—ಹಾಸ್ಯರಸ ಪ್ರಧಾನವಾದ ಸಾಮಾಜಿಕ ನಾಟಕಗಳಿಗೆ—ಉತ್ತೇಜನ ಕೊಟ್ಟಿತು. ಒಂದೇ ಗಡದಲ್ಲಿ ಎರಡು ಬಣ್ಣ ದ ಹೂವು ಬಿಟ್ಟಂತಾಯಿತು. ಎರಡರ ಮೇಲೆಯೂ ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಪ್ರಭಾವವಿದೆಯಾದರೂ ಕಾವ್ಯಕ್ಕೆ ಸ್ಫೂರ್ತಿ ಬಂದದ್ದು

ರೊಮ್ಯಾಂಟಕ್ ಯುಗದ ಸಾಹಿತ್ಯದಿಂದ; ನಾಟಕಕ್ಕೆ ಸ್ಫೂರ್ತಿಬಂದದ್ದು ೨೦ನೆಯ ಶತಮಾನದ ವಾಸ್ತವಿಕ ನಾಟಕಗಳಿಂದ.

ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಕ್ರಾಂತಿ ಬರುವುದು ನಿಜವಾಗಿಯೂ ಅಧಿವಾರ್ಯವಾಗಿತ್ತು. ಹಿಂದಿನ ನಾಟಕದ ನ್ಯೂನತೆಗಳು ಪರಮಾವಧಿಯನ್ನು ಮುಟ್ಟಿದ್ದವು. ಅಲ್ಲದೆ ಕ್ರಾಂತಿಯಲ್ಲಿ ಮುಂದಾಳಾಗಿ ನಿಂತ ಕೈಲಾಸಂ ಅವರು ಇಂಗ್ಲೆಂಡಿನಲ್ಲಿ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ನೋಡಿ ಆ ನಾಟಕಗಳ ಸರಳತೆ ಸಹಜತೆಗೆ ಮನಸೋತಿದ್ದರು. ಆ ಪರಿಸ್ಥಿತಿಯಲ್ಲಿ 'ಟೊಳ್ಳು ಗಟ್ಟಿ' ಯಂಧ ನಾಟಕ ಬಂದದ್ದೇನೂ ಆಶ್ಚರ್ಯವಲ್ಲ. ಕೈಲಾಸಂ ಬರೆಯು ವುದಕ್ಕಿಂತ ಮುಂಚೆಯೆ ವಾಮನರಾವ್ ಮಾಸ್ತರ್ ಕಂಪೆನಿಯವರು ಸಮಾಜಸುಧಾರ ಹೆಯ ಉದ್ದೇಶವುಳ್ಳ · ವಿವೇಕವಿಜಯ ' ಎಂಬ ನಾಟಕವನ್ನಾಡುತ್ತಿದ್ದರು. ಆದರೆ ಆ ನಾಟಕದಲ್ಲಿರುವ ವಾತ್ರಗಳು—ನನ್ನ ನೆನಪಿರುವ ಮಟ್ಟಿಗೆ—ಮನುಷ್ಯವೇಷ ಹಾಕಿದ ಸದ್ಗು ಣದುರ್ಗುಣಗಳು; ಶೈಲಿ, ಪ್ರಯೋಗವಿಧಾನ ಎಲ್ಲಾ ಹಳೆಯ ಕಾಲದವೇ. ಆದ್ದ ರಿಂದ ನಿಜವಾಗಿ ವಾಸ್ತವಿಕ ಸಾಮಾಜಿಕ ನಾಟಕ ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಪ್ರಾರಂಭವಾದದ್ದು ಕೈಲಾಸಂ ಬರೆಯ ತೊಡಗಿದ ಮೇಲೆ. ಅವರ ನಾಟಕಗಳು ಹೊಸಮೊಂದು ಸಂಧವನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸಿದವು.

ಈ ಹೊಸ ನಾಟಕ ಬೆಳೆದದ್ದು ಅಮೆಚ್ಯುರ್ ಸಂಘಗಳಲ್ಲಿ, ನಾಟಕವನ್ನೇ ವೃತ್ತಿ ಯಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡಿದ್ದ ಕಂಪೆನಿಗಳಲ್ಲಲ್ಲ. ಅದರ ಕಧಾವಸ್ತು ಸಾಮಾಜಿಕ; ಅದರ ಉದ್ದೇಶ ಮನೋರಂಜನೆಯೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು; ಆದರೂ ವ್ಯಕ್ತವಾಗಿಯೋ ಅವ್ಯಕ್ತ ವಾಗಿಯೋ ಸಮಾಜದ ಸಮಸ್ಯೆಗಳ ಪರಿಶೀಲನೆಯ ಮತ್ತು ಸಮಾಜ ಸುಧಾರಣೆಯ ಉದ್ದೇಶವೂ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಕಂಪೆನಿಯ ನಾಟಕಗಳಿಗೆ ತಮ್ಮ ಪ್ರೇಕ್ಷಕರನ್ನು ಧರ್ಮದ ಕಡೆಗೆ ಒಲಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕೆಂದಾಗಲಿ, ಸಮಾಜಸುಧಾರಣೆ ಮಾಡಬೇಕೆಂದಾಗಲಿ ಯಾವ ಗೀಳೂ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಜನರನ್ನು ಮೆಚ್ಚಿಸಿದರಾಯಿತು, ಹಣ ಬಂದರಾಯಿತು. ಇವೆರಡು ಉದ್ದೇಶಗಳೂ ಸಫಲವಾಗಲು ಅವು ಸಂಗೀತ ಬೇಕಾದರೆ ಸಂಗೀತ, ಹಾಸ್ಯ ಬೇಕಾದರೆ ಹಾಸ್ಯ, ಭಕ್ತಿ ಬೇಕಾದರೆ ಭಕ್ತಿ—ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ಕೊಡಲು ಸಿದ್ಧ ವಾಗಿದ್ದವು. ನಾಟಕವು ಕಂಪೆನಿಯವರ ವೃತ್ತಿಯಾದ್ದರಿಂದ ಅವರು ಜನತೆಯ ಅಭಿರುಚಿಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿ ಹೋಗದಿರುವುದು ಅಸಾಧ್ಯವಾಗಿತ್ತು. ನಮ್ಮ ಹೊಸ ವಂಧದವರಿಗೆ ನಾಟಕ ಜೀವನೋ ವಾಯವಲ್ಲ, ಕೇವಲ ಮನೋರಂಜನೆಯ ಹವ್ಯಾಸವೂ ಅಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅವರು ಜನತೆಯ ಅಭಿರುಚಿಯ ಸೆರಗು ಹಿಡಿದು ಹೋಗಬೇಕಾದ್ದಿ ರಲಿಲ್ಲ. ಆ ಅಭಿರುಚಿಯನ್ನೇ ಅನುಸರಿಸುವ ಸೋಗು ಹಾಕಿ ಕ್ರಮ ಕ್ರಮವಾಗಿ ಅದನ್ನು ತಿದ್ದಿ ನಿರ್ಮಲಮಾಡುವ ಅವಶ್ಯ ಕತೆ ಅವರಿಗೆ ಕಾಣಲಿಲ್ಲ. ದೇಶಸೇವೆಗೆ ಸಾಧನವಾಗುವಂಥ ಹೊಸ ಬಗೆಯ ನಾಟಕನೊಂದು ಸೃಷ್ಟಿಯಾಗಬೇಕೆಂಬ ಆತುರದಲ್ಲಿ ಅವರು "ನಮಗೆ ಹಣ ಮುಖ್ಯವಲ್ಲ; ಅದು ಬರಲಿ ಬರದಿರಲಿ, ನಾಟಕದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ನಮಗಿರುವ ಆದರ್ಶವನ್ನು ಕಾರ್ಯರೂಸಕ್ಕೆ ತರುತ್ತೇನೆ; ಹೊಸಮೊಂದು ಅಭಿರುಚಿಯನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸುತ್ತೇವೆ"

ಎಂದು ಹೊರಟರು. ಅವರ ಉದ್ದೇಶ ಘನವಾದದ್ದು; ಅದಕ್ಕಾಗಿ ಅವರು ತ್ಯಾಗ ಬುದ್ಧಿಯಿಂದ ದುಡಿದರು; ಹಳೆಯ ನಾಟಕದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅವರು ಮಾಡಿದ ಟೀಕೆ ಬಹು ಮಟ್ಟಿಗೆ ಸಾಧುವಾದದ್ದು—ಇದನ್ನೆಲ್ಲಾ ನಾವು ಒಪ್ಪಲೇ ಬೇಕು.

ಟೀಕೆ ಬಹು ಮಟ್ಟಿಗೆ ಸಾಧುವಾದದ್ದು—ಇದನ್ನೆಲ್ಲಾ ನಾವು ಒಪ್ಪಲೇ ಬೇಕು. ಈ ಸಂಧದನರ ವಾದನನ್ನು ಹೀಗೆ ಸಂಗ್ರಹಿಸಬಹುದು: "ಈ ಸೌರಾಣಿಕ ನಾಟ ಕಗಳೂ ರಮ್ಯ ನಾಟಕಗಳೂ ಜೀವನನನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಎಲ್ಲೋ ಹಿಮನತ್ಪರ್ವತದ ಶಿಖರದ ಮೇಲೆ ಕುಳಿತುಕೊಳ್ಳುವ ಚಟಕ್ಕೆ ಸಿಕ್ಕಿವೆ. ಅವುಗಳ ಔನ್ನತ್ಯ ಕೃತಕವಾದದ್ದು; ಅಧವಾ ಕೃತಕನಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಆ ಎತ್ತರದಲ್ಲಿ ನಾವು ಉಸಿರೆಳೆಯಲಾರೆವು: ನಾಟಕವನ್ನು ಅಲ್ಲಿಂದ ಇಳಿಸಿ ಸಾಮಾನ್ಯ ಜನರ ನಡುವೆ ಬೆಳೆಯುವಂತೆ ಮಾಡಬೇಕು. ಈ ರಾಜ ರಾಣಿಯರು, ದೇವದಾನನರು, ಹಾಲುಗಲ್ಲದ ಪ್ರಣಯಿಗಳು, ಸಾಧುಸಂತರು ಮತ್ತು ಅವರನ್ನು ಪೀಡಿಸುವ ದುರುಳರು, ಇವರಿಗೆಲ್ಲಾ ನಮ್ಮ ರಂಗಭೂಮಿ ಗುತ್ತಿಗೆಯಾಗಿ ಹೋಗಿದೆ. ಅವರನ್ನೋಡಿಸಿ ಆ ಸ್ಥಳವನ್ನು ಸಾಮಾನ್ಯ ಮಾನವನಿಗೆ ಕೊಡಬೇಕು. ಅವನ ದಿನದಿನದ ಜೀವನವನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸಬೇಕು. ನಾಟಕದ ಭಾಷೆ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಬಳಕೆಯಾಗಿರುವ ಭಾಷೆಯೇ ಆಗಬೇಕು. ನಾಟಕಕಲೆ ಹುಟ್ಟಿದ್ದು ಅಣ್ಣಾ ಹೊಟ್ಟೆ ಗಾರರ ಮನೋರಂಜನೆಗಲ್ಲ, ಅಮೆ ವಿಚಾರಪ್ರಚೋದನೆಗಾಗಿ, ಜೀವನೋದ್ಧಾರ ಕ್ಯಾಗಿ ಶ್ರಮಿಸಬೇಕು. ಸಮಾಜದ ಕುಂದು ಕೊರತೆಗಳನ್ನು ಎತ್ತಿ ತೋರಿಸಬೇಕು. ಈ ಕೆಲಸಕ್ಕೆ ಉಪಯುಕ್ತವಾದ ಸಾಧನವೆಂದರೆ ಹಾಸ್ಯ, ನಿಡಂಬನ—ಇವೇ ನಮ್ಮ ಅಸ್ತ್ರಗಳು."

ಈ ಹೊಸ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಸಂಗೀತಕ್ಕೆ ಸ್ಥಾನವೇ ಇಲ್ಲವೆನ್ನ ಬಹುದು. "ಹಾರ್ಮಣಿ ಬಾರ್ರೋ ಕೈ ಹಾಲ್ಕಾಸೀತೆ" ಎಂಬ ಹಾಸ್ಯಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶ ಕೊಡುವಷ್ಟು ಮಾತ್ರ ಬಂದರೆ ತಡೆದೇವು—ಹೆಚ್ಚಾಗಬಾರದು. ಬೋರ ತರಕಾರಿಯನ್ನು ತಂದು ಒಳಹಜಾರದಲ್ಲಿ — ದಾರ್ರಿ ರೂಮಿನಲ್ಲಲ್ಲ— ಇಡಬೇಕಾದ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ "ಕತ್ತಾರಿ ಕಾಯ್ ತತ್ತಾರೋ" ಎಂದು ಪಲ್ಲವಿ ಹಾಡುವುದು ಉಚಿತವಲ್ಲವಷ್ಟೆ. ಮದುವೆಗೆ ಮುಂಚೆ awfully simple ಆಗಿದ್ದು ಮದುವೆಯಾದ ಮೇಲೆ simply awful ಆಗುವ ಹೆಂಗಸಿನ ವಿಷಯವಾಗಿ ಬರೆದ ನಾಟಕಕ್ಕೆ ಸ್ವರಪ್ರಸ್ತಾರ ಹಾಕಿ ಹಾಡಿಸಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ—ಅದಕ್ಕೇ ಬೇರೊಂದು ಬಗೆಯ ಸಂಗೀತವನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸಬೇಕಾದೀತು. ಇಂಧ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ವಸ್ತ್ರ ಭೂಷಣಗಳ, ಸೀನರಿಗಳ ಆಡಂಬರವೂ ಇಲ್ಲ. ಇದರ ವಸ್ತುಗಳು—ಈಗಿನ ವಿದ್ಯಾ ಭ್ಯಾಸದ ಕುಂದು ಕೊರತೆಗಳು, ಬಿರುದು ಬಾವಲಿಗಳ ಆಸೆ, ವರದಕ್ಷಿಣೆಪದ್ಧ ತಿಯ ವಿಷಮ ಫಲ, ಸಂಸಾರದ ಭಿದ್ರಗಳು, ಮನೆಯನ್ನು ಮರೆತು ಸಂಘಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಲಹಾಕುವ ಹೆಂಗಸರು, ಹರಿಜನೋದ್ಧಾರ–ಇತ್ಯಾದಿ.

ಹಿಂದಿನ ಪೌರಾಣಿಕ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ಅಭಿನಯಿಸುತ್ತಿದ್ದ ಕೆಲವು ನಟರು ಈ ಹೊಸನಾಟಕಕ್ಕೆ ತಮ್ಮ ಕಲೆಯನ್ನು ದಾನಮಾಡಿದರು. ಶ್ರೀ ನಾಗೇಂದ್ರರಾಯರು ಮೊದಲು ವರದಾಚಾರ್ಯರ ಕಂಪೆನಿಗೆ ಸೇರಿದಾಗಲೆ ಜನರ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಸೂರೆ ಗೊಂಡರು. ಆದರೆ ಅವರು ಕೈಲಾಸಂ ಬರೆದೆ 'ಅಮ್ಮಾವ್ರ ಗಂಡ'ದಲ್ಲಿ ಅಮ್ಮಾವ್ರಾಗಿ

ಬಂದಾಗ ಅವರ ಕಲೆ ಹಿಂದಿಗಿಂತ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಶೋಭಿಸಿತೆಂದು ಅನೇಕರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಸಾಮಾಜಿಕ ನಾಟಕಗಳಿಂದ ನಾಟಕಕಲೆಗೆ ವಿಶೇಷ ಪ್ರಯೋಜನವಾಯಿತೆನ್ನು ವುದರಲ್ಲಿ ಯಾವ ಸಂಶಯವೂ ಇಲ್ಲ. ಅರ್ಥವಿಲ್ಲದ ಸಂಗೀತ, ಕೆಲಸಕ್ಕೆ ಬಾರದ ಡ್ರೆಸ್ಸು ಸೀನರಿಗಳು, ರಂಗಸ್ಥಳವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಹೋದದ್ದು ಮಾತ್ರವಲ್ಲ—ಅದಕ್ಕಿಂತ ಮುಖ್ಯ ವಾದ ಸುಧಾರಣೆಗಳು ನಡೆದವು. (೧) ಹೊಸ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಬರುವ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳು ಸಾಮಾನ್ಯ ಮಾನವರಾದ್ದರಿಂದ—ಅವರ ಸ್ವಭಾವನಿರೂಪಣೆಯಲ್ಲಿ ಹಿಂದಿನ ಕನಿಗಳ ಅನುಕರಣೆ ಸಾಧ್ಯವಲ್ಲದ್ದರಿಂದ—ನಾಟಕಕಾರ ಪಾತ್ರಸೃಷ್ಟಿಯ ಕಡೆಗೆ ಗಮನ ಕೊಡು ವುದು ಅವಶ್ಯಕವಾಯಿತು. (೨) ಹಾಗೆಯೇ ನಾಟಕದ ಬಂಧವೂ ಸ್ವಲ್ಪ ಬಿಗಿಯಾಗ ಬೇಕಾಯಿತು. ಪೌರಾಣಿಕ ನಾಟಕವಾದರೆ ಜನ ತಮಗೆ ಪರಿಚಿತವಾದ ಹಳೆಯ ಕಥೆಯನ್ನು ನೆನಪಿನಲ್ಲಿ ಟ್ಟುಕೊಳ್ಳುತ್ತಾರೆ. (ಇದರಿಂದ ಪ್ರತಿಭಾಶಾಲಿಯಾದ ನಾಟಕ ಕಾರನಿಗೆ ಪ್ರಯೋಜನವೂ ಉಂಟಿಂಬುದನ್ನು ನಾವು ಮರೆಯಬಾರದು.) ಇಲ್ಲಿ ನಾಟಕಕಾರನೇ ಸಮರ್ಪಕವಾದ ಕಥೆಯೊಂದನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕಾಯಿತು. ಕಥೆ ಅಸಮರ್ಪಕವಾದರೆ ಆ ಹುಳುಕು ವಾಸ್ತವಿಕನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಕಾಣು ತ್ತದೆ. ಆಂಜನೇಯ ಸಮುದ್ರವನ್ನು ಲಂಘಿಸಿದನೆಂದರೆ ಒಪ್ಪಬಹುದು. ಆದರೆ ಶಾಮಣ್ಣ ಅದೇ ಕೆಲಸವನ್ನು ಮಾಡಿದನೆಂದರೆ ಯಾರೂ ನಂಬರು. ಅವನು ಮಾಡುವ ಪ್ರತಿ ಯೊಂದು ಕೆಲಸವೂ ಆಡುವ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಮಾತೂ ಪ್ರಕೃತಿಯಲ್ಲಿ ಕಾಣುವ ಕಾರ್ಯ ಕಾರಣ ನಿಯಮಕ್ಕೆ ಒಳಪಟ್ಟ ರಬೇಕು. (೩) ನಾಟಕದ ಭಾಷೆ ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಯಿತು. ಕೈಲಾಸಂ ಅವರ ಭಾಷೆ ಮತ್ತೊಂದು ಬಗೆಯ ಅತಿರೇಕಕ್ಕೆ ಹೋಯಿತೆಂದರೂ ಒಟ್ಟನಲ್ಲಿ ಹಾಸ್ಯ ನಾಟಕಕ್ಕೆ ಬೇಕಾದ ಮಧ್ಯಮವರ್ಗದ ಶೈಲಿಯೊಂದು ಸೃಷ್ಟಿಯಾಯಿತು. (೪) ವಾಸ್ತ ವಿಕನಾಟಕದ ಮಟ್ಟದಲ್ಲಿ ಅಭಿನಯಕಲೆಯೂ ಹೆಚ್ಚು ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಯಿತು; ರಂಗಸ್ಥ ಳದ ಮೇಲೆ ಮಾತಾಡುವ ಕಲೆಯೂ ಉತ್ತಮಗೊಂಡಿತು. (೫) ತಕ್ಕ ಮಟ್ಟಗೆ ಶುದ್ಧ ವಾದ, ಮತ್ತು ನಾಟಕದ ವಸ್ತುವಿಗೆ ಹೊರೆಯಲ್ಲದ, ಹಾಸ್ಯ ನಮಗೆ ದೊರಕಿತು. (೬) ಇದ್ಲಿಲ್ಲಕ್ಕಿಂತಲೂ ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ನಾಟಕಕಾರರು ಹಿಂದಿನ ಉದ್ದಾಮ ಕವಿಗಳ ಅನು ಭವವನ್ನು ಕಣ್ಣು ಮುಚ್ಚಿ ಅನುಕರಿಸುವ ಅಭ್ಯಾಸ ತಪ್ಪಿ ತಮ್ಮ ಸ್ವಂತ ಅನುಭವವನ್ನೇ ನಾಟಕದ ಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಉಪಯೋಗಿಸುವಂತಾಯಿತು. ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ನಾಟಕ ಜೀವ ನಕ್ಕೆ ಹತ್ತಿರ ಬಂತು. ಆ ಅನುಭವದ ವೈಶಾಲ್ಯವೆಷ್ಟು, ಆಳವೆಷ್ಟು ಎನ್ನುವುದು ಬೇರೆ ಮಾತು.

ಈ ನಾಟಕಗಳು ಕೆಲಕಾಲ ಯಶಸ್ವಿಯಾಗಿ ಬಾಳಿದವೆಂದು ಒಪ್ಪಲೇಬೇಕು. ದೇಶದ ಪ್ರಾಜ್ಞಮಂಡಲಿ, ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯ ಸಂಪ್ರದಾಯದ ವಿದ್ವನ್ಮಂಡಲಿ, ತನ್ನ ಬೆನ್ನು ತಟ್ಟಕೊಂಡಿತು. "ನಾವು ವಿಚಾರ ಪ್ರಧಾನವಾದ ನಾಟಕವನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಿದ್ದೇವೆ; ನಾಟಕವನ್ನು ಜೀವನದ ಸಮೀಪಕ್ಕೆ ತಂದಿದ್ದೇವೆ, ಸಮಾಜೋದ್ಧಾರಕ್ಕೂ ಕಲೆಯ ಉದ್ಧಾರಕ್ಕೂ ತಳಹದಿ ಹಾಕಿದ್ದೇವೆ" ಎಂಬ ಭಾವನೆಯಿಂದ ಅವರಿಗೆ ರೋಮಾಂಚ ವಾಗಿ ಮೈಯುಬ್ಬಿತು. ಕೈಲಾಸಂ ಹಾಕಿಕೊಟ್ಟ ಮೇಲ್ಪಂಕ್ತಿಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸಲು— ಅನುಕರಿಸಲು ಎಂದರೂ ತಡೆಯುತ್ತದೆ—ಹತ್ತಾರು ಜನರು ಮುಂದೆ ಬಂದರು. ಹಳೆಯ ನಾಟಕ ತಾನಾಗಿಯೇ ನವೆದು ಪ್ರಾಣಬಿಟ್ಟತೋ ಅಥವಾ ವಿದ್ವಜ್ಜನರ ತಿರಸ್ಕಾರ ಅದನ್ನು ಕೊಂದಿತೋ, ಅಂತೂ ಹೆಚ್ಚು ಕಡಿಮೆ ಅದು ಗೋರಿಯಾದಂತಾಯಿತು. ಅದಕ್ಕಾಗಿ ಕಣ್ಣೀರು ಬಿಟ್ಟವರೂ ವಿರಳ. ಗುಬ್ಬಿ ಕಂಪೆನಿ ಮಾತ್ರ ಹೊಸ ನಾಟಕದ ದಾಳಿಯನ್ನು ತಡೆದುಕೊಂಡು ಇನ್ನೂ ಜನರನ್ನು ನಾಟಕಶಾಲೆಗೆ ಸೆಳೆಯುತ್ತಿದೆ. ಆದರೆ ಹಳೆಯ ನಾಟಕ ಜನತೆಯಿಂದ ಗಳಿಸಿದ್ದ ಸನ್ಮಾನಕ್ಕೆ ಹೊಸ ನಾಟಕ

ವೇನೂ ವಾರಸುದಾರನಾಗಲಿಲ್ಲ. ವಿದ್ವಜ್ಞನರು ಹಾಡಿ ಹಲುಬಿ ಬರಮಾಡಿಕೊಂಡ ವಾಸ್ತವಿಕ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಏನೋ ಒಂದು 'ಐಬು' ಇದ್ದಿ ರಬೇಕು. ಅದು ಅಮೆಚ್ಯುರ್ ರಂಗಭೂಮಿಯಲ್ಲಿ ಯಶಸ್ವಿಯಾಯಿತೆಂದರೂ ಅಲ್ಲಿಂದ ಮುಂದೆ ಹೊರಟು ಜನಸಾ ಮಾನ್ಯಕ್ಕೆ ಪ್ರಿಯವಾಗಲಿಲ್ಲ. ಅಮೆಚ್ಯುರ್ ನಾಟಕ ಮಂಡಲಿಗಳು ಯಾವುವೂ ಹತ್ತಾರು ವರ್ಷ ಸ್ಥಿರವಾಗಿ ನಿಂತು ಕೆಲಸ ನಡಸಿದಂತೆ ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲ. ಒಂದಾನೊಂದು ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಬಳ್ಳಾರಿ ರಾಘವಾಚಾರ್ಯರಂಥ ಪ್ರಸಿದ್ಧ ನಟರನ್ನು ರಂಗಭೂಮಿಗೆ ತಂದ ಬೆಂಗಳೂರಿನ ಅಮೆಚ್ಯುರ್ ನಾಟಕಮಂಡಲಿ ಹೆಸರು ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಇನ್ನೂ ಬದುಕಿದೆ. ವಾಸ್ತವಿಕ ಪಂಥದವರು ತಮಗೆ ಹಣ ಗಳಿಸುವ ಆತುರವಿಲ್ಲವೆಂದು ಘೋಷಿಸಿದ್ದು ಬುದ್ಧಿ ವಂತಿಕೆಯ ಮಾತೇ ಆಯಿತು. ಅವರ ನಾಟಕಕ್ಕೆ ಹಣ ಕೊಡಲು ಜನತೆಯೇನೂ ಧಾವಿಸಿ ಬಂದು ಕ್ಯೂ ನಿಲ್ಲಲಿಲ್ಲ. ಅದಕ್ಕೆ ಸ್ಥಾನ ದೊರೆತದ್ದು ಜನಸಾಮಾನ್ಯದ ರಂಗ ಭೂಮಿಯಲ್ಲಲ್ಲ, 'ಕಾಲೇಜ್'ಡೆ', ಸಂಘಗಳ ವಾರ್ಷಿಕೋತ್ಸವ, ಮುಂತಾದ ಸಮಾರಂ ಭಗಳಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ. ಅಲ್ಲಿಯೂ ಅದಕ್ಕೆ ದೊರೆತಿರುವ ಗೌರವ ಎಲೆಯ ಕೊನೆ ಯಲ್ಲಿ ಬಡಿಸುವ ಉಪ್ಪಿನಕಾಯಿಗೆ ಸಲ್ಲು ವಷ್ಟು ಮಾತ್ರ. ನಮ್ಮ ವಿದ್ವಜ್ಜನರು ಕೂಡ ಅಲ್ಲಿ ಗೆ ಹೋಗುವುದು ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ನಾಟಕ ನೋಡುವುದಕ್ಕಲ್ಲ. ಆ ಸಮಾರಂಭಕ್ಕೆ ಗಣ್ಯರಾದವರೊಬ್ಬರು ಅಧ್ಯಕ್ಷರಾಗುತ್ತಾರೆ; ದೊಡ್ಡ ಮನುಷ್ಯರೊಬ್ಬರು ಭಾಷಣ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ; ಅಲ್ಲಿಗೆ ಹೋಗುವುದು ಗೌರವಸ್ಥರ ಲಕ್ಷಣ; ಹಾಗೇ ನಾಟಕವನ್ನೂ ನೋಡಬೇಕೆಂದರೆ . ಆಗಬಹುದು, ಅದಕ್ಕೇನು. ಬಹುಮಟ್ಟಿಗೆ ಅಮೆಚ್ಯುರ್ ನಾಟಕಗಳ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಇದು ಜನರ ಮನೋಭಾವ. ವಿದ್ವಜ್ಞನರಲ್ಲಿ ಮುಕ್ಕಾಲು ಪಾಲು—ಅನೇಕ ವೇಳೆ ಸಮಾರಂಭದ ಅಧ್ಯಕ್ಷರು ಕೂಡ— ಸುಮಾರು ಎಂಟು ಘಂಟೆಗೆ ಮನೆಗೆ ಹೊಗಟುಬಿಡುತ್ತಾರೆ. ಹಾಗೆ ಹೊಗಡುಬ್ಬ ಅನ್ನತ್ತಲು ನಾಟಕ ಮನೆಗೆ ಹೊರಟುಬಿಡುತ್ತಾರೆ. ಹಾಗೆ ಹೊರಡಲು ಅನುಕೂಲವಾಗಲೆಂದೇ ನಾಟಕ ವನ್ನು ಕಾರ್ಯಕ್ರಮದ ಕೊನೆಗೆ ತಳ್ಳುವ ಅಭ್ಯಾಸ ಬೆಳೆದಿದೆ. ನಾಟಕ ನೋಡ ಬೇಕೆಂಬ ಉತ್ಸಾಹದಲ್ಲಿ ನಿದ್ದೆ ಕೆಡುವುದನ್ನೂ ಗಮನಿಸದೆ, ರಾತ್ರಿ ಹತ್ತು ಘಂಟೆಗೆ ನಾಟಕಶಾಲೆಗೆ ಹೋಗಿ ಎರಡು ಘಂಟೆಗೋ ಮೂರು ಘಂಟೆಗೋ ಹಿಂದಿರುಗುತ್ತಿದ್ದ ಕಾಲವೆಲ್ಲಿ, ಈ ಕಾಲವೆಲ್ಲಿ! ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರ್ 'the play is the thing' ಎಂದು

ಹೇಳಿದ. ಈಗಲಾದರೋ ನಾಟಕ ಯಾವುದೋ ಒಂದು ಉತ್ಸವದ ಉಪಕರಣ ಮಾತ್ರ. ವಿದ್ವನ್ಮಣೆಗಳಿಂದ ಕೂಡ ಅದಕ್ಕೆ ದೊರೆತಿರುವುದು ಕಡೆಗಣ್ಣಿನ ಕಟಾಕ್ಷ. ಬಹುಶಃ ಅನರಿಗೆ ಬೇಕಾಗಿರುವುದು ಈನಾಟಕವಲ್ಲ; ಹಳೆಯ ತೆರದ ನಾಟಕವೂ ಅಲ್ಲ; ಬೇರೊಂದು ಬಗೆಯ ನಾಟಕ. ವಾಸ್ತವಿಕ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ಲ್ಲದ, ಹಳೆಯ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಸ್ವಲ್ಪ ಮಟ್ಟಗಾದರೂ ಇದ್ದ ಯಾವುನೋ ಕೆಲವು ಗುಣಗಳಿಗೆ ಅವರು ಮನಸೋತಿ ದ್ದಾರೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ನನಗೆ ಬಹಳ ಪರಿಚಿತರಾದ ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಪ್ರಾಧ್ಯಾಪಕ ರೊಬ್ಬರು – ಇಬ್ಸೆನ್, ಷಾ ಮೊದಲಾದವರ ಕೃತಿಗಳನ್ನು ವ್ಯಾಸಂಗ ಮಾಡಿದವರು— "ನನಗೆ ನಿಮ್ಮ ವಿದ್ವಾಂಸರ ನಾಟಕ ಹಿಡಿಸುವುದಿಲ್ಲವಯ್ಯ" ಎಂದು ನಿರ್ದಾಕ್ಷಿಣ್ಯವಾಗಿ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದರು. ಹೊಸ ನಾಟಕದ ಬೆಂಬಲಿಗರು ಈ ಪರಿಸ್ಥಿತಿಯಿಂದ ನಿರಾಶರಾಗಲಿಲ್ಲ. "ಈ ಬಗೆಯ ನಾಟಕ ಇನ್ನೂ ಹೊಸದು, ಜನರ ಅಭಿರುಚಿ ನೇರವಾಗಬೇಕಾದರೆ ಕಾಲ ಬೇಕು" ಎಂದು ಮನಸ್ಸಿಗೆ ಸಮಾಧಾನ ತಂದುಕೊಂಡರು. ನಮ್ಮ ವಾಸ್ತವಿಕ ನಾಟಕ ಹುಟ್ಟದಂದಿನಿಂದ ಇದುವರೆಗೆ ಕಾಲುಶತಮಾನಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚು ಕಾಲ ಕಳೆದಿದೆ. ಆದರೂ ಈ ಸಂಥದನರ ನಾಟಕವು ಕಂಪೆನಿಯವರ ರಂಗಸ್ಥ ಭವನ್ನಾಕ್ರ ಮಿಸಿ ಸಾಮ್ರಾಜ್ಯ ಕಟ್ಟರುವ ಚಿಹ್ನೆಯೇನೂ ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲ. 'ದೇವದಾಸಿ'ಯಂಧ ಒಂವೆರಡು ನಾಟಕಗಳು ಈ ಮಾತಿಗೆ ವಿನಾಯಿತಿಯಾಗಬಹುದೇನೊ.

ವಿದ್ವಾಂಸರ ಬಯಕೆಯಿಂದಲೇ ಹುಟ್ಟ ಅವರಿಂದ ವೋಷಿತವಾದ ನಾಟಕ ಅವರಿಗೇ ಅಸಡ್ಡೆಯಾದ ಮೇಲೆ ಜನನಾಮಾನ್ಯಕ್ಕೆ ಅದು ರುಚಿಸದೆ ಹೋದದ್ದೇನೂ ಆಶ್ಚರ್ಯವಲ್ಲ. ಹಳೆಯ ನಾಟಕ ಕಣ್ಮರೆಯಾಯಿತು; ಹೊಸದು ಅವರಿಗೆ ಸೇರದು. ಆದ್ದರಿಂದ ಮನೋರಂಜನೆ ಬೇಕೆನ್ನಿಸಿದಾಗ ಅವರಿಗೆ ಚಲಚ್ಚಿತ್ರಗಳೇ ಶರಣು. ಜನಸಾಮಾನ್ಯರು ಬೇಡುವ ದೇವದಾನವರು, ಸಂತರು, ವಿದೂಷಕರು ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ಸಿನೆಮಾದವರು ಕೊಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ, ಕಲೆಯ ರೂಪದಲ್ಲಲ್ಲದಿದ್ದರೂ.

ಸಿನೆಮಾದವರು ಕೊಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ, ಕಲೆಯ ರೂಪದಲ್ಲಲ್ಲದಿದ್ದರೂ.

ನಾಟಕವನ್ನು ಜೀವನದ ಹತ್ತಿರಕ್ಕೆ ತರಬೇಕೆಂದು ಹೊರಟ ವಾಸ್ತವಿಕ ಪಂಧದ ವರು ಜೀವನದ ಮೂಲಪ್ರವಾಹದಿಂದ ಹೊರಬಿದ್ದು ಯಾವುದೋ ಸಣ್ಣ ಕಾಲುವೆ ಯಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕಿಕೊಂಡಂತೆ ತೋರುತ್ತದೆ. ಈ ವಿಚಿತ್ರ ವಿರೋಧಾಭಾಸದ ಅರ್ಧವೇನು? ವಾಸ್ತವಿಕನಾಟಕ ಜನಸಾಮಾನ್ಯಕ್ಕೆ ರುಚಿಸದಿರುವುದಕ್ಕೆ ಕಾರಣವೇನು? ಅಮೆಚ್ಯುರ್ ರಂಗಭೂಮಿಯಲ್ಲಿ ಉತ್ತಮ ನಟರಿಲ್ಲವೆಂದೆ? ಹಾಗೆ ಹೇಳಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಶ್ರೀ ಎನ್. ಎಸ್. ನಾರಾಯಣಶಾಸ್ತ್ರಿ, ಶ್ರೀ ಬಿ. ಕೃಷ್ಣ ಮೂರ್ತಿ, ಮುಂತಾದ ನಟರು ಯಾವ ನಾಟಕ ಮಂಡಲಿಗಾದರೂ ಗೌರವ ತರಬಲ್ಲವರು; ಶ್ರೀ ಪರ್ವತವಾಣಿಯವರ ಗುಂಪಿ ನಲ್ಲಿ ಒಳ್ಳೆಯ ನಟರಿದ್ದಾರೆ; ಹಿಂದೆ ಕೂಡ ಕೈಲಾಸಂ ಅವರ ಸುತ್ತಮುತ್ತ ಪ್ರತಿಭಾ ಶಾಲಿಗಳಾದ ನಟರು ಸೇರಿದ್ದರು. ಹೊಸನಾಟಕಕ್ಕೂ ರಂಗಭೂಮಿಗೂ ಹೊಂದಿಕೆಯಿಲ್ಲ ವೆನ್ನೋಣವೆ? ಈ ಮಾತು ಸ್ವಲ್ಪ ಮಟ್ಟೆಗೆ ನಿಜವೆಂದರೂ ಅದನ್ನು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಒಪ್ಪಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಶ್ರೀ ಪರ್ವತವಾಣಿಯವರ ನಾಟಕಗಳು ಸಾಹಿತ್ಯದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ

ಪರಿಣಾಮಕಾರಿಯಲ್ಲವೆಂದರೂ ರಂಗಸ್ಥಳಕ್ಕೆ ಬಹಳ ಚೆನ್ನಾಗಿ ಹೊಂದಿಕೊಳ್ಳುತ್ತವೆ. ಹಾಗಾದರೆ ಹೊಸನಾಟಕದ ಕೊರತೆಯೇನು? ಈ ನಾಟಕಕಾರರು ನಿಜವಾಗಿಯೂ ನಮಗೆ ಉಚ್ಚವರ್ಗದ ಕಲೆಯನ್ನು ಕೊಟ್ಟಿದ್ದಾರೆಯೆ? ಅದು ರುಚಿಸದಿರುವುದಕ್ಕೆ ಜನ ಸಾಮಾನ್ಯದ ಕೀಳು ಅಭಿರುಚಿಯೇ ಕಾರಣವೆ? ಶಿಷ್ಟ ನಾಟಕಕಾರರ ಮತ್ತು ಅವರ ಬೆಂಬಲಿಗರೆನ್ನಬಹುದಾದ ಶಿಷ್ಟ ಪ್ರೇಕ್ಷಕವೃಂದದ ಅಭಿರುಚಿಯೇ ಸರಿ, ಉಳಿದವರ ದ್ದೆಲ್ಲಾ ತಪ್ಪು ಎಂದು ಹೇಳೋಣವೆ? ಉಚ್ಚಪೀಠದಲ್ಲಿ ಕುಳಿತು ಪ್ರಜಾಪ್ರಭುತ್ವದ ತತ್ವವನ್ನು ಹಳಿಯುವವರೇನೋ ನಿಸ್ಸಂದೇಹವಾಗಿ ಉತ್ತರ ಕೊಡುತ್ತಾರೆ: "ಒಪ್ಪತಕ್ಕ ಮಾತೇ ಘನವಾದ ಕಲೆ ಜನಸಾಮಾನ್ಯರಿಗಲ್ಲ; ಅದು ಶಿಷ್ಟರಿಗಾಗಿಯೇ ಹುಟ್ಟಿದ್ದು."

ಶಿಷ್ಟವುಂದಕ್ಕೆ ಸಲ್ಲಿ ಸಬೇಕಾದ ಗೌರವವನ್ನು ಸಲ್ಲಿ ಸೋಣ. ಆದರೆ ಪ್ರಪಂಚದ ನಾಟಕದ ಚರಿತ್ರೆ ಅವರ ವಾದಕ್ಕೆ ವಿಶೋಧವಾಗಿ ನಿಲ್ಲುತ್ತದೆ. ಹಿಂದೆ ಗ್ರೀಸಿನಲ್ಲಿ ಈಸ್ಕಿಲಸ್ ಮತ್ತು ಸೋಫೊಕ್ಲೀಸರ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ನೋಡುವುದಕ್ಕೆ ೨೦-೩೦ ಸಾವಿರ ಜನ ಸೇರುತ್ತಿದ್ದ ರಂತೆ. ಅವರೆಲ್ಲರೂ ಸುಸಂಸ್ಕೃತರೆಂದು ಹೇಳಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅಥವಾ ಈಸ್ಕಿಲಸ್ ಸೋಫೊಕ್ಲೀಸರು 'ಗ್ಯಾಲರಿ ಪ್ರಭು'ಗಳ ಮಟ್ಟಕ್ಕಾಗಿ ನಾಟಕ ಬರೆದ ರೆಂದೂ ಹೇಳಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರನ ಪ್ರೇಕ್ಷ್ ಕವುಂದದಲ್ಲಿ ದ್ದವರು ಎಸೆಕ್ಸ್, ಸೌಧಾಂಪ್ಟರ್ನ್—ಇಂಧವರು ಮಾತ್ರವಲ್ಲ; ಲಂಡನ್ನಿನ ಸಾಮಾನ್ಯ ವರ್ಗದವರೂ ಇದ್ದರು. ಅವನ ನಾಟಕಗಳ ನ್ವಾರಸ್ಯವೂ ಕಾವ್ಯಶಕ್ತಿಯೂ ಸುಸಂಸ್ಕೃತರಿಗೆ ಹೆಚ್ಚು ಅರ್ಥವಾದವೆಂದೇನೋ ಹೇಳಬಹುದು. ಆದರೂ ಜನಸಾಮಾನ್ಯರೂ ಕೂಡ 'ಖುದ್ದು ರಾಜಿ'ಯಿಂದ ಹಣಕೊಟ್ಟು ಅವನ ನಾಟಕ ನೋಡಲು ಹೋಗುತ್ತಿದ್ದರೆಂಬುದೂ ನಿಜ.

ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ೩೦-೪೦ ವರ್ಷದ ಕೆಳಗಿದ್ದ ರಂಗಭೂಮಿಯನ್ನು ಎಲಿಸಬೆತ್ ಕಾಲದ ರಂಗಭೂಮಿಗೆ ಸ್ವಲ್ಪ ಮಟ್ಟಿಗೆ ಹೋಲಿಸಬಹುದು. ನಮ್ಮವರಿಗೆ ಹೇಗೋ ಅಲ್ಲಿಯವರಿಗೂ ಹಾಗೆಯೇ ಪಟಾಟೋಪ, ಆರ್ಭಟಗಳು (rant) ಬೇಕಾಗಿದ್ದವು. "ಭಿ ನೀಚನೆ, ದುರಾತ್ಮನೆ, ಕರೋರ ಖೂಳ ಹೇಡಿಯೆ, ವಿನೀತಭಾವವನ್ನು ತೋರಿ ಮೇಸೆಗೈಯುತಿರ್ವೆಯಾ!" ಎಂದು ಮುಂತಾಗಿ ಹಾಡಿದ್ದರೆ ಅವರೂ ಕರತಾಡನ ಮಾಡಿ ಕುಣಿಯುವಂಧವರೇ. ಈ 'ರ್ರ್ಯಾಂಟ್' ಷೇಕ್ಸ್ ಸಿಯರನಂಥ ಕವಿಯ ಕೈಚಳ ಕದಿಂದ ಹೃದಯಸ್ಪರ್ಶಿಯಾದ ಕಾವ್ಯವಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸಿದಾಗ ಅವರು ಮತ್ತೂ ಸಂತೋಷಪಟ್ಟರಬೇಕು. "ಯಾವುದು 'ರ್ಯಾಂಟ್', ಯಾವುದು ಕಾವ್ಯ?" ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನೆ ಹಾಕಿದ್ದರೆ ಉತ್ತರಕೊಡುವುದೇನೋ ಅವರಿಗೆ ಕಷ್ಟವಾಗುತ್ತಿತ್ತು, ನಿಜ. ಆದರೂ ಅವರು

Duncan is in his grave;

After life's fitful fever he sleeps well; Treason has done his worst nor steel nor poison

Malice domestie, foreign levy, nothing, Can touch him further. ಎಂಬ ವಾಕ್ಯಗಳನ್ನು ಕೇಳಿದಾಗ "ಇದೇನೋ ಕಾವ್ಯ ಬಂದು ಬಿಟ್ಟುತ್ತು, ನಮಗೆ ಬೇಡ" ಎಂದು ಎದ್ದು ಹೋಗಲಿಲ್ಲ. ಹುಚ್ಚು ಕಳೆದ ಲಿಯರ್ ಕಾರ್ಡೀಲಿಯಳನ್ನು ನೋಡುವ ದೃಶ್ಯ ಬಂದಾಗ ಶಿಷ್ಟವೃಂದ ಹೇಗೋ ಹಾಗೆಯೇ ಗ್ಯಾಲರಿಯವರೂ ಕಣ್ಣೀರು ಕರೆದಿರ ಬೇಕು.

ರ್ಯಾಂಟ್ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಮಾತು ನಾಟಕದ ಇತರ ಅಂಶಗಳಿಗೂ ಅನ್ವ ಯಿಸುತ್ತದೆ. ಜನಸಾಮಾನ್ಯಕ್ಕೆ ನಕಲಿ ಬೇಕಿತ್ತು. 'ಆಗಬಹುದು' ಎಂದು ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರ್ ಅವರಿಗೆ ಒಂದು ಕಡೆ ಲಾನ್ಸ್ ಲಟ್ ಗಾಬೋವಿನ ನಕಲಿಯನ್ನು ಕೊಟ್ಟ: ಮತ್ತೊಂದು ಕಡೆ ಫಾಲ್ ಸ್ಟಾಫ್, ಲಿಯರ್ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಬರುವ ವಿದೂಷಕ ಇವರನ್ನೂ ಕೊಟ್ಟ. ಎರಡು ಬಗೆಯ ಹಾಸ್ಯವೂ ಅವರಿಗೆ ರುಚಿಸಿತು. ಸಾಮಾನ್ಯ ಜನಕ್ಕೆ ಭಯಂಕರ ಕೃತ್ಯಗಳ ಪ್ರದರ್ಶನ ಬೇಕು; ಭೂತಪ್ರೇತಾದಿಗಳನ್ನು ರಂಗಸ್ಥ ಳಕ್ಕೆ ತರಬೇಕು; ರೋಮಾಂಚವೆಬ್ಬಿಸಿ ಮೈನಡುಗಿಸುವಂಧ ದೃಶ್ಯಗಳು ಬೇಕು. ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರ್ ಈ ಬೇಡಿಕೆಯನ್ನೂ ಸಲ್ಲಿಸಿದ: 'ಮ್ಯಾಕ್ ಬೆತ್' ನ ಮಾಟಗಾತಿಯರು, ಬ್ಯಾಂಕ್ವೋವಿನ ಪ್ರೇತ, 'ಹ್ಯಾಮ್ಲೆಟ್' ನಲ್ಲಿ ನಡೆಯುವ ಕೊಲೆಗಳು—ಇವನ್ನು ನೆನಪಿಗೆ ತಂದುಕೊಂಡರೆ ಸಾಕು. ಜನರು ಬೇಡಿದ್ದು ಮದ್ಯ, ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರ್ ಕೊಟ್ಟದ್ದು ಅಮೃತ. ಅಮೃತವೆಂಬ ಅರಿವು ಅವರಿಗಾಗಲಿ ಬಿಡಲಿ, ಅದು ಅವರಿಗೆ ರುಚಿಸಿತು; ಅದರ ಪ್ರಭಾವಕ್ಕೆ ಅವರು ಕಟ್ಟುಬಿದ್ದರು. ಆದ್ದರಿಂದ ಅವರ ಅಭಿರುಚಿ ತಿದ್ದ ಲಾರದಷ್ಟು ಕೀಳು ಎನ್ನು ವಂತಿಲ್ಲ. ಸೂಕ್ಷ್ಮವಾಗಿ ಪರಿಶೀಲಿಸಿ ನೋಡಿದರೆ ಅವರಿಗೆ ಬೇಕಾಗಿದ್ದದ್ದು ರ್ಯಾಂಟ್, ಕೊಲೆ, ಕೀಳು ದರ್ಜೆಯ ಹಾಸ್ಯ ಮೊದಲಾದುವಲ್ಲ; ರಕ್ತಮಾಂಸಗಳುಳ್ಳ, ಶಕ್ತಿಯುಕ್ತವಾದ, ವರ್ಣಸಂಪತ್ತಿಯೂ ವೈವಿಧ್ಯವೂ ಉಳ್ಳ, ಹೃದಯವನ್ನೆಚ್ಚರಿಸಿ ಕೆರಳಿಸುವಂಧ ನಾಟಕ.

ಈ ಬಗೆಯ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಸಿಡಿಲಿನ ಶಕ್ತಿಯಿದೆ, ಮಿಂಚಿನ ತೇಜಸ್ಸಿದೆ; ಭಯ, ಕರುಣ, ವೀರ, ಹಾಸ್ಯ —- ಎಲ್ಲ ರಸಗಳೂ ಮಿಳಿತವಾಗಿವೆ. ಈ ಮಾತು ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರನ ರುದ್ರನಾಟಕಗಳಿಗೆ ಹೇಗೋ ಹಾಗೆಯೇ ಅವನ 'ಕಾಮೆಡಿ' ಗಳಿಗೂ ಅನ್ವ ಯಿಸುತ್ತದೆ. ಹಾಸ್ಯ ಚೆಲ್ಲಾಟಗಳಲ್ಲೇ ಮಗ್ನಳಾಗಿರುವಂಥ ರೋಸಲಿಂಡ್ ಇದ್ದ ಕ್ಕಿದ್ದ ಹಾಗೆಯೇ

### down on your knees,

And thank heaven, fasting, for a good man's love. ಎಂದು ಬುದ್ಧಿ ವಾದ ಹೇಳುತ್ತಾಳೆ. ಪ್ರೇಕ್ಷಕರ ನಗೆಗೂ ತಿರಸ್ಕಾರಕ್ಕೂ ಮಾತ್ರ ವಾತ್ರನಾಗ ಬಹುದಾಗಿದ್ದ ಷೈಲಾಕ್ ತನ್ನ ಪಂಗಡದವರು ಶತಮಾನಗಳ ಕಾಲ ಅನುಭವಿಸಿದ ಸಂಕಟಗಳ ಪ್ರತೀಕವಾಗಿ ನಿಲ್ಲುತ್ತಾನೆ; ಬೆನೆಡಿಕ್ ಎಂಬವನನ್ನು ಕೀಟಲೆಮಾಡಿ ಗೋಳು ಹೊಯ್ಲು ಕೊಳ್ಳುವ ಬಿಯಾಟ್ರಸ್ ಹರಾತ್ತಾಗಿ ಕೆರಳಿ "Kill Claudio" ಎಂದು ಅವನನ್ನು ಬೇಡುತ್ತಾಳೆ.

ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬ ಮನುಷ್ಯನ ಅಂತರಂಗದಲ್ಲೂ ರಸಗಳಿಗೆ ತಕ್ಕ ಭಾವಗಳು ಹಸಿ ಹಸಿಯಾಗಿ ಇರುತ್ತವೆ. ರಸೋತ್ಪಾದನೆ ಶಕ್ತಿಯುಕ್ತವಾಗಿ ನಡೆಯಬೇಕಾದರೆ ಈ ಹಸಿಯ ಭಾವಗಳು ನಮ್ಮ ಅನುಭವದಲ್ಲಿ ನೆನೆದು ಪ್ರತಿಭೆಯಲ್ಲಿ ಕುದಿದು ಪರಿಪಕ್ವ ವಾಗಬೇಕು. ಈ ಭಾವಗಳು ಹಸಿಯಾಗಿಯಾದರೂ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಬಂದರೆ ಜನ ಸಾಮಾನ್ಯ ಅದನ್ನು ಮೆಚ್ಚುತ್ತದೆ; ಒಂದಲ್ಲ ಒಂದು ದಿನ ದೊಡ್ಡ ನಾಟಕಕಾರ ಹುಟ್ಟ ಅವನ್ನು ರಸವಾಗಿ ಮಾರ್ಪಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಕಿಡ್ ನಂಥ ನಾಟಕಕಾರರು ಹಸಿಯ ಭಾವ ಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗದಲ್ಲಿಟ್ಟಿದ್ದರೆ ನಂತರ ಅವನ್ನು ಮಾರ್ಪಡಿಸಲು ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರ್ ಬರಬಹುದು.

ಆದರೆ ಶಕ್ತಿಯುತವಾದ ಭಾವಗಳನ್ನೇ ಬಿಟ್ಟುಕೊಟ್ಟು ಸಮಾಜ್ನ ಜೀವನದ ಅಥವಾ ವ್ಯಕ್ತಿ ಜೀವನದ ಮೇಲುಪದರದಲ್ಲಿ ಬರುವ ನೊರೆಯಂಥ ಕೋಪತಾಪ ಗಳನ್ನೇ ಹಾಸ್ಯದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಚಿತ್ರಿಸಿ ತೃವ್ವರಾದರೆ ನಮ್ಮ ನಾಟಕ ಜನಪ್ರಿಯವಾಗ ಲಾರದು. ಸುಶಿಕ್ಷಿತರಾದವರಿಗೆ ಭಾವಾತಿರೇಕ ಹಿಡಿಸದು; ನಿಜ. ಆದರೆ ಅವರು ಯಾವಾಗಲೂ ನಾಗರಿಕತೆಯ ಮೆರುಗಿನ್ನಿಂದ ಹೊಳೆಯುತ್ತಿರಬೇಕೆಂದರೆ ಅವರು ಕೊನೆಗೆ ಭಾವಾನುಭವವನ್ನೇ ಕಳೆದುಕೊಳ್ಳುತ್ತಾರೆ. ಆ ಮೆರುಗು ಗಾಳಿಗಿಂತ ತೆಳು ವಾದದ್ದು; ಅದರ ಕೆಳಗೆ ಚರ್ಮ ಮಾಂಸಗಳಿವೆ; ಕಪಿಯ ರಕ್ತ, ಹುಲಿಯ ರಕ್ತಗ ಳಿವೆ. ನಾಟಕಕಾರ ಇದನ್ನು ಗಮನಿಸಬೇಕು. ಸಾಮಾಜಿಕ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಸಾಧಾರಣ ವಾಗಿ ನಾವು ಇದನ್ನು ಮುಚ್ಚಿ ನಾಗರಿಕತೆಯ ಮುಖವಾಡ ಹಾಕಿಕೊಳ್ಳುತ್ತೇವೆ. ಕೋಪತಾಪಗಳನ್ನು ಒಂದು ಮಿತಿಯಲ್ಲಿ ಪ್ರದರ್ಶಿಸುತ್ತೇವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸಾಮಾಜಿಕ ನಾಟಕ ಬರೆಯುವವರು ಬಹುಮಟ್ಟ್ರಗೆ ಜೀವನದ ಮೇಲುಪದರವನ್ನು ಮಾತ್ರ ಚಿತ್ರಿ ಸುತ್ತಾರೆ. ಈ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ರಚನಾಸಾಮರ್ಧ್ಯವಿರಬಹುದು, ಪಾತ್ರಸೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಸಮ ತೂಕವಿರಬಹುದು, ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಸಹಜತೆಯಿರಬಹುದು. ಆದರ ಶಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ? ವಿಮ ರ್ಶಕನೊಬ್ಬ ಯಾರ ಶೈಲಿಯನ್ನೋ ಹೊಗಳುತ್ತಾ "ಅದರಲ್ಲಿ ಹಿಡಿತವಿದೆ, ಮಿತಿ ಯಿದೆ, ಭಾಷೆಯ ಮೇಲೆ ಪ್ರಭುತ್ವ ಕಾಣುತ್ತದೆ" ಎಂದನಂತೆ. ಅದನ್ನು ಕೇಳಿದ ಸಾಮಾನ್ಯಮಾನವನೊಬ್ಬ, "I see the bridle and the curb, but where's the 'bl—y hoss?''ಎಂದನಂತೆ. ನಮ್ಮ ಸಾಮಾಜಿಕ ನಾಟಕದ ವಿಷಯ ದಲ್ಲೂ ಈ ಪ್ರಶ್ನೆ ಯನ್ನು ಕೇಳಬೇಕೆನ್ನಿಸುತ್ತದೆ. ಜನಸಾಮಾನ್ಯಕ್ಕೆ ಈ 'bl—y hoss ' ಇರುವ ನಾಟಕ ರುಚಿಸುತ್ತದೆ. ಅದನ್ನುಳಿಸಿಕೊಂಡು ಅದರ ಮೇಲೆ ಪ್ರತಿಭೆಯ ಗಾರುಡಿಯನ್ನೆ ಷ್ಟು ಬೇಕಾದರೂ ಪ್ರಯೋಗಿಸಬಹುದು.

ಷೇಕ್ಸ್ ಸಿಯರ್ ತನ್ನ ಪ್ರೇಕ್ಷಕರ ಅಭಿರುಚಿಯನ್ನು ತಿರಸ್ಕಾರ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ನೋಡದೆ ಅವರಿಗೆ ಪ್ರಿಯವಾದ ಅಂಶಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡದ್ದ ರಿಂದ ಅವನ ನಾಟಕ ದೇಶವೆಲ್ಲದರ ಸ್ವತ್ತಾಯಿತು. ಇತ್ತ ಅವನ ಕಲೆ ಸೊರಗಿ ಬಡವಾಗುವುದಕ್ಕೆ ಬದಲು ಅದರ ನಾಳ ನಾಳದಲ್ಲಿಯೂ ಜೀವನದ ಅಮೃತ ವಾಹಿನಿ ಹರಿಯಿತು; ಅದು ತನ್ನ ಗಾಢಾಶ್ಲೇಷದಲ್ಲಿ ಜೀವನವೆಲ್ಲವನ್ನೂ ತುಂಬಿಕೊಂಡಿತು. ಜನಸಾಮಾನ್ಯವನ್ನು ಕಡೆಗಣಿಸಿ 'ನಾವು ಸುಸಂಸ್ಕೃತರು, ಈ ಕುರಿಮಂದೆಯಂತಲ್ಲ' ಎಂದುಕೊಂಡರೆ ನಮಗೂ ಅವರಿಗೂ ಇರಬೇಕಾದ ಭ್ರಾತೃಭಾವವನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಳ್ಳುತ್ತೇವೆ, ನಮ್ರತೆ ಯನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಳ್ಳುತ್ತೇವೆ, ಎಲ್ಲಕ್ಕಿಂತಲೂ ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಜೀವನದ ಸಂಪರ್ಕವನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಳ್ಳುತ್ತೇವೆ. ನಮಗೆ ಅವರ ಜೀವನದಲ್ಲೂ ಅಭಿರುಚಿಯಲ್ಲೂ ಆಸಕ್ತಿಯಿಲ್ಲ ದಿದ್ದರೆ ಅವರಿಗೆ ನಮ್ಮ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಆಸಕ್ತಿಯಿಲ್ಲ. ಕಲೆಗಾರನಿಂದ ಜನಕ್ಕೂ ಜನರಿಂದ ಕಲೆಗಾರನಿಗೂ ಹರಿಯುತ್ತಿರುವ ಸಹಾನುಭೂತಿಯೊಂದಿರಬೇಕು. ಅದಿಲ್ಲದಿ ದ್ದರೆ ಇಬ್ಬರಿಗೂ ನಷ್ಟ. 'ಆ ಪರಿತೋಷಾದ್ವಿದುಷಾಂ ನ ಸಾಧು ಮನ್ಯೇ ಪ್ರಯೋಗ ವಿಜ್ಞಾನಂ' ಎಂಬ ಮಾತು ಒಪ್ಪತಕ್ಕದ್ದೇ. ಆದರೂ ವಿದ್ವಾಂಸರಿಗೆ ಮಾತ್ರ ಸಂತೋಷವಾಗುವಂತಿದ್ದರೆ ಸಾಲದು. ಈ ಶ್ಲೋಕದ ಎರಡನೆಯ ಪಂಕ್ತಿಯನ್ನು ವಿದ್ವಾಂಸರ ಮೇಲೆಯೇ ಪ್ರಯೋಗಿಸಬಹುದು 'ಬಲವದಪಿ ಶಿಕ್ಷಿತಾನಾಂ ಆತ್ಮನ್ಯ ಪ್ರತ್ಯೆಯಂ ಚೇತಃ'

ನಾವೆಲ್ಲರೂ ಹೆಜ್ಜೆ ಹೆಜ್ಜೆ ಗೂ ಉಪಯೋಗಿಸುವ 'ಜೀವನ' ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಒಂದು ಘಳಿಗೆ ಪರಿಶೀಲಿಸುವುದೊಳ್ಳೆಯದು. ಆ ಪದ ಕಿವಿಗೆ ಬಿದ್ದೊ ಡನೆ "ಯಾರ ಜೀವನ, ಯಾವ ಕಾಲದ ಜೀವನ, ಯಾವ ಮಟ್ಟದ ಜೀವನ?" ಎಂದು ನಾಲ್ಕಾರು ಪ್ರಶ್ನೆಗಳನ್ನು ಕೇಳಬೇಕೆನ್ನಿಸುತ್ತದೆ. ರೊಮ್ಯಾಂಟಕ್ ಕವಿಗಳು ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ಜೀವ ನದ ಹತ್ತಿರ ತರಬೇಕೆಂದೇ ಹೊರಟವರು. ವಾಸ್ತವಿಕರ ಧ್ವಜದ ಮೇಲೆ ಆ ಮಾತನ್ನೇ ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಇವೆರಡು 'ಜೀವನ'ಗಳೂ ಒಂದೇ ಅಥವಾ ಬೇರೆ ಬೇರೆಯೇ? ರೊಮ್ಯಾಂಟಿಕ್ ಪಂಥದವನಲ್ಲವೆನ್ನ ಬಹುದಾದ ಗೋಲ್ಡ್ ಸ್ಮಿತ್ 'She stoops to conquer' ಎಂಬ ನಾಟಕವನ್ನು ಬರೆದಾಗ ಅವನು ಇಂಗ್ಲೆಂಡಿನ ಒಳ ಪ್ರಾಂತದ ಮಧ್ಯಮ ವರ್ಗದ ಸಮಾಜವನ್ನು ಹಾಸ್ಯದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಚಿತ್ರಿಸಲು ಹೊರಟಂತ ತೋರುತ್ತದೆ. ಆ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಟೋನಿ ಲಿಂಪ್ ಕಿನ್ ಶುದ್ಧ್ರ ಹಸಿಯ ಮನುಷ್ಯ, ಅನಾಗರಿಕ. ಆದರೆ ನಾಟಕವನ್ನು ಬಹುಮಟ್ಟಿಗೆ ಅವನೇ ಕದ್ದು ಬಿಟ್ಟಿದ್ದಾ ನೆ. ನಾಗರಿಕ ಜೀವನಕ್ಕಿಂತ ಅವನ 'ಜೀವನ' ವೇ ಮುಖ್ಯವಾದಂತಾಗಿದೆ. ಹೇಮಕೂಟದಲ್ಲಿದ್ದ ಶಕುಂತಲೆ ' ವಸನೇ ಪರಿಧೂಸರೇ ವಸಾನಾ ನಿಯಮಕ್ಷಾಮಮುಖೀ ಧೃತೈಕವೇಣಿಃ ' ಆಗಿದ್ದ ಳಂತೆ! ದಿನದಿನದ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ವತಿವಿರಹಿತರಾದ ಸ್ತ್ರೀಯರೆಲ್ಲ ಮಾಸಲು ಬಣ್ಣ ದ ವಸ್ತ್ರಗಳನ್ನು ಧರಿಸಿ ಉಪವಾಸಮಾಡುತ್ತಿರುತ್ತಾರಯೆ? ಕ್ಲಿಯೋಪಾತ್ರ ಆತ್ಮಹತ್ಯೆ ಮಾಡಿಕೊಳುವುದಕ್ಕೆ ಮುಂಚೆ

Give me my robe, put on my crown; I have Immortal longings in me: now no more, The juice of Egypt's grape shall moist this lip:

I am fire and air; my other elements I give to baser life.

ಎನ್ನು ತ್ತಾಳೆ. ದಿನದಿನದ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಇಂಥ ಮಾತುಗಳು ಕೇಳಿಬಂದಾವೆ? ದುರ್ಯೋ ಧನನಂತೆ, ಕರ್ಣನಂತೆ, ಭೀಮನಂತೆ, ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಎಷ್ಟು ಜನ ಮಾತಾಡುತ್ತಾರೆ, ವರ್ತಿಸುತ್ತಾರೆ? (ಮತ್ತೊಂದು ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ನೋಡಿದರೆ ಅವರೆಲ್ಲರೂ ನಮ್ಮಂತೆಯೇ ವರ್ತಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ!) ನಮ್ಮ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಅಂಧ ಶಕ್ತಿಯುಕ್ತವಾದ ಮಾತೂ ವರ್ತನೆಯೂ ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲವೆಂದರೆ ಅದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ ನಾವು ಸುಸಂಸ್ಕೃತರಾಗಿರುವುದೋ ಅಧವಾ ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಭಾವಾವೇಶವೇ ಇಲ್ಲದಿರುವುದೋ? ನಮ್ಮ ಮನಸ್ಸು ದುರ್ಯೋ ಧನನ ಛಲಕ್ಕೆ, ಕರ್ಣನ ತ್ಯಾಗಕ್ಕೆ, ಭೀಮನ ರೌದ್ರಕ್ಕೆ, ಹ್ಯಾಮ್ಲೆ ಟಿನ ವಿಶ್ವವ್ಯಾಸಿ ಯಾದ ಪ್ರತಿಭಾ ಶಕ್ತಿಗೆ, ಕಬೀರದಾಸನ ಭಕ್ತಿಗೆ, ರೋಮಿಯೋವಿನ ಪ್ರೇಮಕ್ಕೆ, ಎರಬಲ್ಲುದೆ? ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ರಕ್ತ ಸಾಕಾದಷ್ಟು ಬಿಸಿಯಾಗಿಲ್ಲವೇನೊ; ಅದನ್ನು ವಾಸ್ತವಿಕವೆಯ ರೆಭ್ರಿಜಿರೀಟರಿನಲ್ಲಿಟ್ಟು ತಣ್ಣಗೆ ಮಾಡಿಕೊಂಡಿದ್ದೇವೆಯೇನೊ. ಮಹಾಕವಿಗಳ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಬರುವ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ಮಾತು, ಅವರ ವರ್ತನೆ, ನಮ್ಮ ಜೀವನಕ್ಕೆ ವಾಸ್ತವಿಕವಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಅವರ ಜೀವನಕ್ಕೆ ವಾಸ್ತವಿಕವೇ. ನಾವು ನಮ್ಮ ಭಾವಜೀವನವನ್ನು ಹದಗೊಳಿಸಿ ವರಿಪಕ್ಷಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುವ ಬದಲು ಅದಕ್ಕೆ ದಹನ ಕ್ರಿಯೆ ನಡಸಿದ್ದೇವೆಯೆ ಎಂಬ ಸಂದೇಹ ಬರುತ್ತದೆ.

ಹಾಗಾದರೆ ನಾವೆಲ್ಲರೂ ಹೆಂಡತಿಯರ ಮುಡಿಕಟ್ಟಬೇಕಾದರೆ ಕೇಶರಂಜನ ತೈಲಕ್ಕೆ ಬದಲಾಗಿ ಶತ್ರುಗಳ ರಕ್ತ ವನ್ನು ಲೇಪಿಸಬೇಕೆ? ಆ ಬಗೆಯ ವರ್ತನೆ ನಮ್ಮ ಸಮಾಜದಲ್ಲಿ ಹೇಗೋ ಹಾಗೇ ಮಹಾಭಾರತದ ಆವರಣದಲ್ಲಿಯೂ ಅನಾಗರಿಕವೇ. ಆದರೆ ನಾವು ಆ ಬಗೆಯ ಉದ್ಪೇಗವನ್ನು ಅರ್ಧಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುವಷ್ಟಾದರೂ ತ್ರಾಣ ವುಳ್ಳವರಾಗಬೇಕು. ಆ ಅನುಭವಕ್ಕೆ ಬೇಕಾದ ಶಕ್ತಿ ನಮ್ಮ ಲ್ಲಿದ್ದರೆ ಅದನ್ನು ಎಂದಾ ದರೂ ತಾಮಸ ರಾಜನಗಳಿಗೆ ಬದಲಾಗಿ ಸಾತ್ವಿಕ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳಲ್ಲಿ ಉಪಯೋಗಿಸಿ ಕೊಳ್ಳಬಹುದು. ನಮ್ಮ ಸಾಮಾಜಿಕ ನಾಟಕವು ಹೃದಯದ ಅಂತರಾಳದಲ್ಲಿ ನಡೆಯುವ ಪಿಚಿತ್ರವಾದ ಮಸಕುಮಸಕಾದ ರುದ್ರ, ಲಲಿತ, ಭೀಭತ್ಸ ವ್ಯಾಪಾರಗಳನ್ನೂ ಅಲ್ಲಿ ರೂಪುಗೊಳ್ಳುವ ಭಯಾನಕ ಚಿತ್ರಗಳನ್ನೂ ಬಿಡಿಸುವ ಯತ್ನ ಮಾಡಿಲ್ಲ. ಹೇಗೆ ತಾನೆ ಮಾಡೀತು? 'ಜೀವನ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಅದು ಕೊಟ್ಟಿರುವ ಅರ್ಧವೇ ಬೇರೆ. ಮಹಾ ಕವಿಗಳೆಲ್ಲರೂ ಈ ಕೆಲಸ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಅವರು ಚಿತ್ರಿಸಿರುವುದೂ ಜೀವನವೇ. ಅನೀ ಮಿಯಾದಿಂದ ನರಳುತ್ತಿರುವವರು ತಮ್ಮ ನರಗಳನ್ನು ಆ ಜೀವನಕ್ಕೆ ಶ್ರುತಿಮಾಡಿ ಕೊಳ್ಳಲಾರರು, ಅಷ್ಟೆ. ವೀಣೆಯ ತಂತಿಯ ದಿನದಿನದ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ನಾದವಿಲ್ಲ; ಶ್ರುತಿ ಮಾಡಿದ ಮೇಲೆಯೇ ಅದಕ್ಕೆ ನಾದ, ಮಾಧುರ್ಯ, ಶಕ್ತಿ ಬರಬೇಕಾದರೆ.

ಸಾಮಾಜಿಕ ನಾಟಕದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಆಡಿರುವ ಮಾತು ಕಠಿನವೇ ಆಯಿತೇನೊ. ಅದರಿಂದ ಪ್ರಯೋಜನವೂ ಆಗಿದೆಯೆಂದು ಮೇಲೆ ಕಾಣಿಸಿದೆ. ಹಳೆಯ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಅವು ಇದ್ದ ರೀತಿಯಲ್ಲೇ ಇಂದು ಆಡಿದರೆ ನೋಡುವುದು ಕಷ್ಟವೆಂದೂ ಒಪ್ಪಬೇಕು. ಸಾಹಿತ್ಯ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನು ಬಲ್ಲವರಿಗೆ ಈ ವಾಸ್ತವಿಕತೆಯ ಕೂಗು ಆಗಿಂದಾಗ ಬರಬೇ ಕಾದ್ದು ಅವಶ್ಯಕವೆಂದೂ ಮನವರಿಕೆಯಾಗುತ್ತದೆ. ಮೇಲೆ ವರ್ಣಿಸಿರುವ ನಾಟಕವು ಅನುಭವವನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸದೆ ಹಿಂದಿನ ಕವಿಗಳ ಪಾತ್ರಸೃಷ್ಟಿಗೂ ಭಾಷೆಗೂ ಭಾವಾನು ಭವಕ್ಕೂ ಎಂದು ಪ್ರತಿಧ್ವನಿ ಮಾತ್ರ ಕೊಡುತ್ತದೆಯೋ ಅಂದು ಅದರ ಶಕ್ತಿ ಕುಂದು ತ್ತದೆ. ಆ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ವಾಸ್ತ್ರವಿಕ ಕ್ರಾಂತಿ ಬರದಿದ್ದರೆ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೆ ನಷ್ಟ. ಆದರೆ ಕ್ರಾಂತಿ ಬಂದು ನಮ್ಮ ಗಮನವನ್ನು ಅನುಕರಣೆಯಿಂದ ಅನುಭವದ ಕಡೆಗೆ ಸೆಳೆದ ಮೇಲೆ ನಾವು ಮತ್ತೆ ಮೇಲ್ಮಟ್ಟಕ್ಕೆ ಏರಬೇಕು. ಬಿ. ಎಂ. ಶ್ರೀಕಂಠಯ್ಯನವರು, ಶ್ರೀಗಳಾದ ಮಾಸ್ತಿ, ಪುಟ್ಟಪ್ಪ, ಕಾರಂತ, ಗೋಕಾಕ, ಜಹಗೀರ್ದಾರ್, ವಿ. ಸೀ. ಮೊದಲಾದವರು ಈ ಪ್ರಯತ್ನವನ್ನು ಬೇರಬೇರೆ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಆದರೆ ಬೇರೆ ಕಾರಣಗಳಿಂದಾಗಿ ಈ ನಾಟಕಗಳು ಜನಸಾಮಾನ್ಯದ ರಂಗಭೂಮಿಗೆ ಬಂದಿಲ್ಲ. ಕೈಲಾಸಂ ಕೂಡ ಒಂದು ಕಡೆ ಕರ್ಣಾಟಕ ಪ್ರಹಸನ ಪಿತಾಮಹರಾದರೆ ಮತ್ತೊಂದು ಕಡೆ 'ಪರ್ಪಸ್', 'ಕರ್ಣ' ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಬರೆದರು. ಈ ನಾಟಕಗಳನ್ನೂ ಅವರು ಕನ್ನಡದಲ್ಲೇ ಬರೆದಿದ್ದರೆ, ಹಾಸ್ಯ ನಾಟಕಕ್ಕೆ ತಕ್ಕ ಶೈಲಿಯನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸಲು ಶ್ರಮಿಸಿ ದಂತೆ ಆ ನಾಟಕಗಳಿಗೂ ಸಹಜವಾದ ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯಶೈಲಿಯನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸಲು ಶ್ರಮಿಸಿ ದಂತೆ ಆ ನಾಟಕಗಳಿಗೂ ಸಹಜವಾದ ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯಶೈಲಿಯನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸಿದ್ದರೆ, ನಮ್ಮ ನಾಟಕಕ್ಕೆ ಅಭ್ಯುದಯದ ದಾರಿ ತೋರಿಸಿದಂತಾಗುತ್ತಿತ್ತೇನೊ.

ಎಲ್ಲರೂ ಸೌರಾಣಿಕ ಅಥವಾ ರಮ್ಯ ನಾಟಕಗಳನ್ನೇ ಬರೆಯಬೇಕೆಂದು ಈ ವಾದದ ತಾತ್ಪರ್ಯವಲ್ಲ. ನಾಟಕದ ನಸ್ತು ಸೌರಾಣಿಕವಾಗಬಹುದು, ರಮ್ಯ ಕಥೆ ಯಾಗಬಹುದು, ಸಾಮಾಜಿಕ ವಿಷಯವಾದರೂ ಆಗಬಹುದು. 'ಮೃಚ್ಛಕಟಕ' ದಲ್ಲಿ ಸಾಮಾಜಿಕ ವಿಷಯವಿದೆ; ಆದರೂ ನಮ್ಮ ಸಾಮಾಜಿಕ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿಲ್ಲದ ಕಳೆ ಅದರಲ್ಲಿದೆ. ಮೇಲಿನ ವಾದದ ಸಾರಾಂಶವೆಂದರೆ ಮೊದಲನೆಯದಾಗಿ: ನಾಟಕಕಾರ ಜನಸಾಮಾನ್ಯದ ಅಭಿರುಚಿಯನ್ನು ಕಡೆಗಣಿಸದೆ ಅದಕ್ಕೆ ಪ್ರಿಯವಾದ ಅಂಶಗಳನ್ನು ತನ್ನ ಕಲೆಯ 'ಕಚ್ಚಾಮಾಲು' ಎಂದು ಭಾವಿಸಿದರೆ ನಾಟಕದ ಹಿತಸಾಧನೆಗೆ ಸಹಾಯವಾದೀತು; ಎರಡನೆಯದಾಗಿ, ಮಾನವರಲ್ಲರಿಗೂ ಸಹಜವಾದ ಅಂತರಂಗದ ಪ್ರವೃತ್ತಿಗಳನ್ನು ಪ್ರದರ್ಶಿಸಬೇಕು—ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಜೀವನದ ಅಲೆಗಳ ತುದಿಯಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಕುಪ್ಪಳಿಸಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ; ಹಾಗೆ ಮಾಡಿದ್ದರಿಂದ ನಮಗೆ ಮುತ್ತು ಸಿಕ್ಕುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ಪ್ರವೃತ್ತಿಗಳು ಒಂದೊಂದು ಕಾಲದಲ್ಲೂ ಆಗಿನ ಸಮಾಜ ಸ್ಥಿತಿಗೂ ನಾಗರಿ ಕತೆಯ ಸ್ವರೂಪಕ್ಕೂ ತಕ್ಕಂತೆ ಹೊರಪಡುತ್ತವೆ. ಅವುಗಳ ಬಾಹ್ಯರೂಪ ಎಷ್ಟೇ ಬದಲಾಯಿಸಲಿ, ಅವುಗಳೇನೋ ಶಾಶ್ವತ. ಉನ್ನತವರ್ಗದ ನಾಟಕಕಾರ ಬಾಹ್ಯ ರೂಪವನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸುವಾಗ ಅದನ್ನು ಭೇದಿಸಿಕೊಂಡು ಒಳಗೆ ಅಡಗಿರುವ ಆದಿ ಅಂತ್ಯಗಳಿಲ್ಲದ ಮಾನವತೆಯ ಅರಿವನ್ನೂ ನಮಗೆ ಕೊಡಬೇಕು. ಈ ಮಾತು ರುದ್ರನಾಟಕ ಹಾಸ್ಯನಾಟಕಗಳೆರಡಕ್ಕೂ ಅನ್ವಯಿಸುತ್ತದೆ.

ಇದನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಕೇವಲ ಆಧುನಿಕ ಸಮಾಜದ ಹೊರಮೈಯ ಚಿತ್ರಣಕ್ಕೂ ಸಮಾಜ ಸುಧಾರಣೆಗೂ ಹೊರಟರೆ ನಾವು ಒಂದು ಘಳಿಗೆಯ ಮನೋರಂಜನೆಯ ನ್ನೇನೋ ಸಾಧಿಸಬಹುದು—ಆ ಮನೋರಂಜನೆಯನ್ನೂ ನಾವು ತಿರಸ್ಕರಿಸಬೇಕಾದ್ದಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಅಷ್ಟರಲ್ಲೇ ತೃಪ್ತರಾದರೆ ನಮ್ಮ ನಾಟಕ ಶಕ್ತಿ ಹೀನವಾಗುತ್ತದೆ; ಆದ್ದ ರಿಂದ ಸಮಾಜ ಸುಧಾರಣೆಯ ಉದ್ದೇಶವೂ ನೆರವೇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆಧುನಿಕ ಪ್ರಪಂಚವನ್ನೂ ಸಾಮಾಜಿಕ ಜೀವನವನ್ನೂ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿಸಬೇಕು. ಅದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ—ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ಹೊಸ ಯೋಚ-ಗಳು, ಸನ್ನಿವೇಶಗಳು, ಹೊಸ ನಾಗರಿಕತೆ ತಂದ ಅನುಭವಗಳು— ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ಸಾಹಿತ್ಯವು ಗಮನಿಸಿ ಅವುಗಳನ್ನೊಳಗೊಂಡ ಮಾನಸಿಕ ವ್ಯವಸ್ಥೆ ಯನ್ನು ರೂಪಿಸಲು ನೆರವಾಗಬೇಕು, ಆ ಅನುಭವಗಳಿಗೆ ಮಾನವನ ಪ್ರತಿಕ್ರಿಯೆ ಯೇನೆಂಬುದನ್ನು ತೋರಿಸಬೇಕು. ಅದರ ಗುರಿ ಸುಧಾರಣೆಯಲ್ಲ, ಅನುಭವದ ಚಿತ್ರಣ. ಸುಧಾರಣೆ ನಡೆದರೆ ಅದರ ಪರಿಣಾಮವಾಗಿ ನಡೆಯಬೇಕು

" ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ನೀವು ಷೇಕ್ಸ್ ಸಿಯರ್ ಕಾಳಿದಾಸರಂಧ ನಾಟಕಕಾರರು ಬೇಕೆನ್ನು ತ್ತೀರಿ" ಎನ್ನಬಹುದು. ಹೌದು, ಅಂಧವರು ಬೇಕೆಂದು ಅಂಗಲಾಚಿ ಬೇಡಿ ಯೇನು. ಆದರೆ ಅಂಧವರನ್ನು ಹೇಳಿ ಮಾಡಿಸಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅವರ ದಾರಿಯನ್ನು ಹಿಡಿಯುವುದು ಉತ್ತಮವೆಂದು ಮಾತ್ರ ಇಲ್ಲ ಸೂಚಿಸಬಹುದು.

ಎ. ಎನ್. ಮೂರ್ತಿರಾವ್

#### ತಾವರೆ

ತಾವರೆ ಭಾರತದ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಪ್ರತೀಕವಾಗಿದೆ. ಭಾರತದ ಸಾಹಿತ್ಯ, ಧರ್ಮ ಕಲೆಗಳಲ್ಲಿ ಇದಕ್ಕೆ ಉತ್ಕೃಷ್ಟ ಸ್ಥಾನ ಸಂದಿದೆ. ಪುರಾಣ ಪುಣ್ಯ ಕಥೆಗಳಲ್ಲಿ, ಪೂಜೆ ಪುರಸ್ಕಾರಗಳಲ್ಲಿ ಈ ಪುಷ್ಪಕ್ಕೆ ಆದ್ವಿತೀಯ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ಕೊಟ್ಟಿದೆ. ವಿಷ್ಣು ದೇವತೆಯ ಪತ್ನಿಗೆ ಪದ್ಮಾ ಎಂದೇ ಹೆಸರು. ಅನಂತಶಾಯಿಯಾದ ವಿಷ್ಣುವಿನ ನಾಭಿಕಮಲ ದಿಂದ ಸೃಷ್ಠಿಕರ್ತನಾದ ಬ್ರಹ್ಮ ಹುಟ್ಟಿದನೆಂಬುದು ಪುರಾಣಪ್ರಸಿದ್ಧ ವಾಗಿದೆ. ಚತು ರ್ಮುಖ ಬ್ರಹ್ಮ ಅರಳಿದ ತಾವರೆಯ ಮೇಲೆ ಕುಳಿತಿರುವುದು ಎಲ್ಲರಿಗೂ ತಿಳಿದ ಅಂಶವೇ.

ಯಾವ ದೇವತೆಗೇ ಆಗಲಿ ಒಂದಲ್ಲ ಒಂದು ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಕಮಲದ ಸಂಬಂಧ ನಿಲ್ಲದೆ ಇಲ್ಲ. ಮಹಾಕಾಳಿಯ ಚಿತ್ರವನ್ನೂ ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳೋಣ. ಕಾಳರಾತ್ರಿಯಂತೆ ಈ ದೇವತೆ ಅಚ್ಚ ಕಪ್ಪುವರ್ಣದವಳು. ಪುಷ್ಪಮಾಲೆಯ ಬದಲು ಮಾನವ ರುಂಡಗಳ ಮಾಲೆಗಳನ್ನು ಧರಿಸಿರುವವಳು. ಈಕೆಗೂ ನಿಷ್ಣು ನಿನಂತೆ ನಾಲ್ಕು ಕೈಗಳುಂಟು. ಒಂದು ಬಲಗೈಯಲ್ಲಿ ಕತ್ತಿಯನ್ನು ಹಿಡಿದಿದ್ದಾ ಳೆ. ಅಜ್ಞಾನ ಅನಿವ್ಯೆಗಳನ್ನು ಫೇದಿಸುವ ಅಸಿ ಧಾರೆ. ಅಹಂ, ಮಮ ಎನ್ನುವ ಮಾಯಾಸಾಶಗಳನ್ನು ಕತ್ತರಿಸುವ ಕತ್ತಿ. ಇನ್ನೊಂದು ಬಲಗೈಯಲ್ಲಿ ಕತ್ತರಿ ಹಿಡಿದಿದ್ದಾ ಳೆ. ಜೀವತಂತುವನ್ನು ಕತ್ತರಿಸುವ ಕತ್ತರಿ. ಒಂದು ಎಡಗೈಯಲ್ಲಿ ಪೂರ್ಣಕುಂಭವನ್ನು ಹಿಡಿದಿದ್ದಾ ಳೆ; ಮತ್ತೊಂದು ಎಡಗೈಯ್ಯಲ್ಲಿ ಕಮಲ ಪುಷ್ಪ. ಬಲಗೈಯ್ಯಲ್ಲಿರುವ ಆಯುಧಗಳು ಲಯ ಸೂಚಕವಾದವು. ಆದರೆ ಲಯ, ನವ ಸೃಷ್ಟಿಯ ಪೀಠಿಕೆ ಮಾತ್ರ. ಎಡಗೈಯ್ಯಲ್ಲಿ ಹಿಡಿದಿರುವ ಪೂರ್ಣಕುಂಭ ಮತ್ತು ಅರಳುತ್ತಿರುವ ತಾವರೆ ನೂತನ ಪ್ರಫಲ್ಲಿತ ಜೀವಪುಷ್ಪ. ಕಡುಕಪ್ಪಾದ ಕಾಳಿಯ ಕೈಯಲ್ಲಿ ಶ್ವೇತ ಪದ್ಮವಿರುವುದು ಲಯದಿಂದ ಸೃಷ್ಟಿ ಎಂಬುದನ್ನು ಸೂಚಿಸುತ್ತದೆ. ಅಶುಭದಿಂದ ಶುಭಕ್ಕೆ ಅಮಂಗಳದಿಂದ ಮಂಗಳಕ್ಕೆ ಮೃತ್ಯುವಿನಿಂದ ಅಮೃತತ್ವದ ಕಡೆಗೆ ನಮ್ಮನ್ನು ಒಯ್ಯುತ್ತದೆ. ಲಯವೇ ಕಟ್ಟಕಡೆಯ ಸ್ಥಿತಿಯಲ್ಲ. ಕೆಸರಿನಿಂದ ಕಮಲ ಹುಟ್ಟುವಂತೆ, ಅಶುಭವಾದ ಲಯದಿಂದ ಶುಭ ಸೃಷ್ಟಿಯಾಗುತ್ತದೆ. ಅಪರ ಕರ್ಮ ಮುಗಿದು ಶುಭಸ್ವೀಕಾರ ಹೊಸ ಚೇತನಕ್ಕೆ ಸ್ಫೂರ್ತಿಕೊಡುತ್ತದೆ. ಮಹಾಕಾಳಿ ಭಯಂಕರೆ. ಆದರೆ ಅವಳ ಕೈಯ್ಯಲ್ಲಿ ಹಿಡಿದಿರುವ ಶ್ವೇತ ಪದ್ಮ ಭಯನಿವಾರಕ ಶುಭದಾಯಕ ಚಿಹ್ನೆ. ಮಹಾಕಾಳಿ ನಿಗ್ರಹಾನುಗ್ರಹೆ. ಅವಳ ಅನುಗ್ರಹ ಚಿಹ್ನೆ ಶ್ವೇತ ಪದ್ಮ.

ಕೇವಲ ಅನುಗ್ರಹದ ಮೂರ್ತಸ್ವರೂಪವಾದ ದೇವತೆ ಎಂದರೆ ಲಕ್ಷ್ಮಿ. ಈ ದೇವತೆಗೆ ಶ್ರೀಎಂದೂ ಹೆಸರು. ಇವಳು ಹರಿಪ್ರಿಯೆ. ಪದ್ಮಾಲಯಾ, ಪದ್ಮಾ, ಕಮಲಾ ಎಂಬಿಲ್ಲ ಹೆಸರುಗಳೂ ಶ್ರೀಗೆ ಸಂದ ಹೆಸರುಗಳಾಗಿವೆ. ಈ ದೇವತೆ ಪದ್ಮದಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟಿ ದವಳು. ಆದ್ದರಿಂದ ಪದ್ಮಸಂಭವಾ ಎಂದು ಹೆಸರು ಬಂದಿದೆ. ಈಕೆ ಪದ್ಮೇಷ್ಠಿತಾ ಅಂದರೆ ಪದ್ಮದ ಮೇಲೆ ನಿಂತವಳು. ಇವಳು ಪದ್ಮವರ್ಣಳೂ ಹೌದು. ಇವಳ ಕಣ್ಣು ಗಳು ಕಮಲದಂತೆ ಇರುವುವಾದುದರಿಂದ ಇವಳಿಗೆ ಪದ್ಮಾಕ್ಷೇ ಎಂದೂ ಹೆಸರು. ಇವಳು ಧರಿಸಿರುವ ಹಾರ ಪದ್ಮಹಾರವಾದದ್ದ ರಿಂದ ಪದ್ಮಮಾಲಿನೀ ಎಂದು ಕರೆಯ ಲ್ಪಟ್ಟಿರುತ್ತಾಳೆ. ಶ್ರೀ ಧಾನ್ಯ ಮತ್ತು ಧನ ಸಮೃದ್ಧಿಯ ಅಧಿದೇವತೆ. ಕೆಸರಿನಿಂದ ಮೇಲೆ ಏಳುವ ಧಾನ್ಯದಂತೆ ಲಕ್ಷ್ಮಿ ಕೆಸರಿನಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟಿದ ಕಮಲದಲ್ಲಿ ಉದ್ಭವಿಸು ತ್ತಾಳೆ. ವ್ಯವಸಾಯ ಕೆಸರಿನೊಡನೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟದ್ದಷ್ಟೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಲಕ್ಷ್ಮಿಯನ್ನು ಕೆಸರು ಉಳ್ಳವಳು ಅಂದರೆ 'ಕರೀಷಿಣೇ'ಎಂಬುದಾಗಿ ವರ್ಣಿಸಿದೆ. ಎಲ್ಲಾ ವಿಧವಾದ ಭಾಗ್ಯಗಳನ್ನೂ, ಅನುಗ್ರಹಿಸುವ ದೇವತೆ ಲಕ್ಷ್ಮಿ ಆರೋಗ್ಯ, ದೀರ್ಘಾಯುಷ್ಯ, ಪುತ್ರಪೌತ್ರರು, ಧನಕನಕ ವಸ್ತ್ರಾದಿಗಳು ಇವುಗಳೆಲ್ಲವನ್ನೂ ದಯವಾಲಿಸುವಳು ಈಕೆ. ರಾಜ ಲಕ್ಷ್ಮಿಯಾಗಿ ರಾಜನಿಗೆ ಒಲಿದಿರುವವರೆಗೂ ರಾಜನ ಅಭ್ಯುದಯ ಸ್ವತಃಸಿದ್ಧ. ರಾಜ ಲಕ್ಷ್ಮಿಯಾಗಿ ರಾಜನಿ ದೌರ್ಭಾಗ್ಯ ದಿನಗಳು ಆರಂಭವಾದಂತೆ. ಹರಿವಲ್ಲಭೆಯಾದ, ವಿಷ್ಣು ಪತ್ನಿಯಾದ ಈ ಲಕ್ಷ್ಮಿ ಹಿರಣ್ಯವರ್ಣಾ ಎಂದು ವರ್ಣಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿದ್ದಾಳೆ. ಲಕ್ಷ್ನ್ಮೀದೇವಿಗೆ ಅತಿ ಪ್ರಿಯವಾದ ಪುಷ್ಪವೆಂದರ ಪದ್ಮ. ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ಇವಳಿಗೆ 'ಪದ್ಮ ಪ್ರಿಯಾ' ಎಂದು ಹೆಸರು.

ಲಕ್ಷ್ಮ್ಹಿಯ ಸಂಪೂರ್ಣ ವಿಗ್ರಹವಿಲ್ಲವೆಡೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಕಮಲ ಪುಷ್ಪವೇ ಅವಳ ಸಂಕೇತವೆಂದೆಣಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಪದ್ಮಹಸ್ತಾ, ಪದ್ಮವಾಣೀ ಎಂಬ ಹೆಸರುಗಳಿಂದ ಖ್ಯಾತಳಾದ ಪದ್ಮಾವತಿ ಪದ್ಮಪಾಣಿಯಾದ ಬೋಧಿಸತ್ವನ ಅನಂತ ಅಪಾರ ಕೃಪೆ ಯಾಗಿ ಬೌದ್ಧ ಮತದ ಮಹಾಯಾನ ಪಂಧದಲ್ಲಿ ರೂಪಾಂತರವನ್ನೂ ತಾಳುತ್ತಾಳೆ. ಹಾಗೆಯೇ ಪ್ರಜ್ಞಾಪಾರಮಿತಾ ಎನ್ನುವ ಬೋಧಿಸತ್ವನ ವರಿಪೂರ್ಣ ಜ್ಞಾನದ ಮೂರ್ತಿಯಾಗಿ ಬೆಳಗುತ್ತಾಳೆ. ಐಹಿಕ ಅಭ್ಯುದಯದ ಅಧಿದೇವತೆಯಾಗಿದ್ದು ಶ್ರೀ ದೇವತೆ ಮೋಕ್ಷದಾಯಿನಿ, ನಿರ್ವಾಣ ಪ್ರದಾಯಿನಿಯಾಗಿ ಪ್ರಜ್ಞಾವಾರಮಿತಳಾಗಿ ಬೌದ್ಧ ಧರ್ಮದಲ್ಲಿ ಬೆಳಗುತ್ತಾಳೆ. ಲೋಕವೆಲ್ಲವೂ ನಿರ್ವಾಣ ಸಾಮ್ರಾಜ್ಯವನ್ನು ಪಡೆ ದಾಗ ಮಾತ್ರ ತಾನು ನಿರ್ವಾಣ ಪಡೆಯುತ್ತೇನೆಂದು ಸಂಕಲ್ಪಮಾಡಿ ಲೋಕದ ಮೇಲೆ ತನ್ನ ಕೃಪಾಕಟಾಕ್ಷವನ್ನು ಬೀರಿದ ಅವಲೋಕಿತೇಶ್ವರನ ವಿಶೇಷಣ ಪದ್ಮ ಪಾಣಿ ಎಂದು. ಎಂದರೆ ಪದ್ಮ ಜ್ಞಾನ ವಿಕಾಸದ ಸಂಕೇತವಾಗಿದೆ.

ಅರ್ಚಾರೂಪಿಯಾದ ಈಶ್ವರನ ಪಾದಗಳನ್ನು ಪಾದಪದ್ಮಗಳೆಂದು ಕರೆಯುವು ದಂತೂ ಭಕ್ತರ ಸಹಜೋಕ್ತಿಯಾಗಿದೆ. ತಮಿಳುನಾಡಿನ ಆಳ್ವಾರುಗಳು 'ತಿರುವಡಿ ತಾಮರೈಗಳ್' ಎಂದು ಭಗವಂತನ ಪಾದಾರವಿಂದಗಳನ್ನು ವರ್ಣಿಸುವರು. ಈ ಪಾದಕಮಲಗಳಿಂದ ಸ್ಯಂದವಾದ ಜೇನಿನ ಸವಿಯನ್ನೂ ಭಕ್ತರು ಆಸ್ವಾದಿಸಿ ಆನಂದ ಪಡುತ್ತಾರೆ. 'ಅಮೃತ ಸ್ಯಂದಿನಿ ಪಾದ ಪಂಕಜೆ ನಿವೇಶಿತಾತ್ಮಾ ಕಥಮನ್ಯದಿಚ್ಛತಿ' ಎಂದು ಒಬ್ಬರು ಭಕ್ತರು ಕೇಳುತ್ತಾರೆ. ಅಮೃತಧಾರೆಯನ್ನು ಸುರಿಸುವ ಪಾದಪಂಕಜ ಗಳಲ್ಲಿ ಇಟ್ಟ ನನ್ನ ಆತ್ಮವು ಮತ್ತೇನನ್ನೂ ತಾನೆ ಆಶಿಸಬಲ್ಲದೆಂದು ಇದರ ತಾತ್ಪರ್ಯ.

ಇದೇ ಅಭಿಸ್ರಾಯವನ್ನು ಮತ್ತೊಂದು ಶ್ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಭಕ್ತರೊಬ್ಬರು ಹೀಗೆ ವ್ಯಕ್ತಪಡಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ಸ್ಥಿ ತೇರವಿಂದೇ ಮಕರಂದ ನಿರ್ಭರೀ ಮಧುವ್ರತೋ ನೇಕ್ಷರ ಕಂಹಿ ವೀಕ್ಷತೇ' ಅಂದರೆ ಕಮಲದಲ್ಲಿ ಉಳಿದು ಅದರ ಜೇನನ್ನು ಸವಿದು ತೃಪ್ತರಾದ ದುಂಬಿಗಳು ಕಬ್ಬಿನ ಜಲ್ಲೆ ಗೆ ಆಸೆಪಡುವುವೇನು? ಎನ್ನುವುದು ಇದರ ತಾತ್ಪರ್ಯ.

ಹೀಗೆ ಹಿಂದೂ, ಬೌದ್ಧ, ಜೈನ ಭಕ್ತಿಸಾಹಿತ್ಯವೆಲ್ಲವೂ ಪದ್ಮಮಯವಾಗಿದೆ.

ಮಾನವನು ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ಬಾಳಬೀಕಾದುದು ಹೇಗೆ ಎನ್ನುವ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಭಾರತ ಧರ್ಮ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಉತ್ತರ, ಪದ್ಮ ಪತ್ರದ ಮೇಲಿನ ನೀರಿನ ತುಂತುರುವಿನಂತೆ, 'ಪದ್ಮಪತ್ರಮಿವಾಂಭಸಾ' ಎನ್ನುವುದಾಗಿದೆ. ಇದು ಗೀತೆಯ ವಾಕ್ಯ.

ಭಾರತದ ಪ್ರಸಿದ್ಧ ಕವಯಿತ್ರಿ ಸರೋಜಿನಿ ದೇವಿಯವರು ತಾವರಯ ಮೇಲೆ ರಚಿಸಿರುವ ತಮ್ಮ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ತಾವರೆಯ ಶುಭ್ರ ಧವಳ ಕಾಂತಿ ಭಾರತ ಧರ್ಮದ ಶುದ್ಧ ಸಾತ್ವಿಕ ಧ್ಯೇಯದ ಗುರುತೆಂದೂ ಜಗತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಉಳಿದೂ ಜಗತ್ತಿನ ಕೊಳೆ ತನಗೆ ಅಂಟದಂತೆ ಶುಭ್ರವಾಗಿಯೇ ಉಳಿಯುವ ಯೋಗಿ ಹೃದಯವು ಪದ್ಮಸವೃಶವಾದು ದೆಂದೂ ಸ್ಪುರಿಸುವ ಭಾವನೆಗಳನ್ನು ಹೊರಸೂಸಿರುತ್ತಾರೆ.

• ಕಮಲದ ಮೇಲಿನ ತುಂತುರಿವಿನಂತೆ ಬಾಳು ' ಎನ್ನುವುದು ಮಾನವನಿಗೆ ತಾವರಯ ಸಂದೇಶ. ಮನುಷ್ಯನ ಹೃದಯವನ್ನು ಹೃದಯಕಮಲವೆಂದು ವರ್ಣಿಸಿದೆ. ಈ ಹೃದಯಕಮಲವು ಪರಮಾತ್ಮನ ವಾಸಸ್ಥಾನ. ಧಾನಾಸಕ್ತನಾದವನು ಪದ್ಮಾಸನ ದಲ್ಲಿ ಕುಳಿತುಕೊಳ್ಳಬೇಕೆಂದು ' ಆಸನಂ ಪದ್ಮಕಂ ಬಧ್ವಾ ' ಎಂದು ಯೋಗಶಾಸ್ತ್ರ ತಿಳಿಸುತ್ತದೆ. ಮಹಾನಾರಾಯಣೋಪನಿಷತ್ತು ಶ್ರೀದೇವಿಯನ್ನು 'ಪದ್ಮ ಪ್ರಭೆ ಪದ್ಮ ಸುಂದರಿ' ಎಂದು ಸಂಬೋಧಿಸುತ್ತದೆ. ಅರ್ಜುನನು ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ನನ್ನು ಗೀತೆಯಲ್ಲಿ 'ಕಮಲ ಪತ್ರಾಕ್ಷ' ಎಂದು ಕರದಿದ್ದಾನೆ. ಹೀಗೆ ಕಮಲ ಪುಷ್ಪ, ಅದರ ಆಕಾರ. ವರ್ಣ ಮತ್ತು ಸುರಭಿಗಳಿಗೆ ಭಾರತೀಯರ ಹೃದಯ ಮತ್ತು ಮನಸ್ಸು ಮಣಿದಿದೆ, ತಾವರೆ 'ಸತ್ಯಂ, ಶಿವಂ, ಸುಂದರಂ' ಎಂಬ ತತ್ವತ್ರಯದ ಏಕಮೇವ ಅಧಿಷ್ಠಾನವಾ ವಾಗಿದೆ. ಪರ್ಷಿಯಾ ದೇಶದ ಪ್ರೀತಿ ಪುಷ್ಪ ಗುಲಾಬಿಯಾದಂತೆ ಭಾರತದ ಭವ್ಯ ಪುಷ್ಪ ತಾವರೆಯಾಗಿದೆ.

ಎಂ. ಯಾಮುನಾಚಾರ್ಯ

# ಇನ್ಯೂ ಜಿನೇಷನ್

ಮಾನವನ ಮಾನಸಿಕ ಶಕ್ತಿಗಳಲ್ಲಿ ಮುಖ್ಯವಾದುವು ಎರಡು: ಬುದ್ದಿ ವಿವೇಕ (Reason) ಇನ್ಯೂ ಜಿನೇಷನ್ (Imagination). ಅವೆರಡರಲ್ಲಿ ಯಾವುದು ಪ್ರಥಮ ವೆಂಬುದನ್ನು ನಿಷ್ಕರ್ಷಿಸುವುದು ಕಷ್ಟ. ಯಾವನಾದರೂ ಆಗಲಿ ತನ್ನ ಸಂಸಾರದ, ಊರಿನ, ನಾಡಿನ, ಜಗತ್ತಿನ, ಹಾಗೂ ದೈಹಿಕ, ಹಾರ್ದಿಕ, ಆಧ್ಯಾತ್ಮಿಕ ಸಮಸ್ಯೆಗಳಲ್ಲಿ ಕೆಲವುಗಳ ಮಧ್ಯೆ ಆದರೂ ಸಮಾಧಾನ ಜೀವನ ನಡೆಸಬೇಕಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಬುದ್ದಿ ವಿವೇಕ ಅತ್ಯಗತ್ಯೆ; ಅದಕ್ಕೇ ಪ್ರಧಾನ ಪದವಿಯನ್ನು ಸಲ್ಲಿಸೋಣ. ಅದರ ಸಮರ್ಪಕೆ ಚಟುವಟಿಕೆಗೆ ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್ ನ ಸಹಾಯ ಅಷ್ಟಿ ಷ್ಟಲ್ಲ. ಅನುಭವ ಅವರೋಕನ ಆಲೋಚನೆ ನೆನವು ತೀರ್ಮಾನ ಇತ್ಯಾದಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿಗಳು ಒದಗಿಸುವ ಸಾಮಗ್ರಿಯನ್ನು ಅಚ್ಚು ಕಟ್ಟಾಗಿ ಅಳವಡಿಸುವುದಕ್ಕೂ ಅವೊದಗಿಸಲಾರದ ಸಾಮಗ್ರಿಯನ್ನು ಒದಗಿಸುವು. ದಕ್ಕೂ ಇಮ್ಯಾಜಿನೇಷನ್ ಅತ್ಯಾನಶ್ಯಕ. ಅದನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ನಡೆಸಿದ ಕಾರ್ಯಕಲಾಪ ನಿರ್ಮೇಷಿಯಾಗಲಾರದು; ನಿಷ್ಪಲವೋ ದುಷ್ಪಲವೋ ಆಗಿಬಿಡುವ ಸಂಭವ ಹೆಚ್ಚು. ಅವನಂಬಿಕೆ ಅಂಜಿಕೆ ಅಶಾಂತಿಗಳು ಪ್ರವಂಚವನ್ನು ಅಡಸಿ ಹಿಡಿದುಕೊಂಡಿರುವುದಕ್ಕೆ ಕಾರಣವೇನು? ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಚೆನ್ನಾಗಿ ಕಂಡು ಬರುವ ಇಮ್ಯಾಜಿನೇಷನ್ ನ ಉವೇಕ್ಷೆ. ವಾಸ್ತವಿಕತ್ವ (Realism) ಎಂಬ ಹಸುರು ಕನ್ನಡಕ ವಿಶೇಷ ರೂಢಿಗೆ ಬಂದಿರುವಾಗ ಇಮಾಜಿನೇಷನ್ ನ ಸಹಜ ನೇತ್ರವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುವ ಅನಾಗರಿಕ ರುಂಟಿ? ವಸ್ತುಸ್ಥಿ ತಿಯನ್ನು ನಿಸ್ಪಕ್ಷಸಾತವಾಗಿ ತಿಳಿಯಬೇಕಾದರೂ ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್ನೇ ದಿಕ್ಕು. ಈ ಮಾತು ಬರಿ ಅಭಿಸ್ರಾಯದ ಉರವಣೆಯಲ್ಲ ; ಜಿಜ್ಞಾಸೆಯ ಸಿದ್ಧಾಂತ.

'ಸುಳ್ಳು ಪೊಳ್ಳಿನ ತಾಯಿ ಇಮ್ಯಾಜಿನೇಷನ್' ಎಂಬ ಹೆಳೆಯ ಕಿಂನದಂತಿ ಯೊಂದಿದೆ; ಏಪರೀತ ಅಪಚಾರ ಎಸಗುತ್ತಲೇ ಬಂದಿದೆ. ಉತ್ತಮ ಸಾಹಿತ್ಯಶಾಸ್ತ್ರಜ್ಞ ರಾದ ಅರಿಸ್ಟಾಟಲ್ ಲಾಂಜೈನಸ್ ಹಾರೆಸ್ ಕ್ವಿಂಟಿಲಿಯನ್ ಡಾಂಟ ಸ್ಕ್ಯಾಲಿಜರ್ ರಾನ್ಸ್ನಾಸಿಡ್ನಿ ಬ್ವಾಲೊ ಡ್ರೈಡನ್ ಮೊದಲಾದವರಾರೂ ಇಮ್ಯಾಜಿನೇಷನ್ ಕುರಿತು

ನಿಜ್ಞಾ ಪನೆ:—Imagination ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಅನುರೂಪ ತರ್ಜುವು ನನಗೆ ಗೋಚರಿ ಸಲಿಲ್ಲ. 'ಭಾವನಾಶಕ್ತಿ' ಆಲೋಚನಾಶಕ್ತಿ Thinking ಗೂ 'ಕಲ್ಪನಾಶಕ್ತಿ' Invention ಗೂ 'ಊಹಾಶಕ್ತಿ' Fancy ಗೂ 'ನಿರ್ಮಾಣಶಕ್ತಿ' ಅಥವಾ'ಸೃಷ್ಟಿಶಕ್ತಿ' Creation ಗೂ 'ಪ್ರತಿಭಿ' Genius ಗೂ ತುಂಬ ಹತ್ತಿರ. 'ಪ್ರತಿಬಿಂಬ ನಿರ್ಮಾಪಕ ಶಕ್ತಿ' ಉದ್ದವಾದ ನಿವರಣೆ; ಉಪಯೋಗಕ್ಕೆ ಕಪ್ಪ. ಆದ್ದ ರಿಂದ 'ಇಸ್ಯೂ ಜಿನೇಷನ್' ಎಂಬ ಶಬ್ದ ವನ್ನೇ ಎದೆಗಾರಿಕೆಯಿಂದ ಬಳಸಿಕೊಂಡಿದ್ದೇನೆ. ತನುಗೆ ಸೂಕ್ತವೆಂದು ತೋರದ ಸಮಾನಾರ್ಥಕ ಪದವನ್ನು ಓದುಗರು ಅನ್ವಯಿಸಿಕೊಳ್ಳಬಹುದು \_\_ರಂ.

ಸುದೀರ್ಘ ಚರ್ಚೆ ಕೈಗೊಳ್ಳಲಿಲ್ಲ. ೧೮ ನೇ ಶತಮಾನದ ಕಡೆಯಲ್ಲಿ ಲೆಸ್ಸಿಂಗ್ ಷ್ಲೆಗಲ್, ೧೯ ನೇ ಶತಮಾನದ ಆದಿಯಲ್ಲಿ ಕೋಲ್ರ್ ವರ್ಡ್ಡ್ಸ್ ವರ್ಡ್ಡ್ಸ್ ಮಂತಾದ ವಿಮರ್ಶ ಕರು ಗಂಭೀರ ಚಿಂತನೆ ನಡೆಸಿ, ನಿಜಾಂಶವನ್ನು ಹೊರಗೆಡಹುವವರೆಗೂ 'ಆಧಾರವಿಲ್ಲದ ಆನೃತವಾದ ಊಹಾಪೋಹ' ಎಂಬುದೇ ಯೂರೋಪಿನಲ್ಲಿ ಇಮ್ಯಾಜಿನೇಷನ್ ಪದದ ಅರ್ಥ. ತರ್ಕ ನ್ಯಾಯಸರಣಿ ಯುಕ್ತರೀತಿ ಸೂಕ್ತ ನೀತಿ ಯಾವುದನ್ನೂ ಅನುಸರಿಸದೆ ಹದ್ದು ಹಾಳತವನ್ನು ಅತಿಕ್ರಮಿಸಿ, ಚಪಲ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಯದ್ವಾತದ್ವಾ ಹರಿಯಗೊಡು ವುದೇ ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್! ಷೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರನ ಪ್ರಖ್ಯಾತ ವಾಕ್ಯ ಗಳಲ್ಲಿ ಬರುವ ಇಮ್ಯಾಜಿ ನೇಷನ್ ಗೂ ಅದೇ ತಾತ್ಪರ್ಯ. ' ಕಿಕ್ಕಿರಿದ ನರಕದಲ್ಲಿಲ್ಲದ ಭೂತಪಿಶಾಚಿಗಳು ಕಾಣಿ ಸುತ್ತವೆ ಹುಚ್ಚನ ಕಣ್ಣಿಗೆ. ಉನ್ಮತ್ತ ಪ್ರಣಯಿಯ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಕರಿಯ ಕುರೂಪಿ ಹೆಲನ್ ಸದೃಶ ಲಾವಣ್ಯವತಿ. ತುಂಬಿದಾವೇಶದಲ್ಲಿ ಕವಿಲೇಖನಿ ನೆಲೆಯನ್ನೂ ನಾಮ ಧೇಯವನ್ನೂ ದಯಪಾಲಿಸುತ್ತದೆ ಗಾಳಿ ಶೂನ್ಯತೆಗೆ.' ಮಿಲ್ಟನ್ನನ ವಿವರಣೆಯೂ ಇದನ್ನು ಸಮರ್ಧಿಸುತ್ತದೆ: 'ನಡುರಾತ್ರಿಯಲ್ಲಿ ಬುದ್ಧಿ ವಿಶ್ರಾಂತಿ ಹೊಂದುತ್ತಿರುವಾಗ ಫ್ಯಾನ್ಸಿ (Fancy)\* ಎಚ್ಚರಗೊಳ್ಳುತ್ತದೆ ಸುವ್ಯವಸ್ಥೆಯಲ್ಲಿಟ್ಟಿದ್ದ ಅಂಶಗಳನ್ನು ಮನಸೋ ಇಚ್ಛೆ ಕೆದರಿ, ಚೆಲ್ಲಾ ನಿಲ್ಲಿ ಮಾಡಿ, ಅಬದ್ಧೆ ವಿಕಾರಗಳನ್ನು ರೂಪಿಸುತ್ತದೆ; ಅವೇ ಕನಸುಗಳು. ' ೧೮ ನೇ ಶತಮಾನದ ಅಂತ್ಯ ದವರೆಗೂ 'ವೃಧಾ' 'ಹುರುಳಿಲ್ಲದ' 'ಹುಚ್ಚಾಬಟ್ಟಿ' 'ಅಂಕೆ ಮಾರಿದ' ಎಂಬ ವಿಶೇಷ್ಣಗಳೇ ಇಮ್ಯಾ ಜನೇಷನ್ನಿಗೆ ಅನ್ವಯ ವಾಗುತ್ತಿದ್ದು ವು. ಈಗಲೂ ಕೂಡ ಅನೇಕರಿಗೆ 'ಇಮ್ಯಾಜಿನರಿ' (Imaginary) 'ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೆಟಿವ್' (Imaginative) ಎಂಬೆರಡು ವರ್ಗದ ಭೂ-ವೈಕುಂಠ ವ್ಯತ್ಯಾಸ ಗೊತ್ತಿಲ್ಲ.

ಎದುರಿಗಿಲ್ಲದುದನ್ನು ಎದುರಿಗಿದ್ದಂತೆ, ಇಲ್ಲದುದನ್ನು ಇದ್ದಂತೆ, ಭಾನಿಸಿಕೊಳ್ಳು ವುದು ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್ನಿನ ಮೂಲ ನಡೆವಳಿಕೆ. ಪ್ರತಿಬಿಂಬ ಕಲ್ಪನೆಯೇ ಅದರ ವಿಧಿ ಬದ್ಧ ಕರ್ತವ್ಯ. ಇಂದ್ರಿಯಾನುಭವವೆಲ್ಲವೂ ಸ್ಮೃತಿ ಭಂಡಾರದಲ್ಲಿ ಸೇರಿಕೊಂಡು ಆಂತರ್ಯದ ಆಸ್ತಿಯಾಗುತ್ತದೆ ತಾನೆ. ಕಾಲಕ್ರಮೇಣ ಅವಲ್ಲಿ ಕೆಲವು ಮಾಯವಾ ಗುತ್ತವೆ, ಕೆಲವು ಮಸುಕಾಗುತ್ತವೆ, ಕೆಲವು ಅಚ್ಚಳಿಯದೆ ಉಳಿಯುತ್ತವೆ. ಬೇಕಾ ದಾಗ ಅನುಭವ ತುಣುಕುಗಳನ್ನು ಆರಿಸಿಕೊಂಡು, ಸಾಲಾಗಿರಿಸಿಯೋ ಗುಂಪುಕೂಡಿ ಸಿಯೋ, ಚಿತ್ತ ಭಿತ್ತಿಯ ಮೇಲೆ ಪ್ರಕಾಶಮಾನವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಿ, ಹಿಂದೆ ಆದ ಅನುಭವ ವನ್ನು ಪುನಃ ತಂದುಕೊಡುವುದು ಇಮ್ಯಾಜಿನೇಷನ್ನಿನ ಒಂದು ಬಗೆಯ ಕಾರ್ಯ. ಇಲ್ಲಿ ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್ನಿಗೂ ಜ್ಞಾ ಪಕಶಕ್ತಿಗೂ ಭಿನ್ನತೆ ಅಲ್ಪ; ಆವರೂ ಭಿನ್ನತೆ ಇಲ್ಲದಿಲ್ಲ. ಆಯುಸ್ಸು ವ್ಯತ್ಯಾಸ ಆವರಣ ವ್ಯತ್ಯಾಸಗಳಿಂದ ನೆನಪಾದ ಅನುಭವ ಮೊದಲಣ

<sup>\*</sup>ಮಿಲ್ಟನ್ನಿಗೆ Fancy, Imagination ಎರಡೂ ಸಮಾನಾರ್ಥಕ; Fancy ಎಂಬುದನ್ನೇ ಅವನು ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಬಳಸುವುದು.

ಆಕಾರ ಅಳತೆ ವ್ಯವಸ್ಥೆಯಲ್ಲಿಯೇ ಮರುಕೊಳಿಸುವುದು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಅಸಾಧ್ಯ. ಹಳೆಯಂಶ ಕೆಲವು ಕಳಚಿಕೊಳ್ಳುತ್ತವೆ; ಹೊಸ ಅಂಶ ಕೆಲವು ಅಂಟಿಕೊಳ್ಳುತ್ತವೆ. ಪ್ರತಿಬಿಂಬ ಎಂದಿಗೂ ಹುಟ್ಟುವುದಿಲ್ಲ ಬಿಂಬದ ಯಥಾರ್ಥ ಪಡಿಯಚ್ಚಾಗಿ; ನರನ ಮೆದುಳು ಪೆಟ್ಟಗೆ ಪೊಟೋ ತೆಗೆಯುವ ಉಬ್ಬು ಗಾಜಿನ ಪೆಟ್ಟಗೆಯಲ್ಲ. ಮ್ಯಾಕ್ ಬೆತ್ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ನಿದ್ರಾ ಸಂಚಾರಿ ಲೇಡಿ ಮ್ಯಾಕ್ ಬೆತ್ ಗೆ ನೆನಪಾಗುತ್ತದೆ ತಾನು ಹಿಂದೆ ದುರ್ಧೈರ್ಯದಲ್ಲಿ ಮುಟ್ಟ ಸವರಿದ ಕೊಲೆ ರಕ್ತದ ಕಂಪು: ಅದಕ್ಕೀಗ ಕತ್ತು ಹಿಸುಕಿ ಪಿತ್ಥ ವಿಕಲ್ಪ ಮಾಡುವ ರೌದ್ರ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ! ಸ್ಮರಣಾತ್ಮಕ ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್ (Recollective or Reproductive Imagination) ಸ್ಮರಣೆಯಂತೆ ಕೊಂಚ ಮಟ್ಟಿಗೆ ಕೃಷಿಗೈದರೂ ಸ್ಮರಣೆಯನ್ನು ಮಿಂಚಿ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಮುಂದುವರಿಯುತ್ತದೆ.

ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್ ನ ಸಂತತ ಸಾಮಾನ್ಯ ಕರ್ಮೆ ಯಾವುದೆಂದರೆ ನವ್ಯ ನಿರ್ಮಾಣ ಲೋಕಾನುಭವ ಗ್ರಂಥಾನುಭವ ಸಂಗ್ರಹಿಸಿದೆ ಸಂಗತಿಗಳಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತವಾದೆದ್ದನ್ನು ಸ್ವೀಕ ರಿಸಿ, ಅಯುಕ್ತವಾದದ್ದನ್ನು ನಿರ್ಲಕ್ಷಿಸಿ, ಕುಗ್ಗಸಿ, ಹಿಗ್ಗಿಲಿಸಿ, ಅಗತ್ಯವಾದಂತೆ ಕ್ರಮ ಬದಲಾಯಿಸಿ, ಸ್ವಕಲ್ಪಿತ ಸಂಗತಿಗಳನ್ನು ಸೇರಿಸಿ, ಸ್ಫೂರ್ತಿ ಸೂಚಿಸಿದ ಯೋಜನೆಯ ರೀತಿ ಅಂಗಾಂಗಗಳನ್ನು ಹವಣುಗೈದು, ನೂತನ ಸಾಹಿತ್ಯ ಸಂಗೀತ ವರ್ಣಚಿತ್ರ ಶಿಲ್ಪ ವಾಸ್ತುಶಿಲ್ಪಗಳನ್ನು ರಚಿಸಿ ಮೂರ್ತಗೊಳಿಸುತ್ತದೆ. ಇಮ್ಯಾಜಿನೇಷನ್ ನ ಈ ವ್ಯಾಪಾ ರದಿಂದ ಕಲೆಗಾರನಿಗೆ ಪ್ರಕೃತಿ ವೇವಿಯ ಪ್ರತಿಸ್ಪರ್ಧಿ ಎಂಬ ಬಿರುದು. ಉತ್ಪತ್ತಿಗೈಯು ವುದು ಇಮ್ಯಾಜಿನೇಷನ್ ಗೆ ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾದ್ದರಿಂದ ಸೃಷ್ಟಿಕಾರಕ ಇಮ್ಯಾಜಿನೇಷನ್ (Productive or Creative Imagination) ಎನ್ನುವುದು ತಲೆ ಶಿರೋಭಾರದಂತೆ ಆಭಾಸ. ಕಲೆಗಾರರಲ್ಲಿ ಕವಿಯೇ ಸರ್ವವಿದಿತನಾದ್ದ ರಿಂದ ಇದನ್ನು ಕವಿತಾ ಇಮ್ಯಾಜಿ ನೇಷನ್ (Poetic Imagination) ಎಂದು ಕರೆಯುವ ವಾಡಿಕೆಯುಂಟು. ಆ ನುಡಿ ಕೂಡ ಆಭಾಸ; ಎರಡು ವಿಧದಲ್ಲಿ ಆಭಾಸ. ಹೇಗೆ ದಿವಾಕರನಿಂದ ದಿವಸವೋ ಹಾಗೆ ಇನ್ಯೂ ಜಿನೇಷನ್ ನಿಂದ ಕಾನ್ಯ. ಕವಿಯ ಅಧಿಕಾರ ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್ ನ ಮೇಲೆ ಅತ್ಯಧಿಕವಾದರೂ ಅದರ ಏಕಸ್ವಾಮ್ಯವನ್ನಾಗಲೀ ಏಕಾನುಭೋಗವನ್ನಾಗಲೀ ಅವನಿ ಗಿತ್ತಿಲ್ಲ ಬ್ರಹ್ಮ. ಮನುಷ್ಯರೆಲ್ಲರಿಗೂ ಅದು ಆವಶ್ಯಕ, ಮನುಷ್ಯರೆಲ್ಲರಲ್ಲಿಯೂ ಅದರ ಬೀಜ ಇಪ್ಪೇ ಇರುತ್ತವೆ; ಮನುತೆಯಿಂದ ಪೋಷಿಸಿದರೆ ದೊಡ್ಡ ಮರ, ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಗಿಡ್ಡ ಸಸಿ. ಅದಿರಲಿ. ಪುಸ್ತಕಜ್ಞಾನ ಪ್ರಪಂಚಪರಿಚಯ ಸಮಾಜಪ್ರಚೋದನೆ ಅಧ್ಯವಸಾಯ ಕರಕೌಶಲ್ಯ ಕಾವ್ಯೋದ್ದೇಶಗಳ ವೈಶಾಲ್ಯ ಸಂಕೋಚದಿಂದ ಒಬ್ಬ ಸಾಹಿತಿ ಇನ್ನೊಬ್ಬನಿಂದ ಹೇಗೆ ಬೇರೆಯೇ ಹಾಗೆ ಇಮ್ಯಾಜಿನೇಷನ್ನಿನ ಬಲ ತೀಕ್ಷ್ಣತೆ ಸರಾಕ್ರಮ ಮಟ್ಟದಿಂದಲೂ ಒಬ್ಬೊಬ್ಬನ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ ಒಂದೊಂದು. ಎಲೆಕ್ಟ್ರಾ ಎಂಬ ಒಂದು ನಿಷಯವನ್ನು ಕುರಿತು ಬರೆದ ಎಂಟು ನಾಟಕಗಳಿಗೆ ಎಂಟು ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಸ್ವಾರಸ್ಯದ ವಸ್ತು. ಮಹಾಭಾರತದ ಶಕುಂತಲೆ ಒಬ್ಬ ಹೆಂಗಸು, ಕಾಳಿದಾಸನ ಶಕುಂತಲೆ ಮತ್ತೊಬ್ಬಳು.

ನವೀನತೆಯ ವಿಚಾರ ಒಂದೆರಡು ಮಾತು. ಚಿರಪರಿಚಿತ ದ್ರವ್ಯಗಳ ಪರಸ್ಪರ ಪ್ರಮಾಣ ಸಂಬಂಧ ಹೊಂದಾವಣೆಗಳಲ್ಲಿ ಹೊಸತನ್ನು ಪರಿಭಾವಿಸಿ ನಿರೂಪಿಸುವುದೇ ಇಮ್ಯಾಜಿನೇಷನ್ನಿನ ನಾವೀನ್ಯ. ಗುಜ್ಜಾರಿ ಮಲತಾಯಿ ಮಾಟಗಾರ ರಾಜಕುಮಾರಿ ರಾಕ್ಷಸ ಹಕ್ಕೆ ಬೆಕ್ಕು ಅರಣ್ಯ ಕತ್ತಲೆ ಮುಂತಾದವುಗಳಿಂದ ಅದೆಷ್ಟು ಅಡುಗೂಳಜ್ಜಿ ಕಧೆಗಳನ್ನು ಹಿಂದೆ ಕಟ್ಟದ್ದಾರೆ, ಮುಂದೆ ಕಟ್ಟಬಹುದು, ಚಿಕ್ಕ ಮಕ್ಕಳಿಗಾಗಿ! 'ಪ್ರೇಮ ಯುದ್ಧ ಮತ: ಇವು ಮೂರೇ ಎಲ್ಲ ಸಾಹಿತ್ಯದ ವಿಷಯ" ಎನ್ನಲಿಲ್ಲವೆ ಡಾಂಟೆ? ಒಂದು ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಇಮ್ಯಾಜಿನೇಷನ್ ಗೆ ಇದು ಗಡಿಗೋಡೆಯನ್ನು ಕಟ್ಟೆ ಒಳಗೆ ಕೂಡಿಟ್ಟಂತೆ. ಆದರೆ ಕಲಾಕೃಷಿಕ ಕನಲಬೇಕಾದ್ದಿಲ್ಲ, ಕೊರಗಬೇಕಾದ್ದಿಲ್ಲ. ಕೇವಲ ನೂರಾರು ಮೂಲ ಧಾತುಗಳಿಂದ ಪ್ರಕೃತಿ ಲಕ್ಷೋಪಲಕ್ಷ ಪ್ರತ್ಯೇಕ ಚೇತನಾಚೇತನ ವಿರಚನೆಗಳನ್ನು ತಯಾರಿಸಿ ದಾನಮಾಡಿದ್ದಾಳೆ, ಮಾದರಿಯಾಗಿದ್ದಾಳೆ, ಮೇಧಾವಿ ಮಾನವನಿಗೆ. ಏಸೊಂದು ಜನ್ಮ ಕಲಾವಿದಗೋಷ್ಠಿ ನಿರ್ಮಾಣಗಳನ್ನು ಎಸಗಿದರೂ ಹೊಸ ಸೊಗಸಿಗೆ ಅವಕಾಶ ಇದ್ದೇ ಇದೆ. 'ಕಾಲ ಪುರಾತನವಾಯ್ತು, ಕಲೆ ಕೊಳೆತುಹೋಯ್ತು, ವಿಶ್ವಕ್ಕೆ ವೃದ್ಧಾಪ್ಯ!' ಎಂದು ಗೊಣಗುಟ್ಟುವವನ ವ್ಯಾಧಿ ಅವನ ಅವಯವವಾವುದರಲ್ಲಿಯೂ ಇಲ್ಲ, ಅವನ ಇಮ್ಯಾಜಿನೇಷನ್ ನಲ್ಲಿ.

ಉನ್ನತ ಕಲಾವಿದನಲ್ಲಿ ವಿಪುಲವಾಗಿ, ಎರಡನೇ ದರ್ಜೆಯ ಕಲಿಗಾರನಲ್ಲಿ ವಿರಳ ವಾಗಿ, ಅಸೊಂದು ನಿಶೇಷ ವಿದ್ಯಮಾನ ತಲೆದೋರಿಸಿ ವಿಸ್ಮಯಗೊಳಿಸುತ್ತದೆ. ಇಮ್ಯಾಜಿ ನೇಷನ್ ತೀಕ್ಷ್ಣ ದೃಷ್ಟಿಯಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸಿ, ಬಾಳಿನ ತೋರ್ಕೆಯ ಪದರ ವದರಗಳನ್ನು ಭೇದಿಸಿಕೊಂಡು ಒಳನುಗ್ಗ, ಅತಿ ಸೂಕ್ಷ್ಮವಾದ ಸತ್ಯದ ಅನಿರೀಕ್ಷಿತ ಬಳ್ಳಿಮಿಂಚನ್ನು ಕಣ್ಣು ಕೋರೈಸಪಿ ಈಕ್ಷಿಸಿ, ದಿನ್ಯದರ್ಶನವನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತಪೆ, ಬಣ್ಣಿ ಸುವೆ ನೈವುಣ್ಯ ವನ್ನೂ ಪಡೆಯುತ್ತದೆ. ಆಗ ಹೊರಹೊಮ್ಮುವ ವಚನ ಜೀವನಕ್ಕೆ ಒಂದು ಮಹತ್ವ ಗೂಡಿದ ಭಾಷ್ಯ,ಅಪೂರ್ವ ರಮ್ಯತೆಯ ಭಾಷ್ಯ ಅಂಧ ಕಲಾವಿದನೇ ಪ್ರವಾದಿ, ಋಷಿ; ಅವನ ಗೆಯ್ಮೆಯೇ ಶಿಲ್ಪಯಜ್ಞ,, ಸಂಗೀತಯೋಗ, ಸಾಹಿತ್ಯ ತಪಸ್ಸು. ಇಮ್ಯಾಜಿ ನೇಷನ್ನಿನ ಈ ಅಗಾಧ ವರ್ತನೆ(Interpretative or Prophetic Imagination) ದಾರ್ಶನಿಕರು ವಿವರಿಸುವ ಅಂತರ್ಬೋಧೆ (Intuition) ಯ 'ಸಹೋದರ.' ಅಪರೂಪ ಮಂಗಳ ಮುಹೂರ್ತದಲ್ಲಿ, ಬೈವಿಕನ್ನೋ ಎಂಬ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಏಳಿಸುವ ಪ್ರಚೋದನೆ ಯಿಂದ, ಉಲ್ಬಣವಾಗಿ ಉದ್ಯಮಗೈಯುವ, ಕೊಂಚಮಟ್ಟಿಗೆ ಅಮಾನುಷವೆಂದು ತೋರುವ, ಈ ಪರಮ ಪ್ರಶಸ್ತ್ರ ಸತ್ವಕ್ಕೆ ಇಮ್ಯಾಜಿನೇಷನ್ ಎಂಬ ಹೆಸರು ಸಾಲದು, ಭಾಷಾದಾರಿದ್ರ್ಯದಿಂದ ಅದನ್ನೊ ಪ್ರಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು, ಎಂಬುದು ವರ್ಡ್ಡ್ಸವರ್ತ್ತನ ಅಭಿಮತ. ಗಹನತತ್ವಗಳನ್ನು ಕಂಡುಹಿಡಿದು ಲೋಕಕ್ಕೆ ಭಾಗ್ಯದಾತರಾಗುವ ಪ್ರಚಂಡವಿಜ್ಞಾನಿ ತತ್ವಶಾಸ್ತ್ರಪಾರಂಗತ ಉತ್ಕೃಷ್ಟ ಚಾರಿತ್ರಕ ಪ್ರಬಲರಾಜ್ಯ ತಂತ್ರಜ್ಞ ಮುಂತಾದವರ ಅಗಾಧ ನೈಭವದ ಮಹತ್ಕಾರ್ಯಕ್ಕೂ ಈ ಲಾಂಛನದ ಇನ್ಯೂ ಜನೇಷನ್ನೇ ಶರಣು. ಯಾರು ಏನನ್ನೇ ಹೇಳಲಿ, ಪ್ರತಿಭಾಶಾಲಿಗಳಿಲ್ಲ ಜಗಳವಾಡದ ಜೊತೆಗಾರರು; ಷೆಲ್ಲಿ

ಸ್ತುತಿಸುವ ' ಪ್ರಪಂಚ ಗುರುತಿಸದ ಶಾಸನಕಾರರು.' ' ಸತ್' ಎಂಬುದು ಒಂದು; ಆದಕ್ಕೆ ಹಾದಿ ಹತ್ತೆಂಟು. ಹಾದಿಯೂ ಒಂದೇ ಎಂದು ಬಗೆಯುವವನು ಅಜ್ಞ.

ವಸ್ತುವಿನ ಘಟನೆಯ ವಿಷಯದ ಇಂದ್ರಿಯಾನುಭವದಿಂದ ಬಾಹ್ಯ ಸರಿಚಯ ದೊರಕಿ, ತನ್ಮೂಲಕ ಉಂಟಾಗುವ ತಿಳಿವಳಿಕೆ ಯಾವಾಗಲೂ ಅಲ್ಪಸ್ವಲ್ಪ, ಕಿಷ್ಕಿಂಧ, ಅಸರಿಪೂರ್ಣ. ವಾಸ್ತವಿಕತೆಯನ್ನು ಅಸತ್ಯವೆಂದು ಅಸಡ್ಡೆ ಗೈಯುವುದು ತಪ್ಪು. ಆದರೆ ಅದು ಬರಿ ವೇಷ; ಸತ್ಯದ ಏಕದೇಶ ಮಾತ್ರ. ನಿಜದ ಎಲ್ಲ ಮುಖವನ್ನೂ ಒಳ ಗೊಂಡ ಶುದ್ಧ ಸ್ವರೂಪ ಮನುಷ್ಯ ಸಾಹಸಕ್ಕೆ ಸಾಧ್ಯವಾದಷ್ಟು ಸಿಕ್ಕುವುದು ಹೇಗೆ? ಪ್ಲೇಟೂವಿನ 'ಐಡಿಯ' (Idea) ಅರಿಸ್ಟಾಟಲನ 'ಐಡಾಸ್ ' (Acidos) ಸರ್ವ ಬೋಧವಾದ 'ಆದರ್ಶ' (Ideal) ದ ಸಾಮಾಪ್ಯ ಲಭಿಸುವುದು ಹೇಗೆ? ಅಂತಃಚಕ್ಷುವಾದ ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್ ನ ಮೂಲಕ ಅದನ್ನು ಗ್ರಹಿಸುವುದೊಂದೇ ವಿಧಾನ. ಹಾಗೆ ಮಾಡು ವಾಗ ವಿಕಾರ ಊಹೆಗಳೂ ವಿಪರೀತ ಕಲ್ಪನೆಗಳೂ ಜನಿಸಿ ದಾಂಧಲೆಗೈವ ಸಂಭವವುಂಟು. ಉದರಕ್ಕೆ ಹೃದಯಕ್ಕೆ ಮನಸ್ಸಿಗೆ ಶ್ವಾಸಕೋಶಕ್ಕೆ ರೋಗಗಳಿರುವಂತೆ ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್ನಿಗೂ ರೋಗವಿವೆ. ಬಿಳಿ ಕಪ್ಪು ತೊಗಲಿಂಬ ವರ್ಣಮದ, ಮೂರ್ಖ ಮತಾಂಧತೆ, ಹುಸಿದರ್ಪದ ಅರೆಹುಚ್ಚು, ಮಾರಿ ವೆವ್ವವೆಂಬ ಇರುಳು ಭೀತಿ, ಪವಾಡ ಜರುಗುವು ದೆಂಬ ಹಗಲುಗನಸು, ಒಂದನ್ನ ಇನ್ನೊಂದೆಂದು ಬಗೆಯುವ ವಕ್ರ ಊಹೆ, ನಿಷ್ಕಾರಣ ಸಂಶಯ, ನಿರಾಶೆ ಮುಂತಾದ ಕೊಳೆಗಳೆಲ್ಲ ಕಾಹಿಲೆಇನ್ಯೂ ಜಿನೇಷನ್ನಿ ಂದಾದ ನರ ದೌರ್ಬಲ್ಯದ ಸ್ವೇದ. ಪರಿಪೂರ್ಣಜ್ಞಾನ ಆದಷ್ಟು ದೊರಕಬೇಕಾದರೆ ಇಮ್ಯಾಜಿ ನೇಷನ್ ದೃಢಾರೋಗ್ಯ ಕೂಡಿ ಸುಟಿಯಾಗಿರಬೇಕು. ಉತ್ತಮ ಕಲೆಯ ನಿತ್ಯ ಸಂಸರ್ಗ ಅದಕ್ಕೆ ತಕ್ತ ಉಪಾಯ.

ಸಂಸರ್ಗ ಅದಕ್ಕೆ ತಕ್ಕ ಉಪಾಯ.

ಹೈದಯವನ್ನು ಕುಲುಕಿ ಅಲುಗಾಡಿಸಿ, ಭಾವಗಳನ್ನು ಎಬ್ಬಿಸಿ ಉದ್ರೇಕಿಸುತ್ತ, ತನ್ನ ಎಸಕವನ್ನು ಎಸಗುವುದು ಇಮ್ಯಾಜಿನೇಷನ್ ನ ಒಂದು ಸುಂದರ ಚರ್ಯೆ. ಆದ್ದ ರಿಂದಲೇ ಅದು ಕವಿಗಳಿಗೆ ಅಷ್ಟೊಂದು ಒಗ್ಗಿ ಬಿಟ್ಟರುವುದು. 'ಅಯ್ಯೋ, ಬಹು ಬೇಜಾರು!' ಎಂಬ ಉದ್ಗಾರವನ್ನು ಉಸುರುತ್ತ ಬಿಸುಸುಯ್ಯದ ಮಂದಿ ಎಷ್ಟಿದ್ದಾರೆ ಕ್ಷಿತಿಯ ಮೇಶೆ? ಬಲು ಮಂದಿಯ ಬಾಳು ಹೀಗೆ ಅಮಿಶ್ರ ಬೇಸರದ ಹೊರೆಯಾಗುವು ದೇಕೆ?(ಮನುಜನ ಚಿತ್ತ ಗಡಿಯಾರದ ಲೋಲಕದಂತೆ: ಆ ಕೊನೆಯ ಜುಗುಪ್ಸೆಯಿಂದ ಈ ಕೊನೆಯ ಜುಗುಪ್ಸೆಗೆ ತೂಗಾಡುತ್ತ ನಡೆಯುತ್ತದೆ.) ಒಂದು ಸ್ವಾರಸ್ಯದಿಂದ ಇನ್ನೊಂದು ಸ್ವಾರಸ್ಯಕ್ಕೆ ಅದೇಕೆ ಒಲೆಯಬಾರದು? ದಿನಬಳಕೆಯ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷ ವಿದ್ಯಮಾನ ಗಳು ಔದ್ಯೋಗಿಕವಾಗಲೀ ಯಾಂತ್ರಿಕವಾಗಲೀ ಜನಸಂಪರ್ಕದಲ್ಲಾ ಗಲೀ ನಿಸರ್ಗ ಸಂಪರ್ಕದಲ್ಲಾ ಗಲೀ ಅವಲ್ಲಿ ಅವಿತುಕೊಂಡಿದೆ ಅಚ್ಚರಿ ಸೊಗಸು. ಅದನ್ನು ಕೂಗಿ ಹೊರಕ್ಕೆ ಕರದು ತೋರಿಸುವ ಚೈತನ್ಯ ಇಮ್ಯಾಜಿನೇಷನ್ನಿಗಿವೆ. ಕಫೇರಿಯ ಮೇಜಿನ ಬಳಿ ಆವ ಉಲ್ಲಾ ಸ, ರೈಲು ಎಂಜಿನ್ನಿಗೆ ಎಂಥ ಚೆಲುವು, ಒಲೆ ಹೊತ್ತಿಸಿ ಅಡಿಗೆ ಮಾಡುವಾಗ ಏನು ಹಿತ, ಟೆಲಿಗ್ರಾಫ್ ಕಂಬ ನಯನ ಮನೋಹರವೆ—ಎಂದು

ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್ನು ಳ್ಳ ಯಾವ ನರನೂ ತಾತ್ಸಾರ ಸೂಚಿಸಲು ಆಧಾರನಿಲ್ಲ. ರಸವುಷ್ಟ ಬದುಕಿಗೆ ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಹಕ್ಕುಂಟು ; ಸಾಧನ ಸಂಪತ್ತೂ ಹೇರಳವಾಗಿದೆ. ಕೃತಕ ಬಡತನದಲ್ಲಿ ಮನುಷ್ಯ ನರಳಿದರೆ ತಪ್ಪು ಯಾರದ್ದು ?

ಕೇವಲ ಗುರುತರ ವಿಚಾರಗಳಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಇಮ್ಯಾಜಿನೇಷನ್ ಸದಾ ನಿರತವಾಗಿ ರಬೇಕೆಂಬ ನಿರ್ಬಂಧವಿಲ್ಲ. ಆಗಾಗ ಅದು ಹೊಣೆಗಾರಿಕೆಯ ಕಟ್ಟನ್ನು ಸಡಿಲಿಸಿಕೊಂಡು ಲಘು ವಿನೋದಗಳಿಂದ ಆಕರ್ಷಿತವಾಗಿ, ಹುಡುಗಾಟಕೆಯ ಪ್ರಕಾರ ನೃತ್ಯಗೈಯುವ ಸಂಪ್ರದಾಯವಿದೆ. ಅದಕ್ಕೆ ಆಗ ರಜಾದಿನ ಸಹಜವಾದ ಚಿತ್ತಹಾಸ. ಧಾರಾಳ ಊಹೆಗಳೂ ಸ್ವೇಚ್ಛಾ ಕಲ್ಪನೆಗಳೂ ತಮ್ಮದೇ ಆದ ತರ್ಕ ಸರಣಿಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿ ಮೆರವಣಿಗೆ ನಡೆಯುತ್ತವೆ. ಮಕ್ಕಳ ಪ್ರಾಸಪದ್ಯ (Nursery Rhyme), ಪ್ರಾಣಿ ಗಳೇ ವಾತ್ರವಾದ ಮಿಥ್ಯ ಕಥೆ (Fable), ಅಸಂಬದ್ಧ ಸಾಹಿತ್ಯ (Nonsense Lite rature), ಅದ್ಭುತ ಕಥೆ (Wonder Tale) ಮೊದಲಾದುವೆಲ್ಲ ಉದ್ಭವವಾಗುವುದು ಇಂಥ ಸಮಯದಲ್ಲಿಯೇ. ಇಮ್ಯಾಜಿನೇಷನ್ನಿನ ಈ ಪದ್ಧತಿಯ ಪ್ರಕಟನೆಗೆ ಫ್ಯಾನ್ಸಿ (Fancy) ಎಂದು ಹೆಸರು. ಕೋಲ್ ರಿಜ್, ಇನ್ನೂ ಕೆಲವರು, ಫ್ಯಾನ್ಸಿ ಯೊಂದು ಪ್ರತ್ಯೇಕ ಮಾನಸಿಕ ಶಕ್ತಿಯೆಂದು ವಾದಿಸಿದರು. ಅದಕ್ಕೀಗ ಮನ್ನಣೆಯಿಲ್ಲ. ಇಮ್ಯಾಜಿ ನೇಷನ್ ಒಂದೇ ಶಕ್ತಿ; ಅದು ಮೈದೋರುವ ಮಾಳ್ಯೆ ಏಳುಂಟು. ಇನ್ನೊಂದು ಎಚ್ಚ ರಿಕೆ. ಕಲಾಕ್ಷೇತ್ರದಲ್ಲಿ ಫ್ಯಾನ್ಸಿಯ ಸರಸಸಲ್ಲಾಪ ಹೊರಗಡೆ ಬಾಲ್ಯಕೇಳಿಯಾಗಿ ಕಾಣಿಸಿದರೂ ಒಳಗಡೆ ಅದಕ್ಕೆ ಉಜ್ವಲ ವಿವೇಚನೆ. ಅಸಂಬದ್ಧ ಸಾಹಿತ್ಯ ರಚನೆಗೂ ಅಗತ್ಯ ಅಸಾಧಾರಣ ಪ್ರೌಢಿಮೆ, ಆಜನ್ಮ ಪ್ರತಿಭೆ.

ನೆರೆಮನೆಯವನ ಕಷ್ಟಸುಖಗಳನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ತಿಳಿಸಿ ಸಹಾನುಭೂತಿ ಹುಟ್ಟಿ ಸುವುದು ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್. ಪರರಾಷ್ಟ್ರದ ರೀತಿ ನೀತಿ ಆಗುಹೋಗುಗಳ ಖಂಡಿತ ಪರಿಚಯ ಮಾಡಿಕೊಟ್ಟು ಸೌಹಾರ್ದ ಬೆಳೆಸುವುದು ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್. ಪ್ರಪಂಚದ ಹಿಂದಿನ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನು ಸರಿಯಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಿ ಅರ್ಥಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಲು ಬೇಕು ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್. ಭವಿಷ್ಯ ಪ್ರಪಂಚದ ರೂಪುರೇಖೆಗಳನ್ನು ಊಹಿಸಲು ಬೇಕು ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್. ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್ ವಿನಾ ಸುಪುಷ್ಟ ಜೀವನವಿಲ್ಲ; ಜೀವನದ ಪ್ರಗತಿಯಿಲ್ಲ. ಎಲ್ಲಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ, ಸ್ವಾರ್ಥ ವ್ಯವಹಾರದ 'ನಾನು' 'ನನ್ನದು 'ಎಂಬ ಇಕ್ಕಟ್ಟಿನ ನೆಲಮಾಳಿಗೆ ಸೆರೆಯಿಂದ ಬಿಡಿಸಿ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಈಯುವುದು ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್. ಅಣು ಮಾನವ ವ್ಯಕ್ತಿಗೆ ಬ್ರಹ್ಮಾಂಡದೊಡನೆ ಆತ್ಮೀಯವಾಗಿ ತಾಂಡವಗೈಯುವ ಪವಿತ್ರ ತೀಜಸ್ಸು ಲಭಿಸಲು ನೆರವಾಗಬೇಕು ಇಮ್ಯಾ ಜಿನೇಷನ್.

## ನುಡಿನಂಟು

ಭಾಷೆಗೂ ಮಾನವನ ಇತರ ವ್ಯಾವಾರಗಳಿಗೂ ಇರುವ ಸಂಬಂಧವನ್ನೂ ಭಾಷೆ ಯಿಂದಾಗಿ ವ್ಯಕ್ತಿ ವ್ಯಕ್ತಿಗೆ ತೊಡಗುವ ಸಂಬಂಧವನ್ನೂ ಕುರಿತು ಕೆಲವು ಅಂಶಗಳನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸುವುದೇ ಈ ಲೇಖನದ ಉದ್ದೇಶ.

ಮಾನವನಲ್ಲಿ ಮೊದಲು ಮಾತು ಎಂದು, ಹೇಗೆ ಮೂಡಿತು, ಮೊಳೆಯಿತು ಎಂಬು ದರ ಬಗ್ಗೆ ಹಲವು ಊಹಾಪೋಹಗಳು ನಡೆದಿವೆ, ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳು ತೇರಿವೆ. ಈ ಊಹಾವೋಹೆಗಳ ಮತ್ತು ಅಭಿವ್ರಾಯಗಳ ಪರಿಶೀಲನೆ ಇಲ್ಲಿ ಅಪ್ರಕೃತ. ಭಾಷೆಯ ಆದಿ ಸದ್ಯಕ್ಕಂತೂ ನಿರ್ಭೇದ್ಯ ರಹಸ್ಯವಾಗಿದೆ; ಬಹುಶಃ ಎಂದೆಂದೂ ಅದು ಹಾಗೆ ರಹಸ್ಯವಾಗಿಯೇ ಉಳಿಯುತ್ತದೆ. ಪ್ರಪಂಚದ ಆದಿ ಭಾಷೆಯಾವುದು ಎಂಬುದನ್ನು ಕಂಡು ಹಿಡಿಯಲು ಹಿಂಪೆ ನಡೆದುವು ಎಂದು ಹೇಳುವ ಹಲವು ಪ್ರಯೋಗಗಳ ಕಥೆಗೆ ಳಲ್ಲಿ ಎರಡನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಪ್ರಸ್ತಾಪಿಸಬಹುದಾಗಿವೆ. ಈ ಕಥೆಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದು ನಮ್ಮ ಭರತ ಖಂಡದ್ದು, ಇನ್ನೊಂದು ಹೊರವೇಶದ್ದು. ಕ್ರಿಸ್ತ ಪೂರ್ವ ಐದನೆಯ ಶತಮಾನದಲ್ಲಿದ್ದ ಯವನ ಇತಿಹಾಸಕಾರ ಹೇರೊದೋತೊಸ್ ಹೇಳುವ ಕಥೆ ಇದು. ಈಜಿಪ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಆಳು ತ್ತಿದ್ದ ಪ್ರಮೈತಿಖೊಸ್ ಎಂಬೊಬ್ಬ ದೊರೆಗೆ ಪ್ರಪಂಚದ ಆದಿಭಾಷೆ ಯಾವುದು ವಾದು ಕಂಡುಹಿಡಿಯುವ ಕುತೂಹಲವಾಯಿತಂತೆ. ಆತ ಇದಕ್ಕಾಗಿ ಒಂದು ಪ್ರಯೋಗ ನಡಸಿದನಂತೆ. ಎರಡು ಹಾಲು ಹಸುಳಿಗಳನ್ನು ಮನುಷ್ಯ ಸಂಪರ್ಕವೇ ಇಲ್ಲದ ನಿರ್ಜನ ಪ್ರದೇಶದಲ್ಲಿ ಬೇರ್ಪಡಿಸಿಟ್ಟು, ಅವಕ್ಕೆ ನಳಿಕೆಗಳ ಮೂಲಕ ಹಾಲೊದಗಿಸುವ ಏರ್ಪಾಟು ಮಾಡಿ, ಯಾವೊಂದು ಮನುಷ್ಯ ಧ್ವನಿಯೂ ಅವುಗಳ ಕಿವಿಗೆ ಬೀಳದಂತೆ ಎಚ್ಚ**ಿಕ** ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಬೆಳಸಿದನಂತೆ. ಕೆಲವು ಕಾಲವಾದ ಮೇಲೆ ಪರೀಕ್ಷಿಸಲು ಹೋಗಿ ನೋಡಿದಾಗ ಆ ಹಸುಳೆಗಳು 'ಬೆಕೊ' ಎಂದ ಹಾಗೆ ಭಾಸವಾಯಿತಂತೆ. 'ಬೆಕೊ(ಸ್)' ಎಂದರೆ ಸ್ರಿಜಿಯ ನುಡಿಯಲ್ಲಿ ರೊಟ್ಟ ಎಂದು ಅರ್ಥ. ಹಸುಳೆಗಳು ಹಸಿದು /ರೊಟ್ಟ ಬೇಡುತ್ತಿವೆ, ಅದಕ್ಕಾಗಿ 'ಬೆಕೊ' ಎನ್ನುತ್ತಿವೆ ಎಂದುಕೊಂಡು, ಯಾರ ಉದ್ದೇಶ ಪ್ರಯತ್ನ ಬೋಧನ ಚೋದನಗಳೂ ಇಲ್ಲದೆ ತಮ್ಮಷ್ಟಕ್ಕೆ ತಾವೇ ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿ 'ಬೆಕೊ' ಎಂಬ ಫ್ರಿಜಿಯ ಮಾತನ್ನು ಮಕ್ಕಳು ಉಚ್ಚರಿಸಿದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಪಂಚದ ಆದಿ ಭಾಷೆ ಫ್ರಿಜಿಯ ಭಾಷೆ ಎಂದು ಆ ದೊರೆ ತೀರ್ಮಾನಿಸಿದನಂತೆ. ಈ ಕಥೆಯ ಮೈಯನ್ನೂ ತಿರುಳನ್ನೂ ಹೆಚ್ಚು ಹಿಕ್ಕ ಹೋಗುವುದು ನಮ್ಮ ಬುದ್ಧಿ ಶ್ರದ್ಧೆಗಳಿಗೆ ಅಪ ಚಾರ ಮಾಡಿದಂತೆ. ಇದನ್ನು ಕುರಿತು ಇಷ್ಟು ಹೇಳಬಹುದು. ಆ ಮಕ್ಕಳು ಏನು ಬಿಬೇಬ್ಯಾ ಎಂದು ಅರಚಿದುವೊ! ಅರಸನು ಮಾತ್ರ ಆ ಅಸ್ಪಷ್ಟ, ಧ್ವನಿಯನ್ನು ತನಗೆ ಪರಿಚಿತವಾಗಿದ್ದ ತನ್ನ ಫ್ರಿಜಿಯ ನುಡಿಯ ಬೆಕ್ಕೊಸ್) ಎಂಬ ಮಾತಿಗೆ ಹೊಂದಿಸಿ ಕೊಂಡು ಬಿಟ್ಟ. ಅಂಥದೇ ಒಂದು ಪ್ರಸಂಗದಲ್ಲಿ ಅಂಧ ಅಸ್ಪಷ್ಟ ಧ್ವನಿ ಕನ್ನಡಿಗನ

ಕಿವಿಗೆ ಬಿದ್ದಿತು ಎನ್ನಿ. ಅವನು ಖಂಡಿತವಾಗಿ ಅದನ್ನು 'ಬೇಕು' ಅಥವಾ 'ಬೆಕ್ಕು' ಎಂಬ ತನ್ನ ನುಡಿಯ ಮಾತಿಗೆ ಸರಿಹೊಂದಿಸಿಕೊಂಡು, ಆ ಮಕ್ಕಳು ಹಾಲು ಬೇಕು ಎನ್ನುತ್ತವೆ ಎಂದೋ ಅರ್ಥ ಮಾಡಿ, ಪ್ರಪಂಚದ ಆದಿ ಭಾಷೆ ಸರ್ವಥಾ ಕನ್ನಡ ಎಂದು ತೀರ್ಮಾನಿಸಿಬಿಡುತ್ತಿದ್ದ ನೆಂಬುದರಲ್ಲಿ ಸಂದೇಹ ವಿಲ್ಲ.

ಇನ್ನು ನಮ್ಮ ದೇಶದ ಕಥೆ, ಕ್ರಿಸ್ತಶಕ ಹದಿನಾರನೆಯ ಶತಮಾನದ್ದು. ಮೊಗಲ ಚಕ್ರವರ್ತಿ ಅಕ್ಬರನಿಗೂ ಇಂಥದೇ ಕುತೂಹಲ ಕೆರಳಿ ಅವನೂ ಇಂಥಸೊಂದು ಪ್ರಯೋಗ ನಡಸಿದನಂತೆ. ಆದರೆ, ಆ ಪ್ರಯೋಗದ ಪರಿಣಾಮ ಮಾತ್ರ ಬೇರೆಯ ಪ್ರಕಾರದ್ದು, ಇಂದೂ ಅರ್ಧವತ್ತಾದ್ದು. ತಾನು ನಡಸಿದ ಪ್ರಯೋಗದ ಫಲವನ್ನು ಪರೀಕ್ಷಿಸಲು ಚಕ್ರವರ್ತಿ ಸಮಿತ್ರಪರಿವಾರನಾಗಿ ಹೋಗಿ ಮಕ್ಕಳನ್ನು ನೋಡಿದಾಗ ಅವು ಯಾವ ಶಬ್ದವನ್ನೂ ಮಾಡದೆ ಮೂಕವಾಗಿದ್ದು ವಂತೆ. ಮಕ್ಕಳು ಯಾವ ಧ್ವನಿ ಯನ್ನೂ ಮಾಡಲೇ ಇಲ್ಲವೊ, ಇಲ್ಲವೆ, ತನಗೆ ಪರಿಚಿತವಾದ ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿಯ ಯಾವೊಂದು ಅರ್ಥವತ್ತಾದ ಧ್ವನಿಯನ್ನೂ ಮಾಡಲಿಲ್ಲವೊ ಎಂಬ ಸೂಕ್ಷ್ಮ್ಮವಿಚಾರ ಇಲ್ಲಿ ಸಲ್ಲದು. ಇಲ್ಲಿ ನಾವು ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಗಮನಿಸಬೇಕಾದ್ದು ಈ ಪ್ರಯೋಗ ಪರಿಣಾ ಮದ ಸ್ವಾರಸ್ಯವನ್ನು. ಅವೇನೆಂದರೇ ಮಗುವಿಗೆ ಕಲಿಸದೆ, ಕಲಿಯದೆ, ಯಾವ ಮಾತೂ ತಾನೇ ತಾನಾಗಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಮಾನವಕುಲದ ಆದಿ ಭಾಷೆ ಎಂದರೆ, ಒಂದು ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ, ಮೂಕ ಭಾಷೆ. ಭಾಷೆ ಎಂದರೆ ಉದ್ದೇಶ ಪೂರ್ವಕವಾಗಿ ಉದ್ದೇಶ ಪೂರೈಕೆಗಾಗಿ ಜಿಹ್ವಾದಿ ಅಂಗಗಳ ಚಲನವಲನಗಳಿಂದ ಉಲಿದು ಶ್ರವಣ ಗೋಚರ ವಾಗುವ ಸಾರ್ಥಕ ಉಕ್ತಿ ಎಂಬುದನ್ನು ಗಮನಿಸಬೇಕು. ನೋವು ನಲವುಗಳಿಂದ ಹಸಿವು ನೀರಡಿಕೆಗಳಿಂದ ಬೆದರು ಬೆರಗುಗಳಿಂದ ಕೆರಳಿ ಪ್ರಾಣಿಗಳು ಬುದ್ಧಿ ವ್ಯಾವಾರವಿ ಲ್ಲದೆ ಹೊಮ್ಮಿಸುವ ಕೇವಲ ಉದ್ಗಾ ರಗಳನ್ನು ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಪರಿಗಣಿಸಲಾಗದು.

ಪರಪ್ರೇರಣೆ ಪರಬೋಧನೆಗಳಿಂದಾಗಿ, ಸ್ವಬುದ್ಧಿ ಸ್ವಪ್ರಯತ್ನಗಳಿಂದಾಗಿ ಮಾನವ ಸಹವಾಸ ಸಂಸರ್ಗದಲ್ಲಿ ಅಭ್ಯಾಸ ಮೂಲಕದ ಹೊರತು, ಮನುಷ್ಯನಿಗೆ ತಾನೇ ತಾನಾಗಿ ಯಾವ ಭಾಷೆಯೂ ಮೂಡಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗಾದರ, "ಮನುಷ್ಯ ಮಾತನಾಡುವ ಪ್ರಾಣಿ" ಎನ್ನು ತ್ತಾರಲ್ಲ! ಅದಕ್ಕೆ ಏನು ಅರ್ಧ ಎಂದು ಕೇಳಬಹುದು. ಭಾಷಾದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ, ಮನುಷ್ಯನಿಗೂ ಪ್ರಾಣಿಗೂ ಇರುವ ವ್ಯತ್ಯಾಸ ಇಸ್ಟ್ಪೆ: ಮನುಷ್ಯೇ ತರ ಪ್ರಾಣಿಗೆ ವಾಕ್ ಭಕ್ತಿಯೇ ದತ್ತವಾಗಿಲ್ಲ; ಎಷ್ಟು ಬೋಧನ ಶಿಕ್ಷಣ ಅಭ್ಯಾಸ ಸಂಸ್ಕಾರ ನಡೆದರೂ ಪ್ರಾಣಿ ಮಾತನಾಡಲಾರದು (ಇಲ್ಲಿ ಅರಗಿಳಿಯ ಪ್ರಸ್ತಾಪಬೇಡ); ಮನುಷ್ಯನಿಗಾದರೊ ಸಾಮಾನ್ಯ ವಾಕ್ ಭಕ್ತಿ ನಿಸರ್ಗದತ್ತವಾಗಿದೆ. ಆದರೆ, ಅವನು ಯಾವ ನಿರ್ದಿಷ್ಟ ಭಾಷೆಯನ್ನು ಆಡುತ್ತಾನೆ ಎಂಬುದು ಪರಿಸ್ಥಿತಿ ವಾತಾವರಣಗಳನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿದೆ; ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ, ಯಾವ ಪ್ರಭಾವವೂ ಬೀಳದೆ ಯಾವ ಪ್ರಯತ್ನವೂ ನಡೆಯದಿದ್ದರೆ ಮನುಷ್ಯ ಯಾವ ಭಾಷೆಯನ್ನೂ ಆಡಲಾರ. ಮನುಷ್ಯನನ್ನು ಪ್ರಾಣಿ

ಯೊಡನೆ ಹೋಲಿಸಿ ನೋಡುವುದರಿಂದ ಭಾಷಾ ಶಕ್ತಿಯ ಒಂದ ಮುಖದ ಅರಿವು ನಮಗೆ ಆಗುವುದಾದರೆ, ಅವನನ್ನು ಯಂತ್ರದೊಡನೆ ಹೋಲಿಸಿ ನೋಡುವುದರಿಂದ ಅದರ ಇನ್ನೊಂದು ಮುಖ ಅರಿವಾಗುತ್ತದೆ. ಮಾತಾಡುವಂತೆ ತೋರುವ ಯಂತ್ರಗಳು ಇವೆ : ಗ್ರಾಮಫೋನು, ಟೆಲಿಫೋನು, ರೇಡಿಯೊ, ಮೊದಲಾದುವು. ಆದರೆ, ಇವು ನಿಜವಾಗಿ ಮಾತಾಡುವ ಯಂತ್ರಗಳಲ್ಲ. ಇವು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವಾಗಿಯೋ ಪರೋಕ್ಷವಾಗಿಯೋ ಇನ್ನೊಬ್ಬರು ಆಡಿದ ಮಾತನ್ನು ಒಯ್ಯುವ, ಸಾಗಿಸುವ ಸಾಧನ ಯಂತ್ರಗಳು ಮಾತ್ರ. ವಿಜ್ಞಾನ ಸಂಶೋಧನೆಗಳ ಫಲವಾಗಿ ತಾನೇ ಮಾತಾಡುವಂತೆ ಭಾಸವಾಗುವ ಯಂತ್ರ ಗಳನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸಲು ಇಷ್ಟರಲ್ಲೇ ಸಾಧ್ಯವಾಗಲೂ ಬಹುದು. ಆದರೆ, ಆಗ ಕೂಡ ಅವು ಹಲವು ಚಲನವಲನಗಳ ಮೂಲಕ ಕೆಲವು ಗೊತ್ತಾದ ಧ್ವನಿಗಳನ್ನು ಪಡಿಮೂಡಿಸ ಒಹುದೆ ಹೊರತು, ಯಂತ್ರ ಯಾವುದೂ ಯಾವ ನೈಜ ಭಾಷೆಯನ್ನೂ ಆಡಲಾರದು. ಹೀಗೆಂದರೆ ಅರ್ಧವೇನು? ಯಾವ ವ್ಯಕ್ತಿಯೆ ಆಗಲಿ ಮಾತನಾಡಿದರೆ ಆ ಮಾತಿನ ಹಿಂದೆ, ಆ ಮಾತಿಗೆ ಪ್ರೇರಕವಾಗಿ, ಆಧಾರವಾಗಿ ಆಲೋಚನೆ ನಡೆದಿರಬೇಕು. ಆಲೋಚನೆ ಆಗ ತಾನೆ ನಡೆದಿರಬಹುದು, ಬಲು ಹಿಂದೆ ನಡೆದಿರಬಹುದು, ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವಾಗಿ ನಡೆದಿರಬಹುದು,ಪರೋಕ್ಷವಾಗಿ ನಡೆದಿರಬಹುದು; ಆ ವ್ಯಾವಾರ ಪ್ರಬುದ್ಧ, ಪ್ರಜ್ಞೆ ಯಲ್ಲಿ ನಡೆದಿರಬಹುದು, ಸುಸ್ತ ವ್ರಜ್ಞೆ ಯಲ್ಲಿ ನಡೆದಿರಬಹುದು. ಅಂತೂ, ಎಂದೇ ಎಂತೋ ಹೇಗೋ ಆಲೋಚನೆ ನಡೆಯದ ಹೊರತು, ನಡೆದಿರದ ಹೊರತು ಮಾತು ಮೂಡ ಲಾರದು, ಹೊಮ್ಮಲಾರದು. ಆಲೋಚನೆಗೂ ಭಾಷಗೂ ನಿಕಟ ಸಂಬಂಧವಿದೆ. ಇವೆರ ಡಕ್ಕೂ ಅನ್ಯೋನ್ಯ ಸಂಬಂಧ, ಅವಿನಾ ಸಂಬಂಧ ಇದೆ ಎನ್ನಬಹುದು. ಆಲೋಚನೆ ಇಲ್ಲದೆ ಭಾಷೆಯಿಲ್ಲ, ಭಾಷೆ ಇಲ್ಲದೆ ಆಲೋಚನೆಯಿಲ್ಲ. ಈ ಮರ್ಮವನ್ನು ಅರಿತರೆ " ಮಾತಾಡುವ ಯಂತ್ರ" ಎಂಬುದು ಅಸಾಧ್ಯದ ಮಾತು ಎಂಬುದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ, ಮಾತಾಡುವಂತೆ ತೋರುವ ಯಂತ್ರೆಗಳು ಇರಬಹುದಾದರೂ ಆಲೋಚನೆ ವಾಡುವ ಯಂತ್ರಗಳು ಇನ್ನೂ ಬಂದಿಲ್ಲ. ಅಂಧ ವಿಶ್ವಾಮಿತ್ರ ಸೃಷ್ಟಿಯ ಕಾಲ ಎಂದಾ ದರೂ ಬಂದೀತಿನ್ನುವುದೂ ಧಾರ್ಷ್ಟ್ರ್ಯದ ಮಾತೇ ಆದೀತು. ಅದು ಏನೇ ಇರಲಿ, ಆಲೋಚನೆ ಮಾಡುವ ಯಂತ್ರ ಇಲ್ಲದೆ ಮೇಲೆ ಮಾತಾಡುವ ಯಂತ್ರದ ಮಾತೇ ಇಲ್ಲ.

ಭಾಷೆಯನ್ನು ಆಲೋಚನಾವಾಹನ, ಆಲೋಚನಾ ಸಾಧನ, ಆಲೋಚನಾ ಪ್ರಣಾಳ ಎಂದು ಪರಿಗಣಿಸಬಹುದು. ವಾಹನ, ಸಾಧನ, ಪ್ರಣಾಳ ಎಂಬ ಈ ಪದಗಳು ಪರ್ರ್ಯಾಯ ವದಗಳಂತೆ ತೋರಿದರೂ ಇವು ಒಂದೊಂದೂ ಭಾಷೆಯ ಒಂದೊಂದು ವ್ಯಾಪಾರವನ್ನು ಪ್ರಮುಖವಾಗಿ ನಿರ್ದೇಶಿಸುತ್ತವೆ. ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಮೂಡಿದ ಆಲೋಚನೆಗಳನ್ನು ವ್ಯಕ್ತಪಡಿಸುವಾಗ ಭಾಷೆ ವಾಹನವಾಗುತ್ತದೆ; ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ನಡೆಯುವ ಆಲೋಚನೆಗೆ ಸಹಕಾರಿಯಾದಾಗ ಭಾಷೆ ಸಾಧನವಾಗುತ್ತದೆ; ನಮ್ಮ ಆಲೋಚನೆ ಹೇಗೆ ಹರಿಯುತ್ತದೆ, ಏಕೆ ಹಾಗೆ ಹರಿಯುತ್ತದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಗಮನಿಸಿದಾಗ ಭಾಷೆಯ 'ಪ್ರಣಾಳ' ಧರ್ಮ ಗೋಚರವಾಗುತ್ತದೆ. ಆಲೋಚನೆ ಭಾಷೆ

ಗಳು ಒಂದು ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ, ಪರಸ್ಪರ ಪ್ರೇರಕ ಪ್ರವರ್ಧಕಗಳು. ಒಂದು ಭಾಷೆಯ ಸಿರಿಸಂಪತ್ತುಗಳು, ಸೊಂಪುಪೆಂಪುಗಳು, ಬಿಗಿ ಬನಿಗಳು ಅದನ್ನು ಆಡುವ ಜನರ ಸಂಖ್ಯೆ ಯನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿರುವುದಿಲ್ಲ; ಅದನ್ನು ಬಳಸುವ ಜನರ ಬುದ್ಧಿಯ ಪ್ರಕಾಶಸಂಸ್ಕಾರ ಗಳನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿರುತ್ತವೆ ಆಲೋಚನಾಸಂಪತ್ತು ಭಾಷಾ ಸಂಪತ್ತಿನಲ್ಲಿಯೂ, ಭಾಷಾ ಸಂಪತ್ತು ಆಲೋಚನಾ ಸಂಪತ್ತಿನಲ್ಲಿಯೂ ಪ್ರತಿಫಲಿತವಾಗುತ್ತವೆ. ಆಲೋಚನೆ ಭಾಷೆಗಳಿಗೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟಂತೆ ಮಾನವ ವ್ಯವಹಾರದಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಂದು ಅಂಶವಿದೆ. ಅದು ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ವಿಕಾಸ ಪ್ರಕಾಶಗಳಿಗೆ ಇತರ ಕಲಾ ಸಾಧನಗಳ ಜತೆಗೆ, ಭಾಷೆಯೂ ಒಂದು ಸಾಧನವಾಗಿವೆ. ಮಿಕ್ಕ ಸಾಧನಗಳಿಗಿಂತ ಭಾಷಾಸಾಧನ ಸಾರ್ವತ್ರಿಕವೂ ಸಮರ್ಥವೂ ಆದದ್ದು. ಶಿಲ್ಪ, ಚಿತ್ರ, ನೃತ್ಯ ಮೊದ ಲಾದ ಕಲೆಗಳ ಮೂಲಕ ಒಂದು ಜನತೆಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಸ್ವಲ್ಪ ಭಾಗವನ್ನು ಮಾತ್ರ ತಲೆಮಾರಿಂದ ತಲೆಮಾರಿಗೆ ಒಯ್ದು ಮುಂದಿನ ಪೀಳಿಗೆಗಳಿಗೆ ಪೂರ್ವಾರ್ಜಿತವಾಗಿ ಬಿಡ ಬಹುದು. ಆದರೆ, ಒಂದು ಜನತೆಯ ಅನುಭವ ಸಂಸ್ಕೃತಿಗಳ ಬಹುಭಾಗ ತಲೆಮಾ ರಿಂದ ತಲೆಮಾರಿಗೆ ಸಾಗಿ ಪರಂಪರಾಗತ ಸ್ವತ್ತು ಆಗಬೇಕಾದರೆ ಇರುವುದು ಒಂದೇ ಸಾಧನ, ಅದು ಭಾಷೆ. ಭಾಷೆ ಪ್ರಭಾವಶಾಲಿಯೂ ಪರಿಣಾಮಕಾರಿಯೂ ಆದ ಸಾಧನ, ಅದು ಭಾಷೆ. ಭಾಷೆ ಪ್ರಭಾವಶಾಲಿಯೂ ಪರಿಣಾಮಕಾರಿಯೂ ಆದ ಸಾಧನ, ಬರವಣಿಗೆ ಇಲ್ಲದಿದ್ದ ರೂ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಮುನ್ ಸಾಗಿ ಬೆಳೆಯಬಲ್ಲದು. ಆದರೆ ಭಾಷೆ ಇಲ್ಲದಿದ್ದ ರೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಮುನ್ ಸಾಗದು, ಬೆಳೆಯದು. ಹೀಗಾಗಿ, ಆಲೋಚನೆ ಭಾಷೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿಗಳಿಗೆ ಒಂದು ಬಗೆಯ ಮುಫ್ಪುರಿನಂಟು ಇದೆ ಎನ್ನ ಬಹುದು.

ವುನುವ್ಯನಿಗೆ ನಿಸರ್ಗದತ್ತವಾದ್ದು ಸಾಮಾನ್ಯ ವಾಕ್ ಛಕ್ತಿ ಮಾತ್ರ, ಯಾವುದೇ ನಿರ್ದಿಷ್ಟ ಭಾಷೆ ಕಲಿತೇ ಬರಬೇಕು ಎಂಬುದನ್ನು ಎಷ್ಟು ಒತ್ತಿ ಹೇಳಿದರೂ ತೀರದು. ಮಗುವಿನ ಬೆಳವಣಿಗೆಯಲ್ಲಿ ಎರಡು ಸಹಕಾರಿ ಅಂಶಗಳನ್ನು, ಆವಶ್ಯಕ ಅಂಶಗಳನ್ನು ಗಮನಿಸಬೇಕು. ಒಂದು ವ್ಯಕ್ತಿ, ಇನ್ನೊಂದು ಆವರಣ. ಬಲುಪಾಲು ಮಕ್ಕಳಿಗೆ ಈ ವ್ಯಕ್ತಿ ತಾಯಿ, ಈ ಆವರಣ ಮನೆ ಮಗುವಿನ ಲಾಲನೆ ವಾಲನೆಗಳಲ್ಲಿ ತಾಯಿಯ ಪಾತ್ರ ಪ್ರಥಮವೂ ಪ್ರಧಾನವೂ ಆದ್ದು. ಮಗುವಿಗೆ ಹೊರ ಪ್ರಪಂಚದ ಅರಿವು ಅನು ಭವಗಳು ತೊಡಗುವುದು ಮನೆಯಿಂದ. ಎಷ್ಟೋ ಮಕ್ಕಳಿಗೆ ಮನೆಯೆ ಪ್ರಪಂಚವಾಗಿ ಬಿಟ್ಟಿರುತ್ತದೆ. ಹೀಗಾಗಿ, ತಾಯ ಮತ್ತು ಮನೆಯ ಪ್ರಭಾವ ಪ್ರಥಮವಾಗಿ, ಸತತವಾಗಿ, ದೀರ್ಘವಾಗಿ, ದೃಢವಾಗಿ ಬಿದ್ದು ಆಗ ಕಲಿತ ಕಲಿಕೆ ಗುಣಗಳಲ್ಲ ಬೇರೂರಿ ನಿಲ್ಲುತ್ತವೆ. ಮಗುವಿಗೆ ಅಳು ಅರಚು ನಗು ನರಳುಗಳು ತಾವಾಗಿಯೇ ಬರುತ್ತವೆ. ಮಾತು ಮಾತ್ರ ಹಾಗೆ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಮೂಕ ಸಹವಾಸದಲ್ಲಿ, ಮೂಕಾವರಣದಲ್ಲಿ ಬೆಳೆದ ಮಗು ಮೂಕಾಗಿಯೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಹೇಳುತ್ತಿ ರುವುದು ಹುಟ್ಟು ಮೂಗಿನ ವಿಷಯವನ್ನಲ್ಲ. ಹುಟ್ಟು ಮೂಗಿಗೆ ಕಾರಣ ವ್ಯಕ್ತಿಯಲ್ಲಿಯ ಅಂಗದೋಷ, ಅಂಗ ವ್ಯಾಪಾರದೋಷ. ಆದರೆ, ಮಗುವಿಗೆ ವಾಕ್ ಛಕ್ತಿದತ್ತವಾಗಿದ್ದ ರೂ ಅಡಗಿರುವ ಆ ಶಕ್ತಿ ವಿಕಾಸವಾಗಿ ಪ್ರಯೋಜನಕ್ಕೆ ಬರವೆ ಹೋಗಿ ಮಗು ಮೂಗಾಗಿ ಬೆಳೆದರೆ ಅದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ

ಸಹವಾಸದೋಷ, ಆವರಣದೋಷ. ಮಗು ಮಾತನಾಡುವುದು ಮೊದಲು ತಾಯಿಂದ ಕಲಿತ ಮಾತನ್ನು, ತಾಯ ಮಾತನ್ನು. ಇದರಿಂದ ಆ ಮಾತನ್ನು ತಾಯಿನುಡಿ, ಮಾತೃ ಭಾಷೆ ಎಂದು ವ್ಯವಹರಿಸುವುದು ರೂಢಿಯಾಗಿದೆ. ಬಲು ಪಾಲು ಅದೃಷ್ಟವಂತ ಮಕ್ಕಳಿಗೆ ಹೆತ್ತ ತಾಯೇ ಸಾಕುತಾಯೂ ಆದದ್ದರಿಂದ ಈ 'ತಾಯಿನುಡಿ'ಯ ಬಗ್ಗೆ ಕೆಲವು ಅಪತಿಳಿವಳಿಕೆಗಳು ತಲೆದೋರಿವೆ.

ನಿಜವಾಗಿ ನೋಡಿದ*ೆ*, ಮಗುವಿನ ಮೊದಲ ಮಾತನ್ನು ತಾಯಿನುಡಿ ಎನ್ನುವು ದಕ್ಕಿಂತ ದಾದಿನುಡಿ ಎನ್ನಬೇಕು ಹೆತ್ತವಳು ತಾಯಿ, ಸಾಕಿದವಳು ದಾದಿ. ತಾಯೂ ದಾದಿಯೂ ಒಬ್ಬಳೇ ಆಗಿದ್ದರೆ, ಆಗ ತಾಯಿನುಡಿಯೇ ಮಗುವಿನ ನುಡಿಯೂ ಆಗಿ, ಆ ನುಡಿ ತಾಯಿನುಡಿ ಆಗುತ್ತದೆ. ಹಾಗಲ್ಲದೆ, ಯಾವುದೇ ಕಾರಣದಿಂದ ಮಗುವಿಗೆ ಹೆತ್ತ ತಾಯ ಅಗಲಿಕೆ ಉಂಟಾಗಿ, ಮಗು ದಾದಿಯ ಲಾಲನೆ ಪಾಲನೆಗಳಲ್ಲಿ ಬೆಳೆದರೆ, ಹೆತ್ತ ತಾಯ ಮಾತೂ ಸಾಕು ದಾದಿಯ ಮಾತೂ ಬೇರೆಯಾಗಿದ್ದರೆ, ಆಗ ಮಗುವಿನ \_\_\_\_\_ ಮಾತು ತಾಯನುಡಿಯಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ದಾದಿಯ ನುಡಿ ಆಗಿರುತ್ತದೆ. ಈ ಅಂಶವನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಗಮನಿಸಬೇಕು. ಏಕೆಂದರೆ, ತಾಯಿಂದ ಮಗುವಿಗೆ ಕೆಲವು ಗುಣಗಳು ಹುಟ್ಟೇ ಕಾರಣವಾಗಿ ಬಂದು ಹುಟ್ಟುಗುಣಗಳಾಗುತ್ತವೆ. ಮಾತು ಇಂಥ 'ಮಾತ್ರಾ ರ್ಜಿತ" ಹುಟ್ಟು ಗುಣಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದಲ್ಲ." ಕನ್ನಡಿತಿತಾಯ ಮಗು ಕನ್ನಡ ಮಾತಾಡಿದರೆ ಅದು ಹುಟ್ಟು ಗುಣವಲ್ಲ, ಕಲಿತಗುಣ. ಬಂಗಾಳಿತಾಯ ಬಸಿರಲ್ಲಿ ಬಂದ ಮಗುವಿನ ರಕ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಬಂಗಾಳಿ ಮಿಡಿದು ನುಡಿಯುತ್ತಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಮಗುವೊಂದು ಹುಟ್ಟಿದಂದಿನಿಂದ ಚೀನಿತಾಯ ಮಡಿಲಲ್ಲಿ ಬೆಳೆದರೆ ಅದರ ನಾಲಗೆ ನುಡಿಯುವುದು ಇಂಗ್ಲಿ ಷನ್ನಲ್ಲ, ಚೀನಿಯನ್ನು. ಇದನ್ನು ಮನಗಂಡರೆ ಭಾಷಾ ಸಮಸ್ಯೆಯ ಬಗ್ಗೆ ರಾಜ ಕೀಯಾದಿ ಕಾರಣಗಳಿಂದ, ಅನ್ಯಥಾ ದೃಷ್ಟಿಗಳಿಂದ, ಕೆರಳುವ ಆವೇಶ ಆಕ್ರೋಶಗಳಿಗೆ ಎಡೆಯೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

ಅನಾದಿ ಕಾಲದಿಂದ, ಒಂದಲ್ಲ ಒಂದು ಕಾರಣಕ್ಕಾಗಿ ಮಾನವ ವ್ಯವಹಾರದಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟಿಗೆ, ನೆತ್ತರಕರೆಗೆ ಒಂದು ಪ್ರಾಧಾನ್ಯ, ವ್ರಾಮುಖ್ಯತೆ ಬಂದಿದೆ. ಸಹವಾಸ ಸಂಬಂಧಕ್ಕಿಂತ ರಕ್ತಸಂಬಂಧ ಬಲವತ್ತರವಾದ್ದು ಎಂಬ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ 'ನೆತ್ತರು ನೀರಿ ಗಿಂತ ಮಂದ' ಎಂದು ಹೇಳುವುದುಂಟು. ನಮ್ಮ ಸಾಹಿತ್ಯ ಸಂಸ್ಥೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಈ ನಂಬಿ ಕೆಯ ಪ್ರತಿಫಲನವನ್ನು ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. ಲವಕುಶರ ಕಾಳೆಗ, ಕರ್ಣಾರ್ಜುನರ ಕಾಳೆಗ–ಇವೇ ಮುಂತಾದ ಪ್ರಸಂಗಗಳಲ್ಲಿ ನಮ್ಮ ಕರುಳನ್ನು ಕಲಕಿ ಹಿಂಡುವ ಭಾವವೆಂದರೆ ನೆತ್ತರನಂಟು, ಆದರೆ, ಈ ನೆತ್ತರನಂಟು ಮನುಷ್ಯ ಕಲ್ಪನೆಯ ಗಂಟು ಅಷ್ಟೆ. ಕಳದಲ್ಲಿ ಲವಕುಶರನ್ನು ಕಂಡೊಡನೆ ರಾಮಲಕ್ಷ್ಮಣರಿಗೆ, ಕರ್ಣನನ್ನು ಕಂಡು ಅರ್ಜುನ ನಿಗೆ ಯಾವುದೇ ತೆರನ ಅವ್ಯಕ್ತ ಅಸ್ಸಷ್ಟ ಆತ್ಮೀಯ ಭಾವನೆ ಯಾವುದೇ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಮೂಡಬೇಕಾದರೆ, ಅವರ ಪರಸ್ಪರ ಸಂಬಂಧದ ಬಗ್ಗೆ ಒಂದಲ್ಲ ಒಂದು ರೀತಿಯಲ್ಲಿ, ಒಂದಲ್ಲ ಒಂದು ಸನ್ನಿವೇಶ ಸಂದರ್ಭ ಕಾರಣದಿಂದ ಮೊದಲೇ ಶಂಕೆ ಸಂದೇಹಗಳು

ತಲೆಯಲ್ಲಿ ನುಸುಳಿರಲೇ ಬೇಕು. ಹಾಗಲ್ಲದೆ, ಕೇವಲ ಕರುಳಿನ ಮೂಕಕರೆಯಿಂದ ಆ ಅನುಭವ ಆಯಿತೆನ್ನುವುದು ಬರಿಯ ಕವಿ ಕಲ್ಪನಾಭ್ರಾಂತಿ. ಕರುಳಿನ ಕರೆ ನಿಜವೇ ಆಗಿದ್ದಲ್ಲಿ, ಬಲಿಷ್ಠವಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ, ರುಸ್ತುಂ ಕೈಮೀರುವ ಮೊದಲಿ ತನ್ನ ಮಗನನ್ನು ಗುರು ತಿಸಲಾರದೆ ಕೊಲ್ಲುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ; ಈಡಿಪಸ್ ತಾನು ಅರಸ ಹೊರಟ ತನ್ನ ಜನಕನನ್ನು ಯಾವನೋ ದಾರಿಹೋಕನೆಂದು ಹೊಡೆದುಹಾಕುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ 'ಕಣ್ಣ ಅಲಿಯದೊಡಂ ಕರು ಳಱಿಯದೆ!' ಇದು ಸತ್ಯವೇ ಆಗಿದ್ದರೆ, ಅದು ಬರಿಯ ಕಾವ್ಯ ಸತ್ಯ ಮಾತ್ರ. ನಾವು ರಕ್ತದ ಮಹಿಮೆ ಎಂದು ತಿಳಿದುಕೊಂಡಿರುವುದಿಲ್ಲಾ ಅನೇಕ ವೇಳೆ ಕೇವಲ ಸಹವಾಸ ಇರಬಹುದು ಎಂಬ ನೆನವು ಅರಿವುಗಳು ಕೂಡ ಇಲ್ಲವೆ ಬೇರೆಯಾಗಿ ಬೆಳೆದು ಬಿಟ್ಟು, ಅಕಸ್ಮಾತ್ತಾಗಿ ಒಬ್ಬರನ್ನೊಬ್ಬರು ಕಂಡರೆ ಅವರಲ್ಲಿ ಎಂದೂ ಎಂಥ ರಕ್ತಸಂಬಂಧದ ಭಾವನೆಯೂ ಮೂಡಲು ಅವಕಾಶವಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಬೇರೆ ಯಾವುದಾದರೂ ಬಾಹ್ಯಕಾರಣ ದಿಂದ ಅಂಥ ಸಂಬಂಧದ ಅರಿವೊ ನೆನಪೊ ಆದರ, ಆಗ ನಮ್ಮ್ರ ಸಮಾಜ ಸಾಹಿತ್ಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಗಳು ನೊದಲಿಂದ ನಮ್ಮ ಮೇಲಿ ಮಾಯೆ ಬೀಸಿ ಹಾಕಿರುವ ಮೋಡಿಯ ಫಲವಾಗಿ ನಮಗೆ ಪ್ರೇಮಾವೇಶ ಉಕ್ಕುತ್ತದೆ ಅಷ್ಟೆ. ಈ ಮೋಡಿಯೇ ಕಾರಣವಾಗಿ, ಇಂಥ ಸಂಬಂಧಿಗಳು ಒಬ್ಬರನ್ನೊಬ್ಬರು ಗುರುತಿಸಿಕೊಂಡಂತೆ ಭಾವಿಸಿ ಪ್ರೀತಿಸತೊಡಗ ಬಹುದು; ಹಾಗೆ ತೂಡಗಿ ಆಜನ್ಮ ಸಹವಾಸಿಗಳಂತೆ ವರ್ತಿಸಲೂ ಬಹುದು ಮಿಕ್ಕೆಲ್ಲ ವ್ಯವಹಾರಗಳಲ್ಲಿ ಇಂಥ ಆಶು ವ್ಯಾಪಾರ ಸಾಧ್ಯವಿರಬಹುದು. ಆದರೆ, ಭಾಷೆಯ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಇಂಥ ವ್ಯಾವಾರ ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ಹುಟ್ಟಿದಂದಿನಿಂದ ಶುದ್ಧಾಂಗವಾಗಿ ಕನ್ನಡೇತರ ಆವರಣದಲ್ಲಿಯೇ ಬೆಳೆದು, ಕನ್ನಡದ ಗಂಧವೇ ಇಲ್ಲದ 'ಕನ್ನಡ' ಮಗ ನೊಬ್ಬ ಮುಂದೆ ಎಂದೋ ಅಕಸ್ಮಾತ್ತಾಗಿ ತನ್ನ ಕನ್ನಡ ತಾಯನ್ನು ಕಂಡು ಕಾರಣಾಂ ತರಗಳಿಂದ ಆಕೆ ತನ್ನ ತಾಯಿ ಎಂದು ಮನನರಿಕೆಯಾದರೆ, ಆಗ ಆತನಲ್ಲಿ ತಾಯೊಲ**ವು** ಮೂಡಿ ಸೂಸಬಹುದಷ್ಟ; ತಾಯ ಮೈ ನವಿರೆದ್ದು ಮೊಲೆ ತೊರೆಯಬಹುದಷ್ಟೆ. ಆದರೆ ಮಾತ್ರ, ಆಕೆಯನ್ನು ಕಂಡೊಡನೆ, ಕಂಡ ಮೇಲೂ, ನಾಲಗೆ ತನ್ನಷ್ಟಕ್ಕೆ ತಾನೇ ಕನ್ನಡ ನುಡಿಯ ತೊಡಗುವುದಿಲ್ಲ; ಕನ್ನಡ ಕೇಳಿ ಕಿವಿ ಕೊನರುವುದಿಲ್ಲ.

ಈ ಅಂಶವನ್ನು ಇಷ್ಟು ವಿಸ್ತಾರವಾಗಿ, ನಿರ್ದಾಕ್ಷಿಣ್ಯವಾಗಿ ಪ್ರಸ್ತಾಪಿಸಿರುವುದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ, ಭಾಷೆಯ ಬಗ್ಗೆ ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಬೇರೂರಿರುವ ಹಲವು ವಿಚಿತ್ರ ತಪ್ಪು ತಿಳಿವಳಿಕೆ ಗಳು. ಯೆಹೂಡ್ಯರು ತಾವು ದೇವರ ವರಪುತ್ರರು, ಹೀಬ್ರು ಭಾಷೆ ದೈವದತ್ತವಾದ ಆದಿ ಭಾಷೆ, ಅದು ಮಿಕ್ಕ ಭಾಷೆಗಳಿಗೆ ಜನಕಭಾಷೆ ಎಂದು ತಿಳಿದಿದ್ದರು. ನಮ್ಮ ಲ್ಲಿಯೂ ಹಾಗೆಯೇ ಸಂಸ್ಕೃತ ದೈವೀಭಾಷೆ, ಗೀರ್ವಾಣಭಾಷೆ, ಮಿಕ್ಕೆಲ್ಲ ಭಾಷೆಗಳಿಗೆ ಜನಕಭಾಷೆ ಎಂಬ ತಿಳಿವಳಿಕೆ ಇತ್ತು. ಇತ್ತು ಏಕೆ, ಈಗಲೂ ಕೆಲವರಲ್ಲಿ ಇದೆ. ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿ ದೈವೀಭಾಷೆ, ಆಸುರೀಭಾಷೆ, ಮಾನವೀ ಭಾಷೆ ಎಂದು ಇಲ್ಲ. ಎಲ್ಲವೂ

ಮಾನನೀ ಭಾಷೆಗಳೇ. ಬೇಕಾದರೆ, ಒಂದು ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ, ಎಲ್ಲವೂ ದೈನೀಭಾಷೆಗಳು ಎಂದೂ ಇಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬಹುದು. ಮಾನವನ ಸಕಲ ಪ್ರವೃತ್ತಿವ್ಯಾಪಾರಗಳಿಗೂ ದೈವ ಪ್ರೇರಣೆಯೇ ಮೂಲಕಾರಣವೆಂಬ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಎಲ್ಲವೂ ದೈವಸೃಷ್ಟಿ ಎಂದು ಭಾವಿ ಸುವುದಾದರೆ, ಅದೇ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಭಾಷೆಯನ್ನೂ ದೈವಸೃಷ್ಟಿ ಎಂದು ಭಾವಿಸಬಹುದು. ಆದರೆ, ಲೌಕಿಕ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ವ್ಯವಹರಿಸುವುದಾದರ ಭಾಷೆ ಮಾನವ ನಿರ್ಮಿತವಾದದ್ದು. ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ವಾಭಾವಿಕ, ಕೃತಕ ಎಂಬ ಭೇದ ಇಲ್ಲ. ಎಲ್ಲವೂ ಕೃತಕವೇ. ತಮ್ಮ ಭಾಷೆ ಸ್ವಾಭಾವಿಕ ಭಾಷೆ, ತಮ್ಮ ಭಾಷೆಯ ಶಬ್ದ ಗಳಿಗೂ ಆ ಶಬ್ದ ಗಳಿಂದ ಸೂಚಿತ ವಾಗುವ ವಸ್ತು ಭಾವ ಕ್ರಿಯೆಗಳಿಗೂ ನಿಕಟನಿಸರ್ಗ ಸಂಬಂಧವಿವೆ ಎಂಬ ಭ್ರಮೆ ಕೆಲ ವರಲ್ಲಿ ಇವೆ. 'ಇದು ಬ್ಯಾಗ್ ಅಲ್ಲವೇನಮ್ಮ ? ಇವನಿಗೆ ಬುದ್ಧಿಯಿಲ್ಲ. ಇದು ಬ್ಯಾಗ್ ಅಲ್ಲ, ಚೀಲ ಅಂತಾನೆ ನೋಡಮ್ಮ ! 'ಎಂದು ಹೇಳುವ ಮಗುವಿನ ಮಾತಿಗೆ ಎಷ್ಟು ಅರ್ಥವೇನ, ತಮ್ಮ ಭಾಷೆಯೇ ಸ್ವಾಭಾವಿಕ ಭಾಷೆ, ಮಿಕ್ಕವರದು ಕೃತಕ ಭಾಷೆ ಇಲ್ಲವೆ ವಿಕಾರಭಾಷೆ ಎನ್ನುವುದಕ್ಕೂ ಅಷ್ಟೇ ಅರ್ಥ.

ಯಾವುದೇ ಭಾಷೆಯಾಗಲಿ, ಆ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಬಳಕೆಯಾಗುವ ಮಾತುಗಳು ಅದನ್ನು ಆಡುವ ಜನ ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವಾಗಿ ಕಲ್ಪಿಸಿಕೊಂಡಿರುವ ಧ್ವನಿಸಂಕೇತಗಳು ಅಷ್ಟೆ. ಎಲ್ಲ ಸಂಕೇತಗಳೂ ಕೃತಕವೆ. ಧ್ವನಿ ಅಥವಾ ಶಬ್ದ ವಸ್ತುಭಾವ ಕ್ರಿಯೆಗಳ ಅಥವಾ ಅರ್ಥದ ಸಂಕೇತವಾದರೆ, ಲಿಪಿ ಅಧವಾ ಬರವಣಿಗೆ ಧ್ವನಿಯ ಸಂಕೇತ. ಎಂದರೆ, ಬರವಣಿಗೆ ಸಂಕೇತದ ಸಂಕೇತ. ಮೊದಲ ಸಂಕೇತವೆ ಕೃತಕವೆಂದಮೇಲೆ ಈ ಎರಡನೆಯ ಸಂಕೇತವೂ ಕೃತಕವೆಂದು ಬೇರೆ ಹೇಳಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಆದರೆ, ಈ ಬರ ವಣಿಗೆಯ ವಿಷಯದಲ್ಲೂ ಕೆಲವರಲ್ಲಿ ಭ್ರಾಂತಿ ಇವೆ. ಒಂದು ಧ್ವನಿಯನ್ನು ಸೂಚಿಸು ವುದಕ್ಕೆ ತಮ್ಮ ಲಿಪಿಯೇ ಸರ್ವಸೂಕ್ತವೂ ಸಮರ್ಧವೂ ಆದವ್ದೆಂದೂ, ಆ ಧ್ವನಿಗೂ ಆ ಆಕಾರಕ್ಕೂ ಸ್ವಾಭಾವಿಕ ಸಂಬಂಧವಿವೆಯೆಂದೂ ಕೆಲವರು ಭ್ರಮಿಸಿರುವುದುಂಟು. ಅರ್ಧಕ್ಕೂ ಧ್ವನಿಗೂ ಸ್ವಾಭಾವಿಕ ಸಂಬಂಧವಿವೆ ಎಂಬ ಕಲ್ಪನೆಗೆ ಎಷ್ಟು ಆಧಾರವೇ ಧ್ವನಿಗೂ ಲಿಪಿಗೂ ಸ್ವಾಭಾವಿಕ ಸಂಬಂಧವಿದೆ ಎಂಬ ಕಲ್ಪನೆಗೂ ಅಷ್ಟೇ ಆಧಾರ.

ನಮ್ಮ ಮಾತು ನಮ್ಮ ಬರವಣಿಗೆ ನಮಗೆ ಎಷ್ಟೇ ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿ ಸುಂದರ ವಾಗಿ ಕಂಡು ಬಂದರೂ ಅವೆರಡೂ ಜನ ತಮ್ಮ ವ್ಯವಹಾರಾನುಕೂಲಕ್ಕಾಗಿ ತಮ್ಮ ಅನುಭವ ಸಂಘಟನ ಸಂಸ್ಕರಣಗಳಿಗಾಗಿ ಕಲ್ಪಿಸಿ ರೂಢಿಸಿಕೊಂಡು ಬಂದ ಸಂಕೇತ ಸಾಧನಗಳು ಎಂಬುದನ್ನು ಮರೆಯಬಾರದು. ಇದನ್ನು ಅರಿತರೆ, ಭಾಷೆಯ ವಿಷಯ ದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಮಥ್ಯಾ ಭಿಮಾನ ಅತಿರೇಕಾಭಿಮಾನಗಳಿಗೆ ಎಡೆಯಿರುವುದಿಲ್ಲ.

ಕ. ನೆಂ. ರಾಘವಾಚಾರ್

### ಬೆಳಕಿನ ದಾರಿ

ಓಂ ನಮೇ ಭಗವತೇ ವಾಸುದೇವಾಯ ವಸುದೇವನ ಮಗನಾಗಿ ಮೈದೋರಿದ ಭಗವಂತನಿಗೆ ನಮಸ್ಕಾರ. ತೇಜಸೇಸ್ತು ನಮೇ ಧೇನುಶಾಲಿನೇ ಲೋಕಶಾಲಿನೇ ರಾಧಾಶಯೋಧರೋತ್ತುಂಗಶಾಯಿನೇ ಶೇಷಶಾಯಿನೇ

ಗೋವುಗಳನ್ನು ಪಾಲಿಸಿದವನೇ ಲೋಕಗಳನ್ನು ಪಾಲಿಸುವವನು. ರಾಧೆಯ ಸ್ತನಶಿಖರಗಳಲ್ಲಿ ಮಲಗಿದ ಅವನೇ ಶೇಷನ ಮೇಲೆ ಮಲಗಿದವನು. ಆ ಪರಾತ್ರರವಾದ ತೇಜಸ್ಸಿಗೆ ನಮಸ್ಕಾರ.

#### ಪರಾತ್ಸ್ತರವಾದ ಬೆಳಕು

"ಇದು ಬೆಳಕುಗಳಿಗೆಲ್ಲ ಬೆಳಕು ಕೊಡುವ ಬೆಳಕು. ಕತ್ತಲೆಯನ್ನು ಮೀರಿದ ಬೆಳಕು. ಜ್ಞಾನವೂ ಜ್ಞ್ಲೇಯವೂ ಜ್ಞಾನಗಮ್ಯವೂ ಆದ ಈ ಬೆಳಕು ಎಲ್ಲದರ ಹೃದಯ ಗಳೊಳಗೂ ನೆಲಸಿ ನಿಂತಿದೆ." (ಗೀತಾ ೧೩–೧೭)

"ಅದು ಇರುವೆಡೆಯಲ್ಲಿ ಸೂರ್ಥನು ಹೊಳೆಯುವುದಿಲ್ಲ, ಚಂದ್ರನೂ ತಾರಗೆಗಳೂ ಇಲ್ಲ, ಈ ಮಿಂಚುಗಳೂ ಹೊಳೆಯುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದ ಮೇಲೆ ಈ ಅಗ್ನಿ ಹೊಳೆಯುವುದೆಲ್ಲಿ? ಅದರ ಬೆಳಕನ್ನೇ ಅನುಸರಿಸಿ ಎಲ್ಲವೂ ಬೆಳಗುವುವು. ಅದರ ಬೆಳಕಿನಿಂದ ಇವು ಎಲ್ಲವೂ ಬೆಳಕುಬಿಡುವುವು." ( $^{\dagger c}$  ೪-೧೫)

ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣನ ಅನುಗ್ರಹದಿಂದ ದಿವ್ಯ ಚಕ್ಷುಸ್ಸನ್ನು ಪಡೆದ ಅರ್ಜುನನು ಆ ಪರಮ ಪುರುಷನ ತೇಜೋರಾಶಿಯನ್ನು ಕಂಡ ಕಾಲದಲ್ಲಿ—"ಆಕಾಶದಲ್ಲಿ ಸಹಸ್ರಸೂರ್ಯರು ಒಮ್ಮೆಗೇ ಎದ್ದು ಬಂದರೆ ಹೇಗೋ ಹಾಗೆ ಆಯಿತಂತೆ ಆ ಮಹಾತ್ಮನ ಭಾಸವೈಭವ." (ಗೀತಾ ೧೧–೧೨.) " ಎಲ್ಲ ಕಡೆಯೂ ದೀಪ್ತಿಮಂತವಾದ ಆ ತೇಜೋರಾಶಿಯು ದುರ್ನಿ ರೀಕ್ಷ್ಯವಾಗಿತ್ತು. ಸುತ್ತ ಎಲ್ಲ ಕಡೆಯಲ್ಲೂ ಉರಿಯುವ ಬೆಂಕಿಯಂತೆ, ಸೂರ್ಯನಂತೆ ಬೆಳಗುತ್ತ ಅಪ್ರಮೇಯವಾಗಿತ್ತು." (ಗೀತಾ ೧೧–೧೭.) ಅರ್ಜುನ ಆ ಬೆಳಕನ್ನು ಹೀಗೆ ಸ್ತುತಿಮಾಡಿದ: "ನೀನು ಪರಮನು. ನೀನು ತಿಳಿಯಬೇಕಾದವನು. ನೀನು ವಿಶ್ವಕ್ಕೆಲ್ಲ ಪರಮ ಆಶ್ರಯನು. ಶಾಶ್ವತವಾದ ಧರ್ಮವನ್ನು ಸಂರಕ್ಷಿಸುವ ಅವ್ಯಯನು ನೀನು. ನೀನು ಸನಾತನ ಪುರುಷನೆಂದು ನನ್ನ ಮತ. " (ಗೀತಾ ೧೧–೧೮.)

ಯಸ್ಮಾದಿದಂ ಜಗದಜಾಯತೆ ಯತ್ರ ತಿಷ್ಠ. ಕೈಂತೇ ಸಮಸ್ತಮಿದಮಸ್ತಮುಪೈತಿ ಯತ್ರ | ತೆಸ್ಮೈ ನಮಃ ಸದಸದಾದಿವಿಕಲ್ಪಶೂನ್ಯ. ಚೈತನ್ಯ ಮಾತ್ರವಪ್ರಷೇ ಪುರುಷೋತ್ತಮಾಯ ॥ "ಆ ಸನಾತನ ಪುರುಷನಿಂದ ಸೃಷ್ಟಿಯೆಲ್ಲ ಹುಟ್ಟಿ ಬಂದಿತು, ಆತನಲ್ಲಿ ನಿಂತಿದೆ, ಕೊನೆಗೆ ಇದೆಲ್ಲವೂ ಆತನಲ್ಲಿಯೇ ಅಸ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಆತನು ಸತ್, ಅಸತ್ ಮೊದಲಾದ ವಿಕಲ್ಪಗಳಿಲ್ಲದವನು, ಕೇವಲ ಚೈತನ್ಯಮಯನಾದವನು. ಆ ಪುರುಷೋತ್ತಮನಿಗೆ ನಮಸ್ಕಾರ. " (ಭಾಗವತ.) "ಕ್ಷರ ಮತ್ತು ಅಕ್ಷರ ಎಂಬ ಎರಡು ರೀತಿಯ ಪುರುಷರು ಗಳನ್ನು ಮೀರಿ, ಲೋಕತ್ರಯಗಳನ್ನು ಆವರಿಸಿ ಅವ್ಯಯನಾದ ಈಶ್ವರನಾಗಿರುವ ಕಾರಣ, ಈತನು ಲೋಕದಲ್ಲಿಯೂ ವೇದದಲ್ಲಿಯೂ ಪುರುಷೋತ್ತಮನೆಂದು ಪ್ರಸಿದ್ಧ ನಾಗಿರುವನು." (ಗೀತಾ ೧೫–೧೭, ೧೮.)

ಸನಾತನವುರುಷನಾದ ಈ ಪುರುಷೋತ್ತವುನು 'ಮೇಲುಗಡೆಗೆ ಬುಡವಿರಿಸಿ ಕೊಂಡು ಕೆಳಗಡೆಗೆ ಕೊಂಬೆಗಳನ್ನು ಚಾಚಿದ ಸನಾತನವಾದ ಅಶ್ವತ್ಥ ವೃಕ್ಷ. ಶುಕ್ರವೆಂ ಬುದು ಇದೇ, ಬ್ರಹ್ಮವೆಂಬುದು ಇದೇ, ಇದನ್ನೇ ಅಮೃತವೆಂದು ಹೇಳುವರು. ಅದರಲ್ಲಿ ಸರ್ವಲೋಕಗಳೂ ಆಶ್ರಯ ಪಡೆದಿವೆ. ಅದನ್ನು ಮೀರಿದ್ದು ಯಾವುದೂ ಇಲ್ಲ, ಖಂಡಿ ತವಾಗಿಯೂ ಇದೇ ಅದು." (ಕರಟ್ಲಾ೧.) ಈ ಸತ್ಯವನ್ನು ಸಂದರ್ಶಿಸಿದಾಗ ಅರ್ಜುನ ಹೇಳಿದ: "ಎಲ್ಲಿಂದ ಪುರಾತನವಾದ ಪ್ರವೃತ್ತಿಗಳು ಹರಿದು ಬಂದುವೋ ಆ ಆದ್ಯ ಪುರುಷನ್ನೇ ನಾನು ಮರೆಹೊಗುತ್ತೇನೆ." (ಗೀತಾ ೧೫–೪.)

"ಆತನ ಭಯದಿಂದ ಅಗ್ನಿ ಸುಡುವನು; ಆತನ ಭಯದಿಂದ ಸೂರ್ಯ ತಪಿಸುವನು; ಆತನ ಭಯದಿಂದ ಇಂದ್ರನೂ ವಾಯುವೂ ಐದನೆಯದಾಗಿ ಮೃತ್ಯುವೂ ತಮ್ಮ ತಮ್ಮ ಕರ್ತವ್ಯ ಮಾಡುವರು." (ಕರ ೬–೩.)

"ಇಂದ್ರಿಯಗಳನ್ನು ಮೀರಿದ್ದು ಮನಸ್ಸು, ಮನಸ್ಸನ್ನು ಮೀರಿದ್ದು ಬುದ್ಧಿ, ಬುದ್ಧಿ ಯನ್ನು ಮೀರಿದ್ದು ಮಹಾನ್ ಆತ್ಮ, ಮಹತ್ತನ್ನು ಮೀರಿದ್ದು ಅವ್ಯಕ್ತ, ಅವ್ಯಕ್ತವನ್ನು ಮೀರಿದ್ದು ಪುರುಷ, ಪುರುಷನನ್ನು ಮೀರಿದ್ದು ಯಾವುದೂ ಇಲ್ಲ. ಆ ಪುರುಷನೇ ಕೊನೆ, ಅದ್<u>ಟೆ ಪರಮವಾದ ಗತಿ. (ಕರೆ ೩–೧೦, ೧೧.)</u> ಈ ಪುರುಷ ಅಲಿಂಗವಾದದ್ದು. ಇದನ್ನು ತಿಳಿದ ಜಂತುವು ಮೃತ್ಯುವನ್ನು ಬಿಡಿಸಿಕೊಂಡು ಅಮೃತತ್ತ್ವಕ್ಕೆ ಹೋಗು ಪುರು." (ಕರ ೬–೮.) ಪುರುಷನನ್ನು ಮೀರಿಸಿದ್ದು ಯಾವುದೂ ಇಲ್ಲ. ಸೂತ್ರವು ಮಣಿಗಳನ್ನು ಕೋದು ಕೂಡಿಸಿಕೊಂಡಿರುವಂತೆ ಎಲ್ಲವೂ ಪುರುಷನನ್ನು ಸಮಾಶ್ರಯಿಸಿ ಕೊಂಡಿವೆ." (ಗೀತಾ ೭–೭.)

ಇಂಥ ಪುರುಷನಿಂದ ಬರುವ ಅಮೃತತ್ವವನ್ನು ಬಯಸಿಯೇ ನಮ್ಮವರು ಬೇಡಿ ದರು: "ನಮ್ಮನ್ನು ಅಸತ್ತಿನಿಂದ ಸತ್ತಿಗೆ ನಡಸು, ತಮಸ್ಸಿನಿಂದ ಜ್ಯೋತಿಗೆ ನಡಸು, ಮೃತ್ಯುವಿನಿಂದ ಅಮೃತಕ್ಕೆ ನಡಸು." (ಬೃಹದಾರಣ್ಯ ಕ.)

ಹೀಗೆ ಬೇಡುವ ಪುರುಷ ಹೊರಗೆ ಅಲ್ಲಿರುವಂತೆಯೇ ಒಳಗೆ ಇಲ್ಲೂ ಇದ್ದಾನೆ. "ಅಂಗುಷ್ಟ್ರಮಾತ್ರನಾದ ಪುರುಷನು, ಅಂತರಾತ್ಮನು, ಸದಾ ಜನಗಳ ಹೃದಯದಲ್ಲಿ ಸನ್ನಿ ವಿಷ್ಟ್ರನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಅವನನ್ನು ಶುಕ್ರವೆಂದು, ಅಮೃತವೆಂದು ತಿಳಿ. ಅವನನ್ನು ಶುಕ್ರವೆಂದು, ಅಮೃತವೆಂದು ತಿಳಿ. " (ಕಠ ೬–೧೭.)

"ವೇದಾಭ್ಯಾಸದಿಂದಾಗಲಿ, ಮೇಧಾಶಕ್ತಿಯಿಂದಾಗಲಿ, ಬಹುವಾದ ಸಾಂಡಿತ್ಯ

ದಿಂದಾಗಲಿ ಈ ಆತ್ಮನು ಲಭಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಆತ್ಮ್ರಜ್ಞ ರಿಗೆ ಅದು ತನ್ನ ರೂಪವನ್ನು ಕಾಣಿಸಿ ಕೊಳ್ಳುವುದು. (ಕಠ ೨–೨೩.) "ಆತ್ಮದಿಂದ ಆತ್ಮದ ಉದ್ಧಾ ರವಾಗಬೇಕು. ಆತ್ಮವನ್ನು ಬಲಹೀನವಾಗಿಸಬಾರದು. ಆತ್ಮಕ್ಕೆ ಬಂಧು ಆತ್ಮನೇ, ಆತ್ಮಕ್ಕೆ ಶತ್ರು ಆತ್ಮನೇ, ಆತ್ಮ ವನ್ನು ಆತ್ಮದಿಂದ ಜಯಿಸಿದವನಿಗೆ ಆತ್ಮವು ಬಂಧು. ಜಯಿಸದವನಿಗೆ ಆತ್ಮವು ಶತ್ರು ವಿನಂತೆ ಶತ್ರುತ್ವದಿಂದ ನಡೆದುಕೊಳ್ಳುವುದು." (ಗೀತಾ ೬–೫,೬.)

"ಆತ್ಮಜಯಕ್ಕಾಗಿ ಹಂಬಲಿಸುವವರು ನಾಲ್ಕು ವಿಧದ ಜನ, ಸುಕೃತಿಗಳು, ಅವರು ಯಾರೆಂದರೆ-ಆರ್ತರು, ಜಿಜ್ಜಾ ಸುಗಳು, ಅರ್ಥಾರ್ಧಿಗಳು ಮತ್ತು ಜ್ಞಾ ನಿಗಳು. ಅವರಲ್ಲಿ ಜ್ಞಾ ನಿಯು ನಿತ್ಯಯುಕ್ತನಾಗಿ, ಏಕಭಕ್ತಿಯಿಂದ ವಿಶಿಷ್ಟತೆಯನ್ನು ಪಡೆಯು ತ್ತಾನೆ. ಅಂಥವನಿಗೆ ಪುರುಷೋತ್ತಮನು ಪ್ರಿಯನು; ಆದ್ದರಿಂದ ಅವನು ಪುರುಷೋತ್ತಮನಿಗೆ ಪ್ರಿಯನು." (ಗೀತಾ ೭–೧೬,೧೭.)

"ಇದನ್ನು ಕೇಳುವುದಕ್ಕೆ ಕೂಡ ಬಹುಜನರಿಗೆ ಲಭ್ಯನಿಲ್ಲ; ಕೇಳಿದವರಲ್ಲಿಯೂ ಬಹುಜನರು ಅದನ್ನು ತಿಳಿಯಲಾರರು. ಅದನ್ನು ಕುರಿತು ಹೇಳುವ ಕುಶಲನಾದ ಆತ್ಮ ಜ್ಞಾನಿ ದೊರಕುವುದು ಒಂದು ಆಶ್ಚರ್ಯ. ಅವನು ಅನುಶಾಸನ ಮಾಡಿದುದನ್ನು ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳುವ ಕುಶಲಿಯೂ ಒಂದು ಆಶ್ಚರ್ಯ." (ಕರ ೨–೭.) " ಆತ್ಮಜ್ಞಾನವು ತರ್ಕದಿಂದ ಪಡೆಯತಕ್ಕದ್ದಲ್ಲ. ತಿಳಿದವರು ಇತರರು ತಿಳಿಸಿದರೆ ಅದು ಚೆನ್ನಾಗಿ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ." (ಕರ ೨–೯.)

ಹಿಂದೆ, ಅಮೃತವನ್ನು ತಿಳಿಸಬಲ್ಲ ಮೃತ್ಯುವಿನ ಬಳಿಗೆ ಅಮೃತವನ್ನು ತಿಳಿಯ ಬಯಸಿ ನಚಿಕೇತನು ಬಂದಾಗ, ಅವನ ಸತ್ಯಧೃತಿಗೆ ಪ್ರೀತನಾಗಿ ಮೃತ್ಯು ಅವನಿಗೆ ಹೀಗೆ ಅನುಶಾಸನ ಮಾಡಿದನು: "ಹೃದಯದಲ್ಲಿ ಆಶ್ರಯ ಪಡೆದಿರುವ ಕಾಮಗಳು ಎಲ್ಲವೂ ಯಾವಾಗ ನಾಶ ಹೊಂದುವುವೋ ಆಗ ಮರ್ತ್ಯನು ಅಮೃತನಾಗುವನು, ಇಲ್ಲಿಯೇ ಬ್ರಹ್ಮವನ್ನು ಪಡೆಯುವನು. ಇಲ್ಲಿ ಹೃದಯದೊಳಗಿನ ಎಲ್ಲ ಗ್ರಂಧಿಗಳನ್ನೂ ಯಾವಾಗ ಒಡೆದು ಹಾಕುವನೋ ಆಗ ಮರ್ತ್ಯನು ಅಮೃತನಾಗುವನು. ಇದಿಷ್ಟೇ ಅನುಶಾಸನ. " (ಕರೆ ೬–೧೪,೧೫.)

ಈ ಅನುಶಾಸನವನ್ನು ತಿಳಿದು ನಡೆಯುವವರು "ಏಳಬೇಕು. ಎಚ್ಚರದಿಂದಿರ ಬೇಕು, ಶ್ರೇಷ್ಠರಾದವರನ್ನು ಹೊಂದಿ ಅವರಿಂದ ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳುಬೇಕು. ಈ ದಾರಿ ಕ್ಷುರದ ಧಾರೆಯಂತೆ ನಿಶಿತವಾದದ್ದು, ದಾಟಲು ಕಠಿನವಾದದ್ದು, ಇದು ದುರ್ಗ— ಎಂಬುದಾಗಿ ಜ್ಞಾನಿಗಳು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. " (ಕರ ೩—೧೪٠) "ಗುರುವಿಗೆ ಅಡ್ಡ ಬಿದ್ದು, ಗುರುವನ್ನು ಪರಿಪ್ರಶ್ನಿಸಿ, ಗುರುವಿನ ಸೇವೆ ಮಾಡುವುದರಿಂದ, ತತ್ತ್ವದರ್ಶಿಗಳಾದ ಆ ಜ್ಞಾನಿ ಗುರುಗಳು, ಆ ಜ್ಞಾನವನ್ನು ಉಪದೇಶ ಮಾಡುವರು." (ಗೀತಾ ೪–೩೪٠)

#### ಯವುನು ಉಪದೇಶಿಸಿದ ದಾರಿ

"ಆತ್ಮವನ್ನು ರಥಿಯೆಂದೂ, ಶರೀರವನ್ನು ರಥವೆಂದೂ ತಿಳಿ. ಬುದ್ಡ್ರಿಯನ್ನು ಸಾರಥಿಯೆಂದೂ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಹಗ್ಗ ವೆಂದೂ ತಿಳಿ. "ಇಂದ್ರಿಯಗಳನ್ನು ಕುದುರೆಗಳೆಂದೂ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಅವುಗಳ ಗೋಚರ ಗಳೆಂದೂ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಆತ್ಮ-ಇಂದ್ರಿಯ-ಮನಸ್ಸುಗಳಿಂದ ಕೂಡಿದವನನ್ನು ಭೋಕ್ತಾ ಎಂದು ಜ್ಞಾ ನಿಗಳು ಕರೆಯುತ್ತಾರೆ.

"ಯಾವನು ವಿಜ್ಞಾ ನವಿಲ್ಲದವನಾಗಿ, ಸದಾ ಅಯುಕ್ತ ವಾದ ಮನಸ್ಸಿ ನಿಂದ ಇರು ವನೋ ಅವನ ಇಂದ್ರಿಯಗಳು, ಸಾರಧಿಯ ದುಷ್ಟ್ರಾಶ್ವಗಳು ಹೇಗೋ ಹಾಗೆ, ವಶಕ್ಕೆ ಬಾರದೆ ಹೋಗುವುವು.

"ಯಾವನು ವಿಜ್ಞಾನವಂತನಾಗಿ, ಸದಾ ಯುಕ್ತವಾದ ಮನಸ್ಸಿನಿಂದ ಇರು ವನೋ ಅವನ ಇಂದ್ರಿಯಗಳು, ಸಾರಧಿಯ ಸದಶ್ವಗಳು ಹೇಗೋ ಹಾಗೆ, ವ್ಯಶಕ್ಕೆ ಬರುವುವು.

"ಯಾವನು ವಿಜ್ಞಾನವಿಲ್ಲದನಾಗಿ, ಯುಕ್ತವಾದ ಮನಸ್ಸಿಲ್ಲದವೆನಾಗಿ, ಸದಾ ಅಶುಚಿಯಾಗಿ ಇರುವನೋ ಅವನು ಆ ಪರಮಪದವನ್ನು ಎಂದಿಗೂ ಪಡೆಯನು, ಜನನ ಮರಣಗಳ ಸಂಸಾರವನ್ನು ಹೊಂದುವನು.

"ಯಾವನು ವಿಜ್ಞಾನವಂತನಾಗಿ ಯುಕ್ತವಾದ ಮನಸ್ಸುಳ್ಳವನಾಗಿ, ಸದಾ ಶುಚಿಯಾಗಿ ಇರುವನೋ ಅವನು ಆ ಪರಮಪದವನ್ನು ಪಡಿಯುವನು, ಅಲ್ಲಿಂದ ಪುನಃ ಹುಟ್ಟಿಬರುವುದಿಲ್ಲ.

"ವಿಜ್ಞಾ ನವನ್ನು ಸಾರಧಿಯನ್ನಾಗಿಯೂ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಕುದುತೆಯ ಹಗ್ಗವನ್ನಾಗಿಯೂ ಹೊಂದಿದ ನರನು—ಅವನು ದಾರಿಯ ಕೊನೆಯನ್ನು ಮುಟ್ಟುವನು, ಅದು ವಿಷ್ಣು ವಿನ ಪರಮ ಪದ." (ಕರ ೩—೩೦೦ ದ ೯٠)

## ಬುದ್ಧನು ಉಪದೇಶಿಸಿದ ದಾರಿ

'ತದ್ ನಿಷ್ಣೋಃ ಸರಮಂ ನದಂ, ಸದಾ ಪಶ್ಯಂತಿ ಸೂರಯಃ ಅಮೃತವನ್ನು ಕಂಡ ಸೂರಿಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಸಿದ್ಧ ನಾದ ಬುದ್ಧ ಗುರು ಕರೋಪನಿಷತ್ತಿನ ಮಾರ್ಗವನ್ನೇ ತಾನೂ ಹೇಳಿ ಮುಂದುವರಿಸಿದ್ದಾ ನೆ:

"ಆ ವಾರ್ಗಕ್ಕೆ 'ನೇರವಾದದ್ದು' ಎಂದು ಹೆಸರು. ಆ ದಿಕ್ಕಿಗೆ 'ಭಯನಿಲ್ಲದ್ದು' ಎಂದು ಹೆಸರು. ಅದು ಧರ್ಮವೆಂಬ ಚಕ್ರಗಳಿಂದ ಕೂಡಿದ್ದು.

"ರಥದ ಗತಿಯನ್ನು ನಿಯಮಿಸುವುವೇ-ಹ್ರೀ. ಒಳಗೆ ಕುಳಿತವರು ಹೊರಗೆ ಬೀಳದೆ ತಡೆಯುವ ಸುತ್ತಿನ ಕಟಕಟಿ-ಸತ್ಯ. ಧರ್ಮವನ್ನು ನಾನು ಸಾರಥಿಯೆನ್ನು ತ್ತ್ರೀನೆ. ರಥದ ಹಾದಿಯನ್ನು ಸಮಗೊಳಿಸಲು ಮುಂದೆ ವೇಗವಾಗಿ ಹೋಗುವುದು—ಸಮ್ಯಕ್ ದೃಷ್ಟಿ.

"ಯಾರಿಗೆ ಈ ರೀತಿಯಾದ ಯಾನವುಂಟೋ —ಅವರು ಸ್ತ್ರೀಯಾಗಲಿ ಪುರುಷ ರಾಗಲಿ— ಅವರೇ, ಇದೇ ಯಾನದಿಂದಲೇ ನಿರ್ವಾಣಕ್ಕೇ ಸಮೀಪರಾಗುವರು. " (ಸಂಯುಕ್ತ ನಿಕಾಯ, ದೇವತಾ ಸಂಯುಕ್ತ, ಆದಿತ್ಯವರ್ಗ, ಅಪ್ಯರಾಸೂತ್ರ.)

### ಯೇಸುಸ್ವಾಮಿಯು ಉಪದೇಶಿಸಿದ ದಾರಿ

ನೇದಾಂತವು, 'ವಿಷ್ಣು ವಿನ ಪರಮಪದ'ನೆಂದು ಕರೆದದ್ದನ್ನು, ಬುದ್ಧ ನು 'ನಿರ್ವಾಣ'ನೆಂದದ್ದನ್ನು ಯೇಸುಸ್ವಾಮಿಯು 'the Kingdom of God' ಎಂದು ಕರೆದು, ಅದನ್ನು ಪಡೆಯುವ ದಾರಿಯನ್ನು ಹೀಗೆ ನಿರ್ದೇಶಿಸಿದ್ದಾನೆ:

"Enter ye in at the strait gate; for wide is the gate, and broad is the way that leadeth to destruction, and many there be which go in there at; because strait is the gate, and narrow is the way, which leadeth unto life, and few there be that find it." (St.Matt. vii. 13, 14.)

ಇದರೊಡನೆ ಕಠೋಪನಿಷತ್ತಿನ "ಕ್ಷುರಸ್ಯಧಾರಾನಿಶಿತಾ ದುರತ್ಯಯಾ ದುರ್ಗಂ ಪಥಸ್ತತ್" ಎಂಬುದನ್ನು ಹೋಲಿಸಬಹುದು. ಇಲ್ಲಿಯ 'destruction' ಅಲ್ಲಿಯ 'ಮೃತ್ಯು', ಇಲ್ಲಿಯ 'life' ಅಲ್ಲಿಯ 'ಅಮೃತ.'

"Strive to enter in at the strait gate; for many, I say unto you, will seek to enter in, but shall not be able." (St. Luke. x11 23.)

ಇದರೊಡನೆ ಈ ಗೀತಾವಾಕ್ಯಗಳನ್ನು ಹೋಲಿಸಬಹುದು: " ಸಾವಿರ ಮನುಷ್ಯ ರಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧಿ ಗಾಗಿ ಯತ್ನಿಸುವವನು ಯಾವನೋ ಒಬ್ಬ; ಹೀಗೆ ಪ್ರಯತ್ನಿಸುವ ಸಿದ್ಧ ರಲ್ಲಿ ಯಾದರೂ ತತ್ತ್ವತಃ ನನ್ನ ನ್ನು ತಿಳಿಯುವವನು ಯಾವನೋ ಒಬ್ಬ." (೭–೩.) "ಬಹು ವಾದ ಜನ್ಮಗಳ ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ಜ್ಞಾನವಂತನು ನನ್ನಲ್ಲಿ ಪ್ರಪತ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡಿ, ಸರ್ವವೂ ವಾಸುವೇವನೇ ಎಂದು ತಿಳಿಯುವನು. ಅಂತಹ ಮಹಾತ್ಮನು ದೊರಕುವುದು ತುಂಬ ಕಷ್ಟ." (೭-೧೯.)

"Verily I say unto you, That a rich man shall hardly enter into the Kingdom of Heaven And again I say unto you, It is easier for a camel to go through the eye of a needle, than for a rich man to enter into the Kingdom of God." (St. Matt. xix, 23—24.)

ಐಹಿಕವಾದ ಭೋಗಭಾಗ್ಯಗಳನ್ನು ಒಲ್ಲದೆ, ದೈೀವೀಸಂಪತ್ತನ್ನು ಸಮೃದ್ಧಿ ಯಾಗಿ ಬೆಳಸಿಕೊಂಡ ಭಕ್ತನು ಭಗವಂತನಿಗೆ ಅತೀವ ಪ್ರಿಯನಾಗುವನೆಂಬ ಭಗವದ್ಗೀ ತೆಯ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಇಲ್ಲಿಗೆ ಹೋಲಿಸಿ ನೋಡಬಹುದು.

#### ವುಹವುದ್ ಪ್ರವಾದಿ ಉಪದೇಶಿಸಿದ ದಾರಿ.

ಜಗತ್ತಿನ ಪ್ರತಿಷ್ಠಿತ ಧರ್ಮಗಳಲ್ಲಿ ಅತ್ಯಂತ ಈಚಿನದಾದ ಇಸ್ಲಾಂ ಕೂಡ ಬೆಳ ಕಿನ ದಾರಿಯನ್ನು ಹೀಗೆಯೇ ವರ್ಣಿಸುತ್ತದೆ; "God hath made a straight road, with two walls, one on each side of it in which are open doors, with curtains drawn across. At the top of the road is an Admonisher, who saith "go straight on the road, and not crooked"; and above this Admonisher is another who saith to any one who would pass through those doorways, 'Pass not through those doors, or verily ye will fall. Now, the road is Islam; and the open doors are those things which God hath forbidden; and the curtains before the doors the bounds set by God; the Admonisher is the Kur'an and the upper Admonisher God, in the heart of every Mu' min." (The sayings of Muhammad. Ed. by Al-Suhrawardy. P. 40).

'Mu'min' ಎಂದರೆ ಭಕ್ತ. ಭಕ್ತನ ಹೃದಯದಲ್ಲಿ ದೇವರು ಇದ್ದು ಅವಧಿಗೆ ಎಚ್ಚರ ಕೊಡುವನೆಂಬ ಮಾತು ನಮಗೆ ಹೊರತಾದದ್ದಲ್ಲ: 'ಅಂತರಾತ್ಕ್ರಾ ಸದಾ ಜನಾನಾಂ ಹೃದಯೇ ಸನ್ನಿವಿಷ್ಟ್ಯ;' (ಕರ.) 'ಸರ್ವಸ್ಯ ಚಾಹಂ ಹೃದಿ ಸನ್ನಿವಿಷ್ಟ್ಯ;' (ಗೀತಾ.) 'ಈಶ್ವರಃ ಸರ್ವಭೂತಾನಾಂ ಹೃದ್ದೇಶೇ ತಿಷ್ಠತಿ' (ಗೀತಾ.) ಹೃದಯಸ್ಥ ನಾದ ಈಶ್ವರನು ವ್ರೇರಿಸುವ ಋಜುಮಾರ್ಗವನ್ನು ತ್ಯಜಿಸಿ, ಕುಟಲವಾದ ಅಡ್ಡ ಹಾದಿ ಗಳನ್ನು ಹಿಡಿಯುವಂತೆ ಮಾಡುವ ಕಾಮದ ಪ್ರಭಾವವನ್ನು ಕುರಿತ ಗೀತಾವಾಕ್ಯ ಗಳನ್ನು (ಅಧ್ಯಾಯ ೩) ಮೇಲಿನ ಮಹಮ್ಮದ್ ಮುಖ ಮಾಧುರಿಯೊಡನೆ ಹೋಲಿಸಿ ನೋಡಬಹುದು.

### ಬೆಳಕಿನ ದಾರಿ ದುರ್ಗಮವಾದದ್ದು

" ಇಂದ್ರಿಯಗಳು ದೊಡ್ಡವೇ ಆದರೂ ಮನಸ್ಸು ಅವಕ್ಕಿಂತ ದೊಡ್ಡದು. ಮನಸ್ಸಿ ಗಿಂತ ಬುದ್ಧಿ ದೊಡ್ಡದು. ಬುದ್ಧಿ ಗಿಂತ ದೊಡ್ಡದು ಅಂತರಾತ್ಮ್ಯ" (ಗೀತಾ ೩–೪೨) " ಅಂತರಾತ್ಮಕ್ಕೆ ಶತ್ರುವಾದದ್ದು, ದುರ್ದಮ್ಯವಾದದ್ದು ಕಾಮ." (ಗೀತಾ ೩–೩೩) ಆದ್ದ ರಿಂದಲೇ ಪ್ರತಿ ಕ್ಷಣವೂ ಪ್ರಾಣಿಯ ಎದುರಿಗೆ ಪ್ರೇಯಕ್ರೇಯಗಳೆರಡೂ ಬಂದು ಭ್ರಮಗೊಳಿಸುತ್ತವೆ.

"ಒಂದು ಶ್ರೇಯ, ಒಂದು ಪ್ರೇಯ. ಅವು ಎರಡೂ ನಾನಾರ್ಥಗಳುಳ್ಳ ಪುರುಷ ನನ್ನು ಬಂಧಿಸುತ್ತವೆ. ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಶ್ರೇಯವನ್ನು ಎತ್ತಿಕೊಳ್ಳುವವನಿಗೆ ಒಳ್ಳೆಯದು ಉಂಟಾಗುತ್ತದೆ, ಪ್ರೇಯವನ್ನು ಆರಿಸುವವನು ತನ್ನ ಗುರಿಯಿಂದ ದೂರನಾಗಿ ಹೋಗು ತ್ತಾನೆ. ಶ್ರೇಯವೂ ಪ್ರೇಯವೂ ಮನುಷ್ಯನ ಬಳಿ ಬರುತ್ತವೆ. ಧೀರರು ಅವೆರಡನ್ನೂ ಪರಿತೀಲಿಸಿ ಬೇರ್ಪಡಿಸುತ್ತಾರೆ. ಧೀರನು ಪ್ರೇಯಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಶ್ರೇಯವನ್ನೇ ವರಿಸುತ್ತಾನೆ, ಮಂದಬುದ್ಧಿ ಯವನು ಲಾಭ ಲೋಭಗಳ ದೆಸೆಯಿಂದ ಪ್ರೇಯವನ್ನು ವರಿಸುತ್ತಾನೆ." (ಕರ ೨-೧, ೨.)

ಈ ಎರಡರ ಪರಿಶೀಲನೆಯಿಂದೊಡಗೂಡಿದ ಆಯ್ಕೆ ಏಕೆ ಇಷ್ಟು ದುಷ್ಕರವಾಗಿದೆ ಯೆಂದರೆ—" ಸ್ವಯಂಭುವು ಪ್ರಾಣಿಗಳ ಇಂದ್ರಿಯದ್ವಾರಗಳನ್ನು ಹೊರಗಡೆಗೆ ತೆರೆದು ಕೊಳ್ಳುವಂತೆ ಸೃಷ್ಟಿಮಾಡಿ ಶಿಕ್ಷಿಸಿದನು. ಆದ್ದ ರಿಂದ ಪ್ರಾಣಿ ತನ್ನ ಹೊರಗಿನ ಪ್ರೇಯ ವನ್ನು ಕಾಣುವುದು ಸುಗಮವಾಗಿದೆಯೆ ಹೊರತು, ತನ್ನ ಒಳಗಿನ ಶ್ರೇಯವನ್ನು ಕಾಣುವುದು ದುರ್ಗಮವಾಗಿದೆ. ಕೆಲವರು ಯಾರೋ ಧೀರರು, ಅಮೃ ತತ್ವವನ್ನು ಇಚ್ಛಿಸಿ, ಆವೃ ತ್ತ ಚಕ್ಪುಗಳಾಗಿ, ಪ್ರತ್ಯ ಗಾತ್ಮನನ್ನು ಈಕ್ಷಿಸುವರು." ( $_{}^{}$  ಕಠ.  $_{}^{}$   $_{}^{}$  - $_{}^{}$   $_{}^{}$   $_{}^{}$  ಈಕ್ಷಿಸುವರು." ( $_{}^{}$  ಕಠ.  $_{}^{}$   $_{}^{}$  - $_{}^{}$   $_{}^{}$  )

ಇಂಥ ಧೀರರೇ ಜ್ಞಾನಿಗಳು. "ಜ್ಞಾನಕ್ಕೆ ಸಮನಾಗಿ ಪವಿತ್ರವಾದದ್ದು ಯಾವುದೂ ಇಲ್ಲ. ಅದನ್ನು ಯೋಗಸಂಸಿದ್ಧ ನಾದವನು ಸಕಾಲದಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಆತ್ಮದಲ್ಲಿ ತಾನೇ ತಿಳಿಯುತ್ತಾನೆ. ಶ್ರದ್ಧೆಯಿದ್ದ ವನಿಗೆ, ತತ್ಪರನಾದವನಿಗೆ, ಇಂದ್ರಿಯ ಸಂಯಮ ವುಳ್ಳವನಿಗೆ ಜ್ಞಾನ ಲಭಿಸುತ್ತದೆ. ಜ್ಞಾನವನ್ನು ಪಡೆದು, ಅವನು ಆ ಕೂಡಲೆ ಪರಮ ವಾದ ಶಾಂತಿಯನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾನೆ." (ಗೀತಾ. ೪-೩೮, ೩೯٠)

ಆದ್ದರಿಂದ, ಇದು ದುರ್ಗಮವಾದರೂ ಈ ದಾರಿ ಬಿಟ್ಟರೆ ಬೇರೆ ಗತಿಯಿಲ್ಲ. ಇದನ್ನೇ ಯಮನು ನಚಿಕೇತನಿಗೆ ಹೇಳಿದನು :

"ಸರ್ವಭೂತಗಳ ಅಂತರಾತ್ಮನಾಗಿ, ಅವುಗಳನ್ನು ವಶಪಡಿಸಿಕೊಂಡು ಏಕೈಕ ನಾದವನು ಯಾವನೋ—ತನ್ನ ಏಕವಾದ ರೂಪವನ್ನು ಯಾವನು ತಾನು ಬಹು ವಾಗಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ—ಆ ಆತ್ಮಸ್ಥನನ್ನು ಯಾವ ಧೀರರು ಕಾಣುತ್ತಾರೆಯೋ ಅವರದು ಶಾಶ್ವತವಾದ ಸುಖ, ಇತರರದಲ್ಲ; ಅನಿತ್ಯರ ನಡುವೆ ನಿತ್ಯನಾದವನು, ಜೇತನರುಗಳಲ್ಲಿ ಚೇತನನಾದವನು, ತಾನು ಏಕನಾದರೂ ಅನೇಕರ ಬಯಕೆಗಳನ್ನು ಕೊಡುವವನು ಯಾವನೋ—ಆ ಆತ್ಮಸ್ಥನನ್ನು ಯಾವ ಧೀರರು ಕಾಣುತ್ತಾರೆಯೋ ಅವರದು ಶಾಶ್ವತವಾದ ಶಾಂತಿ, ಇತರರದಲ್ಲ." (ಕರು ೫–೧೨, ೧೩.)

ಓ೦ ಶಾ೦ತೀ ಶಾ೦ತೀ ಶಾ೦ತೀ

ಜಿ. ಪಿ. ರಾಜರತ್ನಂ

# ಕನ್ನಡ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಗದ್ಯರಚನೆ

ಕನ್ನಡ ಕಾವ್ಯಗಳು ಮೊದಲು ಸಂಸ್ಕೃತದ ಸ್ಫೂರ್ತಿಯಿಂದಲೇ ಹುಟ್ಟಿದವು. ಸಂಸ್ಕೃತ ಕಾವ್ಯಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಪದ್ಯಭಾಗಕ್ಕಿಂತ ಗದ್ಯಭಾಗ ಕಡಿಮೆಯೇ. ಸರಳವಾದ ತೇಜಸ್ವಿಯಾದ ಗದ್ಯವನ್ನು ಬರೆಯುವುದು ಸುಲಭವೆಂದಲ್ಲ. ಆದರೆ ಅಂದಿನ ಅಭಿರು**ಚಿ** ಮತ್ತು ಕವಿತೆಯ ಒರೆಗಲ್ಲು, ಪದ್ಯಕಾವ್ಯ ಶ್ಲೋಕ ಕಂದ ವೃತ್ತಗಳ ಕಡೆಗಿತ್ತು. ಛಂದೋಬದ್ಧ ವಾದ ಕನಿತೆಯನ್ನು ಬರೆದವರೆಲ್ಲ ಉತ್ತಮವಾದ ಜೀವಕಳೆ**ಗೊಂಡ** ಶಕ್ತಿ ಯುತವಾದ ಗದ್ಯವನ್ನು ಬರೆಯಬಲ್ಲವರಾಗಿದ್ದ ರೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಕಷ್ಟ. ಸಂಸ್ಕೃತ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿಯೂ ಉತ್ತಮವಾದ ಗದ್ಯಶೈಲಿಗೆ ಪುರಸ್ಕಾರವಿತ್ತು. ಕಾಳಿದಾಸನೇ ಮೊದ <u>ಲಾದ ವರಕವಿಗಳ ಅಮರ ಕೃತಿಗಳಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಬರೆದಿರುವ ಮಲ್ಲಿನಾಥ ಸೂರಿಯ</u> ಗದ್ಯ ಶೈಲಿ, ಉತ್ತಮವಾದ ಗದ್ಯ ದಿಂದ ಏನನ್ನು ಸಾಧಿಸಬಹುವೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಉಜ್ಪಲ <u>ಉದಾಹ</u>ರಣೆ. <u>ಭಾಣನ ಕಾದಂಬರಿ ಗದ್ಯಕಾವ್ಯವಾದರೂ</u> ಅದು ಛಂದೋಬದ್ಧವಾದ ಕವಿತೆಯಲ್ಲವೆಂಬ ಕಾರಣದಿಂದ ಪಂಡಿತರೂ ಕವಿಗಳೂ ಅದನ್ನು ಕಡೆಗಣಿಸಲಿಲ್ಲ. ಬರಬರುತ್ತ, ಉತ್ಕೃಷ್ಟವಾದ ಗದ್ಯ, ಸಾಹಿತ್ಯದ ಮುಖ್ಯ ಅಂಗವೆಂಬುದನ್ನು ಸಂಸ್ಕೃತಜ್ಞ ರೆಲ್ಲರೂ ಒಪ್ಪಿದರು. ಸಂಸ್ಕೃತ ಭಾಷೆಯ ವಾದ ಸರಣಿಯಲ್ಲಿ, ವ್ಯಾಖ್ಯಾನೆ ಭಾಷ್ಯಗಳಲ್ಲಿ, ತರ್ಕವ್ಯಾಕರಣಗಳಲ್ಲಿ, ವೇದಾಂತ <u>ಮೀಮಾಂಸೆಗಳಲ್ಲಿ, ಸಂಸ್ಕೃತ</u> ಸಾಹಿತಿಗಳು ಸಂಸ್ಕೃತ ಗದ್ಯಶೈಲಿಯನ್ನು ನಾದಿ, ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಮಾತಿಗೂ ಪ್ರತ್ಯೇಕ ವಾದ ವೃಧಕ್ಕಾದ ಅರ್ಥವನ್ನಿಟ್ಟು ಸಂಸ್ಕೃತ ಗದ್ಯವನ್ನು ಸರ್ವಾಂಗ ಸುಂದರವಾಗಿ ಚೈತನ್ಯಯುಕ್ತವಾಗಿ <u>ಮಾಡಿದರು</u> ಪತಂಜಲಿಯ ಭಾಷ್ಯದ ಗದ್ಯ ಶೈಲಿಯಂತಹೆ ಶೈಲಿ, ಈವರಗೆ ಹುಟ್ಟಲೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಸಂಸ್ಕೃತಜ್ಞರು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಸೂರ್ತ್ಮಿ ದಾಯಕವಾದ ಗದ್ಯವನ್ನು ಬರೆಯದವನು ಕವಿಯೇ ಅಲ್ಲ ಎಂದೂ ಒಂದು ಭಾವನೆ ರಸಿಕರಲ್ಲಿ ಮೂಡಿತು. 'ಗದ್ಯಂ ಕವೀನಾಂ ನಿಕಷಂ ವದಂತಿ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಯ ಪ್ರಚಾರಕ್ಕೆ ಬಂತು.

> ಪದ್ಯಂ ಯದೈಪಿ ವಿದ್ಯತೇ ಬಹುಸತಾಂ ಪೃದ್ಯಂ ವಿಗದ್ಯಂನತೇ ದ್ಗದ್ಯಂಚ ಪ್ರತಿ ಪದ್ಯತೇ ನವಿಜಹತ್ಪದ್ಯಂ ಬುಧಾಸ್ವಾದ್ಯತಾಂ ಆಧತ್ತೀಹಿ ತಯೋಃ ಪ್ರಯೋಗ ಉಭಯೋರಾನೋದಭೂನೋದಯಃ ಸಂಗಃ ಕಸ್ಯಹಿ ನಸ್ವದೇತ ಮನಸೇ ಮಾದ್ವೀಕ ಮೃದ್ವೀಕಯೋಃ

(ಪದ್ಯಕಾವ್ಯಗಳು ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಬೇಕಾದಂತೆ ಇವೆ. ಆದರೆ ಗದ್ಯ ನಿಲ್ಲದ ಪದ್ಯ ರಸಿಕರಿಗೆ ರುಚಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಪದ್ಯ ನಿಲ್ಲದ ಗದ್ಯವನ್ನು ಜಾಣರು ಒಪ್ಪು ವುದಿಲ್ಲ. ಗದ್ಯ ಪದ್ಯ ಗಳೆರಡರ ಮಿಶ್ರಣ ಹಿತಕರವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಜೇನು ತುವ್ಪ ಮತ್ತು ದ್ರಾಕ್ಸ್ನಾರಸ ಇವೆರಡರ ಯೋಗ ಯಾರಿಗೆ ತಾನೇ ಸವಿಯಾಗುವುದಿಲ್ಲ!)

ಕನ್ನಡ ಕಾವ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಗದ್ಯದ ಪ್ರಾದುರ್ಭಾವ ಯಾವಾಗ ಉಂಟಾಯಿತೆಂಬು

ದನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಹೇಳುವುದು ಕಷ್ಟ. ಕವಿರಾಜಮಾರ್ಗದಲ್ಲಿ (ಒಂಭತ್ತನೆ ಶತ ಮಾನದ ಮಧ್ಯ)

ಖುಗೆ ಕನ್ನಡ ಕಬ್ಬಂಗಳೊ ಕಗಣಿತ ಗುಣಗದ್ಯಪದ್ಮಸಂಖುಶ್ರತವುಂ ನಿಗೆದಿಸುವರ್ ಗೆದ್ಯಕಥಾ

ಪ್ರಗೀತಿಯಿಂ ತಚ್ಚಿರಂತನಾಚಾರ್ಕೃರ್ಕ್ನಲ್ ೧\_೨೭ -

(ಅಂದರೆ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಕನಿರಾಜಮಾರ್ಗಕ್ಕಿಂತ ಹಿಂದೆ ಗದ್ಯಪದ್ರಮಿಶ್ರವಾದ '<u>ಗದ್ಯಕತೆ'</u> ಇತ್ತು) ಎಂದು ಹೇಳಿದೆ. ಈ ಗದ್ಯಕತೆ ಬರಿಯ ಚಂಪೂಕಾವ್ಯ ಮಾತ್ರ ವಾಗಿದ್ದಿ ರಲಾರದು. ಚಂಪೂಕಾವ್ಯ ಗಳಲ್ಲಿರುವುದಕ್ಕಿಂತ 'ಗದ್ಯಕತೆ' ಯಲ್ಲಿ ಗದ್ಯದ ಪ್ರಾಬಲ್ಯ ಪ್ರಾಶಸ್ತ್ಯ ಹೆಚ್ಚಾಗಿದ್ದಿ ರಬೇಕು. ಕನಿರಾಜಮಾರ್ಗಕ್ಕಿಂತ ಮುಂಚೆ,

ನಿಮಳೋದಯ ನಾಗಾರ್ಜುನ

ಸಮೇತೆ ಜಯಒಂಧುರ್ದು ನೀತಾದಿಗಳೀ

ಕ್ರಮದೊಳ್ ನೆಗಳ್ಚಿ ಗದ್ಯಾ

ಶ್ರಮಪದೆ ಗುರುತಾಪ್ರತೀತಿಯಂ ಕೈಕೊಂಡರ್ ೧\_೨೯

ವಿಮಳೋದಯ ನಾಗಾರ್ಜುನ ಜಯಬಂಧು ದುರ್ವಿನೀತಾದಿಗಳು ಗದ್ಯ ಕಾವ್ಯ ಗಳನ್ನು ರಚಿಸಿದ್ದರೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಕವಿರಾಜಮಾರ್ಗದಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೀಖವಿವೆ. ಈ ಗದ್ಯ ಪ್ರಕಾರವು ಕವಿರಾಜಮಾರ್ಗಕ್ಕೆ ಸುಮಾರು <u>ಇನ್ನೂರು ವರುಷಗಳ ಹಿಂದಲಿ</u>ಂದಲೂ ಇದ್ದಿ ರಬೇಕೆಂದು ಪಂಡಿತರು ಅಭಿಸ್ರಾಯಪಡುತ್ತಾರೆ. ಆದರೂ ಆ ಗದ್ಯ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದಾದರೂ ನಮಗೆ ಇನ್ನೂ ದೊರೆತಿಲ್ಲ.

g,

ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಗದ್ಯ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ರಚಿತವಾಗಿರುವ ಗ್ರಂಥ ಈಗ ನಮಗೆ ದೊರಕಿರುವುದು ವಡ್ಡಾ ರಾಧನೆ. ಇದು ಜೈನ ಧಾರ್ಮಿಕ ಕತೆಗಳ ಸಂಗ್ರಹ. ಇದು ಸ್ವಲ್ಪ ಹೆಚ್ಚು ಕಡಿಮೆ ಪಂಪನ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಸೇರಿದುದು. ಈ ಗ್ರಂಥಕ್ಕೆ, ಇದು ಕನ್ನಡ ದಲ್ಲಿ ಮೊದಲನೆಯ ಗದ್ಯ ಗ್ರಂಥವೆಂಬ ಕಾರಣದಿಂದಲೂ, ಇದರ ಶೈಲಿಯ ಕಾರಣದಿಂದಲೂ, ತುಂಬ ಪ್ರಾಮುಖ್ಯತೆ ಇದೆ. ಧಾರ್ಮಿಕ ಗ್ರಂಥವಾದುದರಿಂದ ಪ್ರಯತ್ನ ಪೂರ್ವಕವಾಗಿ ಕವಿ, ಇದರಲ್ಲಿ, ಹತ್ತನೆಯ ಶತಮಾನದ ಹಿಂದಲ ಹ್ಡಳಗನ್ನಡವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿದ್ದಾನೆ. 'ಈ ಪೇಳ್ದ ಪತ್ತೊಂಬತ್ತು ಕತೆಗಳು ಶಿವಕೋಟಾಚಾರ್ಯರ ಪೇಳ್ದ ವೊಡ್ಡಾ ರಾಧನೆಯ ಕವಚವು ಮಂಗಳ ಮಹಾಶ್ರೀ' ವಡ್ಡಾ ರಾಧನೆ ಯತಿಧರ್ಮವನ್ನು ಬೋಧಿಸುವ ಗ್ರಂಥ ಇದು ಭಗವತೀ ಆರಾಧನೆಯ ಗಾಧೆಗಳ ವಿವರಣೆಯಾದರೂ, ಕಥಾನಿರೂಪಣೆ ಸ್ವಾರಸ್ಯ ವಾಗಿದೆ. ಕಥೆಗಳಲ್ಲ, ಸಾಂಪ್ರ ದಾಯಕ ಧಾರ್ಮಿಕ ನೀತಿ ವೈರಾಗ್ಯ ಬೋಧಿಕಗಳಾಗಿ ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಪುನರುಕ್ತಿ ಹೆಚ್ಚಾ ಗಿದ್ದರೂ, ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿರುವ ಒಂದು ಸಹಜ ಓಘದಿಂದ, ಸ್ವಾರಸ್ಥವಾದ ಭಾಗಗಳನ್ನು

ಹುತ್ತೆ ಮತ್ತೆ ಓದೋಣವೆನಿಸುತ್ತದೆ. ಇದರ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಅನವಶ್ಯ ಕವಾದ ಸಂಸ್ಕೃತ ಆಡಂಬರ ಅಷ್ಟಾಗಿ ಇಲ್ಲ. ಕನ್ನಡ ಸಂಸ್ಕೃತಗಳ ಸಮಬೆರಕೆ ಇದರಲ್ಲಿ ತೋರಿ, ಭಾಷೆ ಸಜೀವವಾಗಿದೆ. ಧಾರ್ಮಿಕ ಕತೆಯನ್ನು ಆಕರ್ಷಣೀಯವಾಗಿ ಮಾಡುವುದು ಸುಲಭವಲ್ಲ. ಅದು ನೀರಸವಾಗುವ ಸಂಭವವೇ ಹೆಚ್ಚು. ಆದರೆ ಶಿವಕೋಟೆಯ ಗದ್ಯ ಶೈಲಿಯಿಂದ ವಡ್ಡಾ ರಾಧನೆ, ರಸಿಕರನ್ನು ಆಕರ್ಷಿಸುತ್ತದೆ. 'ಅಹೋ ಸುರತೋಕ ಮೆಂಬವೃತ ಸಮುದ್ರದ ನೀರೆಲ್ಲವುಂ ಕುಡಿದು, ತಣೆಯದನೀ ಮನುಷ್ಯ ಭವದ ಸುಖ ಮೆಂಬ ಪುಲ್ಪ ನಿಯೊಳ್ ಸಿಲ್ಕಿ,\_ಶಿವಸುಖಮನೆಯ್ದಿ ಸುವ ಸಚ್ಚಾರಿತ್ರದಿಂ ಬಳ್ಚಿದೆಂ, ನಿಸ್ಸಾರಮಪ್ಪ ಭೋಗದೊಳ್ ಸಿಲ್ಕಿ ಅಮೇಧ್ಯದೊಳ್ ಕ್ರೀಡಿಸುವ ಬಾಳಕಂಬೊಲ್ ಕಾಲಮಂ ಬರಿದೆ ಕಳಿದೆಂ' ಶಿವಕೋಟೆಯ ಮುಖ್ಯ ಗುಣ ಕನ್ನಡಮಾತಿಗೆ ಅವನು ಕೊಟ್ಟ ಪ್ರಾಧಾನ್ಯತೆ. 'ಕಿರಿಯಾತಂ ವಾಯುಭೂತಿ ಸೂರ್ಯವಿತ್ರಂ ಗೆಯ್ದು ದೆಲ್ಲ ಮಸಕಾರಮೆಂದು ಬಗೆದು, ಎಂತಪ್ಪೊಡಂ ಎಮ್ಮ ಮಾವಂ ಬೈಕಂದಿರಿದು ತಂದ ಕೂಳ್ಗೆ ನೆರಮೆಣ್ಣೆ ಯನಕ್ಕೆ ಉಪ್ಪನಕ್ಕೆ ಕಳಿಯನಕ್ಕೆ ಎಂತಪ್ಪೊಡಂ ಇಕ್ಕಿಯುಂ ಎರೆಯಿ ಸಿಯುಮರಿಯಂ ಕೆರೆಗೆ ವೋಗಿ ಮೀವಾಗಳ್ ತಲೆಯಂ ಪೂಸಲೆಣ್ಣೆ ಯಂ ಅಪ್ಪೊಡಂ ಎನೆಯಿಸಿಯರಿಯಂ, ತಾಂ ದಿವ್ಯಮಪ್ಪ ಆಹಾರಂಗಳಂ ದೆವಸದೆವಸಕ್ಕಂ ಪಲಂಬರ್ ನೆಂಟರ್ರಳುಂ ಆಳ್ಗಳುಂ ಬೆರಸು ಉಣ್ಗುಂ ಪರ್ವದಿವಸದೊಳವ್ಪೊಡಂ ಎಂದಾನುಮಿವರ್ಗೆ ಉಣಲಕ್ಕೆ ಎಂದು ಅರಿಯಂ ಸಂಚ ಮಹಾಸಾತಕನೆಮ್ಮನೇಳೆಂಟು ವರುಷಂ ಬರಂ ಪಗೆವರಂ ಬಗೆವಂತೆ ದಂಡಿಸಿದನೆಂದು ಮನದೊಳ್ ಮುಳಿಸಂ ಭಾವಿಸಿ ಪೊರಮಟ್ಟು ಪೋದನ್ ' ಇಲ್ಲ ಕಧನ ಕಲೆಯೂ ಗದ್ಯ ಶೈಲಿಯೂ ಸಿದ್ದಿ ಯನ್ನು ಮುಟ್ಟಿನೆ.

ನೋದನ್' ಇಲ್ಲಿ ಕಧನ ಕಲೆಯೂ ಗದ್ಯ ಶೈಲಿಯೂ ಸಿದ್ಧಿಯನ್ನು ಮುಟ್ಟಿವೆ.

ನಡ್ಡಾ ರಾಧನೆಯ ಕನ್ನಡ ಶೈಲಿ ಇಂದಿನವರೆಗೆ ನಡೆದು ಬಂದಿರುವ ಶೈಲಿ. ಹತ್ತು ಶತಮಾನಗಳ ಹಿಂದೆ ಬರೆದ ಆ ಗ್ರಂಥ, ಕನ್ನಡಮಾತಿನ ಭಾಗಗಳಲ್ಲಿ ಇಂದು ಬರೆದಂತೆ ತೋರುತ್ತಿದೆ. 'ನಮ್ಮ ಮಗಳಿಗೆ ನಿಮ್ಮ ವ್ರತಗಳನ್ನು ಏಕೆ ಕೊಟ್ಟರಿ' ಎಂದು ಬ್ರಾಹ್ಮಣ ಕೇಳಲು ಅವನು 'ನಮ್ಮ ಮಗಳಿಗೆ ನಮ್ಮ ವ್ರತಗಳನ್ನು ನಾವು ಕೊಟ್ಟರೆ ನಿಮಗೆ ಬೇನೆ ಮಾಡಿತೇ' ಎಂದನಂತೆ! ವಿದ್ಯುತ್ ಚೋರನ ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಚೋರನು ಯಮದಂಡನಿಗೆ 'ಹಿಂದೆ ಪೂಣ್ದ ಪ್ರತಿಜ್ಞೆ ಗಳನ್ನು ನೆನೆವೆಯೋ ನೆನೆಯೆಯೋ' ಎನ್ನಲು ಅವನು 'ದೇವ, ಒಳ್ಳಿತ್ತಾಗಿ ನೆನೆದಂ' ಎನ್ನುವನು. ಅವನು ಮತ್ತೆ 'ಮತ್ತೀಗಳ್ ನೀನೇನ್ ಸತ್ತೆಯೋ ಸಾಯೆಯೋ ಮತ್ತೇನೋ' ಎನ್ನಲು ಅವನು 'ದೇವಾ, ನೀಗೆಲ್ದೆಯಾಂ ಸೋಲ್ತೆನುಂ ಸತ್ತೆನುಂ' ಎಂದನು. ಇಂದಿಗೂ ಪ್ರಯೋಗದಲ್ಲುಳಿದು ಕೊಂಡಿರುವ ಕನ್ನಡ ಶೈಲಿ ವಡ್ಡಾ ರಾಧನೆಯದು.

ಹೀಗೆ ನನುಗೆ ದೊರಕಿರುವ ಕನ್ನಡದ ಮೊದಲನೆಯ ಗದ್ಯಕ್ಕತಿ, ಮಹಾಕಾವ್ಯ ವ್ಲುದಿದ್ದರೂ ಅಚ್ಚ ಕನ್ನಡ ಕೃತಿ. ಕನ್ನಡದ ಜೀವಾಳವನ್ನು ಅೀತು, <u>ಕನ್ನಡವನ್ನು</u> ಸಂಸ್ಕೃತದ ಅಡಿಯಾಳು ಮಾಡವೆ, ತನ್ನ ಕಾಲಿನ ಮೇಲೆ ತಾನು ನಿಲ್ಲುವಂತೆ ಮಾಡಿದ ಕೃತ್ತಿ ವಡ್ತಾ ರಾಧನೆ. ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯ ರಚನೆಯಲ್ಲಿ ಇದು ಧೀರವಾದ ಸ್ಪಷ್ಟವಾದ ಹೆಜ್ಜೆ. a

ವಡ್ಡಾ ರಾಧನೆಯನ್ನು ಬಿಟ್ಟರೆ ನಮಗೆ ಮುಂದೆ ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯ ಸಿಕ್ಕುವುದು ಚಂಪೂ ಕಾವ್ಯಗಳಲ್ಲಿ. ಇಲ್ಲಿಯೂ ಕವಿಕುಲ ಲಲಾಮ ಪ್ರಂಪನೇ ಎತ್ತಿದಕ್ಕೆ. ಪಂಪನಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡ ಸಂಸ್ಕೃತಗಳ ಸುಖವಾದ ಸಮಬೆರಕೆ ಇದೆ. ಅವನ ಉಜ್ವಲ ಪಾಂಡಿತ್ಯ, ದಿವ್ಯದೃಷ್ಟಿ, ಧರ್ಮವನ್ನೂ ಕಾವ್ಯ ಧರ್ಮವನ್ನೂ ಒಂದುಗೂಡಿಸಿರುವ ಉದಾತ್ತತೆ, ಲೌಕಿಕ ಮತ್ತು ಜಿನಾಗಮಗಳನ್ನು ಒಂದೊಂದು ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಬೆಳಗಿರುವ ಇಹಪರ ದೃಷ್ಟಿ ಸಮನ್ವಯ, ಇವುಗಳು ರಸಿಕರನ್ನು ತರೆದೂಗಿಸಿದಂತೆ ಅವನ ಗದ್ಯದ ಮಂಚು ಸಹ ರಸಿಕರನ್ನು ಮೆಚ್ಚಿಸಿತು. ಮುಂದಲ ಚಂಪೂ ಕವಿಗಳೆಲ್ಲ ಪಂಪನ ಗದ್ಯ ಶೈಲಿ ಯನ್ನೇ ಅನುಕರಿಸತೊಡಗಿದರು. ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಯಾವ ಮೇಲ್ಮೆಯನ್ನು ಪಂಪ ಮುಟ್ಟಿದರೋ ಗದ್ಯ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಅವೇ ಮೇಲ್ಮೆಯನ್ನು ಮುಟ್ಟಿದನು 'ಅಂತು ಧರ್ಮವುತ್ರನ್ನು ಜಪುತ್ರನಂ ಮುಂದಿಟ್ಟಿಡ ಗೊಂಡು ಬಂದು ಮಣಿಕನಕ ರಚನ ವಿಚಿತ್ರ ವೇತ್ರಾಸನಮೊಳರಿಸಿ ಮಹಾರ್ಘ್ಯಗುಣಮಣಿ ವಿಭೂಷಣಂಗೆ ಕನಕ ಪಾತ್ರ ದೊಳರ್ಘ್ಯವೆತ್ತಿ ಕನಕ ಕಳಶ ಸಂಭೃತ ಶುಚಿ ಜಲಗಳಿಂದಮಾ ಮುನೀಶ್ವರನ ಪಾದ ಪದ್ಮಮಂ ಕರ್ಚಿ ತತ್ಪಾದ ಪವಿತ್ರೋದಕಗಳಿಂ ವಹಾಋಷಿಯ ತಳಿದ ಕನಕ ಕಮಂಡಲುವಿನ ತೀರ್ಧೋದಕಗಳಿಂದಯ್ಯರುಂ ವವಿತ್ರೀಕೃತ ಮಸ್ತಕರಾಗಿರ್ದು ಯುಧಿಷ್ಠಿರಂ ನಾರದ ವ.ಹಾ ಮುನಿಯ ಮೊಗಮಂ ನೋಡಿ' (ಪಂಪ ಭಾರತ ೬—೧೧ನೇ ಪನ್ಯದ ನಂತರ ಗದ್ಯ)

'ಎಂದು ಗಜರಿ ಗರ್ಜಿಸುವುದುವುಮಳರುಮೀ ಬೇಳ್ವೆಯ ಮಾತಂ ತೆಮಳೆ ನುಡಿನೊಡೆನ್ಕ್ಯು ಗಂಡನಾತುನುಳುಂಬಂ ಭೃತನುಕ್ಕುಮೆಂದು ಮೆಯ್ ಮೆಯ್ಗೆ ಬೆಸನೆಂಬುದುಂ ರಾಜಸೂಯಮಂ ಬೇಳ್ದಲ್ಲದಿಂರ್ ್ಪ್ರಡೆ ಗಂಗಾ ನದಿಯ ಬಡಗಣ ತಡಿಯ ಮಗಮಗಿಸುವ ವಾರಣಾಸಿ ಪುರಮನಾಳ್ವ ಬೃಹ್ಬ್ ಳಂ ಪುತ್ರೋತ್ಸತ್ತಿ ನಿಮಿತ್ತ ಮಸ್ಪೆಂದು ದಿವ್ಯ ಪಿಂಡಮಂ ತನ್ನೀರ್ವರಸಹುಗ್ ಪಚ್ಚು ಕೊಟ್ಟೊಡೆ ಪುಟ್ಟಿನೆರಡು ಪೋಳುವುನೀವೆವುವೆಂದು ಬಿಸುಡೆ ಜರೆಯೆಂಬ ರಕ್ಕಸಿ ಕಂಡು ತಿನ್ನಲಿಂದೆ ರಡು ಪೋಳುವುನಿಂದು ಕೆಯ್ಯೊಳ್ ಪಿಡೆದೊಡೊಂದರೊಳ್ ಸಂದಿಸಿ ಮಾನಸರೂಪು ಗೊಂಡೊಡೆ ಚೋದ್ಯಂ ಬಟ್ಟು ಜರಾಸಂಧನೆಂದು ಪೆಸರಿಟ್ಟು ಬೃಹದ್ಬಳಂಗೆ ಕೊಟ್ಟೊಡೆ ಜರಾಸಂಧನುಂ ಸಾಲ್ವಲನುನೆುಂಬ ದೈತ್ಯನುನೊಂದಾಗಿ ಮೂನತ್ತೆ ರಡಕ್ನೋಹಿಣೀ ಬಲಂ ಬೆರಸು ಮಧುರಾಪುರಕ್ಕೆ ವಂದೆನ್ನಂ ಮತ್ತಿಕೊಂಡೊಡುವಾಯ್ನ ಬಲದೊಳೆ ಸಾಲ್ವನಂ ಕೊಂದು ಜರಾಸಂಧಂಗಳ್ಳಿ ಮಧುರಾಪುರಮಂ ಬಿಸುಟ್ಟು ಪೋಗಿ ದ್ವಾರಾ ವತಿಯಂ ಸಮುದ್ರಮೆ ನೀರ್ಗಾದಿಗೆಯಾಗಿ ಮಾಡಿದೆನಿನ್ನುಂ ಯಾದವರ ಸೆರೆಗಳೆಲ್ಲಾ ತನ್ನಲ್ಲಿರ್ದರಾತನುಂ ಭೀಮನ ಕೆಯ್ಯೊಳ್ಲುವೆ ಸಾಯನೆಂಬುದಾದೇಶಮದರಿನೆಮ್ಮಿ ಚೈಯುಂ ಸಮಸ್ತ ಬಲಂ ಬೆರಸು ಭೀಮಾರ್ಜುನರಂ ಪೇಳ್ವುದೆಂದು ಧರ್ಮಪುತ್ರನ ನೊಡಂಬಡಿಸಿ ನುಡಿದು ಮಧುರಾಪುರಮನೆಯ್ದಿ ಬೈಹದ್ಬಳ ತನೂಜನಲ್ಲಿಗೆ ನೊಡಂಬಡಿಸಿ ನುಡಿದು ಮಧುರಾಪುರಮನೆಯ್ದಿ ಬೈಹದ್ಬಳ ತನೂಜನಲ್ಲಿಗೆ

ಧರ್ಮಯುದ್ಧ ಮಂ ಬೇಡಿಯಟ್ಟಿದೊಡೆ ' (ಪಂ-ಭಾ ೬ನೇ ಆಶ್ವಾಸ)

'ಅಂತು ದುರ್ಯೋಧನನಜಾತಶತ್ರುವಿನ ಸರ್ವಸ್ವಮೆಲ್ಲಮಂ ಗೆಲ್ದು ಗೆಲ್ದ ಕಸವರ ಮೆಲ್ಲಂ ಬಂದುದು ಸಾಂಚಾಳ ರಾಜತನೂಜೆಯೊರ್ವಳ್ ಬಂದಳಿಲ್ಲಾ ಕೆಯಂ ತನ್ನಿ ಮೆಂದು ಯುಧಿಷ್ಠಿರಂ ಕೊಟ್ಟ ನನ್ನಿಯ ಬಲದೊಳ್ ತನಗೆ ಲಯಮಿಲ್ಲದುದನರಿದು ಮೇಗಿಲ್ಲದ ಗೊಡ್ಡಾ ಟಮಾಡಲ್ ಬಗೆದು ಕರ್ಣನ ಲೆಂಕಂ ಪ್ರಾತಿಕಾಮಿಯೆಂಬನುಮಂ ತನ್ನ ತಮ್ಮ ದುಶ್ಯಾಶನನುಮಂ ಪೇಳ್ಬೊ ಡವಂದಿರಾಗಳೆ ಬೀಡಿಂಗೆ ವರಿದು ರಜಸ್ವಲೆ ಯಾಗಿರ್ದೆಂ ಮುಟ್ಟಲಾಗದೆನೆಯುಮೊತ್ತಂಬದಿಂದೊಳಗಂ ಪ್ರೇಕ್ಕು ವಾಂಚಾಳಿಯಂ ಕಣ್ಗೆ ಡೆ ಜಡಿದು ಮೂಡಿಯುಂ ಪಿಡಿದು ತನ್ಮಧ್ಯದಿಂ ಸುಯೋಧನನ ಸಭಾ ಮಧ್ಯಕ್ಕೆ ತಂದು' (ಪಂ-ಭಾ ೭ನೇ ಆಶ್ವಾಸ)

<u>ಪಂಪನ ಗದ್ಯಶೈಲಿಯೂ ಜೇನು ಕೊಡುವೆ. ಅದೊಂದು ಮಿಂಚಿನ ಗೊಂಚ</u>ಲು. ಒಂದೇ ವಾಕ್ಯದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಆ್ವಾಸದ ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ಹೊಳೆಸುತ್ತಾನೆ. ಗದ್ಯ ದಲ್ಲಾ ಗಲೀ ಪದ್ಯದಲ್ಲಾ ಗಲೀ ಪಂಪನ ಸಮಾನರು ಹುಟ್ಟಲಿಲ್ಲ.

ಪಂಪನ ನಂತರ ನಮಗೆ ಸಿಕ್ಕುವ ಪೂರ್ಣವಾದ ಗದ್ಯ ಗ್ರಂಧ <u>ಚಾವುಂಡರಾಯ</u> ( ಪುರಾಣ. ಚಾವುಂಡರಾಯ ಪುರಾಣದ ಕಧಾವಸ್ತು ಆದಿಪುರಾಣದ ಮೊದಲನೆಯ ' <u>ಭಾಗವೇ</u>. ಚಾವುಂಡರಾಯಪುರಾಣದ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಕಾವ್ಯಭಾಗ ಹೆಚ್ಚಾಗಲ್ಲ. ಇದು ಕಾವ್ಯಗದ್ಯ ಮತ್ತು ಶಾಸ್ತ್ರಗದ್ಯಗಳ ಒಂದು ಮಿಲನ. ಇದರ ಮುಖ್ಯ ಸ್ವಾರಸ್ಯ ಇದರಲ್ಲಿ ಅನೇಕ, ಒಳಕೆಯ ಮಾತಿನ ಕನ್ನಡ ಪದಗಳು ಸೇರಿರುವುದೇ ಆಗಿದೆ. ಚಾವುಂಡರಾಯನನ್ನು, ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ದೇಸಿಯ ಬಳಕೆಯನ್ನು ಪ್ರಚಾರಕ್ಕೆ ತಂದ ಗದ್ಯಕಾರಸೆನ್ನಬಹುದು.

ಚಂಪೂಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಗದ್ಯವನ್ನು ಪ್ರಭಾವಯುತವಾಗಿ ಬಳಸಿದವರಲ್ಲಿ <u>ನಾಗ</u> <u>ವರ್ಮನೂ ಒಬ್ಬ</u>. ನಾಗವರ್ಮನ ಕಾದಂಬರಿಯ ಗದ್ಯ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ನಾವೀನ್ಯತೆ ಇದೆ. ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಪಂಚತಂತ್ರವನ್ನು ರಚಿಸಿದ <u>ದುರ್ಗಸಿಂಹನ ಗ</u>ದ್ಯ, ಚಂಪೂಗದ್ಯ ದಿಂದ ಭಿನ್ನವಾಗಿದೆ. ಪಶುಪಕ್ಷಿ ಸಂಬಂಧವಾದ ಸಾಂಕೇತಿಕ ಕಥೆಗಳನ್ನು ಕುರಿತು ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ ಈ ಗದ್ಯ, ಪ್ರೌಢ ಚಂಪುವಿನ ಹೊರೆಯನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಂಡು ಹಗುರವಾಗಿದೆ.

ಜನ ಸಾಮಾನ್ಯರಿಗೆ ತಿಳಿಯುವ ಗದ್ಯವನ್ನು, ಚಂಪೂ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ ಬಳಕೆಗೆ ತಂದವನು <u>ನಯಸೇ</u>ನ. ಜನಸಾಮಾನ್ಯದಲ್ಲಿ ಮತತತ್ವಗಳನ್ನು ಬಳಕೆಗೆ ತರಲು ಈತನಿಗೆ ಸುಲಭವಾದ ಭಾಷೆ ಬೇಕಾಗಿದ್ದಿತು. ಕನ್ನಡ ಸಂಸ್ಕೃತದ ಅಸಭ್ಯ ಸಂಮಳನವನ್ನು ನಯಸೇನ ಒಪ್ಪಲಿಲ್ಲ.

ಪೊಸ ಕನ್ನಡದಿಂ ವ್ಯಾನ ರ್ಜೆಸುವೆಂ ಸತ್ಕೃತಿಯನೆಂದು ಕನ್ನಡವುಂ ಚಿಂ ತಿಸಿ ಕೂಡಲಾರದಕ್ಕೆ ಟ ಮಿಸುಕದ ಸಕ್ಕದಮನಿಕ್ಕುವವನುಂ ಕನಿಯೇ ?ಧರ್ಮಾಮೃತೆ ೧ೣ೪೧

ಸುದ್ದ ಕನ್ನಡನೊಳ್ ಸಕ್ಕದನ ತಂದಿಕ್ಕುವುವೇ ಎಂದು ಹೊರಟನನು ಈತ. ಗದ್ಯದ ಮುಖ್ಯ ಲಕ್ಷಣ, ಈತನ ಅಚ್ಚ ಕನ್ನಡ ಸಾದ್ಯಶ್ಯಗಳು, ವುಂಖಾನುವುಂಖವಾಗಿ ಬರುವ ಹೋಲಿಕೆಗಳು. 'ಕೆರೆಯನೊಡೆದು ತೊರೆಯ ತೀವುವ, ಮನೆಯನಳಿದು ಬೇಲಿಯನಿಕ್ಕುವ, ಹಾಸನಳಿದು ಕಂಥೆಯಂ ಪೊಲಿಸುವ, ತುಪ್ಪವನೊಕ್ಕು ಸಗಣಮಂ ಕೊಳ್ವ, ಕಸ್ತೂರಿಯಂ ಬಿಸುಟು ಕೆಸರಂ ಕೊಳ್ವ, ಒಂಡಾರಮನೀಡಾಡಿ ಕಾಚಂ ಸಂವರಿಸುನ, ಬಟ್ಟಿಯಂ ಬಿಟ್ಟು ಕಾಡಂ ಪುಗುವ ಕೆಯ್ಯಂ ಬಿಟ್ಟು ಪುಲ್ಲಂ ಕೊಳ್ವ, ನೊನ್ನಂ ಬಿಟ್ಟು ಮಸಿಯ ಕಟ್ಟುವೆಗ್ಗನಂ ಪೋಲ್ " (ಧರ್ಮಾಮೃತ ೩-೨೧)

ಕೆಲವು ಕಡೆ ಈ ಉಕ್ತಿಗಳು ಸ್ವಲ್ಪ ಹೆಚ್ಚಾದರೂ ಅವುಗಳ ಸ್ವಾರಸ್ಯ ಕಡಿಮೆ

ಯಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ಮುಂದಲದು ಒಬ್ಬ ಸ್ತ್ರೀ ನರಕದ ಹಿಂಸೆಗಳನ್ನು ವರ್ಣಿಸುವ ಬಗೆ. ಬಾರಿಬಾರಿಗೆ ಗಾಣದೊಳಿಟ್ಟು ಪೀಳಿದುಂ, ನೋಡೆ ನೋಡೆ ಗಾಣಿದೊಳಕ್ಕಿ ತೆಗೆದುಂ, ಸಂದು ಸಂದುಗಳೊಳ್ ಸೂಜಿಯಂ ವೆಟ್ಟಿಯುಂ, ಒಡಲೊಳುಳಿಗಳಂ ಸೇರಿಸಿಯುಂ, ಮೆಯ್ಯಂ ಕಿರಿಕಿರಿದಾಗಿ ಕತ್ತರಿಸಿ ಬಾಯೊಳ್ತುರುಕಿಯುಂ, ಬಸಿರನಿಬ್ಬಗ ಮಾಡಿ ಕುದಿದೆಣ್ಣಿ ಯುಂ ಪೊಯ್ದು, ಪುಣ್ಣೊ ಳ್ ಲೋಹರಸಮಂ ಪೊಯ್ದುಂ, ಕಣ್ಣೊ ಳ್ ಕೆಂಡಮನಿಟ್ಟು, ಮೊಗುಂಬಾಯಂ ಉಸಿರ್ಮಿಡುಕಗೊಡವೆಪಿಡಿದುಂ ವೆರ್ನೊಣಂಗಳಿಂ ತಗಳ್ದೂ ರಿಸಿಯುಂ ಇಂತನೇಕವಿಧದಂಡನೆಗಳಿಂ ದಂಡಿಸಿಯುಂ ಸೈರಿಸಲಾರದೆ ಅರಿಸಿನ ದಂತೆ ಹಿಣಿವರ್, ಕಾರಯಂತೆ ಕೊರಲಂ ಪತ್ತಿಕೊಯ್ವರ್, ಗರಗಸದಂತೆ ಮೆಯ್ಯಂ ಕೊರೆವರ್, ಪಣಿಗೆಯಂತೆ ತಲೆಯ ಪತ್ತಿತೆಗೆವರ್, ಮೊಲಿಯಂತೆ ಎರ್ದೆಯಂಪತ್ತಿ ನೆತ್ತರಂ ಕುಡಿವರ್, ಉಗುರಂತೆ ಬೆರಲಂ ಪತ್ತಿಕೀಳ್ವರ್, ನಿರಿಯಂತೆ ತೊಡೆಯಂ ಪತ್ತಿಯುಡಿವರ್ ಪೊರೆಯಂತೆ ಮೊಣಕಾಲಂ ಪತ್ತಿಮುರಿವರ್, ಸೀರೆಯಂತೆ ನಡುವಂ ಪತ್ತಿ ನೆಲಕ್ಕೆ ಕ್ಲುವರ್, ಬಾಸೆಯಂತೆ ಬಸುರಂ ಪತ್ತಿ ಕರುಳನುಗಿವರ್, ಕೂಸಿನಂತೆ ವೊಲೆಯಂ ಸತ್ತಿ ತಿಂಬರ್, ತಿಲಕದಂತೆ ನೊಸಲಂಸತ್ತಿ ಕಡಿವರ್, ಓಲೆಯಂತೆ ಕಿವಿಯಂ ಪತ್ತಿ ಪರಿವರ್, ಕೇಶದಂತೆ ಬೆನ್ನಂಪತ್ತಿ ಬಾರನುರ್ಚುವರ್, ಮಲ್ಲರಂತೆ ಬರಿಯಂಪತ್ತಿ ಕಳಲೆಗಟ್ಟುವರ್ ಪೇನಂತೆ ತಲೆಯಂಪತ್ತಿಪಲ್ಕಡಿವರ್, ತೋರಣದಂತೆ ತಳಮಂ ಪತ್ತಿ ಕತ್ತರಿಸುವರ್, ಕಂಕಣದಂತೆ ಮುಂಗೈಯಂ ಪತ್ತಿ ಕೊರೆವರ್, ಕಾಡಿಗೆಯಂತೆ ಕಣ್ಣಂ ಪತ್ತಿ ಬೆರಲೊಳಿರಿವರ್, ಕಂಪಿನಂತೆ ಮೂಗಂ ಪತ್ತಿಕೊಯ್ವರ್, ತಂಬುಲವಂತೆ ಪಲ್ಲಿಂ ಪತ್ತಿ ತಿವಿವರ್, ಸವಿಯಂತೆ ನಾಲಗೆಯಂ ಪತ್ತಿ ಮೆಲ್ವರ್, ಕರ್ಪಿನಂತೆ ಕಾಲಂ ಪತ್ತಿ ಕಡಿ ವರ್, ಕುಪ್ಪಸದಂತೆ ಬೆನ್ನಂ ಪತ್ತಿ ಕೆತ್ತುವರ್, ಸಿಪ್ಪಿಗೆನಂತೆ ಪೊಲಿವರ್, ಕಮ್ಮ್ಮಾರನಂತೆ ಕಾಸಿಬಡಿವರ್, ಮೇದನಂತೆ ಸೀಳ್ವರ್, ಬಡಗಿಯಂತೆ ಕೆತ್ತುವರ್, ಅಗಸನಂತೆ ಬೀಸಿ ಪೊಯ್ವರ್, ಒಕ್ಕಲಿಗನಂತೆ ಮೆಟ್ಟ್ರಪರಗುವರ್, ಮಲ್ಲರಂತೆ ಪೋರುವರ್, ಲೇಖಕನಂತೆ ಕೀಸುವರ್, ಗಜದಂತಿಕ್ಕಿಮೆಟ್ಟುವರ್, ಪರ್ದಿನಂತೆ ಕೀಳ್ವರ್, ಕೇಳಿನಂತೆ ನೋಯಿಸು ವರ್, ಸಿಡಿಲಂತೆ ಪೊಡೆವರ್, (ಧರ್ಮಾಮೃತ ೩-೭೩)

ನಯಸೇನನ ಗದ್ಯ ಚಂಪೂ ಗದ್ಯದ ಕ್ಲ್ರಿಷ್ಟತೆಯನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಂಡು ಉಲ್ಲಾಸ

<u>ನಾಯಿತು.</u> ಜನಜೀವನದ ವ್ಯವಹಾರ ವಚನಗಳು ಅದರಲ್ಲಿ ಪ್ರವೇಶಿಸಿದವು. '<u>ನಾಣ್ಣು ಡಿ\_ದೇಸಿವೆತ್ತ ಪೊಸಮಾರ್</u>ಗಂ.' ಮತ್ತೊಬ್ಬ ಪ್ರಸಿದ್ಧ ಗದ್ಯಕಾರ <u>ಶೂದ್ರಕ</u> ವೆಂಬ ಕಾವ್ಯವನ್ನು ಬರೆದಿರುವವನು. ಈ ಕಾವ್ಯ ನಮಗೆ ಸಿಕ್ಕಿಲ್ಲ. ಇದನ್ನು ಬರೆ ದೆವನು <u>ಗುಣವರ್</u>ಮನೆಂಬುವನೆಂದು ಪಂಡಿತರ ಊಹೆ. ಈತನ ಕಾವ್ಯದಿಂದ ಉದ್ಧೃತ ವಾದ ಭಾಗಗಳು ಕಾವ್ಯಸಾರದಲ್ಲಿವೆ.

ಬೆಳಗನ್ನು ಜಾವದಯ್ಕಿಲ' ಕೊಳೆ ಶೀತಕ್ಕಾರಕಳ್ಳಿ ತೊಟ್ಟರ್ದ ಧರಾ ತಳವುಂಬ ಪೆಣ್ಣ ಪೊಸಕಂ

ಚುಳಿಕೆಯ ಸೀರ್ಮುತ್ತಿನಂದೆಮಾದುವು ಪನಿಗಳ್ (ಕಾವ್ಯಸಾರ ೬೯೪) ಬೆಳಗಿನ ಜಾನದಲ್ಲಿ ಚಳಿಹತ್ತಲು ಶೀತವನ್ನು ತಡೆಯಲಾರದೆ ಭೂವನಿತೆ ತೊಟ್ಟ ಹೊಸಕುವುಸದ ಸೀರ್ಮ್ನುತ್ತಿ ನಂತೆ ಇದ್ದವು ನೆಲದೆಮೇಲಿನ ಹನಿಗಳು ಮುಂತಾದ ಸೊಗಸಾದ ವರ್ಣನಾಭಾಗಗಳು ಇವನಲ್ಲಿ ದೊಂಕುತ್ತವೆ. <u>ಇವನ ಗದ್ಯಶೈಲಿ ತೇ</u>ಜಸ್ಸಿ ಯಾಗಿ ಓದುಗರನ್ನು ತನ್ನ ಋಜುತ್ಪದಿಂದ ಆಕರ್ಷಿಸುತ್ತದೆ ' ಸಂಗರಾಜನಂ ಸಿದ್ಧೆ ನಂತಾ ಸಿದ್ಧ ಕ್ಷೇತ್ರಮೆಂ ಪುಗುತಂದನದೆಂತಪ್ಪು ದೆಂದೊಡೆ— ಇಂದ್ರ ಜಾಲಿಗನಂತುರಿಯ ನುಗುಳ್ವಬಳ್ಳುಗಳಿಂ, ವಾತಪೂರಣಂಗಳಿಂ ನೊಂದಂತೆ ದೆಸೆದೆಸಗೆ ಪೊಂಗುವ ಗೂಗೆಗಳಿಂ, ಬೆದೆಕಾರರರ್ದೆಯಂತ ಬೇಯುತಿರ್ದ ಪೆಣಂಗಳಿಂ ಜಿಗುಣೆಯಂತೆ ನೆತ್ತರನೆ **ಪೀರ್ವ** ಡಾಕಿನಿಯರಿಂ, ಭೈರವನಂತೆ ಭೂಂಕಾರಂಗುಡುತಿರ್ಪ ಸಾಧಕರಿಂ, ಗೋದಾಮೆಯಂತೆ ಬಗೆದ ಬಣ್ಣ ಮಸ್ಸ್ ರಣಜೆಟ್ಟ್ರಗರಿಂ, ನಾರಾಯಣನಂತೆ ಬಲಿಯಂ ಬೇಡುವ ಬ್ರಹ್ಮ ರಾಕ್ಷಸರಿಂ, ಬಲದೇವನಂತೆ ಸೆಣನಂ ಪುತ್ತು ತೊಳಲ್ವ ಕ್ಷೇತ್ರಪಾಲರಿಂ, ಈಶ್ವರನಂತೆ ವಾವಂ ತೊಟ್ಟರ್ದ ಬೀತಾಳರಿಂ, ಮೀನ್ಗಳಂತೆ ಗಾಳದೊಳ್ತೊಡರ್ದಿರ್ದ ಪಾದರಿಗರಿಂ, ಮಹಿಷಾಸುರನಂತೆ ಸೂಲದೊಳ್ ನೊಂದು ನರಳ್ವ ಕಳ್ಳರಿಂ, ಬೊಂತಿಯಂತೆ ದಕ್ಕಿ ನೊಳಿರ್ದ ಪಂದಲೆಗಳಿಂ ಬಂದಿಕಾರನಂತೆ ತೆರವುವಾರ್ದ ಪಿಡಿನ ಶಾಕಿನಿಯರಿಂ ಮೃಗಯಾಪತಿಯಂತೆ ಕಿಲಾಲಜಲದೊಳೋಳಾಡುವ ಲಲಾಮೆಯರಿಂ (?) ಸೋಂಬನಂ ಮೆಚ್ಚಿ ಬೇರೂರ್ಗೆ ಪ್ರೇದ ಸೂಳಿಯಂತುಯ್ಯಲಾಡುವ ರಣವೇವತೆಯರಿಂದತಿ ಭಯಂಕಾರಮಫ್ಪುದೋಳಗೆ (ಕಾವ್ಯಸಾರ ೫೨೯)

ಚಂಪೂಗದ್ಯಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ತಕ್ಕಮಟ್ಟನ ಗದ್ಯಸಿದ್ಧಿಯನ್ನು ಪಡೆದವನು <u>ನಾಗಚಂ</u>ದ್ರ. ಇವನ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಬಣ್ಣ ವಿದೆ, ಯೌವನವಿದೆ, ಪ್ರೌಢವಾದ ಸರಣಿಯಿದೆ. ಮುಂದಲದು <u>ರಾಮಚಂದ್ರಚರಿತಪುರಾಣದ</u> ಒಂದು ಗದ್ಯ. ಸೀತೆಯ ಅಲಂಕಾರ— 'ಅಂತು ಬಂದು ಚೆಂಬೊನ್ನ ಕನ್ನೆ ಮಾಡದ ಮೊಗಸಾಲೆಯೊಳಿಕ್ಕಿದ ಮುತ್ತಿವ ಬಿತ್ತರಿಗೆಯೊಳ್ ಕುಳ್ಳಿ ರ್ಪುದುಂ, ಮೇಳದಂಗನೆಯರ್ ಮಂಗಳಪಸದನಂಗೊಳಿಸಲವಸರಂಬಡೆದು ಚಿತ್ರಚೀನಾಂಬರಮಂ ನಿರಿವಿಡಿದುಡಿಸಿ ಕೆಂದಾವರೆಯನಿಳವಿಸಿಲೆಳಸುವಂದಮಾಗೆ ಲಾಕ್ಸಾ ರಸದಿನಡಿಯೂಡಿಯುಂ, ಚರಣನಖಚಂದ್ರಮಾಲೆಗೆ ನಕ್ಷತ್ರಮಾಲೆಯನೋಲ

ಗಿಸುವಂತೆ ಮುಕ್ತಾ ಫಲನೂಪುರಮುಂ ತುಡಿಸಿಯುಂ, ಪುಳಿನವಲಯಮುಂ ಪೊಂಡಾ ವರೆಯ ಬಳ್ಳಿಬಳಸಿದಂತೆ ನಿತಂಬವಳಯದೊಳ್ ಮಣಿಮೇಖಲೆಯಂ ತೊಡರ್ಚಿಯುಂ, ಮದನಮದನದನೀರದನದೊಳ್ ಕೀರ್ತಿಮುಖಮಂ ಕೀಲಿಸುವಂತೆ ಶತಪತ್ರ ಭಂಗಮಂ ತುಂಗಸ್ತ ನಭಾಗದೊಳ್ ಸಂಗಳಿಸಿಯುಂ, ಸೀವರಪಯೋಧರಮಂಡಲಕ್ಕೆ ಪರಿವೇಷಮಂ ಪಡೆವಂತೆ ಪಂಚರತ್ನ ದ ಪಂಚಸರಮಂ ಕೊರಲೊಳಿಕ್ಕೆಯುಂ, ಬಾಹುಲತೆಯ ಬೀಳ ಲಂತೆ ರತ್ನ ಕಾಂತಿ ಕವಲ್ಪ ರಿವಿನಮಂಗದಮಂ ನಳಿತೋಳ್ಗ ಳವಡಿಸಿಯುಂ, ಬಾಸಿಗಮಂ ಭೃಂಗಮಾಲೆ ಬಳಸುವಂತೆ ನಳಿತೋಳೊಳ್ ಪಚ್ಚೆಯ ಪಿಂಡುಗಂಕಣಮನೇರಿಸೆಯುಂ, ನನೆಗಣೆಗೆ ಗತಿಗಟ್ಟು ವಂತಂಗುಳಿಯೊಳ್ ರತ್ನಮುದ್ರಿಕೆಯಂ ಮುದ್ರಿಸಿಯುಂ, ಸ್ಮರವಶೀ ಕರಣಯಂತ್ರಮಂ ಬರೆವಂತೆ ಕಪ್ರೇಲದೊಳ್ ಮಕರಿಕಾಪತ್ರಮಂ ಬರೆದುಂ, ಪೊಸಮಸೆಯ ಪೂಗಣೆಗೆ ಪೊಗರಂ ಪಡೆವಂತೆ ನಗೆಗಣ್ಗ ಳೊಳಂಜನಮನಣ್ಣೆ ಗೆಯ್ದುಂ, ಕರ್ಣಾಂತವಿಶ್ರಾಂತ ವಿಲೋಚನನೊಳ್ ಪಡಿಯಿಟ್ಟು ನೋಳ್ಬಂತೆ ಕಿವಿಯೊಳನತಂ ಸೋತ್ಸಲಮಂ ತೊಡರ್ಚಿಯುಂ"

¥

ಇಲ್ಲಿಂದ ಮುಂದೆ ನಾವು ವಚನಕಾರರ ರಾಜ್ಯವನ್ನು ಪ್ರವೇಶಿಸುತ್ತೇವೆ. ಶಿವೆ ಶರಣರು ವಾದವಿವಾದಗಳಿಂದ ಸಾಮಾನ್ಯಜನತೆಯ ಮನಸ್ಸನ್ನು ತಿದ್ದಿ ಅವರ ಭಾಷೆ ಯಲ್ಲಿಯೇ ಅವರಿಗೆ ಬೋಧಿಸಿ ಮತಪ್ರಚಾರ ಮಾಡಬೇಕಾಗಿದ್ದುದರಿಂದ, ಅವರ ವಚನಗಳಲ್ಲಿ ತಿಳಿಗನ್ನಡಕ್ಕೆ ಪ್ರಾಶಸ್ತ್ರ ಹೆಚ್ಚಾಯಿತು. ಸಾಧಕರ, ಅನುಭಾವಿಗಳ, ಆಧ್ಯಾತ್ಮಸಾಧಕರ ಭಾವಗೀತಗಳೇ ಇವು. ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿ ಲಾಲಿತ್ಯಮಾರ್ದವವುಳ್ಳ ಕೆಲವೆಡೆ ಭಕ್ತಿಯ ಅತಿರೇಕದಿಂಡ ಸ್ವಲ್ಪ ಪರುಷರಾಗಿಯೂ ಇವೆ. ಈ ಬಗೆಯ ಸಾಹಿತ್ಯವಿಶೇಷ ಕನ್ನಡಕ್ಕೇ ಪೃಥಕ್ಕಾದುದು. ಇವುಗಳ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಬಗೆಗಳಿವೆ. ಹಳಗನ್ನಡ ನಡುಗನ್ನಡ ಸಮನ್ವಯ, ಸಂಸ್ಕೃತದ ಭಾವನೆಗಳನ್ನು ಅಚ್ಚಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಹೇಳುವ ರೀತಿ, ಧರ್ಮಬೋಧೆಗಾಗಿ ವಚನಗಳು ಹುಟ್ಟದರೂ ಇವು ಗಳಲ್ಲಿ ಸಾಹಿತ್ಯಭಾಗ ವಿಶೇಷವಾಗಿದೆ. ಸೌಂದರ್ಯದೃಷ್ಟಿ, ಸ್ವಾನುಭವ್ನ ಸಾಧಕನ ಕಾತರ, ಭಕ್ತನ ತೈಲಧಾರಾವಚ್ಛಿನ್ನವಾದ ಭಕ್ತಿ, ಭಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಅವ್ಯಭಿಚಾರಭಾವ ಇವುಗಳೆಲ್ಲದರಿಂದ ವಚನಗಳು ಕನ್ನಡಸಾಹಿತ್ಯ ಕಾವ್ಯಗದ್ಯ ರತ್ನ ಗಳಾಗಿವೆ. ಸಾವುಗಳ ಆಕಾರ ಗದ್ಯವಾದರೂ ಇವು ಮೂಲತಃ ಕಾವ್ಯ. ದೇವರ ದಾಸಿಮಯ್ಯ ಅಲ್ಲಮ ಪ್ರಭು ಬಸವೇಶ್ವರ ಅಕ್ಕಮಹಾದೇವಿ ಇವರೆಲ್ಲ ಈ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಪಳಗಿದವರು.

'ಕರಿಯ ನಿತ್ತೊಡೆ ಒಲ್ಲೆ, ಸಿರಿಯನಿತ್ತಡೆ ಒಲ್ಲೆ ಹಿರಿದಪ್ಪರಾಜ್ಯನಿತ್ತಡೆ ಒಲ್ಲೆ, ನಿಮ್ಮ ಶರಣರ ಸೂಳ್ನುಡಿಯ ಒಂದರಗಳಿಗೆ ಇತ್ತಡೆ ನಿಮ್ಮನಿತ್ತಿಕಾಣಾ ರಾಮ ನಾಥಾ; ಕಡುದರ್ಪವೇರಿದ ಒಡಲೆಂಬ ಬಂಡಿಗೆ ಮೃಡಶರಣರ ನುಡಿಗಡಣವೇ ಕಡೆ ಗ್ರೀಲು. ಜ್ವರವಿಡಿದ ಬಾಯಿಗೆ ನೊರೆವಾಲು ಒಲಿವುದೆ? <u>ಎಳ್ಳು ಇಲ್ಲವೆ ಗಾ</u>ಣದಲ್ಲಿ ಎಣ್ಣೆ ಉಂಟೆ? ಬರು ಶಠಗನ ಭಕ್ತಿ ನಿಜವೆಂದು ನಂಬಲಿಬೇಡ. ಮಠದೊಳಗಣಬೆಕ್ಕು

ಇಲಿಯ ಕಂಡು ಪುಟನೆಗೆದಂತಾಯ್ತು. ಮಾರಿಯ ಪೂಜಿಸಿ ಮಸಣಕ್ಕೆ ಹೋಗಿ ಗೋರಿ ಗೊಳಿಸಿ ಕುರಿಯ ಕೊರಳನೆ ಕುಯಿದುಂಬ ಕ್ರೂರಕರ್ಮಿಗಳಿಗೆ ಶಿವಭಕ್ತರೆನಬಹುದೆ? ಸಾವರೆ ಸಂಗ್ರಾಮಕ್ಕೆ ಹೋದವರೆಲ್ಲ ಇರಿಯಬಲ್ಲರ? ನೂರಕ್ಕೊಬ್ಬ, ಸಹಸ್ರಕ್ಕೊಬ್ಬ. ಹುಣಸೆಯ ಹೂವೆಲ್ಲ ಕಾಯಾಗಬಲ್ಲುದೇ ರಾಮನಾಥ? ಈಶನ ಶರಣರು ವೇಶಿಯ ಹೋದರೆ, ಮೀಸಲೋಗರವ ಹೊರಗಿರಿಸಿದರೆ, ಹಂದಿ ಮೂಸಿನೋಡಿದಂತೆ ಕಾಣಾ ರಾಮನಾಥಾ. ಉಣ್ಣಿ ಕೆಚ್ಚೆಲ ಹತ್ತಿ ಉಂಬುದೇ ನೊರೆವಾಲ? ಪುಣ್ಯಕ್ಷೇತ್ರದಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟ ಉಣ್ಣ ದವನು ಆ ಉಣ್ಣೆಯಿಂದ ಕರಕಷ್ಟ ರಾಮನಾಥಾ. ಇಳೆ ನಿಮ್ಮ ದಾನ ಬೆಳೆ ನಿಮ್ಮ ದಾನ ಸುಳಿದು ಬೀಸುವ ವಾಯು ನಿಮ್ಮ ದಾನ. ನಿಮ್ಮ ದಾನವನುಂಡು ಅನ್ಯರ ಹೊಗಳುವ ಕುನ್ನಿಗಳನೇನೆಂಬೆ ರಾಮನಾಧಾ. ಮೊಲೆ ಮೂಡಿಬಂದರೆ ಹೆಣ್ಣೆ ಂಬರು, ಗಡ್ಡ ಮೀಸೆ ಬಂದರ ಗಂಡೆಂಬರು. ನಡುವೆ ಮಳಿವಾತ್ಮನು ಗಂಡೂ ಅಲ್ಲ ಹೆಣ್ಣೂ ಅಲ್ಲ ಕಣಾ ರಾಮನಾಧಾ. 'ದೇವರ ದಾಸಿಮಯ್ಯ ಸಂಸ್ಕೃತಶ್ಲೋಕಗಳನ್ನು ಹಾಗೆಯೇ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಇಳಿಸಿರುವ ಉದಾಹರಣೆಗಳು ಇವೆ.

ಸಂಸಾರದೆಡೆಯಲ್ಲಿ ದುಃಖನಲ್ಲದೆ ಸುಖವಿಲ್ಲ ನೋಡಾ. ಅದೆಂತೆಂದೊಡೆ 'ಭಾರ್ರ್ಯಾವಿಯೋಗಸ್ಸು ಜನಾಪವಾದಃ ಋಣಸ್ಯ ಶೇಷಂ ಅಧನುಸ್ಯ ಸೇವಾಃ | ದಾರಿದ್ರ ಕೃ ಕಾಲೀ ಪ್ರಿಯದರ್ಶನಂ ಚ ವಿನಾಗ್ನನಾ ಪಂಚ ದಹಂತಿ ಕಾಯಂ॥ ಇಂತೆಂದುದಾಗ ಈ ಯೈದು ಕಿಚ್ಚನಿಕ್ಕಿ ಮಣ್ಣು ಹೋಯಿದು ಕೆಡಿಸಿವೆಯಯ್ಯಾ ರಾಮನಾಥಾ? (ನಡೆನೋಟ ಸೊಲ್ಲೆ ಡೆಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ಕಿಚ್ಚು, ಮಡದಿ ಪುರುಷರೆಡೆಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ಕಿಚ್ಚು ತಡೆದುಂಬ ಎಡೆಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ಕಿಚ್ಚು ಕೂಡಿದ ದ್ರವ್ಯದ ಮೋಹವೆಡೆಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ಕಿಚ್ಚು ಇಂತೀ ಐದು ಕಿಚ್ಚನಿಕ್ಕೆ ಬಾಯಲ್ಲಿ ವುಣ್ಣು ಹೊಯ್ದು ಕೆಡೆಸಿದೆಯಯ್ಯಾ ಕಾಣಾ ರಾಮನಾಥಾ ಈ ದಾರಿಯಲ್ಲಿ ಮುಂದೆ ನಚನ ಸಾಹಿತ್ಯ ಅಪಾರವಾಗಿ ಬೆಳೆಯಿತು. 'ಜನ ಮೆಚ್ಚು ಶುದ್ಧನಲ್ಲದೆ ಮನ ಮೆಚ್ಚು ಶುದ್ಧನಲ್ಲವೆಯ್ಯ ! ತನುವಿನ ಮೇಲೆ ಬ್ರಹ್ಮಚರ್ಯತ್ವವಳವಟ್ಟರೇನು, ಮನದ ಮೇಲೆ ಬ್ರಹ್ಮಚರ್ಯತ್ವವಳವಟ್ಟರೇನು, ಮನದ ಮೇಲೆ ಬ್ರಹ್ಮಚರ್ಯತ್ವವಳವಟ್ಟರೇನು, ಮನದ ಮೇಲೆ ಬ್ರಹ್ಮಚರ್ಯತ್ವ ವಳವಡದನ್ನ ಕ್ಯ. ಮೆಳೆಯ ಮೇಲೆ ಕಲ್ಲನಿಕ್ಕಿ ಮೆಳೆ ಭಕ್ತನಾಗಬಲ್ಲುದೆ ?ಮಾತೆಂಬುದು ಜ್ಯೋತಿರ್ಲಿಂಗ. ಕಂಡುದ ಹಿಡಿಯಲ್ಲೊಬೆ ಕಾಣದುದನರಸಿ ಹಿಡಿದಿಹೆನೆಂದರೆ ಸಿಕ್ಕದೆಂಬ ಬಳಲಿಕೆ ನೋಡಾ ಬೆಟ್ಟಕ್ಕೆ ಚಳಿಯಾದಡೆ ಏನ ಹೊದ್ದಿ ಸುವರಯ್ತ್ಯಾ, ಬಯಲು ಬತ್ತಲೆ ಇದ್ದರೆ ಏನನುಡಿಸುವರಯ್ಯಾ, ಭಕ್ತನು ಭವಿಯಾದಡೆ ಅವೇನನನು ಸಮಿಸುವನಯ್ಯಾ; ಮುಗಿಲ ಬಣ್ಣದ ಪಕ್ಷಿ ಮಗನ ಕೈಯ್ಯರಗಿಣಿ ಗಗನ ಕೋಲಂಬಿನಲಿ ಸ್ವವ್ನದ ನಿಲವನು ತೆಗೆವೆಚ್ಚನಾರೋ; ಅಂಗೈಯೊಳಗೆ ಅರಳ್ದ ತಲೆಯ ಹಿಡಿದುಕೊಂಡು ಕಂಗಳ ಮುತ್ತು ಪವಣಿಸುವಾಕೆ ನೀನಾರು ಹೇಳಾ; ಅಂಬರದೊಳಗಾಡುವ ತುಂಬಿಯ ಬಿಂಬದ ಕಂಬನಿಯೊಳಗಣ ರತ್ನದ ಬಯಕೆಯ ಆದ್ಯಂತವೇನಯ್ಯ ' (ಅಲ್ಲಮ ಪ್ರಭು)

ವ್ಯಚನಕಾರರಲ್ಲಿ ಅಲ್ಲಮಪ್ರಭು ಅತ್ಯಂತ ಶ್ರೇಷ್ಠನಾದವನು. ಇವನ ಮಾತು ಮಿಂಚು ; ವಿಶಾಲವಾದ ಭಾವನೆ, ಕಪಟರಾಹಿತ್ಯ: ದೋಷವನ್ನು ಕಂಡೆಡೆ ಕಟುಟೀಕೆ. ಅಲ್ಲಮ ಪ್ರಭುವಿನ ಮಾತೇ ಮುತ್ತು ಗಳು. 'ಕರ್ಕಶವಾದ ತರ್ಕ, ಸಹಜವಕ್ರವಾದ ಬೆಡಗು, ಹುಟ್ಟು ಗನ್ನಡದ ವಿಡಾಯ,' ಧೀರ ವಿಚಾರ, ಅಧ್ಯಾತ್ಮ ಸಾಹಸದ ಹಾಸ್ಯ, ಮಾತಿನ ಸುಳಿವುಗಳಲ್ಲಿ ಜ್ಯೋತಿಯ ಹೊಳಹನ್ನು ಹುಟ್ಟು ಸುವ ಶಿಲ್ಪ, ಸರಸ ಸಜ್ಜ ನಿಕೆ ' ಇವುಗಳಿಂದ ವಚನ ಸಾಹಿತ್ಯ ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೆ ದೊಡ್ಡ ಸ್ಫೂರ್ತಿ ಕೊಟ್ಟಿತು. 'ಕಾಮನ ಸುಟ್ಟು ಹೋಮವನುರುಹಿ ತ್ರಿವುರಸಂಹಾರದ ಕೀಲನರಿಯ ಬಲ್ಲರೆ ಯೋಗಿ ಆದಾರ್ಸ್ನೆ ಪ್ರತಿಕಾರಕ್ಕೆ ಮೊಡ್ಡ ಸ್ಫಾರ್ತಿ ಕೊಟ್ಟಿತು. ಯಾದಡೇನು ಭೋಗಿಯಾದಡೇನು? ಶೈವನಾದಡೇನು ಸಂಸಾರಿಯಾದಡೇನು? ಅಶನವ ತೊರೆದಾತ ವ್ಯಸನವ ಮರೆದಾತ; ನಾನು ಘನ ತಾನು ಘನವೆಂಬ ಹಿರಿಯ ರುಂಟೆ ? ಜಗಮೊಳಗೆ ಹಿರಿಯರ ಹಿರಿತನದಿಂದೇನಾಯ್ತು ? ಹಿ<u>ರಿದು ಕಿರಿದೆಂಬ ಶ</u>ಬ್ದ ವಡಗಿದರ ಆತನೇ ಶರಣ. ನಿಜವನರಿದ ನಿಶ್ಚಿಂತನೇ, ಮರಣವ ಗೆಲಿದ ಮಹಂತನೇ ಘನಕಂಡ ಮಹಿಮನೆ ವರವನೊಳಕೊಂಡ ಪರಿಣಾಮಿಯೇ ಬಯಲ ಒದಗಿದ ಭರಿತನೇ; ಆಚಾರವನರಿಯದೆ ವಿಭವವಳಿಯದೆ ಕೋಪವಡಗಡೆ ತಾಪ ಮುರಿಯದೆ ಬರಿದೆ ಭಕ್ತ ರಾದಿವೆಂದು ಬೆಬ್ಬನೆ ಬೆರವವರ ಕೇಡಿಂಗೆ ಮರುಗುವೆ ಕಾಣಾ; ಕಲ್ಲು ದೇವರೆಂದು ಪೂಜಿಸುವರು ಆಗದು ಕಾಣಿರೋ ಅಗಡಿಗರಾದಿರೆಲ್ಲಾ ಮುಂದೆ ಹುಟ್ಟುವ ಕೂಸಿಂಗೆ ಇರಿದು ಮೊಲೆಯ ಕೊಡುವಂತೆ; ವೇದವೆಂಬುದು ಓದಿನ ಮಾತು, ಶಾಸ್ತ್ರವೆಂಬುದು ಸಂತಿಯ ಸುದ್ದಿ ಪುರಾಣವೆಂಬುದು ಪುಂಡರ ಗೋಷ್ಠಿ, ತರ್ಕವೆಂಬುದು ತಗರ ಹೋರಟಿ, ಭಕ್ತಿಯೆಂಬುದು ತೋರಿ ಉಂಬ ಲಾಭ, ಗುಹೇಶ್ವರನೆಂಬುದು ಮೀರಿದ ಘನನು.' (ಅಲ್ಲಮಪ್ರಭು)

ಬಸವೇಶ್ವರನು ವಚನಗಳಲ್ಲಿ ಅಗಾಧವಾದ ಸಿದ್ಧಿಯನ್ನು ಪಡೆದನು. ' ನಾಳೆ ಬಫ್ಪುದು ನಮಗಿಂದೇ ಬರಲಿ. ಇಂದು ಬಫ್ಪುದು ನಮಗೀಗಲೇ ಬರಲಿ. ಇದಕಾರಂಜು ವರು; ಮರಣವೇ ಮಹಾನವಮಿ, ಲೋಕದ ಡೊಂಕ ನೀವೇಕೆ ತಿದ್ದು ವಿರಿ, ನಿಮ್ಮ ನಿಮ್ಮ ತನುವ ಸಂತೈಸಿಕೊಳ್ಳಿ, ಮರ್ತ್ಯಲೋಕವೆಂಬುದು ಕರ್ತಾರನ ಕಮ್ಮಟವಯ್ಯ, ದೀವ ಲೋಕ ಮತ್ಯ್ಯಲೋಕವೆಂಬುದು ಕರ್ತಾರನ ಕಮ್ಮಟವಯ್ಯ, ದೀವ ಲೋಕ ಮರ್ತ್ಯಲೋಕವೆಂಬುದು ಕರ್ತಾರನ ಕಮ್ಮಟವಯ್ಯ, ಇಲ್ಲಿ ಸಲ್ಲುವರು ಅಲ್ಲಿಯೂ ಸಲ್ಲುವರಯ್ಯ, ದಯವಿಲ್ಲದ ಧರ್ಮವಾವುದಯ್ಯ, ದೇವಲೋಕ ಮರ್ತ್ಯ ಲೋಕವೆಂಬುದು ಬೇರಿಲ್ಲ ಕಾಣಿಭೋ. ಸತ್ಯವ ನುಡಿವುದೇ ದೇವಲೋಕ, ಮಧ್ಯವ ನುಡಿವುದೇ ಮರ್ತ್ಯಲೋಕ, ಆಚಾರವೇ ಸ್ವರ್ಗ, ಅನಾಚಾರವೇ ನರಕ.' ಈ ವಚನಗಳು ತೀವ್ರವಾದ ಭಾವನೆಗಳಿಂದ ಹುಟ್ಟಿದುವಾದುದರಿಂದ ಸಹಜಸ್ಫೂರ್ತಿಯುಳ್ಳವಾಗಿ ಸ್ಪಷ್ಟವಾದ ಶಬ್ದ ಚಿತ್ರಣ ಶಕ್ತಿಯುಳ್ಳವುಗಳಾಗಿವೆ. ಬಸವೇಶ್ವರನನ್ನು ಬಿಟ್ಟರೆ ವಚನ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಅಕ್ತಮಹಾದೇವಿಯ ಸ್ಥಾನ ಹಿರಿದು. ಸಂಪ್ರದಾಯವನ್ನು ಮೀಠಿ ಆ ಹೆಣ್ಣು ಮಗಳು, ಭಕ್ತಿ ಅನುಭಾವಗಳ ಅಲೆಗಳ ಮೇಲೆ ಹಾರಾಡುತ್ತಾ ಚಮತ್ಕಾರ

ರಸಪೂರ್ಣವಾದ ಕ<u>ವಿತೆ ರಚಿಸಿದ</u>ಳು. ಅವಳ ವಚನಗಳಲ್ಲಿ ಅವಳ ಉಗ್ರಸಾಧನೆ, ಇಂದ್ರಿಯನಿಗ್ರಹ, ಅವಳು ಪಡೆದ ಸಿದ್ಧಿ ಇವು ವ್ಯಕ್ತವಾಗಿವೆ. 'ಅಳಿಸಂಕುಲವೇ, ಮಾಮರವೇ, ಬೆಳುದಿಂಗಳೇ, ಕೋಗಿಲೆಯೇ ನಮ್ಮ ನಿಮ್ಮಸ್ಲೆಲ್ಲರನು ಒಂದು ಬೇಡುವೆನು. ಎನ್ನೊಡೆಯ ಚೆನ್ನ ಮಲ್ಲಿಕಾರ್ಜುನ ದೇವರ ಕಂಡರೆ ಕರೆದು ತೋರಿರೇ, ಸಾವಿಲ್ಲದ ಕೇಡಿಲ್ಲದ ಚೆಲುವಂಗಾನೊಲಿದೆನವ್ವ, ಈ ಸಾವ ಕೆಡುವ ಗಂಡರನೊಯ್ದು ಒಲೆಯೊಳಗಿಕ್ಕು. ಬೆಟ್ಟ್ರದ ಮೇಲೊಂದು ಮನೆಯ ಮಾಡಿ ಮೃಗಂಗಳಿಗಂಜಿದಡೆಂ ತಯ್ಯಾ; ಲೋಕದೊಳಗೆ ಹುಟ್ಟರ್ದ ಬಳಿಕ ಸ್ತ್ರುತಿನಿಂದೆಗಳು ಬಂದಡೆ ಮನದಲ್ಲಿ ಕೋಪ ವತಾಳದೆ ಸಮಾಧಾನಿಯಾಗಿರಬೇಕು. ಉಟ್ಟ ಸೀರಯ ಸೆಳೆದುಕೊಟ್ಟ ತೊಡಿಗೆಯ ಹರಿದು ಬಿಟ್ಟಿನೋ ನಾನು ಬಿಡುಮುಡಿಯ ಎಲೆ ದೇನ. ಹಸಿವಾದಡೆ ಭಿಕ್ಷಾನ್ನ ಗಳುಂಟು, ತೃಷೆಯಾದೊಡೆ ಕೆರೆಹಳ್ಳ ಭಾವಿಗಳುಂಟು, ಶಯನಕ್ಕೆ ಹಾಳು ದೇಗುಲ ಗಳುಂಟು, ಚೆನ್ನಮಲ್ಲಿಕಾರ್ಜುನಯ್ಯ ಆತ್ಮಸಂಗಾತಕ್ಕೆ ನೀನುಂಟು. ಆರೂ ಇಲ್ಲ ದವಳೆಂದು ತಿಳಿಗೊಳಬೇಡ ಕಂಡೆಯಾ. ಏನು ಮಾಡಿದಡೆಯೂ ನಾನು ಅಂಜುವಳಲ್ಲ. ತರಗೆಲೆಯ ಮೆಲ್ಲಿದ್ದು ನಾನಿಹೆನು, ಸುರಗಿಯ ಮೇಲೊರಗಿ ನಾನಿಹೆನು; ಕಿಡಿಕಿಡಿ ಕೆದರಿದಡೆ ಎನಗೆ ಹಸಿವು ತೃಷೆ ಅಡಗಿತೆಂಬೆನು; ಮುಗಿಲು ಹರಿದು ಬಿದ್ದಡೆ ಎನಗೆ ಮಜ್ಜ ನಕ್ಕೆರೆದರೆಂಬೆನು. ಗಿರಿ ಮೇಲೆ ಬಿದ್ದಡೆ ಎನಗೆ ವುಸ್ತವೆಂಬೆನು. ಚೆನ್ನ ಮಲ್ಲಿಕಾರ್ಜುನ ಶಿರಹರಿದು ಬಿದ್ದ ಡೆ ಪ್ರಾಣ್ಣ ನಿನಗರ್ಪಿತವೆಂಬೆನು' (ಮಹದೇವಿಯಕ್ಕನ ವಚನಗಳು ೪೯, ೧೦೬, ೧೦೭) ವಚನಗಳಲ್ಲಿಯ ಸಾಹಿತ್ಯಗುಣ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವದ ಘನತೆ ಯಿಂದಲೂ ಭಾವಾನಾವ್ರಾಧಾನ್ಯ ದಿಂದಲೂ ಉಂಟಾದುದು. ಇವುಗಳನ್ನು ಹಾಡ ಬಹುದಾದರೂ, ಇವು ಹಾಡುಗಳಾಗಿ ಮೊದಲು ಹುಟ್ಟರಲಾರವು. ಈಚೆಗೆ ಕೆಲವರು ವಚನಗಳನ್ನೇ ಹಾಡುಗಳಾಗಿ ಮಾರ್ಪಡಿಸಿಕೊಂಡು ಹಾಡಿರಬೇಕು. ವಚನಗಳನ್ನು ಗದ್ಯ ಕವನಗಳೆನ್ನ ಬಹುದು.

ವಚನಗಳಿಂದ ಕನ್ನಡಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಗದ್ಯ ಹೆಚ್ಚು ಪರಿಣಾಮಕಾರಿಯಾಗಿ ಪ್ರಯೋಗವಾದ ಅನುಭವವುಂಟಾಯಿತು. ಆತ್ಮಾನುಭವ, ಹೃದಯ ಮತ್ತು ದೃಷ್ಟಿ ವೈಶಾಲ್ಯ, ಸೃಷ್ಟಿಯ ರಹಸ್ಯದರ್ಶನ, ಭೇದನ, ಇವುಗಳ ನಿರೂಪಣೆಗೆ ಗದ್ಯ ಹದವಾಗಿ ಒದಗುವುದೆಂಬುದನ್ನು ಕವಿಗಳು ಅರಿತರು. ಜನಜೀವನದಲ್ಲಿ ಆಡುವ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಗದ್ಯದಲ್ಲಿ ಬಳಸುವುದರಿಂದ, ಗದ್ಯ ಪ್ರಭಾವಯುಕ್ತವಾಗುವುದೆಂಬುದನ್ನೂ ಅವರು ಅರಿತರು.

2

ಹರಿಹರ ರಗಳಿಗಳಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ಔನ್ನತ್ಯವನ್ನು ಪಡೆದನೋ ಹಾಗೆಯೇ ಕ್ರನ್ನಡ ಗದ್ಯಕ್ಕೂ ಹೊಸಪ್ರಾಣವನ್ನು ಕೊಟ್ಟನು. ಅವನ ಬಸವರಾಜದೇವರ, ನಂಬಿಯಣ್ಣ ನ, ಮಹಾದೇವಿಯಕ್ಕನ ರಗಳೆಗಳಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯ ಒಂದು ಆದರ್ಶಮಟ್ಟವನ್ನು ಮುಟ್ಟಿತು. ಗದ್ಯವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುವುದರಲ್ಲಿ ಹರಿಹರ ಹಿಂದಲ ಚಂಪೂಕಾರರಿಗಿಂತ ಸ್ವಲ್ಟ

ಭಿನ್ನನಾದನು. ಚಂಪೂಕಾರರು ಪದ್ಯಗಳ ಮಧ್ಯದಲ್ಲಿ ಒಂದೊಂದು ಗದ್ಯವನ್ನು ಹಾಕು ತ್ತಿದ್ದರು. ಆದರೆ ಹರಿಹರ ಒಂದು ಸ್ಥಳವನ್ನು ಗದ್ಯದಲ್ಲಿಯೂ ಮತ್ತೊಂದು ಸ್ಥಳ ವನ್ನು ರಗಳೆಯಲ್ಲಿಯೂ ರಚಿಸಿ, ಕಧಾಕಾವ್ಯನಿರೂಪಣಕ್ಕೆ ಪದ್ಯದಷ್ಟೇ ಗದ್ಯವೂ ಉಚಿತವಾದುದೆಂಬುದನ್ನು ತೋರಿಸಿದನು. ಹರಿಹರನಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಂದು ವಿಶೇಷ ವೇನೆಂದರೆ, ಅವನ ಗದ್ಯ ಅಂದಿನ ಜನದ ಬಳಕೆಯ ಗದ್ಯ. ಆದುದರಿಂದ ಹರಿಹರ ರಗಳಿಗಳನ್ನು ಹಳೆಗನ್ನಡದ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಬರದಿವ್ದರೂ, ಜನರಲ್ಲಿ ಬಳಕೆಯಲ್ಲಿದ್ದ ಭಾಷೆ ಯನ್ನೇ ಗೆದ್ಯದಲ್ಲಿ ಉಪಯೋಗಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಹರಿಹರನ ಗೆದ್ಯ ಕನ್ನಡಸಾಹಿತ್ಯದ ಉತ್ಪೃಷ್ಟ ಗೆದ್ಯ. ಒಂದು ಉದಾಹರಣೆ; ಬಸವಣ್ಣ ನವರ ಧಾರ್ಮಿಕಜೀವನವನ್ನು ಶಿವಶರಣರು ವರ್ಣಿಸಿರುವ ಕ್ರಮ. 'ಎಲೆ ಬಸವ, ನಿನ್ನ ನೇಮವಿದಾರ್ಗುಂಟು. ಗುರುಲಿಂಗದೊಳ್ ಎರಡಿಲ್ಲದಿನ್ಪೆ . ಶರಣರಂ ಸಂಗನೆಂದೆ ಕಾರ್ಣ್ಪೆ . ಬಂದ ಭಕ್ತರ ನತ್ಯಾದರಿಸೆ. ಬಸ್ಪ ಭಕ್ತರಂ ಹರುಷದೊಳಿದಿರ್ಗೊಂಬೆ. ಬೇಡಿದುದ ಶರಣರ್ಗೆ ಇಲ್ಲಿ ನ್ನ ದೀವೆ. ಬೇಡಲ್ಲೊಟದವರ್ಗೆ ಮಗಲಾಗಿ ಆರಾಧಿಸೆ. ಜಾಗ್ರತ್ಸ್ವಪ್ನ ಸುಮತ್ತಿಯವಸ್ಥಾತ್ರಯಂಗಳೊಳು ಶರಣರಂ ಸಂಗನೆಂದಲ್ಲದೆ ಕಾಣೆ. ನಿಚ್ಚ ಶಿವ ರಾತ್ರಿಯನಚ್ಚರಿಯಿಂ ಮಾಳ್ಬೆ. ಜಂಗಮ ವ್ರಾಣಿಯಾಗಿಪ್ಪೆ. <u>ಶಿವಲಿಂಗಾರ್ಪಿತನಲ್ಲ</u> ದುದನಾಘ್ರಾಣಿನೆ, ನೋಡೆ, ನುಡಿಯೆ, ಮುಟ್ಟಿ, ಕೇಳೆ <u>ಶಿವಸಮಯವನುದ್ಧ</u>ರಿಸುವೆ. ಪರಸಮಯವಂ ಸಂಹರಿಸುವೆ. ಲಿಂಗದಲ್ಲಿ ಕರಿಣಮಂ ಕೇಳೆ. ಜಂಗಮದಲ್ಲಿ ಜಾತಿಯ ನರಸೆ. ಪ್ರಸ್ತಾದದಲ್ಲಿ ಅಪನಿತ್ರತೆಯನರಿಯೆ ವಾಷಂಡಿಭೂಮಿಯೊಳು ಶಿವಭಕ್ತಿಯ ನಾರಂಭಿಸಿ ಸಾಮರ್ಥ್ಯಮಂ ಬಿತ್ತಿ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಂಗಳಂ ಬೆಳೆದು ಗಣಪರ್ವಂಗಳಂ ಸುಫಲಂ ಮಾಡಲೆಂದು ಬಂದ ಕಾರಣಿಕ ಬಸವ, ನಿನ್ನ ದೆನೆಯಿಂದೆಮ್ಮ ಭಕ್ತಿ ಬಣ್ಣ ವೇರಿತು ' (ಬಸವರಾಜ ವೇವರ ರಗಳೆ ೮-೩೮-೫೮)

ಹರಿಹರನ ಗದ್ಯದ ಮತ್ತೊಂದು ಉದಾಹರಣೆ, ನಂಬಿಯಣ್ಣ ನರಗಳಿ. ಈ ರಗಳೆಯಲ್ಲಿ ಪದ್ಯಕ್ಕಿಂತ ಗದ್ಯವೇ ಹೆಚ್ಚು ಪ್ರಭಾವಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಶಿವನು ವೃದ್ಧ ನಾಗಿ ಕೈಲಾಸದಿಂದ ಮದುವೆಯ ಮಂಟಪಕ್ಕೆ ಬಂದ ಸಂದರ್ಭ: 'ತಮ್ಮನಾರುವರಿಯದೆ ಕಾಣವೆ ಲೆಕ್ಕಿಸವೆ ಸಂಭ್ರಮಮೊಳಕಿ, ಮೆಲ್ಲಮೆಲ್ಲನೆಲ್ಲವ ನೋಡುತುಂ ಮನದೊಳ್ ನಗುತುಂ,ಕೋಲನೂರುತೆ ಕೆಮ್ಮಿ ಕುಮ್ಮುತ್ತ, ಸಾಲ್ಗೊಂಡಿರ್ದ ತುವ್ಪದ ಕೊಡಂಗಳೊಳ್ ನಾಲ್ಕೆ ರಡನೆಡಹಿ ನಮಃಶಿವಾಯ ಎಂಬ ವೃದ್ಧ ಧ್ವನಿ ಪುಟ್ಟೆ ಕೊಡಂಗಳ ಮೇಲೊಡೆ ಬಿಳ್ದು, ಕುಳ್ಳಿರ್ದರ ಮುಖದೊಳಂ ಕಣ್ಣೊ ಳಂ ಮಯ್ಯೊಳಂ ತುಪ್ಪಂ ಚೆಲ್ಲೆ ಎಲ್ಲರೆರ್ದ ಮಲ್ಲಳಿಗೊಂಡು ಘೊಳ್ಳೆಂದು ಬಿಳ್ದ ವೃದ್ಧ ಮಾಹೇಶ್ವರನಂ ಮುತ್ತಿಕೊಂಡೆತ್ತ ಲನುವಾಗಿ ಮೆಲ್ಲನೆ ನೆಗಪಿ ನಿಂದಿರಿಸಲ್ ಒಂದೆರಡಡಿಯಿಟ್ಟು ದಡದಡಿಸಿ ನೋಡುವ ಜನವೆಲ್ಲಂ ಎಲೆಲೆ ವೃದ್ಧ ನಾ ಬಿದ್ದ ನೆಂಬಲ್ಲಿಂ ಮುನ್ನಂ ನಿಲಲಾರದೆ ಹಳಿಲನೆ ಘಳಿಗೆವಟ್ಟಲ ಮೇಲೆ ಭೀಳೆ ಕಳಸಿಗೆಯೊಡೆದು ಘಳಿಗೆವಟ್ಟಲು ಮುರಿದು ತಂಡುಲಂ ಚೆಲ್ಲಿ ಜೋಯಿಸರೆಲ್ಲಂ ಈದರಿ ಪೋಗೆ ಬಿದ್ದೇಳಲಾರದೆ ಹಮ್ಮೈಸಿದಂತಿರೆ ಪರಿತಂದು ಕಣ್ಣೊ ಳಂ ಬಾಯೊಳಂ

ನೀರಂ ತಳಿದೆಂತಕ್ಕೆ ಚ್ಚರಿಸೆ ಎತ್ತುವರ ಕೈಯ್ಯ ಬಾಯೊಳೆ ಜೀವಂ ಹಿಡಿಯಬಾರದು, ಮುಟ್ಟಬಾರದು, ನೋಡಬಾರದು, ನುಡಿಸಲರಿದು, ಪಿಡಿದು ಬಿಟ್ಟಡೆ ತುಪ್ಪದ ಕೊಡನ ಮೇಲ್ಲಲ್ಲದೆ ಬೀಳಂ, ಈ ವೃದ್ಧ ಬ್ರಾಹ್ಮಣನನೀ ಮುಪ್ಪಿನ ಮಹಳನನೀ ಗೌತಮನ ಗೋವನೀ ಬ್ರಹ್ಮೇತಿಕಾರನನಾರ್ ಪೊಗಿಸಿದರಾರ್ ಪೊಗಿಸಿದರಾರ್, ಇದೇನವಶಕುನ ಇನ್ನೇನೀಮದುವೆ ಹಸನಾಗದೆನುತೆಲ್ಲರುಂ ಮೆಲ್ಲನೆ ಕಯ್ಯುಮಂ ಕಾಲುಮಂ ಪಿಡಿದೆತ್ತಿ ಕೊಂಡು ಹೋಗಿ ತಮ್ಮಾಯುಷ್ಯ ಭಾಷೆಗಳಂ ವೊರಗಿಡುವಂತೆ ಚಪ್ಪರದ ಪೊರಗೆ ಮೆಲ್ಲ ನಿಳುಪಿ ಈ ವಿಪ್ರನಂ ಪೋಗಲೀಯದಿರೀ ವೃದ್ಧನಂ ್ರೆಗಿಸದಿರೆಂದು ಬಾಗಿಲನನದು ಹುತ್ತೆ ಕದವನಿಕ್ಕೆ ಒಳಗಂ ಪ್ರೆಗುವೈಸಕ್ಕೆ ಅವರಿಂ ಮುನ್ನ ಮೆಯ್ತಂದೊಳಗಂ ಪೊಕ್ಕು ತೋರಣದ ತಳಿರಂ ಪರಿದು ಶಿವದಿಡುತ್ತಿರಲ್ ಅವರ್ ಕಂಡು ಬೆರಗಾಗಿ ಈಗಳಿಂತು ವೊರಗಿರಿಸಲಾಗಳಂತೆ ಬಂದು ಮುಂದಿರ್ದವನೀ ವೃದ್ಧಂ ಕಿರುಕುಳನಲ್ಲ ಕಾರಣಿಕನಾಗಲೆ ವೇಳ್ಕುಮೆಂದು ನೋಡುತ್ತಿರೆ ಯಷ್ಟ್ರಿಯ ಕೋಲಿಂ ಬಿಂಗಾರಿಗಳನಿರಿದೊಡೆವುತ್ತಂ ಜಗಲಿಯಂ ದರಿಗೆಡಹುತಂ ಮಂಗಳವೆಲ್ಲವನಮಂಗಳವಂ ಮಾಡುತ್ತಿರಲ್ ಅಲ್ಲಿಯ ಪಿರಿಯರುಂ ಮಾನ್ಯರುಂ ಕಂಡೆಲೆ ಅವ್ಯರೆ ಇತ್ತ ಬಿಜಯಂಗೆಯ್ಯುವೆನೆ ಕೇಳದಂತೆ ಮತ್ತೆ ಮತ್ತೆ ಶಿವದಿಡುತ್ತೆ ಎನ್ನ ತೊತ್ತಿನ ಮಗನಂ ಕುಮಾರನೆಂದು ಸತ್ತುಲಜನೆಂದು ಬಗೆದು ಹೆಣ್ಣಂ ಕೊಟ್ಟು ನಿಮ್ಮ ಕುಲಮಂ ಕೆಡಿಸಿಕೊಳ್ಳದಿರಿ ನಾನನ್ನಡೆ ಮದುವೆಯಾಗ ಲೀಯೆಂ ನೀವಿದರಾದ್ಯಂತವನೇನೆಂದರಿಯಿರಿ, ಅವಂ ನರಸಿಂಗ ಮೊನೆಯರ್ ಪೆತ್ತಮ ಗನಲ್ಲಂ ಕೊಂಡುಸಾಕಿದ ದತ್ತಪುತ್ರನನಂ ಶಿನಬ್ರಾಹ್ಮಣಂ ಸೌಂದರ ವೆರುಮಾಳೆಯಲ್ಲಂ ನಂಬಿಯೆಂದು ಎನ್ನ ತೊತ್ತಿನ ಮಗಂ ಅದಕ್ಕೆ ಪ್ರಮಾಣಪತ್ರಮುಂಟೆಂದಾಸುರಂ ಮಸಗಲಾ ತಾಯ್ತಂದೆಗಳ್ ಕಂಡು ಕೌತುಕಂಬಟ್ಟು ಎಮಗೀ ಮದುವೆಯಂತಿರ್ಕೆ ಮುನ್ನ ನೀ ಬ್ರಾಹ್ಮಣನ ಬ್ರಹ್ಮಹತ್ಯಾದೋಷಂ ತಪ್ಪಿ ತಿದೆ ಸಾಲ್ಗುಂ,ಎಲೆ ಅಯ್ಯಾ ಚಿತ್ತೈ ಸೆಮ್ಮಮಾತಂ ಸೀಂತಡೊಳಗಾಗಿ ಮಹಾಪ್ರತಿಷ್ಠೆಗಳಂ ಮಾಣ್ದು ಕಳೆವರಲ್ಲದೆ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷ ಶಿವನಂತಿರ್ದ ನೀವೇ ಬಂದು ತುವ್ಪದ ಕೊಡನನೊಡೆದು ಕೆಡಹಿ ತೋರಣದ ತಳಿರಂ ಪರಿದು ತೀದು ಘಳಿಗೆವಟ್ಟಲನೊಡೆದು ಕೆಡಹಿ ಮೊರೆಯಿಟ್ಟು ಶಿವದಿಟ್ಟು ವೇದಿಕೆಯಂ ಅಡಹಿ ಕುಲಂ ಪ್ರೊಲ್ಲವೆಂದ ಬಳಿಕಿನ್ಸಾವ ಮೂಗಂ ಮುಂದಿಟ್ಟು ಮದುವೆಯ ಮಾತ ನಾಡಿದಸೆವು ಅದಂತಿರ್ಕೆ ನೀವಿಲ್ಲಿಂದ ಹದುಳ ಹೋವಡೆ ಸಾವಿರ ಮದುವೆಯ ಮಾಡಿದ ಸಂತಸಂ ಅದಲ್ಲದೆ ನೀವರಸುವ ನಂಬಿಯಣ್ಣಂ ಬಸದೊಳ್ಳಿದನೆ ಅವನೊಡನಾಡಿ ಕೊಂಬುದು ಎಮ್ಮಂ ಕಾಡಲಾಗದು ನಿಮ್ಮಡಿಗೆಳಂ ಬಿಜಯಂ ಗೆಯ್ವುದು ಸ್ವಾಮಿ ಎನಲ್ (ನಂಬಿಯಣ್ಣ ನ ರಗಳಿ ತೀ. ನಂ. ಶ್ರೀ. ಸಂ.)

ಒಂದು ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯಕ್ಕೆ ಹರಿಹರಸೇ ಉನ್ನತ ಶಿಖರವೆನ್ನ ಬಹುದು. ಅಲ್ಲಿಂದ ಮುಂದೆ ಮೈಸೂರು ಚಿಕ್ಕದೇವರಾಯರ ಕಾಲದವರೆಗೆ ತಲೆ ಎತ್ತಿ ಮೆರೆವ ಗದ್ಯಗ್ರಂಥ ಯಾವುದೂ ಇಲ್ಲ. ಚಿಕ್ಕದೇವರಾಜ(ಯ)ಬಿನ್ನವ ವೇದಾಂತವನ್ನು ಸಾಹಿತ್ಯವಾಗಿಸಿದ ಕೃತಿ. ಇದರ ಶೈಲಿ ಸೊಗಸಾಗಿದೆ. ವಚನಗಳು ಬಿಡಿಬಿಡಿ ಮುತ್ತಿ ನಂತಿವೆ. ನೂತನ ಕಲ್ಪನೆಗಳೂ ಉಚಿತ ವಾಗ್ಕ್ರೋರಣೆಯೂ ಹೆಜ್ಜೆ ಹೆಜ್ಜೆಗೆ ಒಡೆದು ತೋರುತ್ತವೆ. ಆದರೆ ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಚಿಕ್ಕದೇವರಾಯ ವಂಶಾವಳಿಗೆ (ಸು—೧೭೦೦) ಪ್ರಾಮುಖ್ಯವಾದ ಸ್ಥಾನವುಂಟು. ಅದರ ಗದ್ಯ ಶಕ್ತಿಯೇ ಅದರ ಕಾವ್ಯ ಶಕ್ತಿ. ಸಂಸ್ಕೃತ ಮತ್ತು ಹಳಗನ್ನಡ ಸಾರವನ್ನು ಹೀರಿ ಆತ್ಮಪ್ರತ್ಯಯದಿಂದ ನಡೆಯುವ ಧೀರ ಹುಟ್ಟು ಕನ್ನಡ ಶೈಲಿ ತಿರುಮಲೆಯಾರ್ಯನದು. ಈ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಸಮತೂಕ ಲಾಲಿತ್ಯ ಎರಡೂ ಇವೆ. ಶೈಲಿ ತಿಳಿಯಾಗಿ ನಿರರ್ಗಳವಾಗಿ ಹರಿಯುತ್ತದೆ. ' ಮುಸುಂಕಿದ ಮುಗಿಲನೊಡೆದು ಮೈದೋರುವ ಗಿರಿಯಂತೆಯಂ, ಮಂಜಂ ಕಳೆದು ತೊಳಗುವ ನೇಸರಂತೆಯುಂ ' [ಪುಟ ೭೦] ' ಒಡಲೊಳೆಡರಂ ಪಾಸಿನೊಳ್ ತೇಳಂ ಮಗ್ಗು ಲೊಳ್ ಪಾವಂ ಮನೆಯೊಳೆ ಮಾರಿಯಮೂರೋಳ್ ಪುಲಿಯಂ. ಪುಗಿಸಿ ಬಾಳ್ವಂತೆ '[ಪುಟ ೨೬] ಈ ಗ್ರಂಥವನ್ನು ಕುರಿತು ಸಿಂಗರಾರ್ಯರ ಪ್ರಶಂಸೆ: ' ಎನಿತಂದಮಾಗಿ ಮೆಲ್ಪು ವಡೆದ ಸಬುದಂಗಳ ಸೇರುವೆಯಿಂ ಸರಳಮುಂ ಕರಮೆಸೆವ ಪುರುಳ ಪವಣೆಗೆಯಂ ಸರಸಮು ಮೆನಿಸಿ ತನಿಸೊದೆಯ ಸೋನೆಯಂತೆ ಇನಿದಂ ಕಿವಿಗಳ್ಗೆ ಕರೆಗುಮೀ ತಿರುಮಲಾರ್ಯರ ಬಾಯ್ದೆರೆಯ ಸರಸತಿಯ ಸೈಪುವಡೆದ ಸಾಹಿತ್ಯ ಸೌಂದರ್ಯ ' ಎಂಬ ನುಡಿ ಅತಿಶಯೋ ಕ್ರಿಯಲ್ಲ.

ಚಿಕ್ಕದೇವರಾಯ ವಂಶಾವಳಿಯೊಂದಿಗೆ ಹಳಗನ್ನಡ ರೀತಿಯ ಗದ್ಯಕಾವ್ಯ ಕೊನೆ ಯಾಯಿತೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ಮುಂದೆ ನಾವು ಗಮನಿಸಬೇಕಾದ ಗದ್ಯಗ್ರಂಥ ಮುದ್ರಾ ಮಂಜೂತ. ಇದು ನಿಸ್ಸಂದೇಹವಾಗ್ನಿ ಹೊಸಗನ್ನಡ ಗದ್ಯ. ಆದರೆ ಇದರ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಒಮ್ಮು ಖತೆ ಇಲ್ಲ. ಸಂಸ್ಕೃತದ ಬೆರಕೆ ಕೆಲವೆಡೆ ಕರ್ಕಶವಾಗಿ ಕನ್ನಡದೊಂದಿಗೆ ಸೇರಿ ಕೊಂಡಿದೆ. ಹಳಗನ್ನಡ ಹೊಸಗನ್ನಡ ಎಲ್ಲ ಶೈಲಿಗಳೂ ಇದರಲ್ಲಿವೆ. ಕೆಲವೆಡೆ ಕರ್ಮಣಿ ಪ್ರಯೋಗ ವಿಕಾರವಾಗಿ ಬಂದಿದೆ. ಆದುದರಿಂದ ಕತೆ ಎಷ್ಟೇ ರಸವತ್ತಾಗಿದ್ದರೂ, ಕೆಂಪು ನಾರಾಯಣನ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಸಹಜ ಓಟ, ಓಘ ತೇಜಸ್ಸುಗಳಿದ್ದರೂ, ಇದರ ಕನ್ನಡವನ್ನು ಅಚ್ಚ ಹೊಸಗನ್ನಡ ಶೈಲಿಯ ಆದರ್ಶ ಉದಾಹರಣೆಯಾಗಿ ತೆಗೆದು ಕೊಳ್ಳುವುದು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಈ ಶೈಲಿ ಹಳಗನ್ನಡಹೊಸಗನ್ನಡಗಳ ಸಮ್ಮಿ ಶ್ರಣದ ಫಲ.

ಕೆಂಪುನಾರಾಯಣನ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯ ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಹೊಸಗನ್ನಡ ವಾಯಿತು. ಆದರೂ ಹಳಗನ್ನಡದ ಆಕರ್ಷಣೆ, ಅದರ ಸತ್ವಯುಕ್ತವಾದ ಗರಡಿ ಸಾಧನೆ, ಇಪ್ಪತ್ತನೆಯ ಶತಮಾನದ ಪ್ರಾರಂಭದಲ್ಲಿ <u>ಮುದ್ದ ಣನನ್ನು</u> ಬಿಡಲಿಲ್ಲ. ವ್ಯಾಯಾಮ ಶಿಕ್ಷಕನಾದ ಮುದ್ದ ಣ ಸ್ವಚ್ಛವಾದ ಹಳಗನ್ನಡ ಶೈಲಿಯನ್ನು ಪಳಗಿಸಿ ಕೊಳ್ಳುವುದರಲ್ಲಿ ಯಶಸ್ವಿಯಾಗಿದ್ದಾ ನೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ಮುದ್ದ ಣನ ಮೊದಲ ನೆಯ ಗ್ರಂಥ ಅದ್ಭುತರಾಮಾಯಣ. ಈ ಗ್ರಂಥ ಓದುವುದಕ್ಕೆ ಸೊಗಸಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಮುದ್ದ ಣನ ನಿಜವಾದ ಹಳಗನ್ನಡ ಗದ್ಯವಿರುವುದು <u>ರಾಮಾಶ್ವಮೇಧದಲ್ಲಿ</u>. ಇದರ ಕತೆಗೆ ಪ್ರಾರಂಭದ ಮಳೆಗಾಲ ವರ್ಣನೆಯಿಂದಲೂ, ಮುದ್ದಣ ಮನೋರಮೆಯರ

<u>ಆಕರ್ಷಕ ಸಂವಾದದಿಂದಲ</u>ೂ ಕಳೆ ಬಂದಿರುವುದಂತೂ ಇರಲಿ, ಮುದ್ದಣ ತಾನೇ, ಹೇಳಿಕೊಂಡಿರುವಂತೆ 'ಕರ್ಮಣಿ ಸರದೊಳ್ ಚೆಂಬವಳಂ ಕೋದಂತಿರೆ ರಸಮೊಸರೆ) ಲಕ್ಕಣಂ ಮಿಕ್ಕಿರೆ ಎಡೆಎಡೆಯೊಳ್ ಸಕ್ಕದದ ನಲ್ನುಡಿ ಮೆರೆಯೆ ತಿರುಳ್ಳನ್ನಡದೊಳೆ∫ ಕತೆಯನುಸಿರ್ವೆಂ 'ಎಂಬ ಆದರ್ಶವನ್ನು ಬಹುವುಟ್ಟಿಗೆ ಸಾಧಿಸಿದ್ದಾನೆ. "ಕನ್ನಡ ನಾಡಿನ ವೃಕ್ಷಗಳ ವರ್ಣನೆ ಇವನ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ ಸುಂದರವಾಗಿ ಬಂದಿವೆ. ' ಆಲವ, ಬೇಲ ದಕ್ಕೆಯ, ಬಿಕ್ಕೆಯ ಕಕ್ಕೆಯ, ಹೊನ್ನೆಯ ಬನ್ನಿಯ, ಬೇವಿನ ಮಾವಿನ ಮಳ್ತಿಯ ವಶ್ಯುಗದ ನೆಲ್ಲಿಯ ಕಂಕೆಲ್ಲಿಯ ಸೀರಿಲ ನೆಳಲಂ ' ಮುದ್ದಣ್ಣನ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಪ್ರದ ಪ್ರಯೋಗ ತುಂಬ ಉಚಿತವಾಗಿದೆ 'ಹಯಮಂ ತಾರೆಂಬ ರಾಘವನಂ ತೋರೆಂಬ ಅಲಂಕಾರ ವರ್ಣನೆ ಮುಂದಲದು 'ನ್ರೆಸ್ಗಳದಿಯರ್ ಮಲ್ಲಿಕಾಸ್ಕ್ರಿತೆಗೆ ಮಲ್ಲಿಗೆಯ ಚೊಲ್ಲೆ ಯಮಂ ಕುಂದಕುಟ್ಮಲರದನೆಗೆ ಕುಂದದ ಬಾಸಿಗಮಂ, ಮಂದಗಮನೆಗೆ ಮಂದಾರದ ಬೈತಲೆ ಬೊಟ್ಟ ಕಮಲಮುಖಿಗೆ ವಿವುಲಕಮಲದಂದುಗೆಯಂ, ಚಂಪಕ ಸುನಾಸೆಗೆ ಸಂಪಗೆಯೊಡ್ಯಾಣವುಂ ಶಿರೀಷ ಕೋಮಲಾಂಗಿಗೆ ಸಿರಸದ ಕಿರುಮುಗುಳೆಕ್ತ್ರ ಸರಮಂ ಜಾತಿನಾಯಕಿಗೆ ಜಾತಿಯ ಪಿಂಡುಗಂಕಣಮಂ, ಸೀಮಂತಿನಿಗೆ ಸೇವಂತಿ ಗೆಯ ತೋಳಬಂದಿಯಂ ಸಮೆದು ಸಿಂಗರಿಸಲೊಡಂ.' ಲವಕುಶರ ಬಾಲವರ್ಣನೆಯೂ ರಾಮಾಶ್ವಮೇಧದಲ್ಲಿ ಸೊಗಸಾಗಿ ಬಂದಿದೆ. 'ಚಲದಿಂ ಮರುಗುವ, ಮರುಗುತಬ್ಬೆಯ ನಿರ್ಕೆಲದೊಳಂ ಸೆರಗಂ ಸೆಳಿವ, ಸೆಳೆದೊಡೋಡುವ ...ಕರ್ಗೋಡಗನಂ ಗಡ್ಡ ದೊಳ್ಳಿಳ್ದು ಮರಿಸಿಂಗನ ಬಾಲಕ್ಕೆ ಗಂಟಕ್ಕುವ, ಗಂಟಕ್ಕೆ ನಗುವ, ನಕ್ಕು ಮೊಕ್ಕಳಂ ನಲಿವ, ನಲಿದು, ಬಂದು ಮುನಿಯನಪ್ಪುವ, ಸಿಡಿದಪ್ಪಿ ತೊಡೆಯನೇರುವ, ತೊಡೆಯನುಳಿದು ವೆಗಲನಡರ್ವ, ಪೆಗಲನಡರ್ಮ ಕಿವಿಯನೂದುವ, ಕಿವಿಯನೂದಿ ತಲೆಯನಲುಗುವ, ತಲಿಯನಲಾಗಿ ಮುಡಿ ಜಡೆಯಂ ಬಿಡುವ, ಬಿಟ್ಟ ಕೆಂಜೆಡೆಯ ತುದಿಗೆ ಬೆಲ್ಲದತ್ತಮಂ ್ರೇಲ್ವ, ಪೋಲ್ವಬ್ಬೆಗೆ ತೋರುವ, ಅಬ್ಬೆಗೆ ತೋರಿ ಕೈಪರೆಗುಟ್ಟುವ, ಕೈಪರೆಗುಟ್ಟ ಬೆನ್ನೊಳ್ ಮೈಗರೆವ ಮೈಗರೆದು ಗುಂಡಿಗೆಯಂ ಕಳ್ವ, ಕಳ್ದು ಬೈತಿಡುವ, ಬೈತಿ ಟ್ಟ್ರೀರ್ವನಂ ಕಳ್ವನೆಂದೊರ್ವನಂ ಪೇಳ್ವ, ಪೇಳ್ದೊಡೆ ತಂದೀವ, ತಂದಿತ್ತಡೆರಗುವ, ಅಡಿಗೆರಗಿ ಪರಕೆಗೊಂಬ, ಪರಕೆಗೊಂಡು ತಾಯೆಡೆ ಬರ್ಪ ಬಂದು ತಮ್ಮ ಲೀಲೆಯಂ ಕೇಳಿಪ' (ಅಶ್ವಾಸ ೧೬) <u>ಹೀಗೆ ಮುದ್ದ ಣ್ಣ ನ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಸಮತೂಕವೂ ಗಾ</u>ನ ಮಾಧುರ್ಯವೂ ಬಿಗಿಯೂ ಇವೆ. 'ಕೆಲರಂ ಕಡಿದಂ, ಕೆಲರಂ ಬಡಿದಂ, ಕೆಲರನುಗಿದಂ, ಕೆಲರಂ ಬಿಗಿದಂ ಕೆಲರಂ ಕುರಿದರಿದರಿದಂ, ಕೆಲರಂ ಬಿಗಿದಂ ಕೆಲರನಿಟ್ಟಂ ನೊನೆ ಯೊಳ್ ' (ಆಶ್ವಾಸ ೧೬) ಮುದಣ್ಣ ನ ಶೈಲಿ ಹೃದ್ಯ ವಾದ ಗದ್ಯ ವಾಗಿದೆ.\*

<sup>\*</sup>ಈ ಲೇಖನದಲ್ಲಿ ಶಕಟರೇಫ, ರಳವನ್ನು ಬಳಸಿಲ್ಲ. ಸಂ,

ع

ಹೀಗೆ ಕನ್ನಡಗದ್ಯ ೯ನೆಯ ಶತಮಾನದ ದುರ್ವಿನೀತಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಅದೃಶ್ಯಸರಸ್ವತಿ ಯಾಗ್ರಿ ಸಂಪಾದಿಗಳ ಚಂಪೂಕಾವ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಪದ್ಯಗಳ ಸಾಟಯಾಗ್ರಿ ಪಡ್ಡಾರಾಧನೆ ಚಾವುಂಡರಾಯ ಪುರಾಣಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರ ರೂಪವಡೆದು, ಹರಿಹರನಲ್ಲಿ ಮಹಾಭಿಷಿಕ್ತ ವಾಯಿತೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ಪದ್ಯದ ಜತೆಯಲ್ಲಿಯೇ ಗ್ರಂಥವನ್ನು ಕಂಡಿರಬಹು ದಾದ ಗದ್ಯ, ಏರು ತಗ್ಗು ಗಳಲ್ಲಿ ಹರಿದು ಹರಿಹರನಲ್ಲಿ ಮಹಾಪ್ರವಾಹವಾಗಿ ಕನ್ನಡ ಜನದ ಬಾಳು, ದೇಸಿ. ಜನಪದಗಳ ಆಡುಮಾತು ಇವುಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ಕೊಂಡು, ಮಹತ್ ಸತ್ಯವೇದಾಂತಗಳನ್ನೂ ನಿತ್ಯವ್ಯವಹಾರಗಳನ್ನೂ ಸಾಧಿಸಲು ತಾನು ಶಕ್ತನೆಂಬುದನ್ನು ತೋರಿಸಿಕೊಟ್ಟಿದೆ. ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯ ಇದುವರೆಗೆ ಸಾಧಿಸದ ಕೆಲಸ ಯಾವುದೂ ಇಲ್ಲ ಕನ್ನಡ ಜನತೆಯ ಬಾಳನ್ನು ತಿದ್ದಲು ಈ ಗದ್ಯವೇ ನಮಗೆ ಗತಿ. ಹೊಸಗನ್ನಡ ಗದ್ಯಕ್ಕೆ ಇಂದು ಎಂದಿಗಿಂತ ಹೆಚ್ಚಾದ ಜವಾಬ್ದಾರಿಯಿದೆ. ಆಧುನಿಕ ಜಗತ್ತಿನ ಜಟಲ ಸಮಸ್ಥೆಗಳಿಗೆ ಕನ್ನಡಿಗರನ್ನು ಸಿದ್ಧ ಮಾಡುವ ಹೊಣೆ ಕನ್ನಡಗದ್ಯದ್ದು. ಈ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡಗದ್ಯ ಲೇಖಕರು ಹಿಂದೆ ಸಾಧಿಸಿರುವುದೇ ನಮಗೆ ಕೈ ದೀವಿಗೆ. ನಮಗೆ ಅವಾರವಾದ ಶಬ್ದರಾಶಿ ಭಂಡಾರ ದೊರಕಿದೆ. ಆಧುನಿಕ ವಿಜ್ಞಾನ ಸಮಾಜ ಶಾಸ್ತ್ರ ಮನಃಶಾಸ್ತ್ರ ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರ ತತ್ವಶಾಸ್ತ್ರ ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ಚರ್ಚಿಸಲು ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಶಬ್ದ ಸಂಪತ್ತಿಯಿದೆ. ಈವರೆಗೆ ಬೆಳೆದು ಬಂದಿರುವ ಗದ್ಯವನ್ನು ಅಭ್ಯಾಸಿಸಿದರೆ ಅಲ್ಲಿ ದೊರಕುವ ಶಬ್ದ ಸಂಪತ್ತು ಆಶ್ಚರ್ಯವನ್ನು ಂಟುಮಾಡುವುದು. ಇದು ನಮ್ಮ ದೊಡ್ಡ ಆಸ್ತಿ.

ಹೊಸಗನ್ನಡ ಗದ್ಯನಿರ್ಮಾಣದಲ್ಲಿ ಪೂಜನೀಯ ಶ್ರೀಮಾನ್ <u>ಎ. ಆರ್.</u> ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಸೇವೆ ಹಿರಿದಾದುದು. ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯದ ಶಕ್ತಿಯನ್ನೂ ಆ ಗದ್ಯ ಏನನ್ನು ಸಾಧಿಸಬಹುದೆಂಬುದನ್ನೂ ಈ ಮರ್ ನೀಯರು ತೋರಿಸಿಕೊಟ್ಟದ್ದಾರೆ. ಇವರ ಹೆಸರು ಕನ್ನಡನಾಡಿನಲ್ಲಿ ಮನೆಮಾತಾಗಿದೆ. <u>ವಚನಭಾರತ</u>ದಿಂದ ಜನತೆಗೆ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಹೊಸ ಉತ್ಸಾಹ ಉಂಟಾಗಿದೆ. ಆಧುನಿಕ ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯದ ಶಕ್ತಿ ಏನು, ಸ್ವಭಾವವೇನು, ಸಾಧನೆಯೇನು ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಇವರ ಶೈಲಿಯೇ ಸ್ಪಷ್ಟ ಉದಾಹರಣೆ.

'ಸಂಸಾರದಲ್ಲಿ ಒಬ್ಬರು ಸೋತಾಗಲೀ ಇಬ್ಬರೂ ಸೋತಾಗಲೀ ಸ್ನೇಹ ಬೆಳೆಯ ಬೇಕು. ಅದರಿಂದಲೇ ಚಿಂತೆ ಕಷ್ಟಗಳ ನಿವಾರಣೆ; ಸುಖಸಂಪಾದನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ವ್ಯಕ್ತಿಯ ಶೀಲ, ಅದರಲ್ಲಿಯೂ ತ್ಯಾಗ ಕ್ಷಮೆ ಇವು ಮುಖ್ಯ. ಅದರಿಂದ ಸಂಸಾರ ಹಸನಾಗುತ್ತದೆ. ಇವುಗಳಿಗೆ ಮೂಲ ಪ್ರೀತಿ, ವ್ರೇಮ, ವಾತ್ಸಲ್ಯ, ಭಕ್ತಿ, ಗೌರವ ಇತ್ಯಾದಿ. ಇವೆಲ್ಲ ಮೂಲತಃ ಒಂದೇ. ಸ್ಥಾನಭೇದದಿಂದ ಸ್ವಲ್ಪಸ್ವಲ್ಪ ಬಣ್ಣ ಬದಲಾಗಿ ಒಂದೇ ಸ್ನೇಹಭಾವನೆ ಬೇರೆಬೇರೆ ಹೆಸರನ್ನು ತಳೆಯುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳು ಉತ್ತಮಗೊಂಡರೆ ಸಂಸಾರವು ಉತ್ತಮವಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಹತ್ತು ವ್ಯಕ್ತಿಗಳು ಉತ್ತಮಗೊಂಡರೆ ಸಂಸಾರವು ಉತ್ತಮವಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಹತ್ತು ವ್ಯಕ್ತಿಗಳು ಪ್ರಮಾದ ಸಂಸಾರ; ಹತ್ತು ಉತ್ತಮವಾದ ಸಂಸಾರಗಳಿಂದ ಒಂದು ಶ್ಲಾಘ್ಯ ವಾದ ಸಮಾಜ; ಸಮಾಜದಿಂದಲೇ ದೇಶ, ರಾಷ್ಟ್ರ ಎಲ್ಲಾ! ಆದ್ದರಿಂದ ಸಾಧಾರಣ

ನೀತಿ, ಸಾಂಸಾರಿಕ ನೀತಿ, ವೈಯಕ್ತಿಕ ಗುಣಶೀಲಗಳು, ಇವು ಅತ್ಯಂತ ಮುಖ್ಯ ವಾದವು. ವ್ಯಕ್ತಿಸಂಪತ್ತೇ ದೇಶ ಸಂಪತ್ತು—ಆ ಸಂಪತ್ತನ್ನು ವೃದ್ಧಿಪಡಿಸುವುದೇ ರಾಜನ ಪ್ರಥಮ ಧರ್ಮ.' (ವಚನಭಾರತ, ಪೀಠಿಕೆ)

'ದೇಹವನ್ನು ಕೊಬ್ಬಿಸಬಾರದು; ಹಾಗಾದರೆ ಗೊಬ್ಬರ ಹೆಚ್ಚಾದ ಪಯಿರಿ ನಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಇಂಥ ಪಯಿರಿನಲ್ಲಿ ಹೊರವಾಗಿ ಎಲೆ ಬಿಡುತ್ತದೆ; ಹೂವೂ ಹಣ್ಣೂ ಸೊನ್ನೆ. ಹೀಗೆಂದು ದೇಹವನ್ನು ಒಣಗಿಸಬಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಒಣಗಿದ ಪಯಿರಿ ನಲ್ಲಿ ಹಣ್ಣಿ ರಲಿ, ಎಲೆಯೂ ಹೋಗಿ ಬಿಡುತ್ತದೆ. ದೇಹವು ಲಘುವಾಗಿ ಆರೋಗ್ಯ ವಾಗಿರುವುದರ ಜತೆಗೆ ಬುದ್ದಿಯು ಹರಿತವಾಗಿರಬೇಕು. ಚಟುವಟಕೆಯುಳ್ಳದ್ದಾಗಿರ ಬೇಕು. ಬುದ್ದಿ ಮದಡಾದರ ಅದರ ಹಿಂದಿರುವ ಆತ್ಮದ ದರ್ಶನವು ಮಂಕಾಗುತ್ತದೆ. ಆದುದರಿಂದ ಸಂಕತವಾದ ದೇಹಶ್ರಮ ಬುದ್ಧಿ ಶ್ರಮಗಳು ಆವಶ್ಯಕ. ಅವೇ ತಪಸ್ಸು ದೇಹಶೋಷಣೆ ಅಕರ್ಮ ಅಲಸತೆಗಳು ತಪಸ್ಸಲ್ಲ. ಆಹಾರ ದೋಷದಿಂದ ರಾಜಸ ತಾಮಸಗಳು ಹೆಚ್ಚಾದರೆ ದೇಹ ಭಾರವಾಗಿ ಬುದ್ಧಿ ಮಂಕಾಗುವುದೂ ನಮ್ಮೆಲ್ಲರ ಅನು ಭವಕ್ಕೆ ಬಂದಿರುವ ಸಂಗತಿ. ಆದ್ದರಿಂದ ಆಹಾರ ವಿಹಾರ ನಿದ್ರೆ ಎಚ್ಚರ ಕಾರ್ಯ ವಿಶ್ರಾಂತಿ ಇವು 'ಯುಕ್ತ'ವಾಗಿರಬೇಕು. ಅತಿಗೆ ಹೋಗಬಾರದು. ತಪಸ್ಸು ಯಾವಾ ಗಲೋ ಒಂದು ಗಳಿಗೆ ಕಣ್ಣು ಮುಚ್ಚಿಕೊಂಡು ಕುಳಿತಿರುವುದಲ್ಲ ಮನೋವಾಕ್ಕಾಯ ಗಳಿಂದ ಸದಾ ಅನುಷ್ಠಾನ ಮಾಡತಕ್ಕದ್ದು. ಇದೇನು ಕರಿಣವಾದದ್ದಲ್ಲ; ಘೋರ ವಾದದ್ದಲ್ಲ; ಸರ್ವಸಾಧ್ಯವಾದದ್ದು, ಸಾವಿತ್ರಿ ಮಾಡಿದ ತಪಸ್ಸು ಇದೇಯೆ.' (ವಚನ ಭಾರತ; ಪೀರಿಕೆ)

'ಅಹಿಂಸೆಯೆಂಬುದು ಅವರಂಜಿಯ ಹಾಗೆ; ಶುದ್ಧ ಅಪರಂಜಿ ನಾಣ್ಯವಾಗುವು ದಿಲ್ಲ; ವ್ಯವಹಾರಕ್ಕೆ ಸಲ್ಲುವದಿಲ್ಲ. ಅದಕ್ಕೆ ಸ್ವಲ್ಪವಾದರೂ ಪೆಡಸಾದ ಕೆಚ್ಚನೆಯ ತಾಮ್ರ ಬೆರೆಯಬೇಕು. ಹಾಗೆಯೇ ರಾಜನಲ್ಲಿ ಸ್ವಲ್ಪ ಕಾಠಿಣ್ಯ ಬೇಕು ರಾಜ ದಂಡವೇ ಧರ್ಮಾರ್ಥಗಳನ್ನೂ ಧನಧಾನ್ಯಗಳನ್ನೂ ರಕ್ಷಿಸತಕ್ಕದ್ದು. ದಂಡದ ಹೆದರಿಕೆ ಯಿಂದಲೇ ಜನರು ತೆಪ್ಪಗಿರುತ್ತಾರೆ. ದುಷ್ಟನಿಗ್ರಹಕ್ಕೆ ಕ್ರೌರ್ಯವೂ ಬೇಕು, ಹಿಂಸೆಯೂ ಬೇಕು. ಆ ಹಿಂಸೆ ಹಿಂಸೆಯಲ್ಲ, ಧರ್ಮ. ರಾಮರಾಜ್ಯದಲ್ಲಿಯೂ ರಾಕ್ಷಸನ ಸಂಹಾರ ವಾಗಿಯೇ ಆಯಿತು. ಸ್ವಾರ್ಥಸಾಧನೆಗೆ ದೇಶದ ಯುವಕರನ್ನು ಬಲಿಕೊಡುವುದು ಹಿಂಸೆಯೇ ಹೊರತು ಶಿಷ್ಟ ವರಿವಾಲನೆಗೆ ಹಿಂಸಾಕೌರ್ಯಗಳನ್ನು ಆಚರಿಸುವುದು ಪಾಪ ವಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಹಿಂಸಾಕಾರ್ಯಕ್ಕೆಂತಲೂ ಅದರ ಹಿಂದೆ ಇರುವ ಉದ್ದೇಶವೇ ಪ್ರಧಾನ. ಅದಕ್ಕೆ ಕಾರಣಗಳಾದ ಲೋಭಗರ್ವ ಕಾಮಕ್ರೋಧಾದಿಗಳು ವರ್ಜ್ಯ. ವೈದ್ಯನು ಶಸ್ತ್ರಚಿಕಿತ್ಸೆಮಾಡಿ ಜೀವ ಉಳಿಸಿದರೆ ಅದು ಹಿಂಸೆಯೆನ್ನಿ ಸುವುದಿಲ್ಲ: ಪಾಪವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಅದೇ ಆಯುಧದಿಂದ ಘಾತುಕನು ಕೊಲೆಮಾಡಿದರೆ ಅದು ಪಾಪ. ಆದ್ದರಿಂದ ಹಿಂಸೆಯೆಂದು ತೋರುವ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ಯಾರು, ಏಕೆ, ಹೇಗೆ ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳ ಉತ್ತರವೂ ಮುಖ್ಯ.' (ವಚನಭಾರತ ಪೀಠ)

' ಇನೆಲ್ಲಕ್ಕಿಂತಲೂ ಶೀಲ ಮುಖ್ಯ. ಶೀಲದಿಂದಲೇ ಧರ್ಮ ಸತ್ಯ ನಡತೆ ಬಲ ಸಂಸತ್ತು ಎಲ್ಲವೂ ಲಭಿಸುವುದು. ಹಿಂದೆ ಪ್ರಹ್ಲಾದನು ಇಂದ್ರನನ್ನು ಗೆದ್ದು ತನ್ನ ಶೀಲದಿಂದ ಮೂರು ಲೋಕಗಳನ್ನೂ ವಶಪಡಿಸಿಕೊಂಡು ಆಳುತ್ತಿದ್ದ ನಂತೆ. ಆಗೆ ಇಂದ್ರನು ಬ್ರಾಹ್ಮಣವೇಷದಿಂದ ಅವನಲ್ಲಿಗೆ ಹೋಗಿ ಶಿಷ್ಯವೃತ್ತಿಯಿಂದ ಅವನನ್ನು ಸಂತೋಷ ಪಡಿಸಿ ಅವನ ಶೀಲವನ್ನೇ ವರವಾಗಿ ಕೇಳಿ ಪಡೆದನಂತೆ. ಇಂದ್ರನು ಹೋದ ಕೂಡಲೇ ಅವನ ಹಿಂದೆ ಪ್ರಹ್ಲಾದನ ದೇಹದಿಂದ ಒಂದು ತೇಜಸ್ಸಿನ ಮೂರ್ತಿ ಹೊರ ಹೊರಟದ್ದನ್ನು ನೋಡಿ ಪ್ರಹ್ಲಾದನು ' ನೀನು ಯಾರು? ' ಎಂದು ಕೇಳಿದನಂತೆ. ಅದಕ್ಕೆ ಅದು ' ನಾನು ಶೀಲ, ನಿನ್ನನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಹೋಗುತ್ತಿದ್ದೇನೆ' ಎಂದಿತಂತೆ. ಅವೇಶೆ ಹೀಗೆಯೇ ತೇಣೋರೂಪಿನಿಂದ ಧರ್ಮವೂ ಸತ್ಯವೂ ನಡತೆಯೂ ಬಲವೂ ಸಂಪತ್ತೂ ಒಂದೊಂದಾಗಿ ಹೊರಟು ಹೋದುವಂತೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶೀಲವೇ ಸಕಲ ಶ್ರೇಯಸ್ಸಿಗೂ ಮೂಲ. ಮನಸ್ಸಿನಿಂದಾಗಲೀ ಮಾತಿನಿಂದಾಗಲೀ ದೇಹದಿಂದಾಗಲೀ ಯಾರಿಗೂ ಕೆಡಕು ಮಾಡಬಾರದು. ಆದಷ್ಟು ಉಪಕಾರವನ್ನೂ ದಾನವನ್ನೂ ಮಾಡಬೇಕು. ಅನ್ಯರಿಗೆ ಹಿತವಲ್ಲದ ಅಥವಾ ನಾಚಬೇಕಾದ ಕೆಲಸಮಾಡಬಾರದು. ಹತ್ತು ಜನ ಮೆಚ್ಚುವುದನ್ನು ಮಾಡಬೇಕು. ಇನೇ ಸಂಗ್ರಹವಾಗಿ ಶೀಲದ ಸ್ವರೂಪ. ಶೀಲವಂತರಲ್ಲ ದವರು ಎಲ್ಲಾ ದರೂ ಸಿರಿವಂತರಾಗಿದ್ದ ರೆ ಅದನ್ನು ಅವರು ಹೆಚ್ಚು ದಿನ ಅನುಭವಿಸು ವುದಿಲ್ಲ. ಬೇಗೆ ಬುಡಮಟ್ಟನಾಶವಾಗುತ್ತಾರೆ' (ವಚನಭಾರತ ಪುಟ, ೩೩೭)

' ಆಧುನಿಕ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಶಾಸ್ತ್ರಗ್ರಂಥಗಳು ಬಹಳ ಕಡಿಮೆ ಎಂಬುದು ಒಂದು ಲೋಸವಾಗಿ ಎಣಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಇದು ಲೋಪ ನಿಜ. ಆದರೆ ಬರೆಯುವವರಿಲ್ಲವೆಂದಲ್ಲ. ಈಗ ಬೇಕಾದಷ್ಟು ಜನರಿದ್ದಾರೆ. ಆದರೆ ಬರೆದು ಏನುಮಾಡಬೇಕು. ಆ ಪುಸ್ತಕ ಗಳನ್ನು ಹೇಗೆ ಉಪಯೋಗಿಸುವುದು? ಇದು ಸಮಸ್ಯೆ. ಮೈಸೂರು ದೇಶದ ಹೈಸ್ಕೂಲು ತರಗತಿಗಳಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡದ ಮೂಲಕ ಬೋಧನೆಯಾಗಬೇಕೆಂದು ನಿರ್ಧರಿಸಿದಾಗ ಆರು ತಿಂಗಳೊಳಗೆ ಎಲ್ಲ ಶಾಸ್ತ್ರಗಳ ವಿಚಾರವಾಗಿಯೂ ಪಠ್ಯಗ್ರಂಧಗಳು ಆದವು. ಅಚ್ಚಾ ದವು, ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳ ಕೈಗೆ ಬಂದವು. ನಾಳೆ ಕಾಲೇಜಿಗೂ ಕನ್ನಡವೇ ಬೋಧಕ ಭಾಷೆಯಾಗಬೇಕೆಂದು ನಿರ್ಧಾರವಾಗಲಿ, ಆರು ತಿಂಗಳಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ವರುಷದಲ್ಲಿ ಬೇಕಾದ ಪಠ್ಯ ಪುಸ್ತಕಗಳಲ್ಲ ಬಂದಾವು. ಕನ್ನಡಿಗರಲ್ಲದವರು 'ಪಠ್ಯ ಪುಸ್ತಕಗಳಲ್ಲವೆ?' ಎಂದು ಆಕ್ಷೇಪಣಿ ಹೂಡುವರೇ ಹೊರತು ಕನ್ನಡಿಗರು ಎಂದಿಗೂ ಹೂಡುವಂತಿಲ್ಲ. ಕೆಲವು ದಿನ ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್ ಗ್ರಂಥಗಳು ಸಹಾಯಕ್ಕಿರಲಿ. ಕನ್ನಡದ ಅಲಂಕಾರ ಛಂದಸ್ಸು ಗಳನ್ನು ಪಾಠ ಹೇಳುವಾಗ ಸಂಸ್ಕೃತ ಗ್ರಂಥಗಳನ್ನು ನಾವು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಳ್ಳುವು ದಿಲ್ಲವೆ? ಪುಸ್ತಕಗಳು ದೇಶಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಆಗುವುದು ಅಸಾಧ್ಯ ವಾದುದರಿಂದ, ಅದು ಬೋಧನ ಭಾಷೆಯಾಗುವುದು ಅಸಾಧ್ಯ ಎಂಬ ತರ್ಕ ಪೊಳ್ಳು....ಕನ್ನಡವು ಸಾರ್ವತ್ರಿಕ ವಾದರೆ ಜನರಿಗೆ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಯೋಚಿಸುವ ಶಕ್ತಿ ತಾನೇ ಬರುತ್ತದೆ. ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಓದ

ಬೇಕೆಂಬ ಬಯಕೆ ಬರುತ್ತದೆ. ಓದುವವರು ಹೆಚ್ಚಾಗುತ್ತಾರೆ. ಓದು ರುಚಿಸುತ್ತದೆ. (ಎ. ಆರ್. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರೀ, ಭಾಷಣಗಳು ಮತ್ತು ಲೇಖನಗಳು)

ಇಂತಹ ಭಾಷೆಯಿಂದ ಜಗತ್ತ್ರಿನಲ್ಲಿ ಸಾಧಿಸಲಾರದ ಕೆಲಸ ಯಾವುದು ?\*

ಗೊರೂರು ರಾಮಸ್ವಾಮಯ್ಯಂಗಾರ್

<sup>\*</sup>ಈ ಲೇಖನ ಬರೆಯಲು ಉದ್ದ ಕ್ಕೂ ಸೂಚಿಸಿರುವ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲದೆ ಶ್ರೀ ಮುಗಳಿ ಅವರ ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನೂ ಆಧಾರವಾಗಿಟ್ಟುಕೊಂಡಿದ್ದೇನೆ. ಗೊ. ರಾ

# ವುಹಾಭಾರತದ ಚಿತ್ರಗಳು

ನಮ್ಮ ಭರತ ಖಂಡದಲ್ಲಿ ಪಂಡಿತಪಾಮರರೆಲ್ಲರಿಗೂ ಅತ್ಯಂತ ಪ್ರಿಯವಾಗಿ ಎಲ್ಲೆ ಡೆ ಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಹರಡಿರುವ ಧಾರ್ಮಿಕಗ್ರಂಥಗಳಿಂದರೆ ರಾಮಾಯಣ ಮಹಾಭಾರತಗಳೇ. ಈ ಗ್ರಂಥಗಳು ನಮ್ಮ ದೇಶದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರವಲ್ಲದೆ ದೇಶದ ಹೊರೆಗೆ ಜಾವಾದ್ವೀಪದವರೆಗೂ ಹಿಂದಿನ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೇ ಸ್ರಚುರವಾಗಿದ್ದುವು. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಮಹಾಭಾರತವೇ ಬಲು ದೊಡ್ಡದು. ಮುಖ್ಯಕಧಾ ವಸ್ತುವಾದ ವಾಂಡವರ ಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲದೆ ಅನೇಕ ಆಖ್ಯಾ ಯಿಕೆಗಳೂ ರಾಜಧೆರ್ಮ ಆಪದ್ವರ್ಮ ಮೊದಲಾದ ಧರ್ಮಬೋಧೆಗಳೂ ಭಗವದ್ಗೀತಾದಿ ತತ್ತೋಪದೇಶಗಳೂ ಇದರಲ್ಲಡಗಿರುವುವು! ಈ ಗ್ರಂಧವು ವೇಸವ್ಯಾಸಮಹರ್ಷಿ ಯಿಂದೆ ಸಂಸ್ಕೃತಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ರಚಿತವಾಗಿ ಸುಮಾರು ಒಂದು ಲಕ್ಷ ಗ್ರಂಧ (ಒಂದು ಗ್ರಂಥಕ್ಕೆ ೩೨ ಅಕ್ಷರಗಳು)ದಷ್ಟು ಪ್ರಮಾಣವುಳ್ಳದುದಾಗಿವೆ. ಪುರಾಣ ಪಠನದ ಮೂಲಕವಾಗಿಯೂ ಹೆರಿಕಧಾಕಾಲಕ್ಷ್ಮೇಪದ ಮೂಲಕವಾಗಿಯೂ ಜನಗಳು ಇದರ ಸ್ವಾರಸ್ಯವನ್ನು ಇಂದಿಗೂ ಅರಿಯುವರು. ಈಚೆಗೆ ಮಹಾಭಾರತದ ಕಥೆಯನ್ನು ಸಂಗ್ರಹಿಸಿರುವ ಕನ್ನಡ ಭಾಷೆಯ ವಚನಭಾರತಗಳೂ ಪ್ರಚಾರದಲ್ಲಿವೆ. ಧರ್ಮರಾಯನ ಪಟ್ಟಾ ಭಿಷೇಕದವರೆಗೂ ಪಾಂಡವರ, ಕಥೆಯನ್ನೊಳಗೊಂಡು ಎರಡು ಪದ್ಯ ಕಾವ್ಯಗಳು ಕನ್ನಡ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ರಚಿತವಾಗಿವೆ. ಮೊದಲನೆಯದು ಕ್ರಿ. ಶ. ೯೪೧ರಲ್ಲಿ ಸಂಪನೆಂಬ ಜೈನ ಕವಿಯಿಂದ ರಚಿತವಾದ ಪಂಪಭಾರತವೆಂಬ ಗ್ರಂಥ. ಎರಡನೆಯದು ಸುಮಾರು ೧೫ನೆಯ ಶತಮಾನದಲ್ಲಿ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸ ಅಥವಾ ನಾರಣಪ್ಪನಿಂದ ರಚಿತವಾದ ಗದುಗಿನ ಭಾರತ. ಇವುಗಳಲ್ಲದೆ ಮಹಾ ಭಾರತದ ಕೆಲಕೆಲವು ಕಥೆಗಳನ್ನು ವಿವರಿಸುವ ಇನ್ನೆ ಷ್ಟ್ರೋ ಸಣ್ಣ ಕಾವ್ಯಗಳೂ ಯಕ್ಷಗಾನಪ್ರಬಂಧಗಳೂ ಹಾಡುಗಳೂ ಹೇರಳವಾಗಿ ದೊರೆಯುವುವು.

ನಮ್ಮ ದೇಶದ ದೇವಸ್ದಾನಗಳಲ್ಲಿ ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ೧೧ನೆಯ ಶತಮಾನದಿಂದ ೧೪ನೆಯ ಶತಮಾನದವರೆಗೆ ಪ್ರಸಿದ್ಧಿ ಪಡೆದ ಹೊಯ್ಸಳ ರೀತಿಯ ಶಿಲ್ಪದ ದೇವಾಲಯ ಗಳಲ್ಲಿ ಮಹಾಭಾರತದ ಕಥೆಗೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟ ಚಿತ್ರಗಳನ್ನು ಭಿತ್ತಿಗಳ ಮೇಲೆ ಪಟ್ಟಕೆ ಗಳಲ್ಲಿ ಕೆತ್ತಿರುವರು, ಗೂಡುಗಳಲ್ಲಿ ವಿಗ್ರಹಗಳನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸಿರುವರು. ಈ ದೇವಾಲಯ ಗಳ ವರ್ಣನೆಯನ್ನು ಮಾಡುವಾಗ ಆರ್ಕಿಯಲಾಜಿಕಲ್ ಇಲಾಖೆಯ ವಾರ್ಷಿಕ ವರದಿಗಳಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಗಳ ವಿವರಗಳನ್ನೂ ಕೊಟ್ಟರುವರು ಕೆಲವೆಡೆಗಳಲ್ಲಿ ಛಾಯಾ ಗ್ರಹಣದ ಮೂಲಕ ತಯಾರಾದ ಈ ಚಿತ್ರಗಳ ಪಡಿಯಚ್ಚುಗಳನ್ನೂ ಮುದ್ರಿಸಿ ವಿವರಿಸಿರುವರು. ಈ ಚಿತ್ರಗಳನ್ನು ಕೊರೆದ ಶಿಲ್ಪಿಗಳ ಹೆಸರನ್ನೂ ಚಿತ್ರದ ವಿಳಾಸ ವನ್ನೂ ಕೆಲವೆಡೆಗಳಲ್ಲಿ ಶಿಲ್ಪಿಗಳು ಕೆತ್ತಿರುವರು. ಈ ವರದಿಗಳಲ್ಲಿರುವ ಚಿತ್ರಗಳ

ವಿವರಗಳ ಆಧಾರದ ಮೇಲೆ ಈ ನನ್ನ ಪ್ರಬಂಧವು ರಚಿತವಾಗಿದೆ. ಈ ಚಿತ್ರಗಳ ವಿಚಾರವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖಿಸುವಾಗ ಮಹಾ ಭಾರತದ ಆನುಪೂರ್ವಿಯನ್ನೇ ಅನುಸರಿಸಿ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟ ಕಥಾವೃತ್ತವನ್ನು ಕ್ರಮವಾಗಿ ಬರೆಯಲಾಗಿದೆ.

ಚಿತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣಬರುವ ಮೊತ್ತಮೊದಲನೆಯ ಮಹಾಭಾರತದ ಕಥಾ ವೃತ್ತವೆಂದರೆ—ಸಾಂಡುವಿನ ಮರಣಾನಂತರ ಅವನ ಹೆಂಡತಿಯಾದ ಕುಂತಿಯೂ ಮಕ್ಕಳಾದ ಸಾಂಡವರೂ ಅಂದರ ಧರ್ಮರಾಯ ಭೀಮ ಅರ್ಜುನ ನಕುಲ ಸಹದೇವರೂ ಹೆಸ್ತಿ ನಾವತಿಗೆ ಹೋಗಿ ಅರಮನೆಯಲ್ಲಿ ನೆಲಸಿದುದು. ಕಡೂರು ಡಿಸ್ಟ್ರಿಕ್ಟು ತರೀಕೆರೆ ತಾಲ್ಲೋಕು ಅವೃತಾಪುರದ ಅಮೃತೇಶ್ವರದೇವಾಲಯದ ಉತ್ತರದ್ವಾರದ ಬಳಿ ಹೊರಭಿತ್ತಿಯ ಅಡ್ಡ ಪಟ್ಟೆಗಳ ಮೇಲೆ ಈ ಇತಿವೃತ್ತವು ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ. ಕುಂತಿಯೂ ಪಾಂಡವರೂ ಹೆಸ್ತಿ ನಾವತಿಗೆ ಪ್ರಯಾಣ ಮಾಡಿ ಭೀಷ್ಮನ ರಕ್ಷಣೆಯನ್ನು ಬೇಡುವರು. ಇದಕ್ಕಾಕ್ಷೇಸಿಸಿದ ಕೌರವರನ್ನು (ಧೃತರಾಷ್ಟ್ರನ ಮಕ್ಕಳಾದ ದುರ್ಯೋಧನ ದುಶ್ಯಾಸ ನಾದಿಗಳನ್ನು) ಧಿಕ್ಷರಿಸಿ ಪಾಂಡವರನ್ನು ಅರಮನೆಯಲ್ಲಿ ಭೀಷ್ಮನು ನೆಲೆಗೊಳಿಸುವನು. ಅನಂತರ ಹೀಗೆ ಒಟ್ಟಾಗಿ ಬೆಳೆಯುತ್ತಿದ್ದ ಕೌರವರು ಒಂದು ಬಾರಿ ಫಲವೃಕ್ಷವನ್ನು ಹತ್ತಿಹಣ್ಣು ಗಳನ್ನು ಕೊಯ್ಯುತ್ತಿದ್ದಾಗ ಕೆಳಗೆ ನಿಂತಿದ್ದ ಭೀಮನು ತನ್ನ ವಿಶೇಷಬಲ ದಿಂದ ಮರವನ್ನ ಲ್ಲಾಡಿಸಿ ಹಣ್ಣು ಗಳನ್ನು ಕೆಡಹಿದುದಲ್ಲದೆ ಮರದ ಮೇಲಿದ್ದ ಕೌರವರನ್ನು ಉರುಳಿಸುವನು. (ಮೈಸೂರು ಆರ್ಕಿಯಲಾಜಿಕಲ್ ಇಲಾಖೆಯ ೧೯೩೧ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ ಪುಟ್ಟ ೧೦) ಅವನು ಹೀಗೆ ಮಾಡಿದ್ದು ವಿನೋದಕ್ಕಾಗಿಯೇ.

ಅಮೃತೇಶ್ವರ ದೇವಾಲಯವು ಹೊಯ್ಸ ಳ ವಂಶದ ರಾಜನಾದ ಇಮ್ಮಡಿ ನೀರ ಬಲ್ಲಾ ಳನಿಂದ ಕ್ರಿಸ್ತಶಕ ೧೧೯೬ರಲ್ಲಿ ವ್ರತಿಷ್ಠಿ ತವಾಯಿತೆಂದೂ ಅಲ್ಲಿಂದ ಕ್ರಿ.ಶ. ೧೨೦೬ರ ವರೆಗೂ ದೇವಾಲಯದ ಮುಖಮಂಟಪ ಮೊದಲಾದ ಕೆಲವು ಭಾಗಗಳು ನಿರ್ಮಿತ ವಾದುವೆಂದೂ ಉಕ್ತವಾಗಿದೆ. (೧೯೩೧ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೭) ಭೀಮನು ಕೌರವರನ್ನು ಮರವ ಮೇಲಿನಿಂದ ಕೆಡಹಿದ ಸಂಗತಿ ಮೈಸೂರು ಡಿಸ್ಟ್ರಿಕ್ಟ್ನು ತಿರಮ ಕೂಡಲು ನರಸೀಪುರದ ತಾಲ್ಲೋಕು ಸೋಮನಾಧಪುರಗ್ರಾಮದ ಕೇಶವ ದೇವಾ ಲಯದ ತಳಹದಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಮಂಡ್ಯ ಡಿಸ್ಟ್ರಿಕ್ಟು ಮಂಡ್ಯ ತಾಲ್ಲೋಕು ಬಿಸ್ರಾಳುಗ್ರಾಮದ ಮಲ್ಲಿಕಾರ್ಜುನ ದೇವಾಲಯದ ಹಿಂಭಾಗದ ಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲೂ ಚಿತ್ರತವಾಗಿದೆ. ಸೋಮ ನಾಥಪುರದ ಕೇಶವ ದೇವಾಲಯವು ಸು. ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೨೫೮ರಲ್ಲಿ ಹೊಯ್ಸಳ ರಾಜನಾದ ೩ನೆಯ ನರಸಿಂಹನ ಆತ್ರಿತನಾದ ಸೋಮನಾಥ ದಣಾಯಕನಿಂದ ನಿರ್ಮಿತವಾಯಿತು. ಬಸ್ರಾಳಿನ ಮಲ್ಲಿಕಾರ್ಜುನ ದೇವಾಲಯವು ಹೊಯ್ಸಳ ರಾಜನಾದ ಇಮ್ಮಡಿ ನರ ಸಿಂಹನ ಅಧಿಕಾರಿಯಾದ ಹರಿಹರ ಡಣಾಯಕನಿಂದ ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೨೩೪ ರಲ್ಲಿ ರಚಿತ ವಾಯಿತು. (೧೯೩೨ ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೧೬,೨೨;೧೯೩೪ ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೩೬, ೩೮)

ಹೀಗೆ ಚಿತ್ರಗಳ ವಿಚಾರವನ್ನುಲ್ಲೇಖಿಸುವಾಗ ಅವುಗಳು ದೊರೆಯುವ ಸ್ಥಳ, ಆ ಕಟ್ಟಡದ ಕಾಲ ಮತ್ತು ಅದನ್ನು ರಚಿಸಿದ ದೊರೆಯ ಅಥವಾ ಅಧಿಕಾರಿಯ ಹೆಸರು, ಚಿತ್ರದಿಂದ ಸೂಚಿತವಾಗುವ ಮಹಾಭಾರತದ ಕಥಾಂಶ, ಚಿತ್ರಗಳನ್ನು ವಿವರಿ ಸುವ ಆರ್ಕಿಯಲಾಜಿಕಲ್ ಇಲಾಖೆಯ ವರದಿ ಇವುಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ಈ ಪ್ರಬಂಧದಲ್ಲಿ ಸೂಚಿಸಿರುತ್ತದೆ.

ಇತ್ತ ಭೀಮಸೇನನು ಬಲಿಷ್ಠನೆಂದು ಪ್ರಖ್ಯಾತಿ ಪಡೆದ ಹಾಗೆಲ್ಲಾ ಅವನ ಮೇಲೆ ದುರ್ಯೋಧನನಿಗೆ ದ್ವೇಷ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಪ್ರಮಾಣ ಕೋಟೆ ಎಂಬ ಮಡುವಿನಲ್ಲಿ ಲತೆ ಗಳಿಂದ ಬಿಗಿಸಿ ಮಲಗಿದ್ದ ಭೀಮನನ್ನು ಹಾಕಿಸಿದನು. ಆದರೆ ಭೀಮನು ಎಚ್ಚರ ವಾಗಿ ಕಟ್ಟುಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ಕಿತ್ತುಕೊಂಡು ಮೇಲಕ್ಕೆ ಎದ್ದು ಬಂದನು. ಹೀಗೆಯೇ ಇನ್ನೊಂದು ಸಾರಿ ನಿದ್ರೆಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾಗ ಭೀಮನ ಮೇಲೆ ಘೋರ ವಿಷಸರ್ಪಗಳನ್ನು ಬಿಡಿಸಿದನು. ಆದರೆ ಅವುಗಳ ಹಲ್ಲು ಅವನ ಚರ್ಮದಲ್ಲಿ ಇಳಿಯಲಾರದೆ ಹೋದುವು; ಎಚ್ಚರಗೊಂಡು ಅವನೇ ಅವುಗಳನ್ನು ಕೊಂದುಹಾಕಿದನು. ಭೀಮನು ನಾಗರಾಜ ನೊಡನೆ ಯುದ್ಧ ಮಾಡುವ ದೃಶ್ಯವು ಕಡೂರು ಡಿಸ್ಟ್ರಿಕ್ಟು ಚಿಕ್ಕಮಗಳೂರು ತಾಲ್ಲೂಕು ಬೆಳವಾಡಿ ಗ್ರಾಮದ ವೀರನಾರಾಯಣ ದೇವಾಲಯದ ತಳಹದಿಯ ಮಂಟಪದಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ. (೧೯೩೩ ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ. ೮೪) ಈ ದೇವಾಲಯವು ಹೊಯ್ಸಳರ ಶಿಲ್ಪಕ್ಕೆ ಸೇರಿದ್ದು. ಸುಮಾರು ಕ್ರಿ.ಶ ೧೨೦೬ ರಲ್ಲಿ ಇದು ನಿರ್ಮಿತವಾಗಿರ ಬಹುದು. (ಅದೇ ವರದಿಯ ಪುಟ ೮೧)

ಪಾಂಡನ ಕೌರವರು ದೊಡ್ಡ ವರಾದುದನ್ನು ಕಂಡು ಭೀಷ್ಮನು ಶಸ್ತ್ರಾಸ್ತ್ರ ಪ್ರಯೋಗದಲ್ಲಿ ಪ್ರವೀಣನಾಗಿದ್ದ ದ್ರೋಣಾಚಾರ್ಯನೆಂಬ ಬ್ರಾಹ್ಮಣನನ್ನು ಅವರಿಗೆ ಶಸ್ತ್ರ ವಿದ್ಯಾ ಭ್ಯಾಸದಲ್ಲಿ ಗುರುವಾಗಿ ಗೊತ್ತು ಮಾಡಿದನು ಅನೇಕ ಮಂದಿ ರಾಜ ಪುತ್ರರು ದೇಶದೇಶಗಳಿಂದ ಬಂದು ಅವನಲ್ಲಿ ವಿದ್ಯೆಯನ್ನು ಕಲಿತರು. ಒಂದು ದಿನ ಅವರು ಕಲಿತ ವಿದ್ಯೆಯ ಪ್ರದರ್ಶನಕ್ಕಾಗಿ ದ್ರೋಣನು ಹಸ್ತಿ ನಾವತಿಯ ಹೊರಗೆ ಪ್ರೇಕ್ಷಾಗಾರವನ್ನು ಕಟ್ಟಸಿ ಅದರಲ್ಲಿ ಧೃತರಾಷ್ಟ್ರ ಭೀಷ್ಮ ಮೊದಲಾದವರು ಪರಿವಾರದ ವರೂ ರಾಣಿವಾಸದವರೂ ಕುಳಿತುಕೊಂಡು ನೋಡುವಂತೆ ಮಂಚಗಳನ್ನು ರಚಿಸಿ ದನು. ಒಂದು ದಿನ ಹೀಗೆ ಅವರೆಲ್ಲರೂ ಒಟ್ಟೊಬ್ಬರಾಗಿ ರಂಗಕ್ಕೆ ಬಂದು ಶಸ್ತ್ರಾಸ್ತ್ರಗಳ ಪ್ರಯೋಗಗಳಲ್ಲಿ ತಮ್ಮ ಕೌಶಲ್ಯವನ್ನು ತೋರಿಸಿದರು. ಧರ್ಮರಾಯನ ಅನಂತರ ಭೀಮ ದುರ್ಯೋಧನರು ಗದೆಗಳನ್ನು ಹೊತ್ತು ಮಂಡಲಾಕಾರವಾಗಿ ಸುತ್ತುತ್ತಿರಲು ರಂಗವೆಲ್ಲ ಉಬ್ಬೆದ್ದು ಗದ್ದ ಲವಾಯಿತು. ಆಗ ದ್ರೋಣನು ತನ್ನ ಮಗನ ಮೂಲಕ ಗದಾಪ್ರದರ್ಶನ ವನ್ನು ಅಷ್ಟಕ್ಕೇ ಸಾಕೆಂದು ನಿಲ್ಲಿಸಿದನು. ಅನಂತರ ಅಸ್ತ್ರ ವಿದ್ಯಾ ಕೌಶಲ್ಯವನ್ನು ತೋರಿಸಿದ ಅರ್ಜುನ ಕರ್ಣರಿಗೂ ಯುದ್ಧ ವಾಗುವಂತೆ ಏರ್ಪಾಟಾಗುವುದರಲ್ಲಿತ್ತು. ಅರ್ಜುನನ ಕಡೆಗೆ ಪಾಂಡವರೂ ಕರ್ಣನ ಕಡೆಗೆ ಕೌರವರೂ ಸೇರಿ ಶುಭವನ್ನು ಕೋರುತ್ತಿದ್ದರು. ಆದರೆ ಕರ್ಣನ ಸೂತಜನ್ಮರ ಕಾರಣದಿಂದ ಅವನನ್ನು ಯುದ್ಧ ಕೈ ಅರ್ಹವೆಂದು ಒಪ್ಪಲ್ಲ. ಸೂರ್ಯಾಸ್ತ ಮಾನವಾಗಿ ಎಲ್ಲರೂ ಮನೆಗೆ ಹೋದರು.

ಸಾಂಡನ ಕೌರವರು ಕಾಳೆಗಕ್ಕೆ ಸನ್ನದ್ದ ರಾದರೆಂದೂ ರಥಿಕರೆಲ್ಲರೂ ರಂಗಕ್ಕೆ ಹೊರಟರೆಂದೂ ಧೃತರಾಷ್ಟ್ರದಿಂದ ಪ್ರೇರೇಪಿತರಾದ ಭೀಷ್ಮದ್ರೋಣ ಮೊದಲಾದ ಗುರುಜನರು ಯುದ್ಧ ವನ್ನು ತಪ್ಪಿಸಿ ಸಮಾಧಾನಮಾಡಿದರೆಂದೂ ಸೋಮನಾಥವುರದ ಕೇಶವ ದೇವಾಲಯದ ತಳಹದಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ. (೧೯೩೨ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ ಪುಟ ೨೨).

ಹೀಗೆ ಕೌರವ ಸಾಂಡವರು ಧನುರ್ವಿದ್ಯಾಪಾರಂಗತರಾದ ಮೇಲೆ ದ್ರೋಣನು ಅವರನ್ನು ಕರೆದು ದ್ರುಪದರಾಜನ ಮೇಲೆ ದಂಡೆತ್ತಿ ಹೋಗಿ ಸೋಲಿಸಿ ಅವನನ್ನು ಸೆರೆಹಿಡಿದು ತಮಗೆ ಒಪ್ಪಿಸಬೇಕೆಂದೂ ಅದೇ ತಮ್ಮ ಗುರುವಕ್ಷಿಣೆಯೆಂದೂ ಹೇಳಿದರು. ಅವರು ಅದಕ್ಕೆ ಒಪ್ಪಿ ದ್ರೋಣನೊಡನೆ ಹೊರಟು ವಾಂಚಾಲ ದೇಶಕ್ಕೆ ಮುತ್ತಿಗೆ ಹಾಕಿ ದ್ರುಪದವನ್ನು ಪ್ರೋಣನ ವಾದದ ಮೇಲೆ ಕೆಡಹಿದರು. ಇದರಲ್ಲಿ ವಾಂಡವರೂ ಮುಖ್ಯ ವಾಗಿ ಅರ್ಜುನನೂ ವಿಶೇಷ ಸಾಹಸವನ್ನು ತೋರಿಸಿದರು. ಹೀಗೆ ಅರ್ಜುನನು ದ್ರುಪದ ನಿಗೆ ಬುದ್ಧಿ ಕಲಿಸಿದುದನ್ನು ಅಮೃತಾಪುರದ ಅಮೃತೇಶ್ವರ ದೇವಾಲಯದ ಹೊರಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಉತ್ತರದ್ವಾರದ ಬಳಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ. ದ್ರುಪದರಾಜನು ದ್ರೋಣನ ಮೇಲೆ ವೈರ ವನ್ನು ಸಾಧಿಸಿ ಅವನನ್ನು ಕೊಲ್ಲುವಂತಹ ವೀರನಾದ ಪುತ್ರನೂ ಅರ್ಜುನನಿಗೆ ಯೋಗ್ಯಳಾದ ಪುತ್ರಿಯೂ ಹುಟ್ಟುವಂತೆ ಯಾಜೋಪಯಾಜರೆಂಬ ಬ್ರಾಹ್ಮಣರಿಂದ ಯಜ್ಞ ಮಾಡಿಸಿದಾಗ ಅಗ್ನಿಕುಂಡದಿಂದ ಧೃಷ್ಟದ್ಯುಮ್ನ ನೆಂಬ ವೀರಪುತ್ರನೂ ವ್ರೌಪದಿ ಅಥವಾ ಕೃಷ್ಣೆ ಯೆಂಬ ಸುಂದರಿಯಾದ ಕನ್ಯೆಯೂ ಅವರ ವರದಿಂದ ಉದ್ಭವಿಸಿದರು. ಹೀಗೆ ಅವರು ಹುಟ್ಟಿದುದು ಅದೇ ಉತ್ತರ ದ್ವಾರದ ಬಳಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ (೧೯೩೧ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ ಪುಟ ೧೦).

ಇತ್ತ ಕೌರವರ ಮೇಲೆ ಅವರ ವಿದ್ಯಾಪರಾಕ್ರಮಗಳಿಗಾಗಿ ಅಸೂಯೆಪಟ್ಟು ಅವರನ್ನು ತೀರಿಸಿ ಬಿಡುವುದಕ್ಕೆ ಕರ್ಣ ಶಕುನಿಗಳೊಡನೆ ಆಲೋಚಿಸಿ ತಂತ್ರವನ್ನು ಹೂಡಿ ಧೃತರಾಷ್ಟ್ರನ ಮೂಲಕ ವಾಂಡವರು ವಾರಣಾವತಿಗೆ ಹೋಗಿ ಅಲ್ಲಿಂದ ಕೆಲವು ಕಾಲವಿದ್ದು ಅಲ್ಲಿಯ ಉತ್ಸವವನ್ನು ನೋಡಿಕೊಂಡು ಬರುವಂತೆ ಹೇಳಿಸಿದನು. ನಿರ್ವಾಹವಿಲ್ಲದೆ ಧರ್ಮರಾಯನು ಇದಕ್ಕೊಪ್ಪಿ ಸಹೋದರರನ್ನೂ ತಾಯಿಯನ್ನೂ ಕರೆದುಕೊಂಡು ವಾರಣಾವತಿಗೆ ಹೋಗಿ ನೆಲಸಿದನು. ದುರ್ಯೋಧನನ ಸ್ನೇಹಿತನಾದ ಪುರೋಚನನೆಂಬುವನು ಅವನ ಆಜ್ಞಾನುಸಾರ ಅಲ್ಲಿ ಅರಗು ಮೊದಲಾದ ಸುಲಭವಾಗಿ ಉರಿ ಹೊತ್ತುವ ದ್ರವ್ಯಗಳನ್ನು ಸೇರಿಸಿ ಒಂದು ಗೃಹವನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣಮಾಡಿಸಿ ಅಲ್ಲಿ ವಾಸಮಾಡಲಿಕ್ಕೆ ಅನುಕೂಲವಾದ ಆಸನಾದಿಗಳನ್ನೇರ್ಪಡಿಸಿದನು. ಇಾಂಡವರು ಇದರ ಗುಟ್ಟನ್ನು ವಿದುರನ ಉಪದೇಶದಿಂದ ಅರಿತಿದ್ದರೂ ಪುರೋಚನನನ್ನು ವಂಚಿ ಸುವುದಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಆ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಕೆಲವು ಕಾಲ ವಾಸಮಾಡಿ ಒಂದು ದಿನ ಒಬ್ಬ ಬೇಡಿತಿಯೂ ಅವಳ ಐದು ಮಕ್ಕಳೂ ಅಲ್ಲಿಗೆ ವಿಶ್ರಮಾರ್ಥವಾಗಿ ಬಂದಿದ್ದಾಗ ಆ ಅರಗಿನ ಮನೆಗೆ ಬೆಂಕಿ ಹೊತ್ತಿಸಿ ತಾವು ವಿದುರನ ಕಡೆಯವನೊಬ್ಬನು ಮೊದಲೇ

ನಿರ್ಮಿಸಿದ್ದ ಸುರಂಗನಾರ್ಗವಾಗಿ ಹೊರಹೊರಟು ಗಂಗಾನದಿಯನ್ನು ದಾಟಿ ಬಹು ದೂರ ನಡೆದು ಹಿಡಿಂಬವನವನ್ನು ಪ್ರವೇಶಿಸಿದರು. ಹೀಗೆ ಅರಗಿನ ಮನೆಯನ್ನು ದಹಿಸಿದುದೂ ಅಲ್ಲಿಂದ ತಪ್ಪಿಸಿಕೊಂಡ ಧರ್ಮರಾಯಾದಿ ಸಹೋದರರನ್ನೂ ಕುಂತಿ ಯನ್ನೂ ಭೀಮನು ರಕ್ಷಿಸಿ ತಾನೇ ಒಯ್ದು ದೂ ಅದೇ ಉತ್ತರದ್ವಾರದ ಬಳಿ ಚಿತ್ರಿತ ವಾಗಿದೆ (೧೯೩೧ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೧೦)

ಪಾಂಡವರು ಹಿಡಿಂಬವನವೆಂಬ ಕಾಡನ್ನು ಪ್ರವೇಶಿಸಿ ವಿಶ್ರಮಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿರಲು ಅಲ್ಲಿ ವಾಸಮಾಡುತ್ತಿದ್ದ ನರಭಕ್ಷಕನಾದ ಹಿಡಿಂಬನೆಂಬ ರಾಕ್ಷಸನು ತನ್ನ ತಂಗಿಯಾದ ಹಿಡಿಂಬೆಯನ್ನು ವನದಲ್ಲಿ ಮಲಗಿದ್ದ ಮನುಷ್ಯರು ಯಾರೆಂದು ತಿಳಿದುಕೊಂಡು ಬರು ವಂತೆ ಕಳುಹಿಸಿದನು. ಅವಳು ಪಾಂಡವರ ಬಳಿಗೆ ಬಂದು ಸಮೀಪದಲ್ಲಿ ಕುಳಿತಿದ್ದ ಭೀಮನ ಮೇಲೆ ಪ್ರೀತಿಗೊಂಡು ಅಲ್ಲಿಯೇ ನಿಂತುಬಿಟ್ಟಳು. ಬಳಿಕ ಹಿಡಿಂಬನು ಅಲ್ಲಿಗೆ ಬಂದು ಮೇಲೆ ಬೀಳಲು ಹೋಗಲು ಭೀಮನು ಅವನೊಡನೆ ಬಹಳ ಹೊತ್ತು ಕಾದಿ ಅವನನ್ನು ಅಪ್ಪಳಿಸಿಕೊಂದನು. ಸುಂದರಿಯಾದ ಮನುಷ್ಯಳ ರೂಪವನ್ನು ಧರಿಸಿದ್ದ ಹಿಡಿಂಬಿಯ ನಿಜಸ್ವಭಾವವನ್ನರಿತು ಭೀನುನು ಧರ್ಮರಾಯನ ಅಪ್ಪಣೆಯಂತೆ ಅವ ಳೊಂದಿಗೆ ಕೂಡಿ ಕೆಲವು ಕಾಲ ವಿಹರಿಸಿದನು. ಅವರಿಗೆ ಘಟೋತ್ಕಚನೆಂಬ ಪುತ್ರನು ಹುಟ್ಟ್ರಿ ಬಾಲ್ಯದಲ್ಲಿಯೇ ಯೌವನವನ್ನು ಪಡೆದು ಹಿಡಿಂಬೆಯೊಂದಿಗೆ ಉತ್ತರ ದಿಕ್ಕನ್ನು ಹಿಡಿದು ಹೊರಟುಹೋದನು ಭೀನುನು ಅಡವಿಯಲ್ಲಿ ಹಿಡಿಂಬನನ್ನು ಸಂಹರಿ ಸುವುದೂ ಹಿಡಿಂಬೆಯನ್ನು ಮದುವೆಯಾಗುವುದೂ ಅವರಿಗೆ ಘಟೋತ್ಕ ಚನೆಂಬ ಮಗನು ಹುಟ್ಟ ವನದಲ್ಲಿ ಮರಕ್ಕೆ ತೂಗುಹಾಕಿದ ತೊಟ್ಟಲಲ್ಲಿ ಅವನು ಬೆಳೆಯುವುದೂ ಸೋಮ ನಾಥವುರದ ಕೇಶವ ದೇವಾಲಯನ ತಳಹದಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ. (೧೯೩೨ ನೆಯ ವರ್ಷದ ನರದಿ, ಪುಟ ೨೨) ಭೀಮನು ಹಿಡಿಂಬನನ್ನು ಸಂಹರಿಸುವುದು ಅಮೃತಾಪುರದ ಅಮೃತೇಶ್ವರ ದೇವಾಲಯದ ಉತ್ತರದ್ವಾರದ ಬಳಿ ಹೊರಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ. (೧೯೩೧ ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೧೦)

ಕೆಲಕಾಲದ ಮೇಲೆ ಸಾಂಡವರೂ ಕುಂತಿಯೂ ಏಕಚಕ್ರವೆಂಬ ನಗರಕ್ಕೆ ಹೋಗಿ ಅಲ್ಲಿ ಭಿಕ್ಷಾವೃತ್ತಿಯಿಂದ ಬ್ರಾಹ್ಮಣ ವೇಷದಲ್ಲಿ ಜೀವಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಒಂದು ದಿನ ಅವರು ವಾಸಿಸುತ್ತಿದ್ದ ಬ್ರಾಹ್ಮಣನ ಮನೆಯವರು ಬಕಾಸುರನೆಂಬ ರಾಕ್ಷಸನಿಂದ ಉಂಟಾದ ಹಿಂಸೆಯನ್ನು ವಿವರಿಸಿದರು. ಆ ಊರಿನಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಮನೆಯವರೂ ಸರದಿಯ ಮೇರೆಗೆ ಒಂದು ಬಂಡಿ ತುಂಬ ಆಹಾರವನ್ನೂ ಆ ಬಂಡಿಯನ್ನು ಹೊಡೆದು ಕೊಂಡು ಹೋಗುವ ಒಬ್ಬ ಮನುಷ್ಯನನ್ನೂ ಎಳೆದುಕೊಂಡು ಹೋಗಲು ಎರಡು ಕೋಣಗಳನ್ನೂ ಸಮಾಪದ ವನದಲ್ಲಿ ವಾಸಿಸುತ್ತಿದ್ದ ಬಕಾಸುರನೆಂಬ ರಾಕ್ಷಸನಿಗೆ ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಹೋಗಿ ಬಲಿಕೊಡಬೇಕೆಂದೂ ತಮ್ಮ ಸರದಿಯು ಆ ದಿನ ಬಂದಿತೆಂದೂ ಹೇಳಿದರು. ಅದನ್ನು ಕೇಳಿ ಕುಂತಿ ಭೀಮನನ್ನು ಆಹಾರದ ಬಂಡಿಯೊಂದಿಗೆ ಕಳು ಹಿಸಲು ಒಪ್ಪಿದಳು. ಭೀಮನು ಗಾಡಿಯನ್ನು ಹೊಡೆದುಕೊಂಡು ಹೋಗಿ ಅದರಲ್ಲಿ

ತುಂಬಿದ್ದ ಆಹಾರವನ್ನೆಲ್ಲಾ ತಿಂದು ಮೇಲೆ ಬಿದ್ದ ಬಕಾಸುರನನ್ನು ಕೊಂದುಹಾಕಿ ದನು. ಭೀಮನು ಬಕಾಸುರನನ್ನು ಕೊಲ್ಲುವುದು ಅದೇ ಅಮೃತೇಶ್ವರ ದೇವಾಲಯದ ಉತ್ತರ ದ್ವಾರದ ಬಳಿ ಹೊರಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ. ಭೀಮನು ಬಂಡಿಯನ್ನು ಹೊಡೆದುಕೊಂಡು ಹೋಗಿ ಬಕಾಸುರನ ಮೇಲೆ ಬಿದ್ದು ಕೆಡಹಿ ಅವನ ಮೇಲೆ ಬಂಡಿ ಯನ್ನೆ ಸೆದಂತೆಯೂ ಅದನ್ನು ಅವನ ಸಹೋದರರೂ ತಾಯಿಯೂ ನೋಡುವಂತೆಯೂ ಹೊಯ್ಸಳರ ಕೊನೆಯ ರಾಜನಾದ ೩ನೆಯ ವೀರಬಲ್ಲಾ ಳನಿಂದ ಸು. ೧೨೯೪ ರಲ್ಲಿ ನಿರ್ಮಿತವಾದ ಭೀಮೇಶ್ವರ ದೇವಾಲಯದ ನವರಂಗದ ಕಂಬವೊಂದರಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ. ಈ ದೇವಾಲಯವು ಕೋಲಾರ ಡಿಸ್ಟ್ರಿಕ್ಟು ಚಿಂತಾಮಣಿ ತಾಲ್ಲೋಕು ಕೈವಾರವೆಂಬ ಗ್ರಾಮದಲ್ಲಿರುವುದು. (೧೯೩೫ ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ.)

ಬಕಾಸುರನನ್ನು ಕೊಂದನಂತರ ಪ್ರೌಪದಿಯ ಸ್ವಯಂವರದ ಸುದ್ದಿಯನ್ನು ಕೇಳಿ ಸಾಂಡವರು ಕುಂತಿಯೊಡನೆ ದ್ರುಪದನ ರಾಜಧಾನಿಯಾದ ಕಾಂಪಿಲ್ಯನಗರ ವನ್ನೈಯ್ದಿ ಅಲ್ಲಿ ಒಬ್ಬ ಕುಂಬಾರನ ಕಾರ್ಯಶಾಲೆಯಲ್ಲಿಳಿದುಕೊಂಡು ಹಿಂದಿನಂತೆಯೇ, ಬ್ರಾಹ್ಮಣವೇಷದಿಂದ ಭಿಕ್ಷಾನೃತ್ತಿಯನ್ನು ಕೈಕೊಂಡು ಜೀವಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಪ್ರೌಪ ದಿಯ ಸ್ವಯಂವರಕ್ಕಾಗಿ ದುರ್ಯೋಧನಕರ್ಣಶಲ್ಯರೇ ಮೊದಲಾದ ನಾನಾ ದೇಶಗಳ ರಾಜರೂ ಬ್ರಾಹ್ಮಣರೂ ಋಷಿಗಳೂ ದ್ರುಪದನ ರಾಜಧಾನಿಗೆ ಬಂದು ಸೇರಿದರು. ಸ್ವಯಂವರದ ದಿನ ಪಾಂಡವರು ಬ್ರಾಹ್ಮಣರೊಂದಿಗೆ ಮಂಟಹದೊಳಗೆ ಬಂದು ಕುಳಿ ತರು. ಆಗ ಪ್ರೌಪದಿಯ ಅಣ್ಣ ನಾದ ಧೃಷ್ಟದ್ಯುಮ್ನನು ನೆರೆದಿದ್ದ ರಾಜರನ್ನುದ್ದೇಶಿಸಿ 'ಇಗೋ, ಯಾರು ಇಲ್ಲಿರುವ ಬಿಲ್ಲನ್ನು ಹೆದೆಯೇರಿಸಿ ಈ ಯಂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ರಂಧ್ರವನ್ನು ಹಾಯಿಸಿಹೋಗಿ ಹಿಂದೆ ಕಾಣುವ ಚಿನ್ನದ ಲಕ್ಷ್ಯವನ್ನು ಭೇದಿಸುವಂತೆ ಈ ಐದು ಬಾಣ ಗಳನ್ನು ಹೊಡೆಯುತ್ತಾನೋ ಅವನಿಗೆ ನನ್ನ ತಂಗಿ ಪ್ರೌಪದಿ ಹೆಂಡತಿಯಾಗುವಳು' ಎಂದು ಗಟ್ಟಿಯಾಗಿ ಹೇಳಿದನು. ಅಲ್ಲಿ ಅಲಂಕಾರ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಕುಳಿತಿದ್ದ ರಾಜ ರಾರಿಗೂ ಆಗ ಬಿಲ್ಲಿಗೆ ಹೆದೆಯನ್ನು ಏರಿಸಲು ಆಗಲಿಲ್ಲ. ಆಗ ಬ್ರಾಹ್ಮಣರ ಮಧ್ಯದಿಂದ ಅರ್ಜುನನು ಎದ್ದು ಬಂದು ಬಾಣಗಳಿಂದ ಲಕ್ಷ್ಯವನ್ನು ಹೊಡೆದು ಕೆಡವಿದನು. ಪ್ರೌಪದಿ ಅವನ ಕೊರಳಿಗೆ ಸಂವರಣ ಮಾಲಿಕೆಯನ್ನು ಹಾಕಿದಳು. ಹೀಗೆ ಒಬ್ಬ ಬ್ರಾಹ್ಮಣನಿಗೆ ದ್ರುಪದನು ತನ್ನ ಮಗಳನ್ನು ಕೊಡಲಿರುವುದನ್ನು ನೋಡಿ ಅಲ್ಲಿಗೆ ಬಂದಿದ್ದ ರಾಜರು ಕೋಸಗೊಂಡು ದ್ರುವದನ ಮೇಲೆ ಬೀಳಹೋಗಲು ಭೀಮಾರ್ಜು ನರು ಅವರನ್ನು ಸೋಲಿಸಿ ಓಡಿಸಿ ಪ್ರೌಪದಿಯೊಂದಿಗೆ ತಮ್ಮ ವಸತಿಗೆ ಹೋದರು. ಪಾಂಡವರು ಕುಂಬಾರನ ಮನೆಯಲ್ಲಿಳಿದಿರುವುದೂ ಅವರು ಚಕ್ರದಿಂದ ಕೆಲಸ

ಸಾಂಡವರು ಕುಂಬಾರನ ಮನೆಯಲ್ಲಿಳಿದಿರುವುದೂ ಅವರು ಚಕ್ರದಿಂದ ಕೆಲಸ ಮಾಡುತ್ತಿರುವುದೂ ಅರ್ಜುನನು ಲಕ್ಷ್ಯವನ್ನು (ಮತ್ಸ್ಯ ಯಂತ್ರವನ್ನು) ಭೇದಿಸಿ ಪ್ರೌಪದಿಯನ್ನು ಪಡೆದು ಮೇಲೆ ಬಿದ್ದ ರಥಿಕರನ್ನೋಡಿಸಿ ತಮ್ಮ ಸ್ಥಳವನ್ನು ಸೇರು ವುದೂ ಸೋಮನಾಥಪುರದ ಕೇಶವ ದೇವಾಲಯದ ತಳಹದಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ. (೧೯೩೨ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೨೨)ಅಮೃತಾಪುರದ ಅಮೃತೇಶ್ವರ ದೇವಾಲಯ

ದಲ್ಲಿಯೂ ಮತ್ಸ್ಯಯಂತ್ರಭೇದನವೂ ಪಾಂಡವರಿಂದ ಶತ್ರುರಾಜರ ಪರಾಭವವೂ ಹೊರಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ (೧೯೩೧ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೧೧). ಅರ್ಜು ನನು ಮತ್ಸ್ಯಯಂತ್ರವನ್ನು ಭೇದಿಸುವುದೂ ಪ್ರೌಪದಿ ಅವನಿಗೆ ಮಾಲಿಯನ್ನು ಹಾಕುವುದೂ ಬಸ್ರಾಳಿನ ಮಲ್ಲಿಕಾರ್ಜುನ ದೇವಾಲಯದ ನವರಂಗದ ವಾಯವ್ಯಭಿತ್ತಿ ಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ. (೧೯೩೪ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ. ಪುಟ್ಗಳ೨. ಇದೇ ೪೨ ನೆಯ ಪುಟದಲ್ಲಿ ಇದರ ಪಡಿಯಚ್ಚು ಮುದ್ರಿತವಾಗಿದೆ). ಹಾಸನದ ಡಿಸ್ಟ್ರಿಕ್ಟು ಹಾಸನದ ತಾಲ್ಲೋಕು ಕೋರವಂಗಲದ ಬೂಚೇಶ್ವರ ದೇವಾಲಯದ ತಳಹದಿಯ ಮೇಲೆ ಪೂರ್ವಮುಖದ ಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಅರ್ಜುನನ ಮತ್ಸ್ಯ ಯಂತ್ರ ಭೇದನವು ಚಿತ್ರಿತ ವಾಗಿದೆ. (೧೯೩೩ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೪೬. ಇದೇ ಪುಟದ ಪಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಈ ಚಿತ್ರದ ಪಡಿಯಚ್ಚು ಮುದ್ರಿತವಾಗಿದೆ. ಇದರಲ್ಲಿ ಮತ್ಸ್ರ್ಯಾಕಾರದ ಲಕ್ಷ್ಯವನ್ನು ಸ್ಘುಟ ವಾಗಿ ಕಾಣಬಹುದು.). ಅದೇ ಹಾಸನ ಡಿಸ್ಟ್ರಿಕ್ಟಿನ ಚನ್ನರಾಯಪಟ್ಟಣದ ತಾಲ್ಲೋಕಿನ ಮಗ್ಗಹಳ್ಳಿಯ ಲಕ್ಷ್ಮ್ರೀನರಸಿಂಹ ದೇವಸ್ಥಾ ನದ ತಳಹದಿಯ ಮೇಲೆ ಉತ್ತರ ದಿಕ್ಕಿನ ಗೂಡಿನಲ್ಲಿ ಅರ್ಜುನನು ಎಣ್ಣೆಯ ವಾತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ಮತ್ಸ್ಯಯಂತ್ರದ ಪ್ರತಿ ಬಿಂಬವನ್ನು ನೋಡಿ ಲಕ್ಷ್ಯ್ಯಭೇದನಮಾಡುವುದೂ ಅವನ ಹನುಮಧ್ಯಜವೂ ದ್ರೌಪದಿ ಮಾಲೆ ಯನ್ನು ಹಿಡಿದು ಅವನ ಎಡಕ್ಕೆ ನಿಂತಿರುವುದೂ ಚಿತ್ರವಾಗಿವೆ. (೧೯೩೩ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೨೭) ಕೋರವೆಂಗಲದ ಬೂಚೇಶ್ವರದೇವಾಲಯವು ಹೊಯ್ಸಳರಾಜದ ೧ನೆಯ ನರಸಿಂಹನ ಅಧಿಕಾರಿಯಾದ ಬೂಚಿರಾಜನಿಂದ ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೧೭೩ರಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿ ಹಿಂತವಾಯಿತು. ನುಗ್ಗಹಳ್ಳಿಯ ಲಕ್ಷ್ಮ್ಮೀನರಸಿಂಹದೇವಾಲಯವು ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೨೪೬ರಲ್ಲಿ ಹೊಯ್ಸಳರಾಜನಾದ ಸೋಮೇಶ್ವರನ ಅಧಿಕಾರಿಯಾದ ಬೊಮ್ಮಣ್ಣ ದಣ್ಣಾಯಕ ನಿಂದ ನಿರ್ಮಿತವಾಯಿತು. (ಅದೇ ವರದಿ, ಪುಟ ೨೦,೪೫). ಮೈಸೂರು ಡಿಸ್ಟ್ರಿಕ್ಟು ಹೆಗ್ಗ ಡವೇವನಕೋಟೆ ತಾಲ್ಲೋಕು ಮುಳ್ಳೂರುಗ್ರಾಮದ ಹೊಯ್ಸಳ ಶಿಲ್ಪದ ರೀತಿಯ ಲಕ್ಷ್ಪ್ರೀಕಾಂತ ದೇವಾಲಯದ ಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಮತ್ಸ್ಯ್ರಯಂತ್ರ ಭೇದನದ ವಿಗ್ರಹವು ಕೊರೆಯಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. (೧೯೩೭ನೆಯ ವರದಿ, ಪುಟ ೧೨).

ತೈಲಸಾತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ಲಕ್ಷ್ಯ್ರವನ್ನು ಸೋಡಿದುದೂ ಲಕ್ಷ್ಯ್ರವು ಮತ್ಸ್ರ್ಯದಂತಿದ್ದು ದೂ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಉಕ್ತವಾಗಿದೆ.

ಸ್ವಯಂವರದ ತರುವಾಯ ಪಾಂಡವರೈವರೂ ದ್ರೌಪದಿಯನ್ನು ವಿವಾಹವಾಗಿ ಕೆಲವು ಕಾಲ ದ್ರುಪದನಪಟ್ಟಣದಲ್ಲಿದ್ದು ಅನಂತರ ಧೃತರಾಷ್ಟ್ರನ ಅಪ್ಪಣೆಯಂತೆ ಹಸ್ತಿ ನಾಪುರಕ್ಕೆ ಹೋಗಿ ಅರ್ಧರಾಜ್ಯವನ್ನು ಪಡೆದು ಇಂದ್ರಪ್ರಸ್ಪದಲ್ಲಿ ರಾಜ್ಯ ವಾಳತೊಡಗಿದರು. ಹೀಗೆ ಕೆಲವು ವರ್ಷಗಳು ಕಳೆದ ಮೇಲೆ ನಾರದಮುನಿಯ ಉಪದೇಶದಂತೆ ದ್ರೌಪದಿ ಯನ್ನು ಧರ್ಮರಾಯನೊಡನೆ ಏಕಾಂತದಲ್ಲಿ ಕಂಡ ಸಲುವಾಗಿ ಅರ್ಜುನನು ತೀರ್ಥಯಾತ್ರೆಗೆ ಹೊರಟನು. ಅನೇಕ ತೀರ್ಥಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ನಾನಮಾಡಿ ಸಂಚರಿಸುತ್ತ ಕೊನೆಗೆ ಅವನು ದ್ವಾರಕೆಗೆ ಹೋಗಿ ಅಲ್ಲಿ ಕೃಷ್ಣನು ಹೇಳಿದಂತೆ ಅವನ ತಂಗಿಯಾದ ಸುಭದ್ರೆಯನ್ನು ವರಿಸಿ ರಥದಲ್ಲಿ ಕುಳ್ಳಿರಿಸಿಕೊಂಡು ಇಂದ್ರಪ್ರಸ್ಥಕ್ಕೆ ಹೊರಟನು. ಹೀಗೆ

ಅವನನ್ನು ಅಟ್ಟಿಕೊಂಡು ಯಾದನ ನೀರರು ಹೊರಡಲು ಸಿದ್ಧ ರಾದರು. ಬಲರಾಮನೂ ಸಿದ್ಧ ನಾಗಿ ಕೃಷ್ಣ ನ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಕೇಳಲು ಅವನು ಸುಭದ್ರೆಗೆ ಅರ್ಜುನನಿಗಿಂತ ಉತ್ತಮರಾದ ವರರಾರೂ ಇಲ್ಲವೆಂದೂ ಹೇಳಿದನು. ಬಲರಾಮನು ಯುದ್ಧ ಪ್ರಯತ್ನ ವನ್ನು ನಿಲ್ಲಿಸಿ ಅರ್ಜುನನಿಗೆ ತಕ್ಕ ಬಳುವಳಿಯನ್ನು ಕೊಟ್ಟನು. ಅರ್ಜುನನ ಸುಭದ್ರಾ ಹರಣವೂ ಬಲರಾಮನು (?) ಅವನನ್ನು ಬೆನ್ನಟ್ಟ ಹೋದುದೂ ಬೆಳವಾಡಿಯ ನೀರ ನಾರಾಯಣ ದೇವಾಲಯದ ತಳಹದಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ. (೧೯೩೩ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೮೪).

ಅರ್ಜುನನು ಸುಭವ್ರೆಯೊಡನೆ ಇಂದ್ರಪ್ರಸ್ಥ ಕ್ಕ್ರೆ ಹಿಂತಿರುಗಿ ಬಂದಮೇಲೆ ಒಂದು ದಿನ ಕೃಷ್ಣ ನೊಡನೆ ಯಮುನಾತೀರದಲ್ಲಿ ವಿಹಾರಮಾಡಬೇಕೆಂದು ಹೊರಟನು. ಆಗ ಅಲ್ಲಿಗೆ ಅಗ್ನಿ ದೇವನು ಬ್ರಾಹ್ಮಣ ವೇಷದಲ್ಲಿ ಬಂದು ತಾನು ಅಗ್ನಿಯೆಂದೂ ಖಾಂಡವ ವನವನ್ನು ತಾನು ತಿನ್ನ ಬೇಕೆಂದೂ ಆದರೆ ಇಂದ್ರನು ಅದನ್ನು ಕಾಪಾಡಿಕೊಂಡಿರುವುದ ರಿಂದ ಅದು ಸಾಧ್ಯವಲ್ಲವೆಂದೂ ಅರ್ಜುನನು ಸಹಾಯವಾದರೆ ತಾನು ವನವನ್ನು ಸುಡಲಾಗುವುರೆಂದೂ ಹೇಳಿದನು. ಆಗ ಅರ್ಜುನನು ಅಗ್ನಿಯ ರಕ್ಷಣೆಗೊಪ್ಪಿ ಅದಕ್ಕೆ ಅನುಕೂಲವಾದ ಗಾಂಡೀವವೆಂಬ ಧನುಸ್ಸನ್ನೂ ಅಕ್ಷಯತೂಣೀರಗಳನ್ನೂ ದಿವ್ಯಾಶ್ವ ಗಳಿಂದ ಕೂಡಿದ ರಥವನ್ನೂ ಪಡೆದನು. ಅಗ್ನಿ ಕಾಡನ್ನು ದಹಿಸಲಾರಂಭಿಸಲು ಕಿಚ್ಚಿನ ಎರಡು ಕಡೆಯೂ ಎರಡು ರಧಗಳಲ್ಲಿ ಕೃಷ್ಣಾ ರ್ಜುನರು ಕುಳಿತು ಕಿಚ್ಚಿನಿಂದ ಪ್ರಾಣಿಗಳು ತಪ್ಪಿಸಿಕೊಂಡು ಹೋಗದ ಹಾಗೆ ಸೋಡಿಕೊಂಡರು. ಆಗ ದೇವೇಂದ್ರನು ಬಲವಾಗಿ ಮಳಿಗರೆಯಲು ಅರ್ಜುನನು ವನದ ಮೇಲೆ ಶರಪಂಜರವನ್ನು ಕಟ್ಟದ್ದ ರೆಂದ ಅಗ್ನಿಗೆ ಹಾನಿಯಾಗಲಿಲ್ಲ ಅನಂತರ ದೇವೇಂದ್ರನು ಐರಾವತದ ಮೇಲೆ ಕುಳಿತು ವೇವತೆಗಳೊಡನೆ ಅರ್ಜುನನ ಮೇಲೆ ಆಯುಧಗಳನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದರೂ ಪ್ರಯೋಜನ ವಾಗದೆ ಅವನೊಂದಿಗೆ ಸ್ನೇಹವನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಂಡನು. ಹೀಗೆ ಅರ್ಜುನನು ಕೃಷ್ಣ ನೊಡ ಗೂಡಿ ಅಗ್ನ ಯ ಅವೇಕ್ಷ್ಮೆಯನ್ನು ಸಲ್ಲಿಸುವುದೂ ಅರ್ಜುನನು ಖಾಂಡವವನ ದಹನಕ್ಕನು ಕೂಲಮಾಡುವುದೂ ಕೃಷ್ಣಾರ್ಜುನರು ದೇವೇಂದ್ರನನ್ನು ಸೋಲಿಸುವುದೂ ಅಮೃತಾ ಪುರದ ಅಮೃತೇಶ್ವರದೇವಾಲಯನ ಉತ್ತರದ್ವಾರದ ಬಳ<sup>್</sup> ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ. (೧೯೩೧ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೧೧).

ಕೆಲಕಾಲದ ವೇಲೆ ಖಾಂಡನದಹನಕಾಲದಲ್ಲಿ ಕೃಷ್ಣಾ ರ್ಜುನರ ದಯೆಯಿಂದ ಕಿಚ್ಚಿಗೆ ಸಿಕ್ಕದೆ ಪಾರಾಗಿದ್ದ ಮಯನು ಧರ್ಮರಾಯನಿಗೆ ಇಂದ್ರಪ್ರಸ್ಥ ಪುರದಲ್ಲಿ ದೇವ ಸಭೆಯಂತೆ ಶೋಭಿಸುತ್ತಿದ್ದ ದಿವ್ಯವಾದ ಸಭಾಭವನವನ್ನು ಕಟ್ಟಕೊಟ್ಟನು. ಧರ್ಮ ರಾಯನು ಆ ಸಭೆಯಲ್ಲಿ ಕುಳಿತು ರಾಜಸೂಯವೆಂಬ ಯಾಗವನ್ನು ಮಾಡಿದನು. ಅವನ ಅಪ್ಪ ಹೆಯಂತೆ ಅವನ ತಮ್ಮಂದಿರು ನಾಲ್ಕು ದಿಕ್ಕುಗಳಲ್ಲಿದ್ದ ರಾಜರಲ್ಲರನ್ನೂ ಗೆದ್ದು ಅವ ರಿಂದ ಹೇರಳವಾದ ಕಪ್ಪ ಕಾಣಿಕೆಗಳನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಿ ಧರ್ಮರಾಯನಿಗೆ ಒಪ್ಪಿಸಿದರು. ಆ ಮಹಾಯಾಗವು ಆರಂಭವಾಯಿತು. ಅದಕ್ಕೆ ಬಂದ ಋತ್ವಿಕ್ಕುಗಳಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಸಮಹ

ರ್ಷಿಯೇ ಮುಖ್ಯ ನಾಗಿದ್ದನು. ಯಾಗದ ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ಧರ್ಮರಾಯನು ಭೀಷ್ಮನು ಹೇಳಿದಂತೆ ಕೃಷ್ಣ ನಿಗೆ ಅಗ್ರಪಾಜೆಯನ್ನು ಮಾಡಿದನು. ಅನೇಕ ಮಂದಿ ರಾಜರು ಸೇರಿದ್ದ ಆ ಮಹಾಸಭೆಯಲ್ಲಿ ಶಿಶುಪಾಲನೆಂಬುವನಿಗೆ ಇದು ಸರಿಬೀಳದೆ ಕೃಷ್ಣ ನನ್ನು ಸ್ವೇಚ್ಛೆಯಾಗಿ ಬಯ್ದು ಅವನ ಮೇಲೆ ಯುದ್ಧ ಕ್ಕೆ ಸನ್ನದ್ಧ ನಾದನು. ಆಗ ಕೃಷ್ಣ ನು ಅವನ ದುಷ್ಕೃತ್ಯ ಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ತಿಳಿಸಿ ತನ್ನ ಚಕ್ರದಿಂದ ಅವನನ್ನು ಸಂಹರಿಸಿದನು. ಹೀಗೆ ವ್ಯಾಸಮುನಿಯ ಮೇಲ್ವಿ ಚಾರಣೆಯಲ್ಲಿ ಧರ್ಮರಾಯನು ರಾಜಸೂಯಯಾಗ ವನ್ನು ಮಾಡುವುದೂ ಕೃಷ್ಣ ನು ಶಿಶುಪಾಲನ ವಧೆಯನ್ನು ಮಾಡುವುದೂ ಅದೇ ಅಮೃತೇಶ್ವರ ದೇವಾಯದ ಉತ್ತರದ್ವಾರದ ಬಳಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ. (೧೯೩೧ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೧೧)

ರಾಜಸೂಯಯಾಗದಲ್ಲಿ ಧರ್ಮರಾಯನ ಸಂಪತ್ತನ್ನೂ ವೈಭವವನ್ನೂ ನೋಡಿ ಹೊಟ್ಟ್ರಿಯ ಕಿಚ್ಚಿ ನಿಂದ ತುಂಬಿದ ದುರ್ಯೋಧನನು ಹಸ್ತಿ ನಾವತಿಗೆ ಹೋಗಿ ಶಕುನಿ ಕರ್ಣ ರೊಡನೆ ಆಲೋಚಿಸಿ ಪಾಂಡನರನ್ನು ದ್ಯೂತದಲ್ಲಿ ಸೋಲಿಸಿ ಅವರ ಸಮಸ್ತ ರಾಜ್ಯೈ ಶ್ವರ್ಯವನ್ನೂ ಅಪಹರಿಸಬೇಕೆಂದು ಸಂಚುಮಾಡಿದನು. ಅವನ ಅವೇಕ್ಷ್ಮೆಯಂತೆ ಧೃತರಾಷ್ಟ್ರನು ವಿದುರನನ್ನು ಕಳುಹಿಸಿ ಧರ್ಮರಾಯನು ವಿನೋದಕ್ಕಾಗಿ ಕೌರವರ ಸಭೆಯಲ್ಲಿ ದ್ಯೂ ತವಾಡುವಂತೆ ಹಸ್ತಿ ನಾವತಿಗೆ ಕರಯಿಸಿದನು. ಧರ್ಮರಾಯನು ದೊಡ್ಡ ಪ್ರನ ಅಪ್ಪಣೆಯನ್ನು ಮೀರದೆ ತನ್ನ ತಮ್ಮಂದಿರು ತಾಯಿ ಹೆಂಡತಿ ಮಕ್ಕಳೊಡನೆ ಚತುರಂಗಸೈನ್ಯ ಸಮೇತನಾಗಿ ಹಸ್ತಿ ನಾವತಿಗೆ ಬಂದು ಸಭೆಯಲ್ಲಿ ದ್ಯೂ ತಕ್ಕೆ ಕುಳಿತನು. ಆ ಸಭೆಯಲ್ಲಿ ಧೃತರಾಷ್ಟ್ರನೂ ಪ್ರೋಣನೂ ಭೀಷ್ಮನೂ ವಿದುರನೂ ಬಾಹ್ಲೀಕ ಮೊದಲಾದ ರಾಜರೂ ಸೇರಿದ್ದರು. ದುರ್ಯೋಧನನೂ ಅವನ ತಮ್ಮಂದಿರೂ ಕರ್ಣನೂ ಶಕುನಿಯೂ ಒಂದು ಕಡೆ ಪಾಂಡವರೆಲ್ಲರೂ ಒಂದು ಕಡೆ ಹೀಗೆ ಕುಳಿತರು. ಪಗಡೆ ಯಾಟಕ್ಕೆ ವ್ರಾರಂಭವಾಯಿತು. ಶಕುನಿಯು ಕಪಟದ್ಯೂತನಲ್ಲಿ ನಿವುಣನಾದ್ದರಿಂದ ಧರ್ಮರಾಯನನ್ನು ಸೋಲಿಸಿ ಅವನು ಪಣವಾಗೊಡ್ಡಿದ ಸಮಸ್ತೈಶ್ವರ್ಯಯುಕ್ತ ವಾದ ರಾಜ್ಯವನ್ನೂ ಅವನ ಸಹೋದರರನ್ನೂ ಅವನನ್ನೂ ಪತ್ನಿಯಾದ ದ್ರೌಪದಿ ಯನ್ನೂ ದ್ಯೂತದಲ್ಲಿ ಗೆದ್ದನು ಪಾಂಡವರು ದಾಸ್ಯವನ್ನು ಹೊಂದಬೇಕಾಯಿತು. ಇಷ್ಟಕ್ಕೆ ತೃಪ್ತಿಪಡದೆ ದುರ್ಯೋಧನನ ಅವ್ಯಕ್ಷಯಂತೆ ದುಶ್ಯಾಸನನು ರಜಸ್ವಲೆಯಾಗಿ ಒಂಟೆ ಬಟ್ಟೆಯಲ್ಲಿದ್ದ ಪ್ರಾಪದಿಯನ್ನು ತುರುಬಿನಿಂದ ಹಿಡಿದು ಸಭೆಗೆ ಎಳೆದು ತಂದು ದಾಸಿಯೆಂದು ಅವಳನ್ನು ಹಿಯ್ಯಾಳಿಸಿದನು. ಅನಂತರ ಪಾಂಡವರು ತಮ್ಮ ಉತ್ತ ರೀಯಗಳನ್ನು ಕೌರವರ ಇಚ್ಛೆಯಂತೆ ತೆಗೆದು ಎಸೆದರು. ಆಗ ದುಶ್ಶಾಸನನು ಬಲಾತ್ಕಾರ ದಿಂದ ದ್ರೌಪದಿಯ ಬಟ್ಟಿಯನ್ನು ಸೆಳೆದುಕೊಳ್ಳಲು, ದ್ರೌಪದಿ ಮಾನಭಂಗವನ್ನು ತಪ್ಪಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣನನ್ನು ಪ್ರಾರ್ಥಿಸಿದುದರಿಂದ ಅವಳಿಗೆ ಅಕ್ಷಯವಸ್ತ್ರವುಂಟಾಗಿ ದುಶ್ಯಾಸನನು ಎಳೆದಷ್ಟೂ ಬೇರ ಬೇರೆ ಸೀರೆಗಳು ಒಳಗೆ ಕಾಣಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದುವು. ಹೀಗೆ ದ್ರೌಪದಿ ವಿಪತ್ತಿನಿಂದ ಪಾರಾದಳು. ಬಳಿಕ ಭೀಮನು ಭಯಂಕರವಾದ

ಪ್ರತಿಜ್ಞೆ ಯನ್ನು ಮಾಡಿದುದರಿಂದಲೂ ದುರ್ನಿಮಿತ್ತಗಳು ತೋರಿದುದರಿಂದಲೂ ಧೃತೆ ರಾಷ್ಟ್ರನು ಪ್ರೌಪದಿಯನ್ನು ಮನ್ನಿಸಿ ಪಾಂಡವರನ್ನು ದಾಸ್ಯಮುಕ್ತರನ್ನಾಗಿಮಾಡಿ ಮೊದಲಿನಂತೆ ರಾಜ್ಯವನ್ನನುಭವಿಸಲು ಇಂದ್ರಪ್ರಸ್ಥಕ್ಕೆ ಕಳುಹಿಸಿಕೊಟ್ಟನು. ಹೃದೆಯ ವಿದ್ರಾವಕವಾದ ಈ ಕಪಟದ್ಯೂತವೂ ಪ್ರೌಪದಿಯ ವಸ್ತ್ರಾಕರ್ಷಣವೂ ಅಮೃತಾಪುರದ ಅಮೃತೀಶ್ವರದೇವಾಲಯದ ಉತ್ತರ ದ್ವಾರದ ಬಳಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ. (೧೯೩೧ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೧೧) ಅದೇ ವರದಿಯ ಕನೆಯ ಪುಟದಲ್ಲಿ ಪ್ರೌಪದಿಯ ವಸ್ತ್ರಾಪ ಕರ್ಷಣದ ಚಿತ್ರದ ಪಡಿಯಚ್ಚು ಮುದ್ರಿತವಾಗಿವೆ. ದ್ಯೂತದ ಸಭೆಯ ಚಿತ್ರವೂ ಅದರ ಕೆಳಗೆ ಹಸ್ತಿನಾಪುರವೆಂಬ ವಿಲಾಸವೂ ಸೋಮನಾಧಪುರದ ಕೇಶವದೇವಾ ಲಯದ ತಳಹದಿಯಲ್ಲಿ ಕೊರೆಯಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. (೧೯೩೨ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೨೩) ಧರ್ಮರಾಯನು ಪಗಡೆಯಾಟದಲ್ಲಿ ರಾಜ್ಯವನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಂಡುದೂ ಪ್ರೌಪದಿಯ ವಸ್ತ್ರಾಪಕರ್ಷಣವೂ ಹೊಸ ಹೊಳಲಿನ ಲಕ್ಷ್ಮ್ರೀನಾರಾಯಣದೇವಾಲಯದ ಹೊರ ಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲೂ ಚಿತ್ರತವಾಗಿದೆ. (೧೯೩೩ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೭)

ವಾಂಡವರು ಇಂದ್ರ ಪ್ರಸ್ಥವನ್ನು ಸೇರಿ ಸ್ವಲ್ಪ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೇ ಧೃತರಾಷ್ಟ್ರನಿಂದ ಮರಳಿಯೂ ಹಸ್ತಿನಾವುರಕ್ಕೆ ಕರೆಸಲ್ಪಟ್ಟು ಶಕುನಿಯೊಡನೆ ದ್ಯೂತವಾಡಿ ಸೋತು ಹನ್ನೆ ರಡು ವರ್ಷ ವನವಾಸವನ್ನೂ ಅನಂತರ ಒಂದು ವರ್ಷ ಅಜ್ಞಾ ತವಾಸವನ್ನೂ ಆ ಅಜ್ಞಾ ತವಾಸದಲ್ಲಿ ಪಾಂಡವರಾಗಲಿ ದ್ರೌ ಪದಿಯಾಗಲಿ ವಾಸಿಸುತ್ತಿರುವುದನ್ನು ದುರ್ಯೋಧನನ ಕಡೆಯವರು ಕಂಡುಹಿಡಿದರೆ ತಿರುಗಿ ಹನ್ನೆ ರಡುವರ್ಷ ವನವಾಸ ಮಾಡಬೇಕೆಂಬುದನ್ನೂ ಒಪ್ಪಿಕೊಂಡು ವಾಂಡನರೂ ದ್ರೌಪದಿಯೂ ನಾರುಬಟ್ಟಿ ಯನ್ನುಟ್ಟು ಕಾಡಿಗೆಹೊರಟು ಹೋದರು. ಹೀಗೆ ಕಷ್ಟದಿಂದ ಅವರು ಅರಣ್ಯ ವಾಸವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾ ಗ ಭೀಷ್ಮದ್ರೋಣ ಕರ್ಣರ ಅಸ್ತ್ರಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನ ರಿತಿದ್ದ ಧರ್ಮರಾಯನು ತಮ್ಮನಾದ ಅರ್ಜುನನನ್ನು ಧನುರ್ಧಾರಿಯಾಗಿ ಉತ್ತರ ದಿಕ್ಕಿಗೆ ಹೋಗಿ ಘೋರವಾದ ತಪಸ್ಸಿನಿಂದ ದೇವತೆಗಳನ್ನು ಒಲಿಸಿಕೊಂಡು ದಿವ್ಯಾಸ್ತ್ರಗಳನ್ನು ಸಂಪಾದಿಸಬೇಕೆಂದು ನಿಯಮಿಸಿ ಕಳುಹಿಸಿದನು. ಆಗ ಅರ್ಜುನನು ಸಹೋದರರನ್ನೂ ಪ್ರೌಪದಿಯನ್ನೂ ಬೀಳ್ಕೊಂಡು ಇಂದ್ರಕೀಲ ಪರ್ವತಕ್ಕೆ ಹೋಗಿ ಅಲ್ಲಿ ದೇವೇಂದ್ರನನ್ನು ಕಂಡು ಅವನು ಹೇಳಿದಂತೆ ಪರಮೇಶ್ವರನನ್ನು ಕುರಿತು ಉಗ್ರವಾದ ತಪಸ್ಸನ್ನು ಮಾಡತೊಡಗಿದನು. ಅವನು ಒಂದೇ ಕಾಲಿನ ಮೇಲೆ ನಿಂತು ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದ ಘೋರತಪಸ್ಸನ್ನು ನೋಡಿ ತಪೋವನದಲ್ಲಿದ್ದ ಮುನಿಗಳೂ ವಿಸ್ಮಿತರಾದರು. ಆಗ ಅರ್ಜುನನ ತಪಸ್ಸಿಗೆ ಮೆಚ್ಚಿ ಪಾರ್ವತೀಪರಮೇಶ್ವರರು ಕಿರಾತವೇಷವನ್ನು ಧರಿಸಿ ಅವನ ಮುಂದೆ ಬಂದು ನಿಂತರು. ಅಷ್ಟ್ರರಲ್ಲಿ ಪರಮೇಶ್ವರನು ಅರ್ಜುನನ ಕಡೆಗೆ ನುಗ್ಗಿ ಬರುತ್ತಿದ್ದ ಹಂದಿಯ ಮೇಲೆ ಬಾಣ ವನ್ನೆ ಸೆಯಲು ಅದೇ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೇ ಅರ್ಜುನನೂ ಅದರಮೇಲೆ ಶರವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸಿ ಕೊಂದುಹಾಕಿದನು. ಹಂದಿಯನ್ನು ಕೊಂದನರಾರೆಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅವರಿಬ್ಬರಿಗೂ ವಾಗ್ವಾದವಾಗಿ ಕೊನೆಗೆ ಯುದ್ಧವು ತೊಡಗಿತು. ಅರ್ಜುನನು ಬಿಟ್ಟ ಬಾಣಗಳನ್ನೂ

ಅವನ ಧನುಸ್ಸನ್ನೂ ನುಂಗಿ ಪರಮೇಶ್ವರನು ಅವನನ್ನು ಮುಷ್ಟಿಯುದ್ಧ ದಲ್ಲಿ ಸೋಲಿಸಿ ಕೊನೆಗೆ ಅವನ ತಪಸ್ಸಿಗೆ ಮೆಚ್ಚಿ ಯಾರಿಂದಲೂ ಅಜೇಯವಾದ ಪಾಶುಪತಾಸ್ತ್ರವನ್ನು ದಯಪಾಲಿಸುವನು. ಈ ಸಂಗತಿಗಳನ್ನೊಳಗೊಂಡ ಚಿತ್ರವು ಹಳೆಯಬೀಡು ಹೊಯ್ಸ ಳೇಶ್ವರದೇವಾಲಯದ ದಕ್ಷಿಣದ್ವಾರದ ಬಳಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ. ಈ ಚಿತ್ರವನ್ನು ಕೊರೆ ದವನ ಹೆಸರು ಬಲಣ. ಇದರಲ್ಲಿ ಅರ್ಜುನನು ಅರಣ್ಯಕ್ಕೆ ಹೋಗಿ ಮುನಿಗಳನ್ನೂ, ಸಂಗತಿಕೆಸಿ ಎಲೆಯುಡಿಗೆಯುಟ್ಟು ಕಾಡಕ್ಕಿಯನ್ನು ಕುಟ್ಟುತ್ತಿದ್ದ ತಾಪಸಿಯರನ್ನೂ ಸಂದರ್ಶಿಸಿ ಬಳಿಕ ಇಂದ್ರಕೀಲ ಪರ್ವತದಲ್ಲಿ ಇತರ ಋಷಿಗಳ ಜೊತೆಗೆ ಒಂದು ಕಾಲಮೇಲೆ ನಿಂತು ತಪಶ್ಚರಣೆಗೆಯ್ಯುವುದೂ ಒಂದು ಹಂದಿ ಅವನ ಕಡೆಗೆ ನುಗ್ಗುವುದೂ ಕಿರಾತಿಯ ವೇಷವನ್ನು ಧರಿಸಿದ ಪಾರ್ವತಿಯೊಡನೆ ತಾನೂ ಕಿರಾತವೇಷವನ್ನು ಧರಿಸಿ ಅಲ್ಲಿಗೆ ಬಂದ ಪರಮೇಶ್ವರನೊಡನೆ ಅರ್ಜುನನು ಕಾದುವುದೂ ಕಾಣಬರುತ್ತವೆ. (೧೯೩೦ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೪೧) ಇದರ ಪಡಿಯಚ್ಚು ಅಜೀ ವರದಿಯ ೪೪ನೆಯ ಪುಟದ ಪಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಮುದ್ರಿತವಾಗಿದೆ. ಅದೇ ದೇವಾಲಯದ ಮತ್ತೊಂದು ಕಡೆ ದಕ್ಷಿಣದ ಗುಡಿಯ ಉತ್ತರದ ಗೂಡಿನಲ್ಲಿ ಕೇತಣ್ಣ ನೆಂಬುವನಿಂದ ಕೊರೆಯಲ್ಪಟ್ಟ ಚಿತ್ರದಲ್ಲಿ ಮೇಲಿನ ಸಂಗತಿಗಳಲ್ಲವೆ ಅರ್ಜುನನು ತನ್ನ ವರವನ್ನು ಬೀಳ್ಕೊಡುವುದೂ ಋಷಿಗಳು ಲಿಂಗವನ್ನು ಪೂಜೆಮಾಡುವುದೂ ಅರ್ಜುನನು ಶಿವನನ್ನು ಸೋಲಿಸುವುದೂ ಪಾರ್ವತಿಯು ಯುದ್ಧವನ್ನು ನಿಲ್ಲಿಸಿ ಪಾಶುಪತಾಸ್ತ್ರವನ್ನು ಶಿವನಿಂದ ಅರ್ಜುನನಿಗೆ ಕೊಡಿಸುವುದೂ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ. (ಅದೇ ವರದಿ, ಪುಟ ೪೪) ಅರ್ಜುನನು ಇಂದ್ರಕೀಲ ಪರ್ವತದಲ್ಲಿ ತಪಸ್ಸುಮಾಡುವುದೂ ಹಂದಿಗೋಸ್ಕರ ಕಾದಾಡಿದ ಶಿವನನ್ನು ಸೋಲಿಸಿ ಅವನ ದಯೆಯಿಂದ ವಾಶುಪತಾಸ್ತ್ರವನ್ನು ಸಂಪಾದಿಸುವುದೂ ಅಮೃತಾಪುರದ ಅಮೃ ತೇಶ್ವರದೇವಾಲಯದ ಉತ್ತರದ್ವಾರದ ಬಳಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ (೧೯೩೧ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೧೧) ಕಿರಾತವೇಷಧಾರಿಯಾದ ಶಿವನೊಡನೆ ಅರ್ಜುನನು ಯುದ್ಧ ಮಾಡು ವುದೂ ಅವನಿಂದ ವರವನ್ನು ಪಡೆಯುವುದೂ ಹೊಸಹೊಳಲಿನ ಲಕ್ಷ್ಮ್ಮೀನಾರಾಯಣ ದೇವಾಲಯದ ಹೊರಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ. [೧೯೩೩ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಶುಟ ೬) ಅರ್ಜುನನ ತಪಸ್ಸ್ಸ್ ಹಂದಿಯನ್ನು ಬಾಣದಿಂದ ಹೊಡೆಯುವುದೂ ಶಿವ ನೊಂದಿಗೆ ಕಾದಾಡಿ ಅವನಿಂದ ಪಾಶುಪತ್ರಾಸ್ತ್ರವನ್ನು ಸಂಪಾದಿಸುವುದೂ ಬಸ್ರ್ರಾಳಿನ ಮಲ್ಲಿಕಾರ್ಜುನ ದೇವಾಲಯದ ನವರಂಗದವಾಯವೈದಲ್ಲಿ ಹೊರಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರತ ವಾಗಿದೆ. (೧೯೩೪ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೩೯). ಅರ್ಜುನನ ತಪಸ್ಸೂ ಹಂದಿ ಗಾಗಿ ಶಿವನೊಂದಿಗೆ ಆವನು ಬಿಲ್ಲಿನಿಂದಲೂ ಕತ್ತಿಯಿಂದಲೂ ಬಂಡೆಗಳನ್ನೆಸೆದೂ ಕಾದಾಡುವಂತೆಯೂ ಕೊನೆಗೆ ಅವರಿಬ್ಬರೂ ಬಾಹುಯುದ್ಧವನ್ನು ಮಾಡುವುದೂ ಪಾರ್ವತಿಯೂ ಅದನ್ನು ದಿಟ್ಟಿಸುವುದೂ ಅರ್ಜುನನು ಸೋತು ಮರಳಿಯೂ ಯುದ್ಧ ಮಾಡಲು ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಪಡೆಯುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಶಿವಲಿಂಗವನ್ನು ಪೂಜಿಸುವುದಂ ಅನಂತರ ಪಾರ್ವತೀಪರಮೇಶ್ವರರ ನಿಜಸ್ವರೂಪವನ್ನರಿತು ಅವರಿಗೆ ನಮಸ್ಕರಿಸುವುದೂ

ಅವರು ಗಣಗಳಿಂದ ಸಮೇತರಾಗಿ ವೈಭವದಿಂದ ಕುಳಿತು ಅರ್ಜುನನಿಗೆ ಪಾಶುಪತಾಸ್ತ್ರವನ್ನು ದಾನಮಾಡುವುದೂ ಕಡಡಿರು ಡಿಸ್ಟ್ರಿಕ್ಟ್ನು ಶೃಂಗೇರಿ ಜಹಗೀರಿಯ ವಿದ್ಯಾಶಂಕರೆ ದೇವಾಲಯದ ಉತ್ತರದ ಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ (೧೯೩೬ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ ಪುಟ ೨೮).

ಅರ್ಜುನನೂ ಪರಮೇಶ್ವರನೂ ಹೊಡೆದುಕೊಂದ ಹಂದಿ ಒಬ್ಬ ರಾಕ್ಷಸನ ವೇಷವೆಂದು ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದೆ. ಅರ್ಜುನನೂ ಋಷಿಗಳೂ ಶಿವಲಿಂಗವನ್ನು ಸೂಜಿಸಿದಂತೆ ಭಾರತದಲ್ಲುಕ್ತ ವಾಗಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಭಾರತದ ಅರಣ್ಯ ಪರ್ವತದಲ್ಲಿ ಅರ್ಜುನನು ಸೋತು ಮಣಲಲಿಂಗವನ್ನು ಮಾಡಿ ಪುಷ್ಪಗಳಿಂದ ಪೂಜಿಸಿ ತಿರುಗಿ ಕಿರಾತನೊಂದಿಗೆ ಯುದ್ಧ ಕೈ ಸಿದ್ಧ ವಾಗಿ ನೋಡಲು ಅವನ ತಲೆಯ ಮೇಲೆ ಆ ಪುಷ್ಪಗಳಿದ್ದು ದನ್ನು ನೋಡಿ ಅವನು ಶಿವನೆಂದು ತಿಳಿದು ಶರಣುಹೊಕ್ಕಂತೆ ವರ್ಣಿಸಿದೆ. ಅರ್ಜುನನು ಶಿವನನ್ನು ಸರಾಭವಗೊಳಿಸಿದನೆಂಬುದು ಪಂಪಭಾರತದಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖತ ವಾಗಿದೆ.

ಹೀಗೆ ಅರ್ಜುನನು ಸಾಶುಪತಭಾಣವನ್ನು ಇತರ ಅನೇಕ ದಿವ್ಯಾಸ್ತ್ರಗಳನ್ನು ಸಂವಾದಿಸಿ ಹಿಂದಕ್ಕೆ ಬಂದು ಸಹೋದರರೊಡನೆ ದ್ವೈತನನದಲ್ಲಿ ವಾಸಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾಗ ಅವರ ಮುಂದೆ ತನ್ನ ಐಶ್ವರ್ಯದ ವೈಭವವನ್ನು ತೋರಿಸಿ ತಾಪಸರಂತೆ ಜೀವಿಸುತ್ತಿದ್ದ ಅವರಿಗೆ ವ್ಯಥೆಯುಂಟಾಗಬೇಕೆಂದು ಬಗೆದು ದುರ್ಯೋಧನನು ಕರ್ಣ ಶಕುನಿ ಮೊದಲಾದವರೊಡನೆ ಸಪರಿವಾರನಾಗಿ ರಾಣಿವಾಸವನ್ನೂ ಕರೆದುಕೊಂಡು ದ್ವೈತವನದ ಸರಸ್ಸಿನ ಬಳಿ ಬೀಡುಬಿಟ್ಟನು. ಆದರೆ ಅದೇ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅಲ್ಲಿಗೆ ವಿಹಾರಾರ್ಥವಾಗಿ ಬಂದಿದ್ದ ಗಂಧರ್ವರಿಗೂ ಕೌರವರ ಕಡೆಗೂ ಯುದ್ಧವಾಗಿ ಗಂಧರ್ವರ ರಾಜನಾದ ಚಿತ್ರಸೇನನು ಜಯವನ್ನು ಹೊಂದಿ ಕೌರವರನ್ನೂ ಅವರ ರಾಣಿವಾಸದವರನ್ನೂ ಸೆರೆಹಿಡಿದನು ಕೌರವರ ಪರಿವಾರದಲ್ಲಿ ಕೆಲವರು ತಪ್ಪಿಸಿಕೊಂಡು ಹೋಗಿ ಯುಧಿಷ್ಠಿ ರನಿಗೆ ವರದಿ ಮಾಡಲು ಧರ್ಮಾತ್ಮನಾದ ಆತನು ಭೀಮಾರ್ಜುನ ರನ್ನು ಕೌರವರ ರಕ್ಷಣೆಗಾಗಿ ಕಳುಹಿಸಿದನು. ಅರ್ಜುನನೊಂದಿಗೆ ಸ್ವಲ್ಪ ಕಾದಾಡಿ ಅನಂತರ ಶರಣಾಗತನಾದ ಚಿತ್ರಸೇನನು ಧರ್ಮರಾಯನ ಅಪ್ಪಣೆಯಂತೆ ಕೌರವರ ನ್ನೆಲ್ಲಾ ಅವರ ರಾಣೀವಾಸದವರೊಂದಿಗೆ ಬಂಧವಿಮುಕ್ತರನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿದನು. ಈ ಸಂಗತಿಗಳು ಹಳೆಯಬೀಡಿನ ಹೊಯ್ಸಳೇಶ್ವರ ದೇವಾಲಯದ ಹೊರಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ದಕ್ಷಿಣದ್ವಾರದ ಬಳಿ ಚಿತ್ರತವಾಗಿವೆ (೧೯೩೦ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ ಪುಟ ೪೧–೪೨).

ಪಾಂಡವರು ಅರಣ್ಯದಲ್ಲಿ ವಾಸಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾಗ ಕೆಲಕಾಲದ ಮೇಲೆ ದುರ್ಯೋಧನನ ಮೈದುನನಾದ ಸೈಂಧವನು (ಜಯದ್ರಥನು) ಮಾರ್ಗವಶದಿಂದ ಅಲ್ಲಿಗೆ ಬಂದು ಪಾಂಡವರು ಬೇಟೆಗೆಹೋಗಿದ್ದಾಗ ದ್ರೌಪದಿಯನ್ನು ಬಲಾತ್ಕಾರವಾಗಿ ಎತ್ತಿ ರಥದ ಮೇಲೆ ಕುಳ್ಳಿರಿಸಿಕೊಂಡು ಸೈನ್ಯಸಮೇತನಾಗಿ ತನ್ನ ದೇಶದ ಕಡೆಹೊರಟನು. ಆದರೆ ಭೀಮಾರ್ಜುನರು ಈ ಸಮಾಚಾರವನ್ನೆ ರಿತು ಅವನ ಬೆನ್ನಟ್ಟಿಹೋಗಿ ಅವನನ್ನು

ಹಿಡಿದು ಚೆನ್ನಾಗಿ ಶಿಕ್ಷಿಸಿ ಜೀವಸಹಿತ ಬಿಟ್ಟುಕೊಟ್ಟು ದ್ರೌಪದಿಯನ್ನು ಸಂತೈಸಿ ಕರೆದುಕೊಂಡು ಬಂದ ಸಂಗತಿ ಅದೇ ದೇವಾಲಯದ ದಕ್ಷಿ ಣದ್ವಾರದ ಬಳಿ ಚಿತ್ರಿತ ವಾಗಿದೆ. (೧೯೩೦ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೪೧)

ಹೀಗೆ ಹನ್ನೆರಡು ವರ್ಷಗಳ ಕಾಲ ವನವಾಸವನ್ನನುಭವಿಸಿ ಪಾಂಡವರೂ ದ್ರೌಸದಿಯೂ ವೇಷವನ್ನು ಮರೆಸಿಕೊಂಡು ವಿರಾಟರಾಜನ ರಾಜಧಾನಿಯಾದ ಮತ್ಸ್ಯನಗರದಲ್ಲಿ ಒಂದು ವರ್ಷಕಾಲ ಅಜ್ಞಾತ ವಾಸವನ್ನು ಪೂರೈಸಿದರು. ಭೀಮನು ವಲಲ ಅಥವಾ ಬಲ್ಲನೆಂಬ ಹೆಸರಿನಿಂದ ವಿರಾಟನಲ್ಲಿ ಅಡಿಗೆಯವನಾಗಿದ್ದನು. ಹೀಗಿರಲು ಒಂದು ಉತ್ಸವಕಾಲದಲ್ಲಿ ಜೀಮೂತ ಮೊದಲಾದ ಶ್ರೀಷ್ಠರಾದ ಮಲ್ಲರು ವಿರಾಟನ ಆಸ್ಥಾನಕ್ಕೆ ಬಂದು ಅವನ ಕಡೆಯ ಜಟ್ಟಿಗಳನ್ನೆ ಲ್ಲಾ ಸೋಲಿಸಿದರು. ಇದರಿಂದ ವಿರಾಟನಿಗೆ ಅಪಮಾನವಾದಂತಾಗಿ ಅವನು ಕಂಕನೆಂಬ ಸನ್ಯಾಸಿಯ ವೇಷದಲ್ಲಿ ತನ್ನಲ್ಲಿದ್ದ ಧರ್ಮರಾಯನ ಸಲಹೆಯ ಮೇರೆಗೆ ವಲಲನನ್ನು ಕರೆಸಲು ಭೀಮನು ಬಂದು ಜಟ್ಟಿಗಳನ್ನೆ ಲ್ಲಾ ಸೋಲಿಸಿ ಕೊಂದುದಲ್ಲದೆ ಕಾಡುಮೃಗಗಳಾದ ಆನೆಮೊದ ಲಾದುವುಗಳೊಡನೆ ಹೋರಿ ತನ್ನ ವೌರುಷವನ್ನು ದೊರೆಯ ಮುಂದೆ ಪ್ರದರ್ಶಿಸಿದನು. ಭೀಮನ ಈ ಸಾಹಸವು ಹೊಸಹೊಳಲಿನ ಲಕ್ಷ್ಟ್ರೀನಾರಾಯಣ ದೇವಸ್ಥಾದ ಹೊರ ಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ. (೧೯೩೩ ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೬).

ಹೀಗೆ ಅಜ್ಞಾ ತವಾಸದಲ್ಲಿ ಹತ್ತು ತಿಂಗಳು ಕಳೆದಮೇಲೆ ವಿರಾಟನ ಸೇನಾಸತಿ ಯಾದ ಕೀಚಕನು ದಿಗ್ವಿಜಯವನ್ನು ಪೂರೈಸಿಕೊಂಡು ಬಂದು ವಿಶೇಷಗೌರವವನ್ನು ಹೊಂದಿ ಒಂದು ದಿನ ವಿರಾಟನ ರಾಣಿಯೂ ತನ್ನ ಅಕ್ಕನೂ ಆದ ಸುದೇಷ್ಣೆಯ ಅಂತಃಪುರದಲ್ಲಿ ಸೈರಂಧ್ರಿಯೆಂಬ ಜಡೆಹೆಣೆಯುವ ದಾಸಿಯ ವೇಷದಲ್ಲಿದ್ದ ದ್ರೌಪದಿ ಯನ್ನು ನೋಡಿ ಕಾಮಿಸಿದನು. ಆದರೆ ದ್ರೌಪದಿ ಅವನನ್ನು ತಿರಸ್ಕರಿಸಿ ತನ್ನ ತಂಟೆಗೆ ಬಂದರೆ ಪತಿಗಳಾದ ಗಂಧರ್ವರು ಕೊಲ್ಲುವರೆಂದು ಹೆದರಿಸಿದಳು. ಒಂದು ದಿನ ಸುದೇಷ್ಟೆಯ ಅಪ್ಪಣೆಯಂತೆ ಮಧುವನ್ನು ತರಲು ಕೀಚಕನ ಬಳಿಗೆ ಹೋದ ದ್ರೌಪದಿಯನ್ನು ಕೀಚಕನು ಬೆನ್ನಟ್ಟ ವಿರಾಟನ ಸಭೆಯ ಮುಂದೆಯೇ ಕಾಲಿನಿಂದ ಒದ್ದನು. ಆಗ ದ್ರೌಪದಿ ಭೀಮನ ಬಳಿಗೆಹೋಗಿ ತನಗೆ ಉಂಟಾದ ಹಿಂಸೆಯನ್ನು ತಿಳಿಸಲು ಭೀಮನು ಕೀಚಕನನ್ನು ಮಾರನೆಯ ದಿನ ಸಂಜೆ ನಾಟ್ಯಗೃಹಕ್ಕೆ ಬರು ವಂತೆಯೂ ತಾನು ಅಲ್ಲಿ ಮಂಚದಮೇಲೆ ಅವನಿಗಾಗಿ ಕಾದಿರುವಂತೆಯೂ ದ್ರೌಪದಿ ಹೇಳಿ ಒಪ್ಪಿಸಬೇಕೆಂದೂ ಹಾಗೆಬಂದ ಕೀಚಕನನ್ನುತಾನು ಕೊಲ್ಲುವೆನೆಂದೂ ಪ್ರತಿಜ್ಞೆ ಮಾಡಿದನು. ಭೀಮನ ಏರ್ಪಾಟನಂತೆ ಕೀಚಕನು ಮಾರನೆಯ ದಿನ ಅಲಂಕೃತನಾಗಿ ಸಂಜೆಯ ಹೊತ್ತು ನಾಟ್ಯಗೃಹಕ್ಕೆ ಹೋದನು. ಆದರೆ ದ್ರೌಪದಿಯೊಡನೆ ಮೊದಲೇ ಅಲ್ಲಿಗೆ ಹೋಗಿ ಮಂಚದಮೇಲಿದ್ದ ಭೀಮನು ಅವನ ಮೇಲೆ ಹಾರಿ ಸ್ವಲ್ಪಹೊತ್ತು ಕಾದಿ ಕೀಚಕನನ್ನು ಕೊಂದು ಮಾಂಸದ ಮುದ್ದೆಯನ್ನಾಗಿಮಾಡಿ ದ್ರೌಪದಿಯನ್ನು ಸಮಾಧಾನಪಡಿಸಿದನು. ಭೀಮನಿಂದಾದ ಕೀಚಕನ ಸಂಹಾರ ಅದೇ ಲಕ್ಷ್ಮೀನಾರಾಯಣ ದೇವ

ಸ್ಥಾನದ ಹೊರಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ. (೧೯೩೩ ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೬). ಈಸಂಗತಿಗಳು ಹಳೆಯಬೀಡಿನ ಹೊಯ್ಸ್ಗಳೇಶ್ವರದೇವಾಲಯದ ಈಶಾನ್ಯದ್ವಾರದ ಹೊರಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ. ಆದರೆ ಈ ಚಿತ್ರದಲ್ಲಿ ಭೀಮನು ಸ್ತ್ರೀವೇಷವನ್ನು ಧರಿಸಿ ನಾಟ್ಯಾಗಾರದಲ್ಲಿದ್ದು — ಕೀಚಕನಮೇಲೆ ಬಿದ್ದ ನೆಂದು ಕಾಣಿಸಿದೆ. ಭೀಮನ ಈ ಸ್ತ್ರೀವೇಷವು ವ್ಯಾಸಭಾರತದಲ್ಲಾ ಗಲಿ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಭಾರತದಲ್ಲಾ ಗಲೀ ಪಂಪಭಾರತದಲ್ಲಾ ಗಲೀ ವರ್ಣಿತವಾಗಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ವೈಷ್ಣ ವಸಂಪ್ರದಾಯದ ವಾದಿರಾಜಯತಿ (ಕಾಲ ಸು. ೧೫೭೦) ಮತ್ತು ವಿಜಯದಾಸರು (ಕಾಲ ಸು. ೧೭೨೫) ತಮ್ಮ ಹಾಡು ಗಳಲ್ಲಿ ಈ ಸ್ತ್ರೀವೇಷವನ್ನು ವರ್ಣಿಸಿರುತ್ತಾರೆ.

ಕೀಚಕನ ಸಂಹಾರವನ್ನರಿತ ಕೌರವರು ಬಲವಾದ ಸೇನೆಯನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಭೀಷ್ಮದ್ರೋಣಕೃಪ ಅಶ್ವತ್ಥಾ ಮರೊಡನೆ ಬಂದು ವಿರಾಟನಗರದ ಗೋವುಗಳನ್ನು ಹಿಡಿದರು. ಅದರ ಹಿಂದಿನ ದಿನ ಅವನ ಅವುಣೆಯಂತೆ ತ್ರಿಗರ್ತವೇಶಾಧಿಸತಿಯಾದ ಸುಶರ್ಮನು ವಿರಾಟನ ಗೋವುಗಳನ್ನು ಮತ್ತೊಂದು ಕಡೆ ಹಿಡಿದು ವಿರಾಟನೊಡನೆ ಕಾದಿ ಅವನ ಸಹಾಯರಾಗಿದ್ದ ಧರ್ಮರಾಯ ಭೀಮನಕುಲ ಸಹದೇವರಿಂದ ಪರಾಜಿತನಾಗಿ ಸೆರೆಸಿಕ್ಕು ವಿರಾಟನ ದಯೆಯಿಂದ ಹೊರಟು ಹೋದನು. ಕೌರವರು ಗೋವುಗಳನ್ನು ಹಿಡಿದಾಗ ರಾಜಧಾನಿಯಲ್ಲಿದ್ದ ಉತ್ತರನೆಂಬ ವಿರಾಟನ ಮಗನು ತನ್ನ ವೌರುಷವನ್ನು ಸ್ತ್ರೀಯರ ಮುಂದೆ ಕೊಚ್ಚಿಕೊಂಡು ಬೃಹನ್ನಳೆಯ ವೇಷದಿಂದಿದ್ದ ಅರ್ಜುನನನ್ನು ಸಾರಥಿಯನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ರಧದಲ್ಲಿ ಕುಳಿತು ಕೌರವರ ಸೈನ್ಯದ ಮುಂದೆ ಹೋಗಿ ತತ್ತರಿಸತೊಡಗಲು ಅರ್ಜುನನು ತನ್ನ ವಿಕಾರವಾದ ವೇಷವನ್ನು ಕಳೆದು ಶಮೀವೃಕ್ಷದಲ್ಲಿರಿಸಿದ್ದ ಗಾಂಡೀವ ಧನುಸ್ಸನ್ನೂ ಬಾಣಗಳನ್ನೂ ಶಂಖವನ್ನೂ ಧ್ವಜನನ್ನೂ ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಉತ್ತರನ ರಧದಲ್ಲಿ ಕುಳಿತು ತನ್ನ ಪೂರ್ವದ ರೂಪ ದಲ್ಲಿಯೇ ಶೋಭಿಸುತ್ತ ಉತ್ತರನನ್ನು ಸಾರಧಿಯಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಕೌರವ ಸೈನ್ಯ ವನ್ನೆಲ್ಲಾ ತನ್ನ ಬಾಣಗಳಿಂದ ನೋಯಿಸಿ ಸಂವೋಹನಾಸ್ತ್ರದಿಂದ ವಿಸಂಜ್ಞ ವನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿ ಜಯವನ್ನು ಗಳಿಸಿ ಗೋವುಗಳನ್ನು ಹಿಂತಿರುಗಿಸಿದನು. ಅರ್ಜುನನ <mark>ಈ</mark> ಸಾಹಸವು ಹೊಸ ಹೊಳಲಿನ ಲಕ್ಷ್ಸ್ಟೀನಾರಾಯಣ ವೇವಾಲಯದ ಹೊರಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ. (೧೯೩೩ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಭುಟ ೬).

ಅರ್ಜುನನಿಂದ ಉತ್ತರಗೋಗ್ರಹಣದಲ್ಲಿ ಪರಾಜಿತರಾದ ಕೌರವರು ತಮ್ಮ ರಾಜಧಾನಿಗೆ ಮರಳಿದ ನಂತರ ಪಾಂಡವರು ಅಜ್ಞಾ ತವಾಸದಿಂದ ಮುಕ್ತರಾಗಿ ವಿರಾಟ ರಾಜನಿಂದ ಮನ್ನಣೆಯನ್ನು ಪಡೆದು ಅವನ ಮಗಳಾದ ಉತ್ತರೆಯನ್ನು ಅರ್ಜುನನ ಮಗನಾದ ಅಭಿಮನ್ಯು ವಿಗೆ ವಿವಾಹ ಮಾಡಿ ಅನಂತರ ಉಪಪ್ಲಾ ವ್ಯ ನಗರದಲ್ಲಿ ನಿಂತು ಮುಂದಿನ ಕಾರ್ಯಭಾಗಕ್ಕೆ ಉಪ್ಯೋಗಿಸಿದರು. ದ್ರುಪದರಾಜನ ಪುರೋಹಿತನ ಮೂಲಕ ಪಾಂಡವರ ರಾಜ್ಯವನ್ನು ಹಿಂದಕ್ಕೆ ಕೊಡುವಂತೆ ಕೌರವರಿಗೆ ಹೇಳಿಕಳುಹಿಸಿ ದರೂ ದುರ್ಯೋಧನನು ಸಮ್ಮತಿಸದಿದ್ದು ದರಿಂದ ಪಾಂಡವರು ಏಳು ಅಕ್ಷೌಹಿಣೇಸೈನ್ಯ

ವನ್ನು ಸೇರಿಸಿ ಯುದ್ಧಕ್ಕೆ ಸಿದ್ಧ ನಾದನು. ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ನು ಪಾಂಡವರ ಕಡೆ ನಿಂತು ತನ್ನ ಸೈನ್ಯದ ಬಹುಭಾಗವನ್ನು ದುರ್ಯೋಧನನಿಗೆ ಕೊಟ್ಟನು. ಹೀಗೆ ಇಬ್ಬರೂ ಯುದ್ಧಕ್ಕೆ ಸಿದ್ಧ ರಾದರೂ ಧರ್ಮರಾಯನಿಗೆ ಯುದ್ಧ ದಿಂದುಂಟಾಗುವ ಪ್ರಜಾಕ್ಷಯವು ಸಮ್ಮತ ವಾಗದೆ ಕೃಷ್ಣ ನನ್ನು ಸಂಧಿಗಾಗಿ ದುರ್ಯೋಧನನ ಬಳಿಗೆ ಕಳುಹಿಸಿದನು.

ಕೃಷ್ಣನು ಹಸ್ತಿನಾವತಿಗೆ ಹೋಗಿ ಕೌರವರ ಸಭೆಯನ್ನು ಪ್ರವೇಶಿಸಿದನು. ಆ ಸಭೆಯಲ್ಲಿ ಧೃತರಾಷ್ಟ್ರನು ಕಿರೀಟವನ್ನುಧರಿಸಿ ಸಿಂಹಾಸನದ ಮೇಲೆ ಕುಳಿತಿದ್ದನು. ಅವನ ಪಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಗಡಿಯನ್ನು ಹಿಡಿದು ದುಶ್ಯಾಸನನು ಓಲೈಸುತ್ತನಿಂತಿದ್ದನು. ದುಶ್ಶಾಸನನ ಪಾರ್ಶ್ವದಲ್ಲಿ ಕರ್ಣ ದುರ್ಯೋಧನರಿದ್ದರು. ಕೃಷ್ಣನು ಬಂದೊಡನೆಯೇ ಸಭೆಯಲ್ಲಿ ಸೇರಿದ್ದ ಭೀಷ್ಮದ್ರೋಣ ವಿದುರಾವಿಗಳಿಲ್ಲರೂ ತಮ್ಮ ಆಸನಗಳಿಂದ ಎದ್ದರು. ಆದರೆ ದುರ್ಯೋಧನನು ಮಾತ್ರ ತನ್ನ ಆಸನವನ್ನು ಬಿಟ್ಟೇಳಲಿಲ್ಲ. ಕೃಷ್ಣನು ಆಗ ತನ್ನ ಪಾದದಿಂದ ನೆಲವನ್ನೊತ್ತಲು ದುರ್ಯೋಧನನು ಕೆಳಕ್ಕುರುಳಿ ಬಿದ್ದ ನು. ಅನಂತರ ಎಲ್ಲರೂ ತಮ್ಮ ತಮ್ಮ ಆಸನಗಳಲ್ಲಿ ಕುಳಿತ ಮೇಲೆ ಕೃಷ್ಣನು ಸಂಧಿಯ ವಿಷಯವನ್ನು ಪ್ರಸ್ತಾಪಿಸಿ ದ್ಯೂತಕಾಲದ ಪ್ರತಿಜ್ಞಾನುಸಾರವಾಗಿ ಅರ್ಧರಾಜ್ಯವನ್ನಾಗಲಿ ಕೊನೆಗೆ ವಾಂಡವರ ವಾಸಕ್ಕೆ ಐದು ಗ್ರಾಮಗಳನ್ನಾಗಲಿ ಬಿಟ್ಟುಕೊಡಬೇಕೆಂದೂ ಹಾಗೆ ಮಾಡಿದರೆ ಧರ್ಮರಾಯನು ಸಂಧಿಗೊಡೆಂಬಡುವನೆಂದೂ ಅಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಯುದ್ಧ ಮಾಡಿ ಕೌರವರನ್ನು ಕೊಂದು ರಾಜ್ಯವನ್ನು ಸಂಪಾದಿಸುವನೆಂದೂ ಹೇಳಿದನು. ಇದಕ್ಕೆ ಒಪ್ಪದೆ ದುರ್ಯೋಧ ನನು ಸೂಜಿಯ ಮೊನೆ ಚುಚ್ಚು ನಮ್ಮ ಭೂಮಿಯನ್ನೂ ತಾನು ಕೊಡುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿ ಕೃಷ್ಣನನ್ನು ಹಗ್ಗಗಳಿಂದ ತನ್ನಕಡೆಯವರೊಡನೆ ಸೇರಿ ಕಟ್ಟ್ರಹಾಕಬೇಕೆಂದು ಉಜ್ಜು ಗಿಸಿದನು. ಆದರೆ ಕೃಷ್ಣ ನು ವಿಶ್ವರೂಪವನ್ನು ಧರಿಸಿ ಎಲ್ಲರಿಂದಲೂ ಪೂಜಿತ ನಾಗಿ ಯುದ್ಧಕ್ಕೆ ಸಿದ್ಧರಾಗುವಂತೆ ಕೌರವರಿಗೆ ಹೇಳಿ ವಾಂಡವರ ಬಳಿಗೆ ಹೋದನು. ಈಸಂಗತಿಗಳಲ್ಲವೂ ಹಾಸನದ ಡಿಸ್ಟ್ರಿಕ್ಟು, ಬೀಲೂರಿನ ಕೇಶವ ದೇವಾಲಯದ ನವರಂಗದ ಭುವನೇಶ್ವರಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ. ದುರ್ಯೋಧನನು ಉರುಳಿದ ದೃಶ್ಯವು ಮಾತ್ರ ಅದೇ ದೇವಾಲಯದ ಪೂರ್ವದ್ವಾರದ ಬಲಕ್ಕೆ ಪಟ್ಟಕೆಯ ಮೇಲೆ ಚಿತ್ರತವಾಗಿದೆ. (೧೯೩೧ ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿಪುಟ ೪೫ ; ೧೯೧೭ ನೆಯ ವರದಿ, ಪುಟ ೬). ದುರ್ಯೋಧನನು ಸಿಂಹಾಸನದಿಂದ ಉರುಳಿದ ಸಂಗತಿಯು ವ್ಯಾಸಭಾರತದಲ್ಲಿಲ್ಲ. ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಭಾರತದ ಉದ್ಯೋಗಪರ್ವದಲ್ಲಿ ಉಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಬೇಲೂರು ಕೇಶನ ದೇವಾಲಯವು ಹೊಯ್ಸ್ಗಳರ ರಾಜನಾದ ವಿಷ್ಣುವರ್ಧನನಿಂದ ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೧೧೭ ರಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಷ್ಠಿತವಾಗಿ ಅವನ ವೊಮ್ಮಗನಾದ ಇಮ್ಮಡಿ ಬಲ್ಲಾ ಳನಿಂದ ವಿಸ್ತಾರವನ್ನೈಯ್ದಿ ತು. (೧೯೩೧ ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೨೭)

ಬಳಿಕ ಕುರುಕ್ಷೇತ್ರದ ಯುದ್ಧವು ಸ್ರಾರಂಭವಾಯಿತು. ಸಾಂಡವರ ಮತ್ತು ಕೌರವರ ಎರಡು ಕಡೆಯ ಸೈನ್ಯಗಳೂ ಒಬ್ಬರ ಮೇಲೊಬ್ಬರು ಸಾಹಸದಿಂದ ಕಾದಿದರು. ನೊದಲು ಕೌರವರು ವೃದ್ಧನಾದ ಭೀಷ್ಮನನ್ನು ಸೇನಾಪತಿಯಾಗಿ ಅಭಿಷೇಕಮಾಡಿದರು. ಆರ್ಜುನನಿಗೂ ಭೀಷ್ಮನಿಗೂ ಅನೇಕ ವೇಳೆ ಯುದ್ಧ ವಾಯಿತು. ಕೃಷ್ಣ ನು ಅರ್ಜುನನಿಗೆ ಸಾರಥಿಯಾಗಿ ರಥದಲ್ಲಿ ಕುಳಿತು ಸಹಾಯವಾದನು. ರಥಗಳಲ್ಲಿ ಕುಳಿತು ರಧಿಕರು ಬಾಣಗಳನ್ನು ಬಿಡುತ್ತಲೂ ಅವರುಗಳ ಮಧ್ಯೆ ಕಾಲಾಳುಗಳು ನಿಂತು ಒಬ್ಬರನ್ನೊಬ್ಬರು ಬಾಣಗಳಿಂದಲೂ ಆಯುಧಗಳಿಂದಲೂ ಕೊಲ್ಲುತ್ತಿದ್ದರು. ಹೀಗೆ ಸಾಹಸದಿಂದ ಕಾದಾಡಿ ಹತ್ತನೆಯ ದಿನ ಭೀಷ್ಮನು ಶಿಖಂಡಿಯನ್ನು ಮರೆಮಾಡಿಕೊಂಡು ಅರ್ಜುನ ನಿಂದ ಬಿಡಲ್ಪಟ್ಟ ಬಾಣಗಳು ವೇಹದಲ್ಲೆ ಲ್ಲಾ ನಾಟೆ ರಧದಿಂದ ಬಿದ್ದು ಶರಗಳ ಹಾಸಿ ಗೆಯ ಮೇಲೆಂಬಂತೆ ಮಲಗಿದನು ಆಗ ವಾಂಡವರೂ ಕೌರವರೂ ಯುದ್ಧವನ್ನು ನಿಲ್ಲಿಸಿ ಅವನ ಬಳಿಗೆ ಬಂದು ದುಃಖಪಟ್ಟರು. ಆಗ ಭೀಷ್ಮನು ಬಾಯಾರಿಕೆಯಿಂದ ಕಂಗೆಟ್ಟುದನ್ನು ನೋಡಿ ಅರ್ಜುನನು ತನ್ನ ಎಡಗೈಯಿಂದ ಬಾಣವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸಿ ಅಮೃತದಂಧ ನೀರು ಬುಗ್ಗೆ ಯಾಗಿ ಮೇಲಕ್ಕೆ ಚಿಮ್ಮಿ ಭೀಷ್ಮನ ಬಲಸಾರ್ಶ್ವದಲ್ಲಿ ಬರು ವಂತೆ ಮಾಡಿದನು. ಇಲ್ಲಿಗೆ ಭೀಷ್ಮ ಪರ್ವದ ಕಥೆಯು ಮುಗಿಯಿತು. ನೀರು ತರಸುವ ದೃಶ್ಯ ವಿನಾ ಇತರ ಎಲ್ಲ ದೃಶ್ಯಗಳೂ ಹಳೆಯಬೀಡು ಹೊಯ್ಸಳೇಶ್ವರ ದೇವಾಲಯದ ಆಗ್ನೇಯ ದ್ವಾರಬಂಧದ ಬಳಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ. ಅರ್ಜುನನು ಶರತಲ್ಪ ದಲ್ಲಿದ್ದ ಭೀಷ್ಮನಿಗೆ ನೀರನ್ನು ಒದಗಿಸಿದ ಸಂಗತಿ ಬೇಲೂರು ಕೇಶವದೇವಾಲಯದ ನವರಂಗದ ಭುವನೇಶ್ವರಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ. (೧೯೩೦ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಫುಟ ಳಂ—೪೧:೧೯೩೧ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಫುಟ ಳು)

ಭೀಷ್ಮನು ಶರಶಯ್ಯೆಯಲ್ಲಿ ಮಲಗಿರುವುದು ಮೈಸೂರು ಡಿಸ್ಟ್ರಿಕ್ಟು ಚಾಮರಾಜ ನಗರದ ತಾಲ್ಲೋಕು ಹಳೆಯ ಆಲೂರಿನ ಅರ್ಕೇಶ್ವರದೇವಾಲಯದ ಮುಖಮಂಟಪದ ನೈರುತ್ಯದ ಕಂಬದಲ್ಲೂ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ. (೧೯೩೭ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೪೭).

ಬಳಿಕ ದ್ರೋಣಾಚಾರ್ಯನು ಕೌರವರ ಸೇನಾವತಿಯಾಗಿ ಐದುದಿನ ಕಾದಿ ಮಡಿದನು. ಅರ್ಜುನನನ್ನು ದೂರ ಕಳುಹಿಸಿದರೆ ತಾನು ಧರ್ಮರಾಯನನ್ನು ಸೆರೆಹಿಡಿಯುವೆನೆಂದು ಹೇಳಿದುದರಿಂದ ದ್ರೋಣನ ಮಾತಿನಂತೆ ತ್ರಿಗರ್ತದೇಶಾಧಿ ಪತಿಯಾದ ಸುಶರ್ಮನೂ ಸಂಶಸ್ತ್ರಕರೆಂಬ ಅವನ ಕಡೆಯ ಯೋಧರೂ ಅರ್ಜುನ ನನ್ನು ರಣರಂಗದ ಬೇರೆಕಡೆಗೆ ಕರೆದುಕೊಂಡು ಹೋಗಿ ಅವನೊಂದಿಗೆ ಯುದ್ಧ ಮಾಡಿದ್ದರು. ಅರ್ಜುನನು ಅವರ ಮೇಲೆ ಬಾಣಗಳನ್ನು ಮಳೆಕರೆದು ಅವರ ಕೈಗಳು ಮುಖಕ್ಕೆ ಬಾಣಗಳಿಂದ ಕೀಲಿಸುವಂತೆ ನೋಯಿಸಿದನು. ಆಸಮಯದಲ್ಲಿ ಭಗದತ್ತನು ಸುಪ್ರತೀಕವೆಂಬ ತನ್ನ ಗಜದ ಮೇಲೆ ಕುಳಿತು ಭೀಮನ ಮೇಲೆ ಆನೆ ಯನ್ನು ಬಿಡಲು ಆ ಗಜವು ತನ್ನ ಸೊಂಡಿಲ್ಲ ಭೀಮನನ್ನು ಹಿಡಿದು ಮೇಲಕ್ಕೆಸೆಯಿತು. ಇದನ್ನು ದೂರದಿಂದ ನೋಡಿ ಕೃಷ್ಣಾರ್ಜುನರು ಭೀಮನ ರಕ್ಷಣೆಗೆ ಬಂದರು. ಆಗ ಭಗದತ್ತನು ತನ್ನಲ್ಲಿದ್ದ ವರಾಹಸ್ವಾಮಿಯ ಕೋರೆಯಹಲ್ಲನ್ನು (ಅಧವಾ ಅಂಕುಶವನ್ನು) ಮಂತ್ರಿಸಿ ಅರ್ಜುನನ ಮೇಲೆಸೆಯಲು ಕೃಷ್ಣನು ಆ ದಿವ್ಯಾಯುಧವನ್ನು ಚತುರ್ಭಜಯಕ್ತನಾಗಿ ತಡೆದನು. ಇದರಿಂದ ಅರ್ಜುನನಿಗೆ ರಕ್ಷಣೆಯುಂಟಾಯಿತು. ಬಳಿಕ

ಭೀಮನು ಆ ಆನೆಯನ್ನು ಕೊಂದನು. ಅರ್ಜುನನು ಭಗದತ್ತನನ್ನು ಸಂಹರಿಸಿದನು. ಮಾರನೆಯ ದಿನ ದ್ರೋಣನು ಅಭೇದ್ಯವಾದ ಚಕ್ರವ್ಯೂಹವನ್ನು ರಚಿಸಿ ಅದರ ಮುಂದೆ ಸೈಂಧವನನ್ನು ನಿಲ್ಲಿಸಿ ತಾನೂ ರಕ್ಷಣೆಮಾಡುತ್ತಾ ಯುದ್ಧಸನ್ನದ್ಧ ನಾದನು. ಆವ್ಯೂಹ ವನ್ನು ಭೇದಿಸಲು ಅರ್ಜುನನ ಮಗನಾದ ಅಭಿಮನ್ಯುವು ಮಾತ್ರ ಪಾಂಡವರಕಡೆಯ ವೀರರಲ್ಲಿ (ಅರ್ಜುನನ ಹೊರತು) ಸಮರ್ಧನಾಗಿದ್ದು ದರಿಂದ ಅವನು ಯುದ್ಧ ಕ್ಕಾಗಿ ವ್ಯೂಹದ ಮಧ್ಯದೊಳಕ್ಕೆ ನುಗ್ಗಿ ಅನೇಕಮಂದಿ ಕೌರವಸೈನಿಕರನ್ನು ಕೊಂದು ಕೊನೆಗೆ ಕೌರವನೀರರು ಒಟ್ಟಾಗಿ ಅವನ ಮೇಲೆ ಒಟ್ಟಾಗಿ ಬಾಣಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದ್ದ ರಿಂದ ಮೈಯಲ್ಲಿ ಲ್ಲಾ ಬಾಣಗಳು ನಾಟ ಪ್ರಾಣಬಿಟ್ಟನು. ಅವನ ಸಹಾಯಕ್ಕೆ ಹೋಗಿದ್ದ ಭೀಮನೇ ಮೊದಲಾದವರು ವ್ಯೂಹವನ್ನು ಭೇದಿಸಲಾರದೆ ಹಿಂದೆಯೇ ನಿಂತರು. ಕೃಷ್ಣಾರ್ಜುನರು ಸಂಶಸ್ತಕರ ಯುದ್ಧವನ್ನು ಕೊನೆಗೊಳಿಸಿ ವಿಶ್ರಮಾರ್ಥವಾಗಿ ವೈಶಂಪಾಯನ (ದ್ವೈಪಾಯನ?) ಸರಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಸ್ನಾನಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾಗ ಕೃಷ್ಣನು ಉಪಾಯವಾಗಿ ಅಭಿಮನ್ಯುವಿನ ಮರಣವು ಅರ್ಜುನನಿಗೆ ಕೇಳಿಬರುವಂತೆ ಹೇಳಿದನು.

ಅರ್ಜುನನು ಪಾಳೆಯಕ್ಕೆ ಬಂದು ತನ್ನಮಗನ ಮರಣಕ್ಕೆ ಸೈಂಧವನು ಕಾರಣ ನೆಂದು ತಿಳಿದು ಮಾರನೆಯ ದಿನ ಸಾಯಂಕಾಲದೊಳಗಾಗಿ ಸೈಂಥವನನ್ನು ಕೊಲ್ಲುವೆ ನೆಂದು ಶವಧಮಾತಿದನು. ಇದನ್ನು ದ್ರೋಣನು ಶಕಟವ್ರ್ಯೂಹವನ್ನು ರಚಿಸಿ ಅದರ ಹಿಂಭಾಗದಲ್ಲಿ ಸೈಂಧವನನ್ನು ಸಾವಿರಾರು ಮಂದಿ ವೀರರೊಂದಿಗೆ ನಿಲ್ಲಿಸಿ ವ್ಯೂಹದ ಮುಂಭಾಗದಲ್ಲಿ ತಾನೇ ನಿಂತನು. ಆದರೆ ಅರ್ಜುನನೂ ಸಾತ್ಯಕಿಯೂ ದ್ರೋಣ ನನ್ನು ಬೇಡಿಕೊಂಡು ವ್ಯೂಹಮೊಳಕ್ಕೆ ನುಗ್ಗಿ ಬಾಣಗಳ ಮಳೆಗರಿದು ಶತ್ರುವೀರರನ್ನು ಸಂಹರಿಸಿದರು. ಸ್ವಲ್ಪ ಹೊತ್ತಿನ ಮೇಲೆ ಭೀಮನೂ ದ್ರೋಣನ ರಥವನ್ನು ಮೇಲಕ್ಕೆ ಸೆದು **ವ್ಯೂ**ಹಮೊಳಕ್ಕೆ ನುಗ್ಗಿ ಭಯಂಕರವಾದ ಯುದ್ಧವನ್ನು ಮಾಡಿದನು. ಆದರೆ ಭೀಮನಿಗೂ ಕರ್ಣನಿಗೂ ಸಂಭವಿಸಿದ ಕಾಳಗದಲ್ಲಿ ಭೀಮನು ಹಲವು ವೇಳೆ ಜಯ ಶಾಲಿಯಾದರೂ ಕೊನೆಗೆ ಪರಾಭವವನ್ನು ಹೊಂದಿ ನಿರಾಯುಧನಾಗಿ ಕುಳಿತುಕೊಳ್ಳಲು ಕರ್ಣನು ಅವನ ಕುತ್ತಿಗೆಗೆ ತನ್ನ ಬಿಲ್ಲಿನ ಹೆವೆಯನ್ನು ಹಾಕಿ ಜರಿದು ಮಾತನಾಡಿದೆನು. ಹೀಗೆ ಗಾಸಿಯಾದ ಭೀಮನನ್ನು ಅರ್ಜುನನು ರಕ್ಷ್ಮಿಸಿ ಕರ್ಣನನ್ನು ಬಾಣಗಳಿಂದ ನೋಯಿಸಿದನು. ಸಾತ್ಯಕಿ ಭೂರಿಶ್ರವನೆಂಬ ರಾಜನೊಡನೆ ಯುವ್ಧಕ್ಕೆ ತೊಡಗಿ **ಸೋತು** ನಿಲ್ಲಲು ಭೂರಿಶ್ರವನು ತನ್ನ ಖಡ್ಗವನ್ನು ಸೆಳಿದು ಅವನನ್ನು ಕೊಲ್ಲುವುದಕ್ಕೆ ತೊಡಗಿದನು. ಆದರೆ ಅರ್ಜುನನು ಇದನ್ನು ನೋಡಿ ದೂರದಿಂದ ಬಾಣವೆಸೆದು ಖಡ್ಗ ಸಹಿತವಾದ ಅವನ ಕೈಯನ್ನು ಕತ್ತ್ರರಿಸಿದನು. ಭೂರಿಶ್ರವನು ನೊಂದು ಯೋಗಾ ಸನದಲ್ಲಿ ಕುಳಿತು ಶ್ವಾಸಧಾರಣೆಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಿರಲು ಸಾತ್ಯಕಿ ಅವನ ತಲೆಯನ್ನು ಕತ್ತ್ರರಿಸಿದನು.

ಸಂಜೆಯಾದರೂ ಅರ್ಜುನನಿಗೆ ಸೈಂಧವನನ್ನು ಕೊಲ್ಲಲಾಗಲಿಲ್ಲ. ಆಗ ಕೃಷ್ಣನು ತನ್ನ ಯೋಗಸಾಮರ್ಥ್ಯದಿಂದ ಕತ್ತ್ರಲುಂಟಾಗುವಂತೆ ಮಾಡಲು ಸೈಂಧವನು ಧೈರ್ಯದಿಂದ ಮುಂದೆ ಬಂದು ಅರ್ಜುನನ ಇದಿರಲ್ಲಿ ನಿಂತನು. ಅರ್ಜುನನು ಕೂಡಲೇ ಪಾಶುಪತಾಸ್ತ್ರವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸಿ ಅವನ ತಲೆಯನ್ನು ಕತ್ತರಿಸಿ ರಣರಂಗದಾಚಿ ಸಂಧ್ಯಾವಂದನೆಮಾಡುತ್ತ ಕುಳಿತಿದ್ದ ಅವನ ತಂದೆಯ ತೊಡೆಯ ಮೇಲೆ ಬೀಳಿಸಿ ದನು. ಅವನು ಹಠಾತ್ತಾಗಿ ಅದನ್ನು ಭೂಮಿಯಮೇಲೆ ಕೆಡಹಲು ತನ್ನ ವರದಂತೆಯೇ ಅವನ ಶಿರಸ್ಸು ಸಹಸ್ರ ಹೋಳಾಗಿ ಅವನು ಪ್ರಾಣಬಿಟ್ಟನು. ಬಳಿಕ ಸೂರ್ಯಾಸ್ತ ಮಯವಾಯತು.

ದ್ರೋಣನು ವಿಫಲಪ್ರಯತ್ನನಾಗಿ ಕೋಪಗೊಂಡು ರಾತ್ರಿ ಹಗಲೂ ಎಡೆಬಿಡದೆ ಕಾದಿ ಕೊನೆಗೆ ಅಶ್ವತ್ಥಾ ಮನು ಮೃತನಾದನೆಂಬ ಸುಳ್ಳುಸುದ್ದಿಯನ್ನು ಕೇಳಿ ವಿರಕ್ತಿ ಹೊಂದಿ ಯೋಗಾಭ್ಯಾಸದಿಂದ ಪ್ರಾಣವನ್ನು ತೊರೆಯಬೇಕೆಂದಿರಲು ಧೃಷ್ಟದ್ಯುಮ್ನನು ಇದನ್ನು ತಿಳಿಯದೆ ವಿಸಂಜ್ಞ ನಾದ ಅವನ ತಲೆಯನ್ನು ಕತ್ತರಿಸಿದನು. ಇಲ್ಲಿಗೆ ದ್ರೋಣ ಪರ್ವವು ಮುಗಿಯಿತು.

ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ಸಂಗತಿಗಳೆಲ್ಲವೂ ಬಹುಮಟ್ಟ್ರಗೆ ಹಳೆಯಬೀಡಿನ ಹೊಯ್ಸ್ಗಳೇಶ್ವರ ದೇವಾಲಯದ ಹೊರಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ. (೧೯೩೦ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೪೨,೪೫,೪೬) ಬೇಲೂರಿನ ಕೇಶವದೇವಾಲಯದ ನವರಂಗದ ಭುವನೇಶ್ವರಿಯಲ್ಲಿ ಕರ್ಣನು ಭೀಮನನ್ನು ಪರಾಭವಗೊಳಿಸುವುದೂ ಭೀಮ ಭಗದತ್ತರ ಯುದ್ಧವೂ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ. ಕೇಶವದೇವಾಲಯದ ಆವರಣದಲ್ಲಿರುವ ಅದೇ ಕಾಲದ ನೀರ ನಾರಾಯಣ ದೇವಾಲಯದ ಹೊರಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಭೀಮನನ್ನು ಭಗದತ್ತನ ಗಜವು ಹಿಡಿದು ಎಸೆಯುವ ಚಿತ್ರವಿದೆ (೧೯೩೧ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೪೫;೩೧ ಅದೇ ೩೧ನೆಯ ಪುಟದ ಪಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಈ ಚಿತ್ರದ ವಡಿಯಚ್ಚು ಮುದ್ರಿತವಾಗಿದೆ). ಭೀಮ ಭಗದತ್ತರ ಯುದ್ಧವೂ ಸಂಶಪ್ತಕರ ಹೋರಾಟವೂ ಭೂರಿಶ್ರವನ ಶಿರಚ್ಛೇದನವೂ ಅಭಿಮನ್ಯುವು ಚಕ್ರವ್ಯೂಹದಲ್ಲಿ ಮರಣವನ್ನೆಯ್ದು ವುದೂ ಸೈಂಧವನ ಸಂಹಾರವೂ ದ್ರೋಣನೆ ಮರಣವೂ ಹೊಸ ಹೊಳಲಿನ ಲಕ್ಷ್ಮೀನಾರಾಯಣದೇವಾಲಯದ ಹೊರ ಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ. (೧೯೩೩ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ೬. ಅದೇ ಪುಟದಲ್ಲಿ ಚಕ್ರವ್ಯೂ ಹನೆಂಬ ಸಣ್ಣ ಆಕಾರವನ್ನು ದಿನ ತುಂಬಿದ ಗರ್ಭಿಣಿಯರು ಎಣ್ಣೆ ಮೆತ್ತಿ ಪೂಜೆಮಾಡುತ್ತಾರೆಂದು ಹೇಳಿದೆ. ಸೈಂಧವನ ಮರಣದ ಚಿತ್ರದ ಪಡಿಯಚ್ಚು ಅದೇ ವರದಿಯ ೧೪ನೆಯ ಪುಟದಲ್ಲಿ ಮುದ್ರಿತವಾಗಿದೆ). ಬಸ್ರಾಳಿನ ಮಲ್ಲಿಕಾರ್ಜುನದೇವಾ ಲಯದ ಹೊರಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಭೀನು ಭಗದತ್ತರ ಯುದ್ಧನೂ ಚಕ್ರವ್ಯೂಹನೂ ಧೃಷ್ಟ ದ್ಯು ಮ್ನ ನಿಂದ ದ್ರೋಣನ ಮರಣವೂ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ. (೧೯೩೪ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಶುಟ ೩೯) ಭಗದತ್ತನ ಗಜನನ್ನೂ ಭಗದತ್ತನನ್ನೂ ಅರ್ಜುನನು ಕೊಂದನೆಂದು ವ್ಯಾಸ ಭಾರತದಲ್ಲಿಯೂ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸ ಭಾರತದಲ್ಲಿಯೂ ಕಾಣು**ವುದು. ಚಿ**ತ್ರಗಳ**ಲ್ಲಿ** ಭೀಮನೇ ಆನೆಯನ್ನು ಕೊಂದಂತೆ ಕೆತ್ತಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಕೃಷ್ಣನು ಅರ್ಜುನನಿಗೆ ಅಭಿಮನ್ಯು ವಿನ ಮರಣವನ್ನು ಸರೋವರದಲ್ಲಿ ಸ್ನಾನಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾಗ ತಿಳಿಸಿದುದು ವ್ಯಾಸಭಾರತ ದಲ್ಲಿಲ್ಲ. ಪಂಪಭಾರತದಲ್ಲೂ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಭಾರತದಲ್ಲೂ ಉಕ್ತವಾಗಿದೆ.

ದ್ರೋಣನ ವುರಣಾನಂತರ ಕರ್ಣನು ಸೇನಾಪತಿಯಾಗಿ ಯುದ್ಧ ಮಾಡಿದನು. ಪಾಂಡನ ಸೇನೆಯನ್ನು ನಾಶಮಾಡುತ್ತ ಅರ್ಜುನನೊಡನೆ ಅನೇಕ ವೇಳೆ ಕಾದಿದನು. ಆದರೆ ಯುದ್ಧ ಮಧ್ಯದಲ್ಲಿ ಭೀಮನು ವಿಜೃಂಭಿಸುತ್ತ ತನ್ನ ಇದಿರಾದ ದುಷ್ಟನಾದ ದುಶ್ಯಾಸನನನ್ನು ವಿರಥನನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿ ತಾನೂ ರಥದಿಂದಿಳಿದು ಗದೆಯಿಂದಪ್ಪಳಿಸಿ ಗಂಟಲನ್ನು ಮೆಟ್ಟನಿಂತು ಹಿಂದಿನ ಕೆಟ್ಟಮಾತುಗಳಿಗಾಗಿ ಅವನನ್ನು ಹಂಗಿಸಿ ಎದೆ ಯನ್ನು ಬಗಿದು ರಕ್ತವನ್ನು ಚಪ್ಪರಿಸುತ್ತ ತನ್ನ ಪತ್ನಿಯಾದ ದ್ರೌಪದಿಯನ್ನು ರಣರಂಗಕ್ಕೆ ಬರಿಸಿ ತನ್ನ ಪ್ರತಿಜ್ಞೆಯಂತೆ ಅವನ ಕರುಳನ್ನು ಕಿತ್ತು ಅವಳ ತುರುಬಿಗೆ ಮುಡಿಸಿದನು. ಈ ಸಂಗತಿ ಹಳೆಯಬೀಡಿನ ಹೊಯ್ಸಳೇಶ್ವರ ದೇವಾಲಯದ ಹೊರ ಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ದಕ್ಷಿಣಭಾಗದಲ್ಲೂ ಉತ್ತರಭಾಗದಲ್ಲೂ ಚಿತ್ರತವಾಗಿದೆ. (೧೯೩೦ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ ಪುಟ ೪೩. ಅದೇ ವರದಿಯ ೪೪ನೆಯ ಪುಟದ ಪಕ್ಕದಲ್ಲಿ ದುಶ್ಯಾಸನನ ವಧೆಯ ಚಿತ್ರದ ಪಡಿಯಚ್ಚು ಮುದ್ರಿತವಾಗಿದೆ. ಎರಡನೆಯ ಚಿತ್ರದಲ್ಲಿ ದುಶ್ಯಾಸನನಧ ಮೆಂಬ ಚಿತ್ರದ ಹೆಸರು ಕನ್ನಡಕ್ಷರದಲ್ಲೂ ವೈಜಲನೆಂಬ ಶಿಲ್ಪಿಯ ಹೆಸರು ನಾಗರಾಕ್ಷರ ದಲ್ಲೂ ಕೆತ್ತಲ್ಪಟ್ಟಿವೆ.) ಕರ್ಣಾರ್ಜುನರ ಯುದ್ಧವೂ ದುಶ್ಯಾಸನ ಸಂಹಾರವೂ ಹೊಸ ಹೊಳಲಿನ ಲಕ್ಷ್ಮೀನಾರಾಯಣದೇವಾಲಯದ ಹೊರಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರತವಾಗಿವೆ. (೧೯೩೦ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ ೬)

ದುಶ್ಯಾಸನನ ಸಂಹಾರಾನಂತರ ಕರ್ಣನು ಅರ್ಜುನನೊಡನೆ ಕಾದಿ ಅವನಿಂದ ಹೆತನಾದನು. ಬಳಿಕ ಶಲ್ಯ ಶಕುನಿ ಮೊದಲಾದವರು ಯುದ್ಧ ಮಾಡಿ ಮಾರನೆಯ್ದ ದಿನ ಮಡಿದರು. ಕೌರವ ಸೈನ್ಯ ವೆಲ್ಲವೂ ನುಗ್ಗು ನುಚ್ಚಾಗಿ ಉಳಿದವರೆಲ್ಲರೂ ಓಡಿ ಹೋದರು. ಆಗ ದುರ್ಯೋಧನನು ರಣರಂಗದಿಂದ ಹೊರಟು ವೈಶಂಪಾಯನ (ಅಥವಾ ದ್ವೈಪಾಯನ)ವೆಂಬ ಸರಸ್ಸನ್ನೊ ಳಹೊಕ್ಕನು. ಆದರೆ ಇದನ್ನ ರಿತ ಪಾಂಡ ವರು ಅಲ್ಲಿಗೆ ಹೋಗಿ ಮೂದಲೆಯ ಮಾತುಗಳಿಂದ ಹಂಗಿಸಿ ಅವನು ಹೊರಗೆ ಹೊರಡು ವಂತೆ ಮಾಡಿದರು. ಸ್ವಲ್ಪ ಉಪಚಾರಾನಂತರ ದುರ್ಯೋಧನನು ಭೀಮನೊಡನೆ ಗದಾಯುದ್ಧ ನ ಹಿಂದಣ ಪ್ರತಿಜ್ಞೆ ಯನ್ನು ಜ್ಞಾಪಿಸಿದನು. ಆ ಸನ್ನೆ ಯನ್ನ ರಿತು ಭೀಮನು ಕೂಡಲೇ ತನ್ನ ಗದೆಯಿಂದ ಬಲವಾಗಿ ತೊಡೆಗಳಿಗೆ ಹೊಡೆಯಲು ದುರ್ಯೋಧನನು ತೊಡೆಮುರಿದು ನಿಶ್ಚೇಷ್ಟನಾಗಿ ಬಿದ್ದ ನು. ಆಗ ಭೀಮನು ಅವನ ಕಿರೀಟವನ್ನು ಕಾಲಿ ನಿಂದೊಡೆದು ಭಂಗಿಸಿದನು. ಅನಂತರ ಜಯಶೀಲರಾದ ಪಾಂಡವರು ಕೃಷ್ಣ ಸಾತ್ಯ ಕಿಯ ರೂಡನೆ ಹೊರಟು ತಮ್ಮ ಪಾಳೆಯವನ್ನು ಹೊಗದೆ ಕೃಷ್ಣ ನ ಅಪ್ಪಕ್ಕೆಯಂತೆ ಓಘವತೀ ನದಿಯ ತೀರದಲ್ಲಿ ಸುರಕ್ಷಿತವಾಗಿ ರಾತ್ರಿಯನ್ನು ಕಳೆದರು. ಅಶ್ವತ್ಥಾ ಮನು ಕೃಪಕೃತ ವರ್ಮರೊಡನೆ ದುರ್ಯೋಧನನಿದ್ದಲ್ಲಿಗೆ ಬಂದು ಭೀಮನು ಅವನಿಗೆ ಗದಾಯುದ್ಧ ರೀತಿಗೆ ವಿರುದ್ಧ ವಾಗಿ ತೊಡೆಗಳಿಗೆ ಗದೆಯಿಂದ ಹೊಡೆದು ಕೊಂದುದಕ್ಕಾಗಿ ಕೋಪ ಗೊಂಡು ತಕ್ಕ ಪ್ರತೀಕಾರವನ್ನು ಮಾಡುವೆನೆಂದು ಪ್ರತಿಜ್ಞೆ ಮಾಡಿ ರಾತ್ರಿ ಪಾಂಡವರ ಸೈನ್ಯ ದ ಶಿಬಿರದಲ್ಲಿ ನಿದ್ರೆಹೋಗುತ್ತಿದ್ದ ಧೃಷ್ಟದ್ಯು ಮ್ನಾ ದಿ ಸಕಲ ಯೋಧರನ್ನೂ

ಕೊಂದು ದ್ರೌ ಪದಿಯಲ್ಲಿ ಪಾಂಡವರಿಗೆ ಮಕ್ಕಳಾದ ಐವರು ಉಪಪಾಂಡವರ ಭಿನ್ನ ವಾದೆ ಶಿರಸ್ಸು ಗಳನ್ನು ದುರ್ಯೋಧನನಿಗೆ ತೋರಿಸಿದನು. ಅವನು ಕೂಡಲೇ ಪ್ರಾಣಬಿಟ್ಟನು.

ಅಶ್ವತ್ಥಾ ಮನು ಬಳಿಕ ವ್ಯಾಸಮುನಿಯ ಆಶ್ರಮಕ್ಕೆ ಹೋಗಿರಲು ಅವನ ದುಷ್ಯಾರ್ಯವನ್ನರಿತ ಅರ್ಜುನನು ಭೀಮನೊಡನೆ ಅಲ್ಲಿಗೆ ಸೇರಿ ತಕ್ಕ ಪ್ರತೀಕಾರವನ್ನು ಮಾಡಬೇಕೆಂದು ಯೋಚಿಸುತ್ತಿರುವಲ್ಲಿ ಅಶ್ವತ್ಥಾ ಮನು ಅವನ ಮೇಲೆ ಬ್ರಹ್ಮ ಶಿರಸ್ಸೆಂಬ ಮಹಾಸ್ತ್ರವನ್ನು ಬಿಟ್ಟನು. ಅರ್ಜುನನೂ ಅದಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗಿ ಅದೇ ಅಸ್ತ್ರವನ್ನು ಬಿಟ್ಟನು. ಅರ್ಜುನನೂ ಅದಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗಿ ಅದೇ ಅಸ್ತ್ರವನ್ನು ಬಿಟ್ಟನು. ಆದರೆ ಅದರಿಂದ ಲೋಕಕ್ಪೋಭೆಯುಂಟಾಗುವುದೆಂದು ವ್ಯಾಸ ಮುನಿ ಹೇಳಲು ಅರ್ಜುನನು ಅಸ್ತ್ರವನ್ನು ಹಿಂದಕ್ಕೆ ತೆಗೆದುಕೊಂಡನು. ಅಶ್ವತ್ಥಾ ಮನು ಮಾತ್ರ ಪಾಂಡವರು ನಿಸ್ಸಂತಾನರಾಗಲೆಂದು ಹೇಳಿ ಅರ್ಜುನನ ಸೊಸೆಯಾದ ಉತ್ತರೆಯ ಗರ್ಭದ ಮೇಲೆ ಅಸ್ತ್ರವನ್ನು ಬಟ್ಟು ಪರಾಜಿತನಾಗಿ ಹೊರಟು ಹೋದನುಹೀಗೆ ಅಸ್ತ್ರಪ್ರಭಾವದಿಂದ ನಾಶವಾಗುತ್ತಿದ್ದ ಉತ್ತರಯ ಗರ್ಭವನ್ನು ಕೃಷ್ಣನು ತನ್ನ ಚಕ್ರದಿಂದ ರಕ್ಷಿಸಿ ಉತ್ತರೆಯ ಶಿಶು ಸುಖವಾಗಿರುವಂತೆ ಮಾಡಿದನು.

ಸಾಂಡವರು ವಿರ್ಮೊಧಿಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ಜಯಿಸಿದ ಮೇಲೆ ಹಸ್ತಿನಾವತಿಗೆ ಹೋಗಿ ನೆಲಸಿದರು. ಶುಭಮುಹೂರ್ತದಲ್ಲಿ ಯುಧಿಷ್ಠಿ ರನಿಗೆ ಸಟ್ಟ್ರಾಭಿಷೇಕವಾಯಿತು. ಆದರೆ ವಾಂಡವರು ತಮ್ಮ ವೈಭವಕಾಲದಲ್ಲಿ ಶರತಲ್ಪದಲ್ಲಿ ಮಲಗಿದ್ದ ಭೀಸ್ಮ್ರನನ್ನು ಮರೆಯದೆ ಅವನ ಬಳಿಗೆ ಹೋಗಿ ಸತ್ಕಾರಮಾಡಿ ಧರ್ಮಗಳನ್ನರಿತು ಅವನ ಮರಣಾನಂತರ ಶಾಸ್ತ್ರೋಕ್ತವಾಗಿ ಸಂಸ್ಕಾರಮಾಡಿ ಸುಖದಿಂದ ರಾಜ್ಯವನ್ನಾಳಿದರು.

ವೇಲಣ ಸಂಗತಿಗಳು ಹೊಸಹೊಳಲಿನ ಲಕ್ಷ್ಮೀನಾರಾಯಣ ದೇವಾಲಯದ ಹೊರಭಿತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ. (೧೯೩೩ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ್ಟ) ಭೀಮನು ದುರ್ಯೋಧನನನ್ನು ಗವೆಯಿಂದ ಹೊಡೆದು ಕೆಡಹುವುದೂ ಉಪಪಾಂಡವರ ತಲೆಗಳನ್ನು ಅಶ್ವತ್ಥಾ ಮನು ತೋರುವುದೂ ಬಸ್ರಾಳಿನ ಮಲ್ಲಿಕಾರ್ಜುನ ದೇವಾಲಯದ ಹೊರಭಿತ್ತಿ. ಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ. (೧೯೩೪ನೆಯ ವರ್ಷದ ವರದಿ, ಪುಟ್ಟ೩೯). ಅಶ್ವತ್ಥಾ ಮನು ದುರ್ಯೋಧನನಿಗೆ ಉಪಪಾಂಡವರ ಶಿರಸ್ಸನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಹೋಗಿ ತೋರಿಸಿದುದು ವಾಸ್ಯ ಭಾರತದಲ್ಲಾ ಗಲಿ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಭಾರತದಲ್ಲಾ ಗಲಿ ಉಕ್ತ ವಾಗಿಲ್ಲ. ಪಂಪ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ದುರ್ಯೋಧನನು ಅಶ್ವತ್ಥಾ ಮನು ತಂದು ಶಿರಸ್ಸುಗಳನ್ನು ನೋಡಿ ಇವು ವಾಂಡವರ ತಲೆಗಳಲ್ಲ, ಬಾಲಕರ ತಲೆಗಳು, ಅವಕ್ಕಾಗಿ ಅಶ್ವತ್ಥಾ ಮನು ಹಿಮ ವಕ್ಷವಾ ತದಲ್ಲಿ ತಪಶ್ಚ ರಣಗೆಯ್ಯ ಬೇಕೆಂದಪದೇಶಿಸಿದಂತೆ ಹೇಳಿದೆ(ತ್ರ ಯೋದಶಾಶ್ವಾಸ).

ಒಟ್ಟಿನ ಮೇಲೆ ಮಹಾಭಾರತದ ಮುಖ್ಯ ಕಥಾನಸ್ತುವಾದ ಕೌರವ ಪಾಂಡವರ ಜಗಳವೂ ಪಾಂಡವರ ವಿಜಯವೂ ಈ ದೇವಸ್ಥಾನಗಳಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ. ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನ ಭಾರತದಲ್ಲಿಯೂ ಯುಧಿಷ್ಠಿರನ ಪಟ್ಟ್ರಾಭಿಷೇಕಕ್ಕೆ ಕಥೆ ಮುಗಿಯುವುದು. ಈ ಚಿತ್ರಗಳ ಜೊತೆಯಲ್ಲೇ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ರಾಮಾಯಣ ಭಾಗವತಗಳ ಚಿತ್ರಗಳೂ ಕಾಣಬರುವುವು. ನಮ್ಮ ದೇಶದ ದೇವಸ್ಥಾನಗಳಲ್ಲಿ ದೊರೆಯುವ ಕೆಲವು ಚಿತ್ರಗಳನ್ನು ಮಾತ್ರ ಆರ್ಕಿಯಲಾಜಿಕಲ್ ಇಲಾಖೆಯವರು ತಮ್ಮ ವರದಿಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಟಿಸಿರುವರು. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಚಿತ್ರಗಳ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ ಇನ್ನೂ ಹೆಚ್ಚು ಸಂಶೋಧನೆ ಅಗತ್ಯ.

ಮಹಾಭಾರತದ ಕಥಾಸಂದರ್ಭಗಳನ್ನು ವಿವರಿಸುವಾಗ ನನ್ನ ಮಿತ್ರರಾದ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಎ. ಆರ್. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಂದ ರಚಿತವಾಗಿ ಪಂಡಿತ ಪಾಮರೆಲ್ಲರಿಗೂ ಆದರಣೀಯವಾಗಿರುವ ವಚನಭಾರತವನ್ನೇ ಬಹುಮಟ್ಟಗೆ ಅನುಸರಿಸಿದ್ದೇನೆ. ಆ ಗ್ರಂಥಕ್ಕೂ ಚಿತ್ರಗಳಲ್ಲಡಕವಾದ ಭಾರತ ಕಥೆಗೂ ವ್ಯತ್ಯಾಸ ಕಂಡುಬಂದಾಗ ಚಿತ್ರ ದಿಂದ ಸೂಚಿತವಾದ ಕಧೆಗೆ ಸಾಧ್ಯವಾದ ಮಟ್ಟಿಗೂ ಆಧಾರವನ್ನು ತಿಳಿಸಿರುತ್ತೇನೆ.

ದಿಂದ ಸೂಚಿತವಾದ ಕಥೆಗೆ ಸಾಧ್ಯವಾದ ಮಟ್ಟಗೂ ಆಧಾರವನ್ನು ತಿಳಿಸಿರುತ್ತೇನೆ. ಈ ಪ್ರಬಂಧವನ್ನು ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಸಂಭಾವನಾಗ್ರಂಥಕ್ಕಾಗಿ ಬರೆಯಲು ಅವಕಾಶಕೊಟ್ಟ ಮಹನೀಯರೆಲ್ಲರಿಗೂ ಕೃತಜ್ಞ ನಾಗಿದ್ದೇನೆ.

ಆರ್. ರಾವುರಾವ್

## ಪಂಪನ ಆಶ್ರಯದಾತನಾದ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ವಂಶ

ಕನ್ನಡ ಕವಿಗಳಲ್ಲಿ ಅಗ್ರಗಣ್ಯನಾದ ಮಹಾಕವಿ ಪಂಪನು ತನ್ನ ಆಶ್ರಯದಾತ ನಾದ ಚಾಲುಕ್ಯ ವಂಶದ 'ಅರಿಕೇಸರಿಯನ್ನು ವಿಕ್ರಮಾರ್ಜುನವಿಜಯ'ದಲ್ಲಿ ಬಹಳ ವಾಗಿ ಸ್ತುತಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಆದರೆ ಇದುವರೆಗೂ ನಮಗೆ ತಿಳಿದಿರುವ ಚಾಲುಕ್ಯ ವಂಶದ ಶಾಖೆಗಳಿಗೂ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ವಂಶಕ್ಕೂ ಇರುವ ಸಂಬಂಧವನ್ನು ಈತನು ಎಲ್ಲಿಯೂ ಸೂಚಿಸಿಲ್ಲ. ' ವಿಕ್ರಮಾರ್ಜುನ ವಿಜಯ'ದ ಪ್ರಕಟಣೆಯಾದನಂತರ ಕೆಲವು ತಾಮ್ರ ಶಾಸನಗಳೂ ಶಿಲಾಶಾಸನಗಳೂ ದೊರಕಿವೆ. ಇವುಗಳಿಂದಲೂ ಇದುವರೆಗೆ ನಮಗೆ ಗೊತ್ತಾಗಿರುವ ಚಾಲುಕ್ಯ ವಂಶಗಳಿಗೂ ಮತ್ತು ಅರಿಕೇಸರಿಯ ವಂಶಕ್ಕೂ ಇರುವ ಸಂಬಂಧವು ನಿರ್ದಿಷ್ಟವಾಗಿ ತಿಳಿಯುವುದಿಲ್ಲ. ಕೆಲವು ವಿದ್ವಾಂಸರು ಈ ವಂಶದ ವಿನಿಯಾದಿತ್ಯ ಯುದ್ಧೆ ಮಲ್ಲನೂ, ಗುಜರಾತ್ ಚಾಲುಕ್ಯವಂಶದ ಶ್ರಿಯಾಶ್ರಯ ಶೀಲಾ ದಿತ್ಯನ ತಮ್ಮನಾದ ವಿನಯಾದಿತ್ಯ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನೂ ಒಬ್ಬನೇ ಎಂದು ಭಾವಿಸುತ್ತಾರೆ. ಆರಿಕೇಸರಿಯ ವಂಶದ ಅರಸರುಗಳಲ್ಲಿ ನಮಗೆ ಇದುವರೆಗೆ ತಿಳಿದಮಟ್ಟಿಗೆ ಮೊಟ್ಟ ನೊದಲನೆಯವನು 1 ವಿನಯಾದಿತ್ಯ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲ. ಈತನೂ ಗುಜರಾತ್ ಚಾಲುಕ್ಯ ವಂಶದ ವಿನಯಾದಿತ್ಯ ಯುದ್ಧಮಲ್ಲನೂ ಒಂದೇ ವ್ಯಕ್ತಿಯೆಂದು ಭಾವಿಸಲು ಇರುವ ಕಾರಣಗಳು ಎರಡೇ ಎರಡು. ಮೊದಲನೆಯದೇನೆಂದರೆ ಇಬ್ಬರಿಗೂ ಇರುವ ಒಂದೇ ಹೆಸರು ಮತ್ತು ಒಂದೇ ಬಿರುದು. ಎರಡನೆಯದು, ಇವರಿಬ್ಬರೂ ಹೆಚ್ಚೂ ಕಡಮೆ ಒಂದೇ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಜೀವಿಸಿದ್ದುದು. ಆದರೆ ಗುಜರಾತ್ ದೇಶದ ರಾಜಕುಮಾರ ನೊಬ್ಬನು ಹೈದರಾಬಾದ್ ದೇಶದಲ್ಲಿಯ ಒಂದು ಮುಖ್ಯಪಟ್ಟಣವಾದ ಪೋದನದಲ್ಲಿ (ಈಗಿನ ಬೋಧನ್) ತನ್ನ ರಾಜ್ಯವನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸಲು ಒದಗಿದೆ ಸಂದರ್ಭವೇನೆಂಬು ದನ್ನು ಯಾರೂ ವಿಶದಸಡಿಸಿಲ್ಲ. ನಿಜವಾಗಿ ನೋಡಿದರೆ ಇವರಿಬ್ಬರೂ ಒಂದೇ ಎಂದು ಹೇಳುವುದಕ್ಕೆ ಸರಿಯಾದ ಆಧಾರಗಳೇ ಇಲ್ಲ. ಮುಂದೆ ವಿವರಿಸಿರುವ ವೇಮುಲ ವಾಡ ವಂಶದ ವಿನಯಾದಿತ್ಯ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನು ಕ್ರಿ.ಶ. ೭೫೦ಕ್ಕಿಂತ ಮುಂಚೆ ಬದುಕಿದ್ದ ನೆಂದು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಕ್ರಿ.ಶ. ೭೩೮ನೆಯ ವರ್ಷಕ್ಕೆ ಮೊದಲೇ ಗುಜ ರಾತ್ ಚಾಲುಕ್ಯ ಶಾಖೆಯ ವಿನಿಯಾದಿತ್ಯ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನು ಸತ್ತು ಹೋಗಿರಬೇಕೆಂದು ತಿಳಿದು ಬಂದಿದೆ.

ವೇಮುಲವಾಡ ವಂಶದ ವಿನಯಾದಿತ್ಯ ಯುದ್ಧಮಲ್ಲನ ಮತ್ತು ಅವನ ವಂಶೀಯರ ಕಾಲಗಳನ್ನು ಸೂಚಿಸುವ ಗ್ರಂಥಗಳಾಗಲೀ ಶಾಸನಗಳಾಗಲೀ ಎರಡ

<sup>1</sup> ಕೊಲ್ಲಿಪಾರ ತಾಮ್ರಕಾಸನವು ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನ ಪೂರ್ವಜರ ಹೆಸರುಗಳನ್ನು ಕೊಡುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಈ ಶಾಸನವು ಕೃತಕ ಶಾಸನವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಇದರಲ್ಲಿ ಕೊಟ್ಟರುವ ಹೆಸರುಗಳು ಗಮನಾರ್ಹವಲ್ಲ.

ನೆಯ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ಕಾಲದವರೆಗೂ ದೊರೆತಿಲ್ಲ. ಈ ಎರಡನೆಯ ಅರಿಕೇಸರಿಯೇ ಕನ್ನಡ ಮಹಾಕವಿ ಪಂಪನ ಆಶ್ರಯದಾತನು. ಪಂಪನು ತನ್ನ 'ಆದಿಪುರಾಣ ' ವನ್ನು ಕ್ರಿ.ಶ. ೯೪೧ರಲ್ಲಿ ಬರೆದನು. ಎರಡನೆಯ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ಮಗನಾದ ಬದೆಗನು ಕ್ರಿ.ಶ. ೯೫೯ರಲ್ಲಿ ರಾಜ್ಯಭಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದನೆಂಬ ವಿಷಯವು ಸೋಮ ದೇವನ 'ಯಶಸ್ತ್ರಿಲಕ 'ದ<sup>1</sup> ಕೊನೆಯ ಭಾಗದಿಂದ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಎರಡನೆಯ ಆರಿಕೇಸರಿಯ ತಂದೆಯಾದ ಇಮ್ಮಡಿ ನರಸಿಂಹನು ಗೂರ್ಜರ ರಾಜನಾದ ಮಹೀಪಾಲ ನನ್ನು ಗೆದ್ದ ನೆಂದು ಪಂಪಕವಿಯು ಹೇಳಿದ್ದಾ ನೆ. ಈ ಮಹೀಪಾಲನು ಕ್ರಿ.ಶ. ೯೧೪ರಲ್ಲಿ ಪಟ್ಟಕ್ಕೆ ಬಂದನು. ಈ ನರಸಿಂಹನೇ ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟ ಅರಸನಾದ ಇಂದ್ರನ ಮಗೆ ಳೊಬ್ಬಳನ್ನು ಮದುವೆಯಾಗಿದ್ದನೆಂದು ವೇಮುಲವಾಡ ಶಾಸನವು ತಿಳಿಸುತ್ತದೆ. ಬಹುಶಃ ಈ ಇಂದ್ರನು ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟದ ರಾಜನಾದ ಮುಮ್ಮಡಿ ಇಂದ್ರನೇ (ಕ್ರಿ.ಶ. ೯೧೫-೯೨೭) ಇರಬೇಕು. ಇದರಿಂದ ನರಸಿಂಹನು ಸುಮಾರು ಕ್ರಿ.ಶ. ೯೧೦ರಿಂದ ೯೨೫ರವರೆಗೆ ರಾಜವಾಳುತ್ತ್ರಿದ್ದ ನೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ಈ ಕಾಲಕ್ಕಿಂತ ಮೊದಲು ಇಮ್ಮಡಿ ನರಸಿಂಹನ ಐದನೆಯ ಪೂರ್ವಜನಾದ ಮೊದಲನೆಯ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ವಂಶಾವಳಿಗೂ ಕಾಲಸಮನ್ವಯವು (Chronological synchronism) ದೊರ ಕುವುದಿಲ್ಲ. ಮೊದಲನೆಯ ಅರಿಕೇಸರಿಯೂ ಮತ್ತು ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟ ಧ್ರುವನೂ (ಕ್ರಿ.ಶ. ೭೭೫-೭೯೪) ಸಮಕಾಲೀನರು. ಇಮ್ಮಡಿ ನರಸಿಂಹನು ಕ್ರಿ.ಶ. ೯೧೦ರಿಂದ ೯೩೫ರವರೆಗೆ ರಾಜ್ಯಭಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದ ರಬಹುದೆಂದು ಮೇಲೆಯೇ ಹೇಳಿದೆ. ಮೊದ ಲನೆಯ ಆರಿಕೇಸರಿಯ ಕಾಲದಿಂದ ಇಮ್ಮಡಿ ನರಸಿಂಹನ ಕಾಲದ ವರೆಗೆ ಐದು ಜನ ರಾಜರುಗಳು ಆಳಿದರು. ನರಸಿಂಹನ ತಮ್ಮನಾದ ಭದ್ರದೇವನನ್ನು ಳಿದು ಮಿಕ್ಕ ಅರಸರುಗಳ ರಾಜ್ಯಭಾರವನ್ನೆಲ್ಲ ಸರಾಸರಿ ತಲೆಗೆ ಇವುತ್ತೈದು ವರ್ಷಗಳಂತೆ ಎಣಿಸ ಬಹುದು. ಭದ್ರದೇವನು ತನ್ನ ಅಣ್ಣ ನ ತರುವಾಯ ಪಟ್ಟಕ್ಕೆ ಬಂದುದರಿಂದ ಆತನು ರಾಜ್ಯವಾಳಿದ ಕಾಲವು ಹತ್ತು ವರ್ಷಗಳೆಂದು ಭಾವಿಸಬಹುದು. ಇವೆಲ್ಲವುಗಳನ್ನೂ

<sup>1.</sup> ವಿಕ್ರಮ ಸಂಪತ್ ೧೪೬೪ರ ಒಂದು ಹೆಸ್ತಲಿಖಿತೆ ಪ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಈ ರಾಜ ಕುಮಾರನ ಹೆಸರನ್ನು 'ವದ್ಯ ಗರಾಜ' ಎಂದು ಕೊಟ್ಟಿದೆ. (ನಥುರಾಮ ಪ್ರೇಮಿಯವರ 'ಜೈನಸಾಹಿತ್ಯ ಔರ್ ಇತಿಹಾಸ್' [೧೯೪೨] ಪುಟ ೭೬ನ್ನು ನೋಡಿರಿ.) ಈ ಹೆಸರು ಸರಿಯಾದ ಹೆಸರೆಂದು ಪ್ರೊ. ನೀಲಕಂಠಶಾಸ್ತ್ರಿ, ಡಾ. ರಾಘವನ್ ಇತ್ಯಾದಿ ವಿದ್ವಾಂಸರು ಗಳನೇಕರು ಒಪ್ಪಿಕೊಂಡಿದ್ದಾರೆ. ಆದರೂ ಸಹ ನಮ್ಮ ವಿದ್ವಾಂಸ—ಮಿತ್ರರಾದ ಡಾ. ಎ೯. ವೆಂಕಟರಮಣಯ್ಯ ನವರು ನಿರ್ಣಯಸಾಗರ ಮುದ್ರಹಾಲಯದ ಯಶಸ್ತಿ ಲಕದ ಪ್ರತಿಯಲ್ಲಿರುವ 'ವಾಗರಾಜ' ಎಂಬ ಹೆಸರೇ ಸರಿಯೆಂದು ಸಾಧಿಸುತ್ತಿರುವುದು ಆಶ್ಚರ್ಯಕರವಾಗಿದೆ. ಇಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೆ ಭದ್ರದೇವನೆಂಬ ಹೆಸರುಳ್ಳ ತಮ್ಮನೊಬ್ಬನನ್ನು ಈ ರಾಜಪುತ್ರನಿಗೆ ಕಲ್ಪಿಸಿರುವುದು ವಿಚಿತ್ರವಾಗಿದೆ. ವಾಸ್ತವವಾಗಿ ನೋಡಿದರೆ ಭದ್ರ ದೇವ ಎನ್ನು ವ ಹೆಸರೇ ಬದ್ದೆ ಗ ಅಥನಾ ಬದ್ಮ ಗ ಎಂಬ ಹೆಸರುಗಳ ಸಂಸ್ಕೃತ ರೂಪಾಂತರ.

ಲೆಕ್ಕಕ್ಕೆ ತೆಗೆದುಕೊಂಡರೆ ಮೊದಲನೆಯ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ಕೊಟ್ಟಕೊನೆಯ ದಿನಗಳಿಗೂ ಎರಡನೆಯ ನರಸಿಂಹನ ರಾಜ್ಯಭಾರದ ಪ್ರಾರಂಭ ಕಾಲಕ್ಕೂ ೧೧೦ ವರ್ಷಗಳ ಅಂತರ ವಿರುತ್ತದೆ. ಅಂದರೆ ಮೊದಲನೆಯು ಅರಿಕೇಸರಿಯ ಕೊನೆಯ ದಿನಗಳು ಕ್ರಿ.ಶ. ೮೦೦ (೯೧೦–೧೧೦ = ೮೦೦) ಎಂದು ಭಾವಿಸಬಹುದು. ಆದ್ದರಿಂದ ಮೊದಲನೆಯ ಅರಿಕೇಸ ರಿಯು ಬಹುಶಃ ಕ್ರಿ.ಶ. ೭೭೫ರಿಂದ ಕ್ರಿ.ಶ. ೮೦೦ರ ವರೆಗೆ ರಾಜ್ಯವಾಳಿರಬೇಕು. ಈತನ ತಂದೆಯಾದ ವಿನಯಾದಿತ್ಯ ಯುದ್ಧಮಲ್ಲನು ಸುಮಾರು ಕ್ರಿ.ಶ. ೭೫೦ರ ಹೊತ್ತಿಗೆ ಬಲಿಷ್ಠ ನಾಗಿರಬೇಕು. ಆದರೆ ಇದೇ ಹೆಸರುಳ್ಳ ಗುಜರಾತ್ ಚಾಲುಕ್ಯ ಮನೆತನದ ಅರಸನು ಕ್ರಿ.ಶ. ೭೩೮ಕ್ಕಿಂತ ಮುಂಚೆಯೇ ಸ್ವರ್ಗಸ್ಥನಾಗಿ ಈತನ ತಮ್ಮನಾದ ಅವನಿಜನಾಶ್ರಯ ಪುಲಕೇಶಿಯು ರಾಜ್ಯಭಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದನೆಂದು ನಮಗೆ ನಿರ್ದಿಷ್ಟ ವಾಗಿ ಗೊತ್ತಿದೆ. ಗುಜರಾತಿನ ವಿನಯಾದಿತ್ಯ ಯುದ್ಧಮಲ್ಲನ ಮನೋರ್ ತಾಮ್ರ ಶಾಸನದ ಕಾಲವು ಶಕ ೬೧೩ (ಕ್ರಿ.ಶ. ೬೯೧) ಆದ್ದರಿಂದ ಕ್ರಿ.ಶ. ೬೯೯ರ ಹೊತ್ತಿಗೇನೇ ಈತನು ಪಟ್ಟಕ್ಕೆ ಬಂದಿದ್ದ ನೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಈ ಗುಜರಾತ್ ಚಾಲುಕ್ಯರಾಜನು ಕನಿಷ್ಟ್ರಪಕ್ಷ ಕ್ರಿ.ಶ. ೬೯೦ರಿಂದ ೭೩೮ ರವರೆಗೆ ರಾಜ್ಯವಾಳಿರಬಹುದೆಂದು ನಾವು ತಿಳಿಯಬಹುದು. ಈ ಕಾರಣಗಳಿಂದ ಈತನೇ ಪೋವನ (ಈಗಿನ ಬೋಧನ್)ದ ವಿನಯಾದಿತ್ಯ ಯುದ್ಧಮಲ್ಲನಾಗಿದ್ದ ನೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಸಮಂಜಸವಲ್ಲ. ಮೇಲೆ ತಿಳಿಸಿರುವಂತೆ ಪೋದನದ ವಿನಯಾದಿತ್ಯ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನ ಚಟುವಟಕೆಗಳು ಕ್ರಿ.ಶ. ೭೫೦ಕ್ಕಿಂತ ಮೊದಲು ವ್ರಾರಂಭವಾಗಿರುವುದು ಅಸಂಭವ. ಈತನು ರಾಜ್ಯ ಕಟ್ಟು ವಷ್ಟು ಪ್ರಬಲನಾಗಲು ಸಂದರ್ಭವು ಹೇಗೆ ಓದಗಿತೆಂಬುದು ತಿಳಿದಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಈತನ ಮಗನಾದ ಅರಿಕೇಸರಿಯು ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟ ಧ್ರುವನ ಸಾಮಂತನಾಗಿದ್ದ ನೆಂದು ತಿಳಿದಿರು ವುದರಿಂದ ಒಂದು ಊಹೆಯು ಸ್ಫುರಿಸುತ್ತದೆ. ನಮಗೆ ತಿಳಿದಮಟ್ಟಿಗೆ ಯಾರ ಸಾಮಂತನೂ ಆಗಿಲ್ಲದಿದ್ದ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನು ಬಾದಾಮಿಯ ಚಾಲುಕ್ಯ ರ ಅಳಿಗಾಲದಲ್ಲಿ ಅವರ ರಾಜ್ಯ ಸೂತ್ರಗಳು ಸಡಿಲವಾದ ಸಮಯವನ್ನು ಕಾಯುತ್ತಿದ್ದು ಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿರ ಬಹುದು.

ಇಮ್ಮಢಿ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲ (ಸುಮಾರು ಕ್ರಿ.ಶ. ೮೩೫-೮೬೦)

ಇಮ್ಮಡಿ ಬದ್ದೆ ಗ (ಸುಮಾರು ಕ್ರಿ.ಶ. ೮೬೦-೮೮೫)

ಮುಮ್ಮಡಿ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲ-ಸ್ತಂಭ (ಸುಮಾರು ಕ್ರಿ.ಶ. ೮೪೫-೯೧೦)

ಇಮ್ಮಡಿ ನರಸಿಂಹ (ಸುಮಾರು ಕ್ರಿ.ಶ. ೯೧೦-೯೩೫) ಈತನು
ಜಾಕವೈಯನ್ನು ಮದುವೆಯಾದನು.

ಇಮ್ಮಡಿ ಅರಿಕೇಸರಿ (ಸುಮಾರು ಕ್ರಿ.ಶ. ೯೩೫-೯೪೧) | ಮುಮ್ಮಡಿ ಬದ್ದೆ ಗ (ಕ್ರಿ.ಶ. ೯೫೯) | ಮುಮ್ಮಡಿ ಅರಿಕೇಸರಿ (ಕ್ರಿ.ಶ. ೯೬೬)

ಇನ್ನು ರಾಜರ ಚರಿತ್ರೆ. ಶಾಸನಗಳು, ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನನ್ನು ಈ ವಂಶದ ಅತ್ಯಂತ ಕೀರ್ತಿವಂತನಾದ ಅರಸನೆಂದೂ ಈತನು ಇತರರಿಗೆ ಆಳಲು ಅಶಕ್ಯವಾಗಿ ದ್ದಂತಹ ಸಪಾದಲಕ್ಷ ದೇಶವನ್ನು ಆಳುತ್ತಿದ್ದ ನೆಂದೂ ಸ್ತುತಿಸುತ್ತವೆ. ಇದೇ ಸ್ತುತಿ ಯನ್ನೇ ಪಂಪನೂ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ನಮೆಗೆ ತಿಳಿದವರಲ್ಲಿ ಈ ವಂಶದ ಮೊಟ್ಟ ವೊದಲನೆಯ ಅರಸನು ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನೆಂದು ಆಗಲೇ ಹೇಳಿವೆ. ಈತನ ಇನ್ನೊಂದು ಮಹತ್ಕಾರ್ಯವು ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಯೂ ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಯೂ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಹೊಗಳಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಇವನು ಪ್ರತಿನಿತ್ಯವೂ ನೂರಾರು ಆನೆಗಳನ್ನು ಪೋದನದಲ್ಲಿ ಎಣ್ಣೆ ಯಿಂದ ತುಂಬಿದ ಕೊಳಗಳಲ್ಲಿ (tanks) ಮಜ್ಜನ ಮಾಡಿಸುತ್ತಿದ್ದ ನಂತೆ. ಆತ್ಯಾಶ್ಚರ್ಯ ಕರವಾದ ಈ ದೃಶ್ಯವನ್ನು ಸೋದನದಲ್ಲಿ ತಾನು ಸವಾದಲಕ್ಷದ ರಾಜನಾಗಿದ್ದಾಗ ಮನೋರಂಜನೆಗಾಗಿ ಏರ್ವಡಿಸಿದನೆಂದು ಪರಭಣಿ ತಾಮ್ರಶಾಸನವು ಒತ್ತಿ ಹೇಳು ತ್ತಿದೆ. ಸಪಾದಲಕ್ಷದ ಅರಸನು ಸತತವಾಗಿ ಪೋದನದಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಆನೆಗಳಿಗೆ ಎಣ್ಣೆ \_\_\_\_\_\_ ಮಜ್ಜ ನದ ಏರ್ವಾಡನ್ನು ಮಾಡಿರಬೇಕಾದರ ಪ್ರೇದನವು ಸಪಾದ ಲಕ್ಷ ದೇಶದಲ್ಲಿಯೇ ಇದ್ದಿ ರಬೇಕೆಂಬ ಅಂಶವು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವ ಪ್ರೇದನವು ಹೈದರಾ ಬಾದ್ ಸಂಸ್ಥಾನದ ನಿಜಾಮಾಬಾದ್ ಜಿಲ್ಲೆಯ ಆಧುನಿಕ ಬೋಧನ್ ಎಂಬ ಊರು ಎನ್ನು ವುದರಲ್ಲಿ ಯಾವ ಸಂಶಯವೂ ಇಲ್ಲ ಮೊದಲನೆಯ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನ್ನು ಆಳು ತ್ತಿದ್ದ ಸಪಾದಲಕ್ಷ ದೇಶವೂ ಮತ್ತು ರಾಜಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿರುವ ಶಾಕಂಬರೀ ದೇಶವೂ ಒಂದೇ ಎಂಬ ಕೆಲ ವಿದ್ವಾಂಸರ ಮತ್ತು ಅಷ್ಟು ಸರಿಯಾಗಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಮೊದ ಲನೆಯದಾಗಿ ಯುದ್ಧಮಲ್ಲನ ಕಾರ್ಯಕ್ಷೇತ್ರವಾದ ಬೋಧನದ ಸಮೀಪದಲ್ಲೇ ಸಪಾದಲಕ್ಷ್ಮವೆಂಬ ಹೆಸರಿನ ರಾಜ್ಯವೊಂದು ಇರುವಾಗ ಇತರ ಸಪಾದಲಕ್ಷ್ಮ ರಾಜ್ಯ ಸಭವ (ಸಹಾವಲಕ್ಷ್ಮ ನಂಬ ಕಾರ್ಯಕ್ಷಣೆ ನಾರ್ವು ಸಂಪಂತ ಸಾದಲಕ್ಷ್ಮ ರಾಜ್ಯ ಸಭವ (ಸಹಾವಲಕ್ಷ್ಮ ನಂಬ ಕಾರ್ಯಕ್ಷಣೆ ನಿರ್ವಾಪಿಸಿಕ ಸಾದಲಕ್ಷ್ಮ ರಾಜ್ಯ ಸಭವ (ಸಹಾವಲಕ್ಷ್ಮ ನಂಬ ಕಾರ್ಯಕ್ಷಣೆ ನಿರ್ವಾಪಿಸಿಕ ಸಾದಲಕ್ಷ್ಮ ರಾಜ್ಯ ಸಭವ ನಿರ್ವಾಪಿಸಿಕ ಸಾದಲಕ್ಷ್ಮ ರಾಜ್ಯ ಸಭವ ನಿರ್ವಾಪಿಸಿಕ ಸಾದಲಕ್ಷ್ಮ ರಾಜ್ಯ ಸಭವ ನಿರ್ವಾಪಿಸಿಕ ಸಾದಲಕ್ಷ್ಮ ನಂಬ ಕಾರ್ಯಕ್ಷಿಸಿಕ ಸಾದಲಕ್ಷ್ಮ ರಾಜ್ಯ ಸಭವ ನಿರ್ವಾಪಿಸಿಕ ಸುದ್ದಿಸಿಕ ಸಾದಲಕ್ಷ್ಮ ನಾಡುತ್ತ ಸಂಪಂತ ಸಹಾವಲಕ್ಷ್ಮ ನಂಬ ಕಾರ್ಯಕ್ಷಣೆಗೆ ನಿರ್ವಾಪಿಸಿಕ ಸಾದಲಕ್ಷ್ಮ ನಾಡುತ್ತ ಸಂಪಂತ ಸಹಾವಲಕ್ಷ್ಮ ನಾಡುತ್ತ ಸಹಿಸುವ ನಿರ್ವಹಣೆಗೆ ಸಮಾದಲಕ್ಷ್ಮ ನಾಡುತ್ತ ಸಹಾವಲಕ್ಷ್ಮ ನಾಡುತ್ತ ಸಹಿಸುವ ನಿರ್ವಹಣೆಗೆ ಸಮಾದಲಕ್ಷ್ಮ ನಾಡುತ್ತ ಸಹಿಸುವ ನಿರ್ವಹಣೆಗೆ ಸಮಾದಲಕ್ಷ್ಮ ನಾಡುತ್ತ ಸಹಿಸುವ ನಿರ್ವಹಣೆಗೆ ಸಮಾದಲಕ್ಷ್ಮ ನಾಡುತ್ತ ಸಹಿಸುವ ನಿರ್ವಹಣೆಗೆ ಸಮಾದಲಕ್ಷ್ಮ ಸಂಪಂತ ಸಹಿಸುವ ನಿರ್ವಹಣೆಗೆ ಸಮಾದಲಕ್ಷ್ಮ ನಾಡುತ್ತ ಸಹಿಸುವ ನಿರ್ವಹಣೆಗೆ ಸಮಾದಲಕ್ಷ್ಮ ಸಂಪಂತ ಸಹಿಸುವ ನಿರ್ವಹಣೆಗೆ ಸಮಾದಲಕ್ಷ ಸಂಪಂತ ಸಹಿಸುವ ನಿರ್ವಹಣೆಗೆ ಸಮಾದಲಕ್ಷ ಸಮಾದಲಕ್ಷೆ ಸಮಾದಲಕ್ಷ ಸಂಪಂತ ಸಹಿಸುವ ನಿರ್ವಹಣೆಗೆ ಸಮಾದ ಸಹಿಸುವ ಸಹಿ ಗಳನ್ನು (ಸಪಾದಲಕ್ಷ ಅಂದರೆ ಒಂದೂಕಾಲುಲಕ್ಷ್ಯ ಗ್ರಾಮಗಳನ್ನೊಳಗೊಂಡಿದ್ದ ಅನೇಕ ರಾಜ್ಯ ಭಾಗಗಳು ಪೂರ್ವಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇದ್ದವು) ನಾವು ಹುಡುಕುವುದು ಅನಾವಶ್ಯಕ ವಿಶೇಷತಃ ಬೋಧನದಿಂದ ಸುಮಾರು ೬೦೦ಮೈಲಿ ದೂರವಿರುವ ರಾಜಸ್ಥಾ ನಕ್ಕೆ ಸವಾದಲಕ್ಷ್ಮವನ್ನು ಹುಡುಕಿಕೊಂಡು ಹೋಗಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಬೋಧನ್ನಿನ ಸಮೀಪದಲ್ಲಿ

ಸಪಾದಲಕ್ಷ್ಮವೆಂಬ ಹೆಸರುಳ್ಳ ಒಂದು ರಾಜ್ಯವು ಇದ್ದಿತೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಶಾಸನಾಧಾರವಿದೆ. ಕರೀಮ್ ನಗರ ಜಿಲ್ಲೆಯ ಫ್ಲೇಮುಲವಾಡ ಎಂಬ ಊರಿನಲ್ಲಿ ಕ್ರಿ.ಶ. ೧೧ನೆಯ ಶತಮಾನದ ೬ನೆಯ ವಿಕ್ರಮಾದಿತ್ಯನ ಶಾಸನವೊಂದಿದೆ. ಈ ಶಾಸನವು ವಿಕ್ರಮಾದಿ ತ್ಯನ ಸಾಮಂತನಾದ ರಾಜಾದಿತ್ಯನೆಂಬಾತನು ಕೋಸವಳಂ ಸವಲಖ್ಖ (ಅಂದರೆ ಸಸಾದಲಕ್ಷ್ ) ಮತ್ತು ಇತರ ರಾಜ್ಯಾಂಗಗಳನ್ನು ತನ್ನ ರಾಜಧಾನಿಯಾದ ಲೇಂಬುಳವಾಡೆ (ಅಂದರೆ ವೇಮುಲವಾಡ) ಯಿಂದ ಆಳುತ್ತಿದ್ದ ನೆಂದು ಹೇಳುತ್ತದೆ. ಇದರಿಂದ ಸಸಾದ ಲಕ್ಷ್ ವು ವೇಮುಲವಾಡಕ್ಕೆ ಅತ್ಯಂತ ಸಮೀವದಲ್ಲಿದ್ದ ರಾಜ್ಯಾಂಗವೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಬೋಧನನಗರವು ವೇಮುಲವಾಡದ ಹತ್ತಿರದಲ್ಲೇ ಇದೆಯಾದ್ದರಿಂದ (ನಿಜಾಮಾಬಾದ್ ಕರೀಮ್ ನಗರಗಳು ಅಕ್ಕಪಕ್ಕದ ಜಿಲ್ಲೆಗಳು) ಸಪಾದಲಕ್ಷವು ಇವೆರಡಕ್ಕೂ ಸಮೀಪವಾಗಿತ್ತೆಂಬ ಅಂಶವೂ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗುತ್ತವೆ. ವೇಮುಲವಾಡದಲ್ಲಿ ರುವ ಇನ್ನೊಂದು ಶಾಸನವು ಬದ್ದೆಗನು ಗೌಡಸಂಘದ ಸೋಮದೇವ ಸೂರಿಯ ಉಪ ಯೋಗಕ್ಕಾಗಿ ಶುಭಧಾಮ ಜನಾಲಯವನ್ನು ಕಟ್ಟ ಸಿದನೆಂದೂ ಸಪಾದಲಕ್ಷ್ಮದ ಅರಸನಾದ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನಿಂದ ಬದ್ದೆ ಗನು ಐದನೆಯ ವಂಶಜನೆಂದೂ ಹೇಳುತ್ತದೆ. ಶುಭದಾಮ ಜಿನಾಲಯದ ಸೋಮದೇವ ಸೂರಿಯೇ ಮೂರನೆಯ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ಪರಭಣಿ ತಾಮ್ರ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಉಕ್ತ ವಾದ ದಾನವನ್ನು ಪಡೆದ ಜೈನಾಚಾರ್ಯನಾದ್ದ ರಿಂದ ಈ ಬದ್ದೆ ಗನೂ ಪರಭಣಿ ತಾಮ್ರಶಾಸನದ ಮೂರನೆಯ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ತಂವೆಯಾದ ಬದ್ದೆ ಗನೂ ಒಂದೇ ವ್ಯಕ್ತಿಯೆಂದು ನಿಸ್ಸಂದೇಹವಾಗಿ ಹೇಳಬಹುದು ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಬದ್ದೆ ಗನ ಐದನೆಯ ಪೂರ್ವಜನಾದ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನೂ ಸಪಾದಲಕ್ಷ್ಮದ ಅರಸನಾಗಿದ್ದ ನೆಂದು ವ್ಯಕ್ತ ವಾಯಿತು. ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನು ಹೆಸರುಳ್ಳವರಲ್ಲಿ ಈತನು ಎರಡನೆಯವನಾದ ಕಾರಣ ಮೊದಲನೆಯ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನು ಮಾತ್ರವಲ್ಲದೆ, ಎರಡನೆಯ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನೂ ಸಹ ಸಪಾದಲಕ್ಷ್ಮದ ರಾಜನಾಗಿದ್ದ ನೆಂಬುದು ನ್ಪಷ್ಟ. ಕ್ರಿ.ಶ. ೮೩೫ರಿಂದ ೮೬೦ರ ವರೆಗೆ ರಾಜ್ಯ ವಾಳಿದ ಎರಡನೆಯ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನು ಮೊದಲನೆಯ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನ ತರುವಾಯ ಸುಮಾರು ಒಂದು ಶತಮಾನದ ಮೇಲೆ ಇದ್ದು ದರಿಂದ ಸಪಾದಲಕ್ಷ್ಮದೇಶವು ಈ ವಂಶದವರ ಆಡಳಿತದಲ್ಲಿ ಯೇ ಇದ್ದಿ ತೆಂದು ವ್ಯಕ್ತ ವಾಗುವುದು. ಆದುದರಿಂದ ಈ ವಂಶದವರಿಗೂ ರಾಜಸಾ ನದಲಿ ರುವ ಶಾಕಂಭರಿಗೂ ಸಂಬಂಧನಿದಿ ತೆಂಬುದು ಈ ವಂಶದವರಿಗೂ ರಾಜಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿರುವ ಶಾಕಂಭರಿಗೂ ಸಂಬಂಧವಿದ್ದಿ ತೆಂಬುದು ಉಚಿತವಲ್ಲ. ಈ ಕಾರಣಗಳಿಂದ ಈ ವಂಶದವರು ರಾಜ್ಯವಾಳುತ್ತಿದ್ದ ಸವಾದ ಲಕ್ಷವು ಹೈದರಾಬಾದ್ ಸಂಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿರುವ ಬೋಧನ್ ಮತ್ತು ವೇಮುಲವಾಡಗಳ ಸಮೀಪದಲ್ಲಿ ಇತ್ತೆಂದು ನಿಷ್ಕೃಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ. ಶಾಸನಗಳ ಆಧಾರದಮೇಲೆ ಮಾಡಿದ ಈ ನಿರ್ಧಾರಕ್ಕೆ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಬೆಂಬಲವೂ ಇದೆ. 'ಯಶಸ್ತಿಲಕ ಚಂಪೂ'ವಿನ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನಕಾರನಾದ ಶ್ರುತಸಾಗರನು 'ಅಶ್ಮಂತಕ' ಎಂಬ ಶಬ್ದವನ್ನು 'ಸಪಾದ ಲಕ್ಷ ಸರ್ವತ ನಿವಾಸಿನ್' ಎಂದು ವಿವರಿಸುತ್ತಾನೆ. ಅಶ್ಮಂತಕವೂ ಅಶ್ಮಕವೂ ಎರಡೂ ಒಂದೇ ಎನ್ನುವುದರಲ್ಲಿ ಸಂದೇಹವಿಲ್ಲ. ಆಶ್ಮಕವು ಹೈದರಾಬಾದ್ ಸಂಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿ

ಇತ್ತೆಂಬುದು ಎಲ್ಲರಿಗೂ ತಿಳಿದ ವಿಷಯ. ಅದರ ರಾಜಧಾನಿಯು ಪೋದನ (ಬೋಧನ್). ಪ್ರತಸಾಗರನು ಈ ರಾಜ್ಯವನ್ನೂ ಸಪಾದಲಕ್ಷವನ್ನೂ ಒಂದೇ ಎಂದು ಭಾವಿಸಿರುವು ದರಿಂದ ಸಪಾದಲಕ್ಷ ದೇಶವು ಬೋಧನ್ನಿನ ಸಮೀಪದಲ್ಲಿಯೇ ಇದ್ದಿ ತೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಇನ್ನೊಂದು ಆಧಾರವನ್ನು ಕೊಟ್ಟಂತಾಯಿತು. ಬೇರೊಂದೆಡೆಯಲ್ಲಿ 1 ನಾನು ತೋರಿಸಿರುವಂತೆ ಈ ಸಪಾದಲಕ್ಷ ರಾಜ್ಯವು ಕನಿಷ್ಠಪಕ್ಷ ಈಗಿನ ಹೈದರಾಬಾದ್ ಸಂಸ್ಥಾನದ ಪೂರ್ವ ಮತ್ತು ಮಧ್ಯ ಭಾಗಗಳನ್ನಾದರೂ ಒಳಕೊಂಡಿರಬೇಕು. ಇಷ್ಟು ಆಧಾರಗಳಿದ್ದರೂ ಸಹ ನಾವು ಮೊದಲನೆಯ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನು ಸಪಾದಲಕ್ಷವನ್ನು (ಅಂದರೆ ರಾಜಸ್ಥಾನದ ಶಾಕಂಭರಿಯನ್ನು) ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟರ ದಂತಿದುರ್ಗನ ಸೇನಾನಾಯಕ ನಾಗಿ ಗೆದ್ದ ನೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಅಷ್ಟು ಸರಿಯಾಗಿ ತೋರುವುದಿಲ್ಲ. ಇನ್ನೊಂದು ವಿಷಯವೇನೆಂದರೆ ದಂತಿದುರ್ಗನು ಸವಾದಲಕ್ಷವನ್ನು ಗೆದ್ದ ನೆಂದೂ ಅಥವಾ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನು ಅವನ ಸೇನಾನಾಯಕನಾಗಿದ್ದ ನೆಂದೂ ಎಲ್ಲಿಯೂ ಹೇಳಿಲ್ಲ. ಇಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೆ ಮೊದಲನೆಯ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನ ಕಾಲದಲ್ಲಿ (ಅಂದರೆ ಆನೆಯ ಶತಮಾನದ ಮಧ್ಯದಲ್ಲಿ) ಶಾಕಂಭರಿ ದೇಶಕ್ಕೆ ಸಪಾದಲಕ್ಷವೆಂಬ ಹೆಸರಿದ್ದಿ ತೆಂಬುದೇ ಸಂದೇಹ ವಾಗಿದೆ.

ಈ ಅರಸನ ಮತ್ತೊಂದು ಮುಖ್ಯವಾದ ಸಾಹಸವು ಚಿತ್ರಕೂಟದ ವಿಜಯ. ಈ ಚಿತ್ರಕೂಟವು ' ಸ್ವಭಾವದುರ್ಗ 'ವೆಂದು ವೇಮುಲವಾಡ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ವರ್ಣಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. (ಅಂದರೆ ದೈವ ಕಲ್ಪಿತವಾದ ದುರ್ಗ, ಮಾನವ ಕಲ್ಪಿತವಲ್ಲ). ಕೆಲವರು ಈ ದುರ್ಗವು ರಾಜಸ್ಥಾ ನದಲ್ಲಿರುವ ಚಿತೋಡಗಢವೆಂದು ಭಾವಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಭಾವನೆಯು ಈ ಅರಸನು ಆಳುತ್ತಿದ್ದ ಸಪಾದಲಕ್ಷವು ರಾಜಸ್ಥಾ ನದಲ್ಲಿಯ ಶಾಕಂಭರಿ ದೇಶವೆಂಬ ಊಹೆಗೆ ಬೆಂಬಲವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತದೆಂದೂ ತಿಳಿದಿದ್ದಾರೆ. ಆದರೆ ಮೇಲೆ ತೋರಿ ಸಿರುವಂತೆ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನ ರಾಜ್ಯವಾದ ಸಪಾದಲಕ್ಷಕ್ಕೂ ಶಾಕಂಭರಿಯ ದೇಶಕ್ಕೂ ಸಂಬಂಧವನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸಬೇಕಾದ ಆವಶ್ಯಕತೆಯೇ ಇಲ್ಲ. ಆದುದರಿಂದ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನು ಜಯಸಿದಂತಹ ಚಿತ್ರಕೂಟದುರ್ಗವೂ ಮತ್ತು ರಾಜಸ್ಥಾ ನದ ಚಿತೋಡ್ ಗಢವೂ ಒಂದೇ ಎಂದು ತಿಳಿಯುವುದು ಅಸಮಂಜಸ. ಪ್ರತ್ಯುತ ವೇಮುಲವಾಡ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವ ಚಿತ್ರಕೂಟವು ಬುಂದೇಲಖಂಡದಲ್ಲಿ ಕಾಲಂಜರ್ ಸಮೀಪದಲ್ಲಿರುವ ಚಿತ್ರಕೂಟವಾಗಿರಬಹುದಾದ ಸಂಭವ ಹೆಚ್ಚು.

ಈತನ ಮಗನಾದ ಮೊದಲನೆಯ ಅರಿಕೇಸರಿಯು ಬಾಲ್ಯದಲ್ಲಿಯೇ ಅಖಿಲ ವೇಂಗಿ ದೇಶವನ್ನು ಜಯಿಸಿ ಪೃಥಿವಿಯನ್ನು ಆಳುತ್ತಿದ್ದ ನೆಂದು ವೇಮುಲವಾಡ ಶಾಸನವು ಹೇಳುತ್ತದೆ. ಪರಭಣಿ ತಾಮ್ರ ಶಾಸನವೂ 'ವಿಕ್ರಮಾರ್ಜುನ ವಿಜಯ'ವೂ ವೇಂಗಿ ಯೊಡನೆ.ತ್ರಿಕಲಿಂಗವನ್ನು ಈತನು ಗೆದ್ದ ನೆಂದು ತಿಳಿಸುತ್ತವೆ. ಈ ದಿಗ್ವಿಜಯಗಳೆಲ್ಲವೂ

<sup>1.</sup> Journal of Oriental Research Vol XVIII pp 39 ff.

ನಿರುಪಮ (ಅಂದರೆ ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟ ಧ್ರುವ)ನ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸಂಭವಿಸಿದುವೆಂದು 'ವಿಕ್ರ ಮಾರ್ಜುನ ವಿಜಯ'ದಲ್ಲಿ ನಿಸ್ಸಂದೇಹವಾಗಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಅಣ್ಣ ತಮ್ಮಂದಿರಾದ ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟ ಇಮ್ಮಡಿ ಗೋವಿಂದನೂ, ಧ್ರುವನೂ ತಮ್ಮ ಪಿತ್ರಾರ್ಜಿತವಾದ ರಾಜ್ಯ ಕ್ಯಾಗಿ ತಮ್ಮ ತಮ್ಮಲ್ಲಿಯೇ ಹೊಡೆದಾಡುತ್ತಿದ್ದಾಗ ಬಹುಶಃ ಈ ವಿಜಯಗಳಿಗೆ ಅವ ಕಾಶವು ದೊರಕಿರಬೇಕು. ಗೋವಿಂದನೂ ಪರರಾಜ ಸಹಾಯವನ್ನು (ಧ್ರುವನೊಡನೆ ಹೋರಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ) ಕೋರಿದನೆಂಬ ವಿಷಯವು ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಗೊತ್ತು. ಈ ಪರ ರಾಜರುಗಳಲ್ಲಿ ವೇಂಗಿಯ ಅರಸನೂ ಒಬ್ಬನು. ಪ್ರಾಯಶಃ ಈ ಯುದ್ಧ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೇ ವೇಂಗಿಯ ರಾಜನನ್ನು ಸೋಲಿಸಿ ತ್ರಿಕಲಿಂಗವನ್ನೊ ಳಗೊಂಡ ಅವನ ರಾಜ್ಯವನ್ನು ಧ್ರುವನ ಪರವಾಗಿ ಮೊದಲನೆಯ ಅರಿಕೇಸರಿಯು ಕಿತ್ತುಕೊಂಡಿರಬೇಕು. ಕ್ರಿ. ಶ. ೭೭೫ರಲ್ಲಿ ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟ ರಾಜ್ಯಕ್ಕೆ ಧ್ರುವನೇ ಅರಸನಾಗಿದ್ದ ನೆಂಬ ಸಂಗತಿಯು ಧ್ರುವನ ಪಿಂಪರಿ ತಾಮ್ರಶಾಸನದಿಂದ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಇಂತು ಇಮ್ಮಡಿ ಗೋವಿಂದನಿಗೆ ಸಹಾಯ ಮಾಡಿದ ರಾಜರುಗಳ ಪರಾಜಯವು ಕ್ರಿ. ಶ ೭೭೫ಕ್ಕೆ ಮೊದಲೇ ಆಗಿರ ಬೇಕು. ಕ್ರಿ. ಶ. ೭೭೫ರಿಂದ ಕ್ರಿ. ಶ. ೮೦೦ವರೆಗೆ (ಈ ಲೇಖನದಲ್ಲಿ ಕೊಟ್ಟರುವ ಕಾಲಗಣನೆಯ ರೀತ್ಯಾ) ರಾಜ್ಯಭಾರ ಮಾಡಿದ ಅರಿಕೇಸರಿಯು ಹುಡುಗನಾಗಿದ್ದಾ ಗಲೇ ವೇಂಗಿಯನ್ನು ಗೆದ್ದ ನೆಂಬ ವೇಮುಲವಾಡ ಶಾಸನದ ಮಾತು ಈತನು ಚಿಕ್ಕವನಾಗಿ ದ್ದಾಗಲೇ ರಾಜ್ಯಸೂತ್ರಗಳನ್ನು ವಹಿಸಿದನೆಂಬ ಅಂಶವನ್ನು ಸೂಚಿಸುತ್ತದೆ.

ವೊದಲನೆಯ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ಇಬ್ಬರು ಮಕ್ಕಳುಗಳಾದ ರಾಜಾದಿತ್ಯನಾದ ನರಸಿಂಹ ಮತ್ತು ಭದ್ರದೇವನ ವಿಷಯವಾಗಿ ಸಾಂಪ್ರದಾಯಕವಾದ ಸ್ತುತಿಯು ಮಾತ್ರ ದೊರಕಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ನರಸಿಂಹನ ಮಗನಾದ ಇಮ್ಮಡಿ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಗೊತ್ತಾಗಿರುವ ಸಂಗತಿಗಳನ್ನು ಅವಲೋಕಿಸೋಣ. ಈತನ ಸಾಹಸ ಕಾರ್ಯಗಳ ವಿಷಯವಾಗಿ ಎಲ್ಲಿಯೂ ವರ್ಣನೆಗಳಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಈತನನ್ನು ಕುರಿತು ಒಂದು ಮುಖ್ಯ ಅಂಶವು ನಮಗೆ ದೊರಕಿದೆ. ಅದೇನಂದರೆ ಈತನು ಸಹಾದಲಕ್ಷ ವನ್ನು ಆಳುತ್ತಿದ್ದುದು. ಬದ್ದೆಗನ ಒಂದು ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಈ ವಿಷಯಕ್ಕೆ ಗಣ್ಯಸ್ಥಾನ ವನ್ನು ಕೊಟ್ಟಿದೆ. ಈ ಬದ್ದೆಗನು ಇಮ್ಮಡಿ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನಿಂದ ೫ನೆಯ ವಂಶಜನೆಂದು ಹೇಳಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಇಮ್ಮಡಿ ಯುದ್ಧ ಮಲ್ಲನನ್ನು ಕುರಿತು ವೇಮಲವಾಡ ಶಾಸನವು ಈ ರೀತಿಯಾಗಿ ಹೇಳುತ್ತದೆ. 'ಶತ್ರು ರಾಜರುಗಳು ಈತನ ಭಯಕ್ಕಾಗಿ ಗುಹೆ ಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಅಡವಿಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಅಡಗಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದರು.' ಅಂದರೆ ಇವನ ಶೌರ್ಯಕ್ಕೆ ಶತ್ರುಗಳು ನಡುಗುತ್ತಿದ್ದರು.

ಇಮ್ಮಡಿ ಯುದ್ಧೆ ಮಲ್ಲನ ಮಗನಾದ ಇಮ್ಮಡಿ ಬದ್ದೆ ಗನು ಈ ವಂಶದ ರಾಜರು ಗಳಲ್ಲಿ ಬಲಿಷ್ಠ ನಾದ ರಾಜನಾಗಿದ್ದಿ ರಬೇಕು. ಪರಾಕ್ರಮದಲ್ಲಿ ಕಾರ್ತವೀರ್ಯನನ್ನೂ ಮೀರಿಸಿದ್ದ ನೆಂದು ವರ್ಣಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿದ್ದಾ ನೆ. ವಸ್ತುತಃ ಅತ್ಯಂತ ಶೂರನಾಗಿದ್ದು ದರಿಂದಲೇ ಈತನಿಗೆ 'ಸೋಲದ ಗಂಡ'ನೆಂಬ ಬಿರುದು ಬಂದಿರಬೇಕು. ಬಿರುದಿಗೆ ತಕ್ಕಂತೆ ಈತನು ನಲವತ್ತೆರಡು ಯುದ್ಧಗಳಲ್ಲಿ ಜಯಶಾಲಿಯಾಗಿ ಮೊಸಳಿಯು ತನ್ನ ಭಕ್ಷ್ಯ ಪ್ರಾಣಿಗಳನ್ನು ನೀರಿನಲ್ಲಿ ಹಿಡಿಯುವಂತೆ, ಯುದ್ಧದಲ್ಲಿ ಪರಾಕ್ರಮಶಾಲಿಯಾದ ಭೀಮ ನೆಂಬ ಅರಸನೊಬ್ಬನನ್ನು ಸೆರೆ ಹಿಡಿದನಂತೆ. ಈ ಭೀಮನೂ ಮತ್ತು ಕ್ರಿ.ಶ.ರ್ಲ೨ರಲ್ಲಿ ಕಿರೀಟಧಾರಣೆಯನ್ನು ಮಾಡಿದ ವೇಂಗಿಯ ಅರಸನಾದ ಮೊದಲನೆಯ ಚಾಲುಕ್ಯ ಭೀಮನು ಒಬ್ಬನೇ ಎಂದು ಕೆಲ ಪಂಡಿತರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ನಮ್ಮ ಕಾಲ ಗಣನೆಯ ಪ್ರಕಾರ ಬದ್ದೆ ಗನು ಕ್ರಿ. ಶ. ೮೬೦ರಿಂದ ೮೮೫ರ ವರೆಗೆ ರಾಜ್ಯ ವಾಳಿದನು. ಆದರೆ ವೇಮುಲವಾಡ ವಂಶದ ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬ ಅರಸನೂ ಹೆಚ್ಚು ಕಡಮೆ (ಖಚಿತವಾಗಿ ಅಲ್ಲ) ಇಪ್ಪತ್ತೈದು ವರ್ಷ ರಾಜ್ಯ ವಾಳಿದನೆಂದು ನಾವು ಅಭಿಪ್ರಾಯಪಟ್ಟಿರುವುದರಿಂದ ಬದ್ದೆ ಗನು ಇನ್ನೂ ಕೆಲವು ವರ್ಷಗಳು (ಅಂದರೆ ಕ್ರಿ. ಶ. ೮೮೫ ಅದಮೇಲೆ) ರಾಜ್ಯ ವಾಳಿ ಮೊದಲನೆಯ ಚಾಲುಕ್ಯ ಭೀಮನ ಸಮಕಾಲೀನನಾಗಿದ್ದಿ ರುವುದು ಅಸಂಭವವೇನೂ ಅಲ್ಲ. ಈತನು ಪರಾಕ್ರಮದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರವಲ್ಲದೆ ಔದಾರ್ಯದಲ್ಲಿಯೂ ಸಹ ಪ್ರಸಿದ್ಧ ನಾಗಿದ್ದ ನು. ಈತನನ್ನು ಕಾಮಧೇನು, ಕಲ್ಪತರು, ಎಂದು ವರ್ಣಿಸಿದೆ.

ಈತನ ಮಗನಾದ ಮುಮ್ಮಡಿ ಯುದ್ಧಮಲ್ಲನ ಗಣ್ಯವಾದ ಕಾರ್ಯಗಳು ಯಾವುದೂ ತಿಳಿದು ಒಂದಿಲ್ಲ ಆದರೂ ಇಮ್ಮಡಿ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ವೇಮುಲವಾಡ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಇರುವ ಒಂದು ಶ್ಲೋಕವು ಶ್ಲೇಷಾರ್ಥದಿಂದ ಈತನಿಗೆ ಸ್ತಂಭನೆಂಬ ಅಡ್ಡ ಹೆಸರು ಇದ್ದಿತೆಂದು ಸೂಚಿಸುತ್ತದೆ. ಈತನ ಮಗನಾದ ಪುರುಷಸಿಂಹನಾದ ನರಸಿಂಹನು ನರಸಿಂಹಾವತಾರದ ವಿಷ್ಣು ವಿನಂತೆ ಸ್ತಂಭದಿಂದ (ಅಥವಾ ಸ್ತಂಭನಿಂದ) ಲೋಕಹಿತಕ್ಕಾಗಿ ಜನಿಸಿದನು ಎಂದು ಶ್ಲೋಕವು ಹೇಳುತ್ತದೆ. ಈ ನರಸಿಂಹನು ಅನೇಕ ದೂರ ದೇಶಗಳಿಗೆ ದಂಡಯಾತ್ರೆ ಮಾಡಿ ವಿಜಯಶಾಲಿಯಾದನೆಂದು ಹೇಳಿದೆ. ಈ ದಿಗ್ವಜಯಗಳಲ್ಲಿ ಲಾಟರ ಮೇಲಿನ ದಿಗ್ವಜಯವು ' ವಿಕ್ರಮಾರ್ಜುನ ವಿಜಯ 'ದಲ್ಲಿ ಮಟ್ಟ್ರಗೆ ನಿರ್ದೇಶಿಸಲ್ಪಟ್ಟದೆ. ಆದರೆ ಇವೆನಿಂದ ನಿರ್ಜಿತರಾದ ಲಾಟೀಶರ ಹೆಸರನ್ನು ಹೇಳಿಲ್ಲವಾದ್ದ ರಿಂದ ಈತನು ಯಾವಾಗ ಲಾಟರ ಮೇಲೆ ಯುದ್ಧ ಮಾಡಿದನೆಂದಾಗಲೀ ಅಥವಾ ಈತನನ್ನು ಪ್ರತಿಭಟಿಸಿದ ಲಾಟ ಶತ್ರುಗಳು ಯಾರೆಂಬುದಾಗಲೀ ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟ ಅರಸನಾದ ಇಮ್ಮಡಿ ಕೃಷ್ಣನು ತನ್ನ ಶತ್ರುಗಳನ್ನೂ ಅವರ ಸೇನೆಗಳನ್ನೂ ಅವರ ಸೇನಾನಾಯಕರನ್ನೂ ಖೇಟಕದಿಂದ ಹೊಡೆದಟ್ಟದನೆಂಬ ವಿಷಯವನ್ನು ನಾವು ಗಮನಿಸಬೇಕು. ಖೇಟಕವು ಲಾಟ ದೇಶ ದಲ್ಲಿ ಪ್ರಖ್ಯಾತವಾದ ಕೈರ ಎಂಬ ಪಟ್ಟಣ. ಅಲ್ಲಿದ್ದ ಇಮ್ಮಡಿ ಕೃಷ್ಣನ ಕೆಲ ಶತ್ರು ಗಳನ್ನು ಹೊಡೆದೋಡಿಸುವುದರಲ್ಲಿ ನರಸಿಂಹನು ತನ್ನ ಪ್ರಭುವಿಗೆ ಸಹಾಯವನ್ನಿತ್ತಿರ ಬೀಕು. 'ವಿಕ್ರಮಾರ್ಜುನ ವಿಜಯ'ವೂ ವೇಮುಲವಾಡ ಶಾಸನವೂ ಈತನ ಸಪ್ತ ಮಾಳವ ವಿಜಯವನ್ನು ವರ್ಣಿಸುತ್ತದೆ. ಸಪ್ತಮಾಳವ ಎಂದರೆ ಏಳು ಭಾಗಗಳನ್ನೊಳ ಗೊಂಡ ಮಾಳವ ದೇಶ. ನರಸಿಂಹನು ಯುದ್ಧದಲ್ಲಿ ಏಳು ರಾಜರುಗಳನ್ನು ಸೋಲಿಸಿ ಅವರು ಗಳನ್ನು ಅಧೀನರನ್ನಾ h ಮಾಡಿದನೆಂದು ಈ ಶಾಸನವು ಹೇಳುತ್ತದೆ. ಮಾಳವದ

ಈ ದಿಗ್ವಿಜಯದ ವರ್ಣನೆಯನ್ನು ಪಂಪನು ಬಹು ಪ್ರೌಢವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಿ ನರಸಿಂಹನು ಸಪ್ತ ಮಾಳವಗಳಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಪ್ರದೇಶಗಳನ್ನು ಭಸ್ಮ ಮಾಡಿದನೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾನೆ. ಈ ದಿಗ್ನಿಜಯದ ಕಾಲವನ್ನು ನಿರ್ಧರಿಸಲು ತಕ್ಕ ಆಧಾರಗಳಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟ ಇಮ್ಮಡಿ ಕೃಷ್ಣನೂ ಮುಮ್ಮಡಿ ಇಂದ್ರನೂ ಮಾಳವ ದೇಶವನ್ನು ಮುತ್ತಿದ್ದರೆಂಬ ವಿಷಯವು ಎಲ್ಲರಗೂ ತಿಳಿದಿದೆ. ಕ್ರಿ. ಶ. ಆಆರ ಬಾಗುಮ್ರ ತಾಮ್ರ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ 1 ಕೃಷ್ಣನ (ಈ ವಂಶದ ಗುಜರಾತ ಶಾಖೆಯ ಅರಸನಾದ ಕೃಷ್ಣ) ಉಜ್ಜಯಿನಿಯ ಮುತ್ತಿಗೆಯು ಉಕ್ತವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಕ್ರಿ. ಶ. ೯೧೦ರಿಂದ ೯೩೫ರ ವರೆಗೆ ರಾಜ್ಯ ವಾಳುತ್ತಿದ್ದ ನರಸಿಂಹನಿಗೂ ಉಜ್ಜಯಿನಿಯ ಈ ಮುತ್ತಿಗೆಗೂ ಯಾವ ಸಂಬಂ**ಧವೂ** ಇಲ್ಲ. ಆದುದರಿಂದ ಮುನ್ಮುಡಿ ಇಂದ್ರನು ಉವೇಂದ್ರ ರಾಜಿನೊಡನೆ ಹೋರಾಡುವುದ ಕ್ಕಾಗಿ ಮಾಳವಕ್ಕೆ ಹೋಗಿದ್ದಾಗ ನರಸಿಂಹನು ಅವನ ಜೊತೆಯಲ್ಲಿ ಹೋಗಿರಬೇಕು. ಮಾಳವದ ಪರಮಾರ ಅರಸನಾದ ಕೃಷ್ಣರಾಜನೂ ಉಪೇಂದ್ರರಾಜನೂ ಒಬ್ಬನೇ ಎಂದು ವಿದ್ವಾಂಸರ ಮತ. ನರಸಿಂಹನ್ ಗೂರ್ಜರರ ಮೇಲೂ ದಂಡೆತ್ತಿ ಹೋಗಿದ್ದ ನೆಂದು ತಿಳಿಯ ಬಂದಿದೆ. ಆ ಅನೇಕ ಅರಸರುಗಳ ನೇತೃತ್ವದಲ್ಲಿ ಇದ್ದಂತಹ ಅತಿ ಪರಾಕ್ರ ಮಶಾಲಿಯಾದ ಗೂರ್ಜರ ಸೇನೆಯನ್ನು ನರಸಿಂಹನು ಸವೆಬಡಿದನೆಂದೂ ತನ್ನ ಶೌರ್ಯಮ್ಯೋತಕವಾದ ಒಂದು ಕೀರ್ತಿಸ್ತಂಭವನ್ನು ಕಾಳಪ್ರಿಯದಲ್ಲಿ ಸ್ಥಾಪಿಸಿದ್ದ ನೆಂದೂ, ವೇಮುಲವಾಡದ ಶಾಸನವು ಹೇಳುತ್ತದೆ. ' ವಿಕ್ರಮಾರ್ಜುನ ವಿಜಯ'ವು ಈ ಗೂರ್ಜರ ವೈರಿಯು ಮಹೀಪಾಲನೆಂದು ಹೇಳಿ ನರಸಿಂಹನು ತನ್ನ ಕುದುರೆಗಳನ್ನು ಗಂಗಾನದಿಯಲ್ಲಿ ಮಿಸಿಸಿದನೆಂಬ ವಿಷಯವನ್ನೂ ತಿಳಿಯಪಡಿಸುತ್ತದೆ. ಗೂರ್ಜರ ರಾಜ ನಾದ ಮಹೀಪಾಲನ ಹೆಸರನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ ಈ ಯುದ್ಧ ದ ಕಾಲವು ಕ್ರಿ.ಶ. ೯೧೪ರ ತರುವಾಯ ಇದ್ದಿ ರಬೇಕೆಂದು ನಾವು ಭಾವಿಸಬಹುದು. ಏಕೆಂದರೆ ಮಹೀಪಾಲನು ಕ್ರಿ.ಶ. ೯೧೪ಕ್ಕಿಂತ ಮುಂಚೆ ಇದ್ದಂತೆ ಕಂಡುಬಂದಿಲ್ಲ. ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟರ ಮುಮ್ಮಡಿ ಇಂದ್ರನು ಶತ್ರುನಗರವಾದ ಮಹೋದಯ (ಅಂದರೆ ಕನ್ಯಕುಬ್ಬಿ)ವನ್ನು ಧೂಳಿಪಾಲು ಮಾಡಿದನೆಂದು ಕ್ಯಾಂಬೇ ತಾಮ್ರಶಾಸನದಿಂದ 3 ನಮಗೆ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಕನ್ಯಕುಬ್ಬದ ಆರಸನಾದ ಮಹೀಸಾಲನ ಮೇಲೆ ಮುಮ್ಮಡಿ ಇಂದ್ರನು ದಂಡೆತ್ತಿ ಹೋದಾಗ ನರ ಸಿಂಹನು ತನ್ನ ಪ್ರಭುವಾದ ಮುಮ್ಮಡಿ ಇಂದ್ರನನ್ನು ಹಿಂಬಾಲಿಸಿರಬೇಕು. ನರಸಿಂಹನು ತನ್ನ ಕೀರ್ತಿಸ್ತೆಂಭವನ್ನು ನೆಡಿಸಿದ ಕಾಳಪ್ರಿಯವು ಯಾವುದೆಂದು ಗೊತ್ತಿಲ್ಲ. ನಾಲ್ಮಡಿ ಗೋವಿಂದನ ಕ್ಯಾಂಬೇ ತಾಮ್ರ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಕಾಳಪ್ರಿಯವು ಉಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಮುಮ್ಮಡಿ ಇಂದ್ರನ ಆನೆಗಳು ಕಾಳಪ್ರಿಯಪ್ರಾಂಗಣವನ್ನು ತಮ್ಮ ದಂತ ಘಾತದಿಂದ ವಿಷಮಮಾಡಿದುವೆಂದು ಅದರಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದೆ. ಡಾ. ಡಿ. ಆರ್. ಭಂಡಾರಕರವರು ಉಜ್ಞ

<sup>1.</sup> Ind. Ant., Vol XIII, pp 65 ff.

<sup>2.</sup> Ep. Ind., Vol IX pp 32, text-lines 40-41

<sup>3.</sup> Ep. Ind. Vol VII, p 38 Text-line 21,

ಯಿನಿಯಲ್ಲಿರುವ ಮಹಾಕಾಳನ ದೇವಸ್ಥಾನವೇ ಈ ಕಾಳಪ್ರಿಯವೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ನರಸಿಂಹನು ಜಯಸ್ತಂಭವನ್ನು ನಾಟದ ಕಾಳಪ್ರಿಯವು ಮತ್ತು ಕ್ಯಾಂಬೇ ತಾಮ್ರ ಶಾಸದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟರುವ ಕಾಳಪ್ರಿಯವೂ ಒಂದೇ ಆಗಿದ್ದರೆ, ಡಾ. ಭಂಡಾರಕರರ ಸೂಚನೆಯಂತೆ ಈ ಕಾಳಪ್ರಿಯವು ಉಜ್ಜಯಿನಿಯೇ ಆಗಿರಬೇಕು. ಈ ಎರಡು ವಿವರಣೆ ಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಹೇಳಿರುವ ಕಾಳಪ್ರಿಯವು ಉತ್ತರ ಪ್ರದೇಶದಲ್ಲಿ ಯಮುನಾನದಿಯ ತೀರ ದಲ್ಲಿರುವ ಕಾಲ್ಪಿಯೆಂದು ಕೆಲ ವಿದ್ವಾಂಸರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಆದರೆ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಯಾಗಲೀ ಅಥವಾ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಾ ಗಲೀ ಕಾಲ್ಪಿಗೆ ಕಾಳಪ್ರಿಯವೆಂಬ ಹೆಸರಿದ್ದು ಮ ಕಂಡು ಬಂದಿಲ್ಲ. ತಕ್ಕ ಆಧಾರಗಳು ಸಿಕ್ಕುವವರಿಗೆ ಈ ಕಾಳಪ್ರಿಯವು ಕಾಲ್ಪಿಯೇ ಅಧವಾ ಉಜ್ಜಯಿನಿಯೇ ಎಂದು ಹೇಳುವುದು ಕಷ್ಟಕರವಾದ ವಿಷಯ. ಈ ಆರಸನ ನಂತರ ಪಟ್ಟಕ್ಕೆ ಬಂದ ಇಮ್ಮಡಿ ಅರಿಕೇಸರಿಯು ಶರಣಾಗತನಾದ ಬಿಜ್ಜನನ್ನು ರಕ್ಷಿಸಿದನೆಂದು ವೇಮುಲವಾಡ ಶಾಸನವು ಹೇಳುತ್ತದೆ. ಬಿಜ್ಜನು ಆರ್ಯ ಪದ್ಮ್ಯಾರ್ಯ ನನ್ನು ಕೊಂದು ಅನೇಕ ಸೇನಾನಾಯಕರನ್ನೂ ಅವರ ವಿಪುಲವಾದ ಗಜಸೇನೆಯನ್ನೂ ಬರೆತಿನೆಯನ್ನೂ ಸಹಾಸಿಕೆ ನೆಯನ್ನೂ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ನೆಯನ್ನೂ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಿತಿಗೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಿತಿಗೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಿತಿಗೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಿತಿಗೆ ಸಹಿತಿಗೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಿತಿಗೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಿತಿಗೆ ಸಹಿತಿಗೆ ಸಹಾಸಿಕೆ ಸಹಿತಿಗೆ ಸ ನನ್ನು ಕೂಂದು ಅನೀಕ ಸೀನಾನಾಯಕರನ್ನೂ ಅವರ ವಿಪುಲವಾದ ಗಜಸೇನೆಯನ್ನು ಅಶ್ವಸೇನೆಯನ್ನು ಪದಾತಿ ಸೇನೆಯನ್ನು ಧ್ವಂಸಮಾಡಿ ಗೋವಿಂದರಾಜನ ಕೋಪಕ್ಕೆ ಗುರಿಯಾದನೆಂದೂ, ಗೋವಿಂದರಾಜನ ಸಿಟ್ಟಿಗೆ ಅಂಜಿ, ಇಮ್ಮಡಿ ಅರಿಕೇಸರಿಯನ್ನು ಮರೆಹೊಕ್ಕನೆಂದೂ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ವಿವರಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಈ ಪದ್ಮ್ಯ್ಯಾರ್ಯನು ಯಾರೆಂಬುದು ಗೊತ್ತಾಗಿಲ್ಲ. ಅರಿಕೇಸರಿಯು ತನಗೆ ಶರಣಾಗತನಾದ ಬಿಜ್ಜನನ್ನು ಕಾದನೆಂದು ಪಂಪನೂ ಸಹ ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೆ ಪಂಪನು ಬಿಜ್ಜನಿಗೆ ವಿಜಯಾದಿತ್ಯನೆಂಬ ಪೂರ್ಣನಾಮಧೇಯವನ್ನು ಕೊಟ್ಟು ಈತನು ಚಾಲುಕ್ಯ ಕುಲತಿಲಕನಾಗಿದ್ದನೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. ಕಕ್ಕಲನ ತಮ್ಮನಾದ ಬಫ್ಪುವನು ಅರಿಕೇಸರಿಯನ್ನು ಎದುರಿಸಿದಾಗ ಈತನು ಬಫ್ಪುವನನ್ನು ಹೊಡದೋಡಿಸಿದನೆಂದೂ ಪಂಪನು ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. ಆದರೆ ಸಂಸನ್ನು ವರ್ಣಿಸಿರುವ ಇಮ್ಮಡಿ ಆರಿಕೇಸರಿಯ ಸರ್ವಾನವರಲ್ಲಿ ಮುಖ್ಯವಾದರು ಪಂಪನು ವರ್ಣಿಸಿರುವ ಇಮ್ಮಡಿ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ಪರಾಕ್ರಮಗಳಲ್ಲಿ ಮುಖ್ಯವಾದುದು ಯಾವುದೆಂದರೆ ಈತನು ಗೋವಿಂದರಾಜನನ್ನು ಸೋಲಿಸಿ ತನ್ನನ್ನು ನಂಬಿಬಂದ ಬದ್ದೆ ಗನನ್ನು (ಅಂದರೆ ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟ ಮುಮ್ಮಡಿ ಅವೋಘವರ್ಷ) ಪಟ್ಟಕ್ಕೆ ತಂದುದು. ಇಮ್ಮಡಿ ಅರಿಕೇಸರಿಯು ಗೋವಿಂದನನ್ನು ಸೋಲಿಸಿ ಮುಮ್ಮಡಿ ಅವೋಘವರ್ಷ ನನ್ನು ಸಿಂಹಾಸನಾರೂಢನನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿ ಚಾಲುಕ್ಯ ವಿಜಯಾದಿತ್ಯನಿಗೆ ಆಶ್ರಯವನ್ನು ಕೊಟ್ಟ ಕಾಲವನ್ನು ನಾವು ಸುಲಭವಾಗಿ ಕಂಡು ಹಿಡಿಯಬಹುದು. ಗೋವಿಂದನು ಭೋಗಲೋಲನಾಗಿದ್ದು ದರಿಂದ ಆತನು ಪದಚ್ಯು ತನಾದನೆಂಬುದು ಎಲ್ಲರಿಗೂ ವಿದಿತ ವಾದ ವಿಷಯವೇ. ಈತನ ಕೊನೆಯ ಕಾಲವು (ನಮಗೆ ತಿಳಿದಿರುವ ಮ**ಟ್ಟ**ಗೆ) ಕ್ರಿ.ಶ. ೯೩೪. ಆದುದರಿಂದ ಈ ಎಲ್ಲ ವಿಶೇಷಕಾರ್ಯಗಳು (ಪದಚ್ಯುತಿಯೊಂದನ್ನು ಳಿದು) ಸುಮಾರು ಕ್ರಿ ಶ. ೯೩೪ರಲ್ಲಿ ಜರುಗಿರಬೇಕು. ಈ ವಿವರಣೆಗಳಲ್ಲಿ ಚಾಲುಕ್ಯ ವಿಜಯಾದಿತ್ಯನ ವಂಶಾವಳಿಯಾಗಲೀ, ಆತನ ರಾಜ್ಯದ ವಿಸ್ತಾರವಾಗಲೀ ಕೊಟ್ಟಲ್ಲ ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟ ಸಾಮ್ರಾಜ್ಯದ ಅನೇಕ ಭಾಗಗಳನ್ನು ಚಾಲುಕ್ಯವಂಶದ ಅನೇಕ

ಸಾಮಂತರು ನೋಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದು ದರಿಂದ ಈ ರಾಜಪುತ್ರನು ಯಾರೆಂಬುದನ್ನು ನಿರ್ಧಾರ ಮಾಡುವುದು ಕಷ್ಟವಾಗಿದೆ. ಕೆಲವು ನಿದ್ವಾಂಸರು ಈತನು ಪೂರ್ವ ಚಾಲು ಕ್ಯರ ವಂಶದವನೆಂದು ಭಾವಿಸುತ್ತಾರೆ. ಇನ್ನೊಬ್ಬ ವಿದ್ವಾಂಸರು ಮುದುಗೊಂಡ ಚಾಲುಕ್ಯ ವಂಶದ ಇದೇ ಹೆಸರುಳ್ಳ ಒಬ್ಬ ಅರಸನೇ ಇವನು ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಅಣ್ಣ ತಮ್ಮಂದಿರಾದ ಕಕ್ಕಲ ಮತ್ತು ಬಪ್ಪುವರು ಯಾವ ಕುಲದವರೆಂದಾಗಲೀ. ಅಥವಾ ಅವರು ಎಲ್ಲಿ ರಾಜ್ಯ ಭಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದ ರೆಂದಾಗಲೀ ಎಲ್ಲಿಯೂ ಹೇಳಿಲ್ಲ. ಆದರೆ, ಪ್ರೊ. ನೀಲಕಂಠಶಾಸ್ತ್ರಿಯವರು ಅಪ್ರಕಟಿತ ಶಿಲಾಹಾರ ಶಾಸನವೊಂದರಲ್ಲಿ ಮುಮ್ಮಡಿ ಅಮೋಘವರ್ಷನಿಂದ ಸೋಲಿಸಲ್ಪಟ್ಟನೆಂದು ಹೇಳಿರುವ ಕರ್ಕರನೂ ಮತ್ತು ' ವಿಕ್ರು ಮಾರ್ಜುನವಿಜಯ'ದ ಕಕ್ಕಲನೂ ಒಬ್ಬನೇ ಆಗಿರಬೇಕೆಂದು ಸೂಚಿಸಿದ್ದಾರೆ.

ಪ್ರಖ್ಯಾತ ಯೋಧನು ಮಾತ್ರವಲ್ಲದೆ ಇಮ್ಮಡಿ ಅರಿಕೇಸರಿಯು ಸ್ಪುರದ್ರೂ ಪಿಯೂ ನಿದ್ಯಾನಂತನೂ ಆಗಿದ್ದನು. ಈತನು ಕರೇಣು ಪುತ್ರ (ಅಂದರೆ ಪಾಲಕಾಪ್ಯ)ನಂತೆ ಗಜಚಿಕಿತ್ಸಾಕೋವಿದನೂ, ಗೌತಮನಂತೆ ಕಥಾಬಂಧ ಕುಶಲನೂ, ಸಕಲ ಕಲಾನಿಲ ಯನೂ, ಅತಿಚಿತುರನೂ, ತೇಜಸ್ವಿಯೂ ಆಗಿದ್ದ ನೆಂದು ವೇಮುಲವಾಡ ಶಾಸನವು ಹೇಳುತ್ತದೆ. ಶಾಸನಗಳಿಂದಲು ಮತ್ತು 'ಎಕ್ರಮಾರ್ಜುನ ವಿಜಯ'ದಿಂದಲೂ ಈತನಿಗೆ ಈ ಕೆಳಗೆ ಕೊಟ್ಟರುವ ಬಿರುದುಗಳು ಇದ್ದು ವೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಗುಣಾರ್ಣವ, ಆರೂಢಸರ್ವಜ್ಞ, ಉದಾತ್ರನಾರಾಯಣ, ವಾಂಬರಾಂಕುಶ, ಪ್ರಿಯಗಳ್ಳ, ತ್ರಿಭುವನಮಲ್ಲ ಸಾಮಂತಚೂಡಾಮಣಿ, ಜಗದೇಕಮಲ್ಲ, ನೋಡುತ್ತೆ ಗೆಲ್ವೊಂ, ಸಾಹಸಾರ್ಜುನ–ಇತ್ಯಾದಿ.

ವೇಮುಲವಾಡದ ಶಾಸನದ ಪ್ರಕಾರ ಮೊದಲನೆಯ ಅರಿಕೇಸರಿಯು ಇಂದ್ರ ರಾಜನ (ಅಂದರೆ ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟ ಮುಮ್ಮಡಿ ಇಂದ್ರನ) ಮಗಳಾದ ರೇವಕನಿಮ್ಮಡಿ ಯನ್ನು ಮದುವೆಯಾಗಿದ್ದನು. ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟ ವಂಶದ ಲೋಕಾಂಬಿಕೆಯು ಈತನ ಹೆಂಡತಿಯಾಗಿದ್ದಳೆಂದು ಪರಭಣಿ ತಾಮ್ರ ಶಾಸನವು ಹೇಳುತ್ತದೆ. ಈ ಎರಡು ಹೆಸರುಗಳು ಒಬ್ಬ ರಾಜಕುಮಾರಿಗೆ ಇದ್ದುವೋ ಅಥವಾ ಇಬ್ಬರೂ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ವ್ಯಕ್ತಿ ಗಳೋ ತಿಳಿಯದು. ಆದರೆ ಈತನ ಮಗನಾದ ಬದ್ದೆ ಗನು ಲೋಕಾಂಬಿಕೆಯ ಮಗ ನೆಂದು ಗೊತ್ತಿದೆ. ಪೆದ್ದ ಣಾರ್ಯನೆಂಬಾತನು ಎರಡನೆ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ತಂತ್ರಪಾಲ ನಾಗಿದ್ದ ನೆಂದು, ವೇಮುಲವಾಡದ ಶಾಸನದಿಂದ ಗೊತ್ತಾಗುತ್ತದೆ. ಆತನು ಬದ್ದೆ ಗರಾಜನ ತಂತ್ರಾಧಿಪನಾಗಿದ್ದ ನಾಗಮಾರ್ಯನ ಮಗನೆಂದು ಅದರಲ್ಲಿಯೇ ಹೇಳಿದೆ. ಈ ಬದ್ದೆ ಗನು ಇಮ್ಮಡಿ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ಮುತ್ತಾತನಾದ ಸೋಲದಗಂಡ ಬದ್ದೆ ಗನಾಗಿರ ಬೇಕು.

ಅರಿಕೇಸರಿಯು ಪಂಪನನ್ನು ಅವನ ಭಾರತ ರಚನೆಗಾಗಿ ಯಾವ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಗೌರವಿಸಿದನೆಂದು ಹೇಳುವ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಈ ಕವಿಯು ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿರುವ ಒಂದು ಸಂಗತಿಯು ಗಮನಾರ್ಹವಾಗಿದೆ. ಗುಣಾರ್ಣವನು (ಅಂದರೆ ಇಮ್ಮಡಿ ಅರಿಕೇಸರಿಯು

ಕವಿತಾಗುಣಾರ್ಣವನನ್ನು (ಅಂದರೆ ಪಂಪನನ್ನು) ಬಲ್ಲಹನೂ (ಬಹುಶಃ ಮುಮ್ಮಡಿ ಕೃಷ್ಣ) ಅರಿಯುವಂತೆ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಕೊಂಡಾಡಿದನೆಂದು ಪಂಪನು ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. ಇದರಿಂದ ಅರಿಕೇಸರಿಯು ಕೃಷ್ಣನ ಮಾಂಡಲಿಕನಾಗಿದ್ದ ನೆಂಬುದು ಮಾತ್ರವಲ್ಲದೆ ಪಂಪನ ಕವಿತಾಚಾತುರ್ಯವೂ ಪ್ರತಿಭೆಯೂ ಸಾರ್ವಭೌಮನಿಗೆ ನಿವೇದಿಸುವಷ್ಟು ಉನ್ನತವಾಗಿದ್ದು ವೆಂದು ವ್ಯಕ್ತ ವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದಕ್ಕೆ ತಕ್ಕಂತೆ ಇಮ್ಮಡಿ ಅರಿಕೇಸರಿಯು ಪಂಪನ ಕವಿತಾಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಮೆಚ್ಚಿ ಬಚ್ಚೆಸಾಸಿರದಲ್ಲಿರುವ ಧರ್ಮಪುರಂ ಎಂಬ ಅಗ್ರಹಾರವನ್ನು ಪಂಪನಿಗೆ ದಾನವಾಗಿ ಕೊಟ್ಟನು. ಪಂಪ ಭಾರತದ ಸಂಪಾದಕರು ಈ ರಾಜ್ಯಭಾಗದ ಹೆಸರನ್ನು ಕುರಿತು ಚಚ್ಚೆ ಮತ್ತು ಚರ್ಚಿ ಎಂಬ ಎರಡು ಪಾಠಾಂತರ ರಜ್ಞನು ಹೆಂಟ ರಾಜ್ಯ ಭಾಗದ ಹೆಸರನ್ನು ಕುರಿತು ಚಚ್ಚೆ ಮತ್ತು ಚರ್ಚಿ ಎಂಬ ಎರಡು ಪಾಠಾಂತರ ರಜ್ಞನು ಹೆಂಟ ರಾಜ್ಯ ಭಾಗದ ಹೆಸರನ್ನು ಕುರಿತು ಚಚ್ಚೆ ಮತ್ತು ಚರ್ಚಿ ಎಂಬ ಎರಡು ಪಾಠಾಂತರ ರಜ್ಞನು ಹೆಂಟ ರಾಜ್ಯ ಭಾಗದ ಹೆಸರನ್ನು ಕುರಿತು ಚಚ್ಚೆ ಮತ್ತು ಚರ್ಚಿ ಎಂಬ ಎರಡು ಪಾಠಾಂತರ ಗಳನ್ನು ಕೊಟ್ಟದ್ದಾರೆ. ಮುಮ್ಮಡಿ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ಪರಭಣಿ ತಾಮ್ರ ಶಾಸನದಲ್ಲಿಯೂ ಇತರ ಕೆಲ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಸಬ್ಬ ಸಾಯಿರವೆಂಬ ಒಂದು ರಾಜ್ಯ ಭಾಗವು ಉಲ್ಲೇಖ ಸಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಬಚ್ಚಿ (ಚಚ್ಚಿ, ಚರ್ಚಿ) ಎಂಬುದು 'ಸಬ್ಬಿ'ಯ ರೂಪಾಂತರವಾದ ' ಈ ಬ್ಬಿ'ಗೆ ತಪ್ಪು ವಾರಾಂತರವಾಗಿರಬೇಕೆಂದು ನನ್ನ ಅಭಿವ್ರಾಯ. ಚಬ್ಬಿ (೨೧೦೦೦) ಎಂಬ ಒಂದು ರಾಜ್ಯಭಾಗವಿದ್ದಿ ತೆಂದು ೧೧ನೆಯ ಶತಮಾನದ ಶಾಸನವೊಂದರಿಂದ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಸಬ್ಬಿಯು ಒಂದು ೧೦೦೦ದ ರಾಜ್ಯಭಾಗವೆಂಬ ವಿಷಯವು ನಮಗೆ ಗೊತ್ತೇ ಇದೆ ಇದರಲ್ಲಿ ರೇವಾಕ ೧೨ ಎಂಬ ಮಾಗೆ ನೆ (ಸಣ್ಣ ವಿಭಾಗ) ಇತ್ತು. ಈ ರೇವಾಕ ೧೨ರಲ್ಲಿ ವನಿಕಟುವುಲು, ಇಳಿಂದಿಕುಂಟ, ಕಟ್ಟಾಕೊರು, ಮತ್ತು ವೆಳ್ಳಾಳ ಪಟ್ಟು ಎಂಬ ಗ್ರಾಮಗಳು ಇದ್ದುವು. ಈ ಗ್ರಾಮಗಳು ಹೈದರಾಬಾದ್ ಸಂಸ್ಥಾನದ ಕರೀಮ್ ನಗರ ಜಿಲ್ಲೆಯ ಸಿರಸಿಲ್ಲಾ ತಾಲುಕಿನಲ್ಲಿ ಇವತ್ತಿಗೂ ಹೆಚ್ಚೂ ಕಡಿಮೇ ಇವೇ ಹೆಸರುಗಳಿಂದ ಕರೆಯಲ್ಪಡುತ್ತವೆ. ಕೀರ್ತಿಶೇಷರಾದ ರಾ, ಬ. ಹೊಸಕೋಟೆ ತಮ್ಮ ಸಾಹಿತ್ಯವು ಪ್ರಾರಾಜಕಾಗುತ್ತು ಸಾಹಿತ್ಯವರು ಕಾರ್ಯವರ್ಷ ಪ್ರಾರಾಜಕಾಗಿ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಹನುಮಕೊಂಡ ಮತ್ತು ವಾರಂಗಲ್ ಗ್ರಾಮಗಳು ಸಬ್ಬಿ ಸಾಯಿರದಲ್ಲಿ ಇದ್ದಿ ರಬಹುದೆಂದು ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಪಟ್ಟದ್ದಾರೆ. ಬಚ್ಚಿ ಸಾಯಿರವೂ, ಸಬ್ಬಿ ಸಾಯಿರವೂ ಒಂದೇ ಎಂಬ ನಮ್ಮ ಸೂಚನೆಯು ಸರಿಯಾಗಿದ್ದರೆ ವಂವನಿಗೆ ದಾನವಾಗಿ ಕೊಟ್ಟಂತಹ ಧರ್ಮವುರ ಅಗ್ರಹಾರವು ಈ ಪ್ರಾಂತದಲ್ಲಿ ಇದೇ ಹೆಸರಿನಿಂದ ಇವತ್ತಿಗೂ ಕರೆಯಲ್ಪಡು ತ್ತಿರುವ ಅನೇಕ ಹಳ್ಳಿಗಳಲ್ಲಿ ಯಾವುದಾದರೂ ಒಂದಾಗಿರಬೇಕು.

ಇಮ್ಮಡಿ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ಮಗನಾದ ಮುಮ್ಮಡಿ ಬದ್ದೆಗನ ವಿಷಯವಾಗಿ ಪೇಮುಲವಾಡ ಶಾಸನದಿಂದಲೂ ಮತ್ತು ಬದ್ದೆಗನು ಆಶ್ರಯವಿತ್ತ ಸೋಮದೇವ ಸೂರಿಯ 'ಯಶಸ್ತಿಲಕ ಚಂಪು'ವಿನಿಂದಲೂ ಕೆಲವು ಅಂಶಗಳು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಗೌಡಸಂಘಕ್ಕೆ ಅಧಿಪನಾದ ಸೋಮದೇವ ಸೂರಿಯ ಉಪಯೋಗಕ್ಕಾಗಿ ಬದ್ದೆ ಗನು ಶುಭದಾಮ ಜಿನಾಲಯವನ್ನು ಕಟ್ಟಿಸಿದನೆಂಬ ಸಂಗತಿಯನ್ನು ಮೊದಲೇ ಹೇಳಿದ್ದೇವೆ. ಬದ್ದೆಗನ ಮಗನಾದ ಮುಮ್ಮಡಿ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ಪರಭಣಿ ಶಾಸನದಲ್ಲಿಯೂ ಬದ್ದೆಗನು ಈ ಜಿನಾಲಯವನ್ನು ಕಟ್ಟಿಸಿದ ಸಂಗತಿಯ ಉಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಯಾರ ಉಪಯೋಗಕ್ಕಾಗಿ ಬದ್ದೆಗನು ಈ ಜಿನಾಲಯವನ್ನು ಕಟ್ಟಿಸಿದ ಸಂಗತಿಯ ಉಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಯಾರ ಉಪಯೋಗಕ್ಕಾಗಿ ಬದ್ದೆಗನು ಈ ಜಿನಾಲಯವನ್ನು ಕಟ್ಟಿಸಿದ

ಸಿದನೋ ಆ ಸೋಮದೇವ ಸೂರಿಯೇ 'ಯಶಸ್ತಿ ಲಕ ಚಂಪು'ವಿನ ಗ್ರಂಥಕರ್ತನು. ಈ ಚಂಪುವಿನ ಕೊನೆಯ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ಈ ಜೈನಮುನಿಯು, ತಾನು ಈ ಗ್ರಂಥವನ್ನು ಇಮ್ಮಡಿ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ಮಗನಾದ ಬದ್ದೆ ಗನ ಆಶ್ರಯದಲ್ಲಿ ಶಕ. ೮೮೧ ಅಥವಾ ಕ್ರಿ. ಶ. ೯೫೯ರಲ್ಲಿ ಗಂಗಾಧಾರಾ ಎಂಬ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ತಿಗೊಳಿಸಿದನೆಂದು ಹೇಳು ತ್ತಾನೆ. ಆ ಸಮಯದಲ್ಲಿ ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟ ಮುಮ್ಮಡಿ ಕೃಷ್ಣನು ಮೇಲ್ಪಾಟಯ ಬೀಡಿ ನಲ್ಲಿದ್ದ ನೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾ ನೆ. ಕೃಷ್ಣನು ಚೋಳರ ಮೇಲೆ ದಂಡೆತ್ತಿ ಹೋದಾಗ ಮೇಲ್ಪಾಟಿ (ಚಿತ್ತೂರು ಜಿಲ್ಲೆ ಯಲ್ಲಿ) ಯಲ್ಲಿದ್ದ ನೆಂಬ ಸಂಗತಿಗೆ ಆಧಾರವು ಕ್ರಿ.ಶ.೯೫೯ರ ಕೃಷ್ಣ ನ ಕರ್ಹಾಡ್ ತಾಮ್ರ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ದೊರಕುತ್ತದೆ. ಯಶಸ್ತಿ ಲಕವು ರಚಿತವಾದ ಗಂಗಾಧಾರಾ ಪಟ್ಟಣವು ರಾಜಧಾನಿ ವೇಮುಲವಾಡದ ಸಮೀಪದಲ್ಲಿ ಇವತ್ತಿಗೂ ಅದೇ ಹೆಸರಿನಿಂದ ಕರೆಯಲ್ಪಡುತ್ತಿದೆ.

ಈ ವಂಶದ ಅರಸರುಗಳಲ್ಲಿ ಕೊನೆಯವನು (ಇದುವರೆಗೆ ತಿಳಿದಿರುವ ಹಾಗೆ) ಬದ್ದೆ ಗನ ಮಗನಾದ ಮುಮ್ಮ್ರಡಿ ಅರಿಕೇಸರಿ. ಈತನ ವಿಷಯವಾಗಿ ತಿಳಿದಿರುವ ಸಮಾ ಚಾರವೆಲ್ಲವೂ ಪರಭಣಿ ತಾಮ್ರಶಾಸನ ಒಂದರಿಂದಲೇ. ಈ ಶಾಸನವು ಈತನನ್ನು ಕೃಷ್ಣ ರಾಜನ ಸಾಮಂತನೆಂದು (ಪಾದಪದ್ಮೋವಜೀವಿ) ವರ್ಣಿಸುತ್ತದೆ. ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಕೊಟ್ಟರುವ ಈತನ ಪ್ರಶಸ್ತಿಯಿಂದ ಈತನಿಗೆ ಪಾಂಬರಾಂಕುಶ, ಉದಾತ್ತನಾರಾಯಣ, ತ್ರಿಭುವನಮಲ್ಲ, ಪ್ರಿಯಗಳ್ಳ, ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವಾದ್ವಳಿ, ವಿಕ್ರಮಾರ್ಜುನ ಮತ್ತು ಗುಣಾರ್ಣವ ಎಂಬಿವೇ ಮೊದಲಾದ ಬಿದುದುಗಳು ಇದ್ದು ವೆಂದು ಗೊತ್ತಾಗುತ್ತದೆ. ಈತನ ಅಜ್ಜ ನಿಗೂ ಸ್ವಲ್ಪ ಕಡಿಮೆ ಈ ಬಿರುದುಗಳೆಲ್ಲವೂ ಇದ್ದು ವೆಂಬುದನ್ನು ನಾವು ಜ್ಞಾಪಕದಲ್ಲಿ ಹ ಬೇಕು. ಶ.ಕ. ೮೮೮ರಲ್ಲಿ (ಕ್ರಿ.ಶ. ೯೬೬) ಸಬ್ಬಿ ೧೦೦೦ದಲ್ಲಿದ್ದ ವನಿಕಟುವುಲು ಎಂಬ ಗ್ರಾಮವು ಜೈನಾಚಾರ್ಯನಾದ ಸೋಮದೇವ ಸೂರಿಗೆ ಶುಭದಾಮ ಜಿನಾಲಯ ಎಂಬ ವಸತಿಯ (ಬಸದಿಯ) ಖಂಡಸ್ಫುಟಿತ ನವಸುಧಾಯಕರ್ಮ ಬಲಿನಿವೇದ್ಯರ್ಥವಾಗಿ ಕೊಡಲ್ಪಟ್ಟತೆಂದು ಈ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದೆ ಈ ಶುಭದಾಮ ಜಿನಾಲಯವು ಈ ಅರಸನ ತಂದೆಯಾದ ಬದ್ದೆಗನಿಂದ ಲೇಂಬುಳಪಾಟಕದಲ್ಲಿ ಕಟ್ಟಸಲ್ಪಟ್ಟಿತೆಂದೂ ಈ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದೆ. ಸೋಮದೇವ ಸೂರಿಯ ಗುರು ಪರಂಪರೆಯು ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಈ ರೀತಿಯಾಗಿ ವರ್ಣಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಗೌಡಸಂಘದಲ್ಲಿ ಯಶೋದೇವನೆಂಬ ಮುನಿಯು ವಿರಾಜಿಸುತ್ತಿದ್ದನು. ಆತನ ಶಿಷ್ಯನು ನೇಮಿದೇವ. ನೇಮಿದೇವನ ಶಿಷ್ಯರಲ್ಲಿ ಅಗ್ರ ಗಣ್ಯನು ಸೋಮಸೇವ. ಯಶೋಧರಚರಿತೆ, ಸ್ಯಾದ್ವಾದೋಪನಿಷತ್ ಮತ್ತು ಅನೇಕ ಸುಭಾಷಿತಗಳ ಗ್ರಂಧಕರ್ತನೆಂದು ಸೋಮದೇವನು ಹೊಗಳಲ್ಪಟ್ಟ್ರದ್ದಾನೆ. ಅನೇಕ ರಾಜರುಗಳಿಂದ ಈತನು ಮರ್ಯಾದೆಯನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಿದ್ದನು. ಈ ಶಾಸನವು ಕವಿ ಪೆದ್ದ ಣ್ಣ ನಿಂದ ಬರೆಯಲ್ಪ ಟೈ ತೆಂದು ಹೇಳಿದೆ. ಈ ಪೆದ್ದ ಣ್ಣ ನು ಇಮ್ಮಡಿ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ತಂತ್ರಾಧಿಪನಾದ ಪೆದ್ದ ಹ್ಣಾರ್ಯನೋ ಅಥವಾ ಬೇರೊಬ್ಬನೋ ಎಂದು ನಿರ್ಧರಿಸುವು ದಕ್ಕೆ ತಕ್ಕ ಆಧಾರಗಳಲ್ಲ. ಇಬ್ಬರಿಗೂ ಒಂದೇ ಹೆಸರೇನೋ ಇದೆ; ಅಷ್ಟೆ.

ಈ ಲೇಖನದ ಮುಖ್ಯಾಂಶಗಳು ಇಮ್ಮಡಿ ಆರಿಕೇಸರಿಯ ವೇಮುಲವಾಡ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬಂದ ಸಂಗತಿಗಳ ಆಧಾರದ ಮೇಲೆ ಬರೆಯಲ್ಪಟ್ಟಿವೆ. ಈ ಶಾಸನದ ಪ್ರಕಟಣೆಯು ಅನೇಕ ಬಾರಿ ಆಗಿದ್ದರೂ ಸಹ ಪ್ರಕಟತವಾದ ಶಾಸನ ಪಾಠಗಳು ಸಮರ್ಪಕವಾಗಿಲ್ಲ. ಶಾಸನವಿರುವ ಸ್ಥಳಕ್ಕೆ ನಾನು ಹೋಗಿ ಮೂಲ ಶಾಸನವನ್ನೇ ಪರೀಕ್ಷಿಸಲು ಅವಕಾಶವೊದಗಿದ್ದರಿಂದ ಮೊದಲಿಗಿಂತ ತೃಪ್ತಿಕರವಾಗಿ ಶಾಸನವನ್ನೋ ವನ್ನೋದಿ ಅದರ ಪಾಠವನ್ನು ಕೆಳಗೆ ಕೊಟ್ಟಿದ್ದೇನೆ.

### ಎರಡನೆಯ ಅರಿಕೇಸರಿಯ ನೇಮುಲವಾಡ ಶಿಲಾಶಾಸನ

- 1 ಶ್ರೀಮಾನ್ಭಾನುಸ್ತ ಮೋಹಂತಾ ದೈತ್ಯ ದರ್ಸ್ಪಹರಅ್ಪ [ರಃ!]
- 2 ಲೋಕೈ ಕಲೋಚನ ಆ್ಯಾಯಾದವಾಯಾದ್ಭು ವನತ್ರಯಂ ॥
- 3 ಸ್ವಸ್ತ್ರಿ ಸಮಸ್ತ್ರವಿಬುಧಾ(ಧ) <sup>1</sup> ಜನಸಂಸ್ತ್ರೂಯಮಾನಸ್ಸ್ ಕ\_
- 4 ಳಕಳಾಕಮಳ್ಳೆ ಕರಾಜಹಂಸಃ ಕಂಸಮಥನೈವ(ನ ಇವ)
- 5 ಕಮಳಾಕರೀಕೃತವಕ್ಷಸ್ಥಳ[: \* \*] ಸ್ಥಾಣುವಿವಭಾ(ಭ)ಸ್ಮ\_
- 6 ಸಾತ್ಕೃತಸಮಸ್ತಾರಿವು[ರ]ಿ ಪ್ರ[ಬ]ನ್ಧಃ ಪ್ರವೃ[ದ್ಧೋ]ದಯ ಸ್ಟ್ರೋಧಿಕ
- 7 ಶೇಷಪ್ರವಾಹಾಂಭೋಜಾನ್ವತ್ಥೀಕೃತವಿನಯಾದಿತ್ಯ-
- 8 ನಾಮಧೇಯಃಱ್ಪ್ರಸಾಧಿತಾಶೇಷದಿಗ್ಮೆ(ಜ್ಮ)ಣ್ಡ ಳಶ್ಚ್ ಪ[t]-
- 9 ಮಣ್ಡ ಳೈಕರಾಮಶ್ಚಾಳುಕ್ಯ ಕುಳತಿಳಕಃ ಶ್ರೀಯುದ್ಧ -
- 10 ಮಲ್ಲೋ ನಾಮ ರಾಜಾ ಬಭೂವ ॥ ಸೋಯಂ ಕಿಳಾಶಾಸದ-
- 11 ನನ್ಯಶಾಸ್ಯಾಂ ಸವಾದಲಕ್ಸಾಂಕ್ಷಿತಿಮಕ್ಷತಾಜ್ಞಃ[|\*] ಸ-
- 12 ಮಸ್ತರಾಜೇನ್ದ್ರಕಿರೀಟಕೋಟಮಾಣಿಕ್ಯರಾ(ರ)ಶ್ಮಿಅ್ಪ್ರಕ-
- 13 ರ(ರಾ)ರ್ಚ್ಚಿತಾಂಘ್ರೀ ॥ ಯಅ್ಪುದನೇ ಸೌಧಮಯಾ[o]-ಗಜಾನಾ[o] ವಿ-
- 14 ಧಾಯವಾಪೀಮಪಿ ತೈಲಪೂರೈ[ಃ|\*]ಸ್ಸ [ಸ]ಸರ್ವ್ವಸೇಕಂ ಸ
- 15 ತತಂ ವಿತೇನೇ ಚಾಸ್ರೈ: ಕುಚಾನಾಮರಿಸುನ್ದ ರೀಣಾಂ II
- 16 ಸ ಚಿತ್ರಕೂಟಂ ಬಹುಚಿತ್ರಕೂಟಂ ಶಕ್ಯಾ(ಕ್ಯಂ)ಸುರೇನ್ದ್ರೈರಪಿ

<sup>1 ( )</sup> ಎಂಬ ಅವರಣ ಚಿಹ್ನೆಗಳ ನಡುವೆ ಇರುವ ಅಕ್ಷರಗಳನ್ನು ತಿದ್ದು ಪಡಿ ಯೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

<sup>2 [ \* ]</sup> ಎಂಬ ಚಿಹ್ನೆಗಳ ನಡುವೆ ಇರುವ ಅಕ್ಷರಗಳು ಮೂಲದಲ್ಲಿಲ್ಲ

<sup>3 [ ]</sup> ಎಂಬ ಚಿಹ್ನೆಗಳ ನಡುವೆ ಇರುವ ಅಕ್ಷರಗಳು ಮೂಲದಲ್ಲಿ ಸಂದೇ ಹಾಸ್ಪ್ರದವಾಗಿವೆ.

- 17 ನೋಪಯಾತುಂ[!\*] ತ್ರಿವರ್ಗ್ಗಯುಕ್ತಱ್ಪ್ಪ್ರಣತಾರಿವರ್ಗ್ಗ-
- 18 ಸ್ಸ್ವಭಾವದುರ್ಗ್ಗಂ ಕಿಳ ತಂ ಜಹಾರ ॥ ತಸ್ಯಾತ್ಮಜೋ ದ-
- 19
- ಕ್ಷಿಣಬಾಹುದಣ್ಣ ಚಣ್ಣಾ ಸಿಧಾರಾಹತವೈರಿ ಷಣ್ಣ :[|\*] ಬಾಳೋದ್ಸ್ಪಹೀತಾಖಿಳವೇಜ್ಗ್ ದೇಶಆ್ಪು-20
- 21 ತಿ ಸ್ಮೈ ಪೃಧ್ವೀಮರಿಕೇಸರೀಶಃ [#\*]ಭೂಯೋಸ್ಕ್ಯಾನ್ನ -
- 22ರಸಿಂಹವರ್ಮ್ನ್ನ್ಸ್ ಪತಿರ್ಭಾಮಿಂ ಸಮಾಪಾಳಯ-
- **2**3 ನ್ರಾ(ದ್ರಾ)ಜಾದಿತ್ಯ ಇತಿ ಕ್ಷಮಾಪತಿರತಾ (ತಃ) ತ್ರೀಯುದ್ಧ ಮ-
- ಲ್ಲೋ ಸೃಪಃ [ $\parallel^*$ ] ತ್ಯಕ್ತಾ ಯೇನ ದರೀವಿವರ್ಣ್ನವಿಪಿ [ $\vec{\lambda}$ ]  $\mathbf{x}_{\mathbb{Z}_g}$  ಸ್ಪ್ರೀ ಸ್ಟ್ರೀ 24
- 25 ಭೂಭುಜಱ್ಪಶ್ಚಾ ದೃದ್ದೆ ಗಕಲ್ಪ ದಾರುರಪರಃ ಶ್ರೀಯುದ್ಧ -
- 26ಮಲ್ಲಱ್ಪುನಃ ॥ उउँ त्रं ठासत्, ಶಿರೋಮಣೀನಾಮ್ನ ದಾರ-
- 27 ವಿನ್ದೇನ ರುಚೋ ಹರದ್ಯ ៖[+\*] ಬಭೂವ ನಾಮ್ನಾನರಸಿಂಹದೇವ[:]
- 28 ಭಾತ್ಪುಮಾನ್ಲೋಕವೃತಾವಿ(ದಿ)ವಾದ್ಯಃ ॥ ಯ[ಃ\*] ಸಪ್ತದುಸ್ಸಾಧತರಂ

#### Second Face

- 29 - ಪಾಣಾನ್ನಿರ್ಜ್ಪಿತ್ಯ ಸದ್ಯಸ್ಸಮರಾಂಗ-
- 30 ಣೇಷು[|\*] ವಿನ್ಯಸ್ಯಕೇ ಹಸ್ತಮತೋ ನತಾನಾಂ
- 31 ಸ್ತಾ(ತಾ)ನ್ಮಾಳವ(ವಾ)ನ್ಯಃ ಕರ[ದೀ]ಚಕಾರ ॥ ಪ್ರತ್ಯುದ್ಧ ತಾಂ
- 32ಗೂರ್ಜ್ಜ್ ರರಾಜಸೇನಾಂ ನಿರ್ಜ್ಜಿತ್ಯ ರಾಜಾ ಸ್ವಯ[ಮೇ]ಕ
- ಎವ[[\*] ಕಾಳಪ್ರಿಯೇ ರಾಜಕದಂಬಕಸ್ಯ ಸ್ತಂಭೇ ಸ್ವಶಾ-33
- ರ್ಯ್ಯುಂ ವಿಲಿಲೇಖ ಶೈಲೇ ॥ ತಸ್ಯೋದವಾದಿ ಬಳವ-34
- ತ್ರರಚಕ್ರಕುಂಭಿಕುಂಭಸ್ಥಳೀದ್ದ ಳನದಕ್ಷಕೃ-35
- 36 ಪಾಣವಾಣಿಃ[I\*] ಭೀತಾನತಾರಿನರಪಾಳಕಿರೀ-
- 37 ಟಕೋಟ ಸಂಘಟ್ಟ ತಾಂಘ್ರಿಸರಸೀಜ[ವಿ]ರಾಜಶೋ-
- ಭಃ ॥ ಶ್ರೀಮಾನ್ಮಹೀಪತಿಸ್ಸಾಕ್ಷಾನ್ನಾಮ್ನಾ ವೀರೋ-**3**8
- ರಿಕೇಸರೀ [1\*] ಪ್ರಾದುರ್ಬ್ಬಭೂವ ತೇಜಸ್ವೀ ಪ್ರಾತೋ(ತ)-39
- ರ್ಭಾನುರಿವೋದಯಾಂ(ಯಂ) [॥\*] ಸಮಸ್ತ್ರ ಸಾಮನ್ನ ಶಿಖಾ-**40**
- 41 ಮಣೀನಾಂ ಪ್ರಭಾಪ್ರಪಾತಾಯಿತಶಾರ್ವ್ವರಾಸ್ವಃ (ಶಾರ್ವ್ವರಸ್ಸಃ?) [I\*]-
- 42ಸದಾರಿನಾರೀನಯನಾಂಬುಜಾನಾಂ ಲಕ್ಷ್ಮ್ಮೀಂ ಹಿ-
- ಮಾಸಾರ ಇವಾಹರದ್ಯಃ 🏿 ಸಾಮನ್ತಾನ್ದೆ ಣ್ಡ ಮು-43
- 44 ಖ್ಯಾ ನ್ನಿ ಜಭುಜಪರಿಘಾ[ನ್\*] ಪ್ರಸ್ಪುರತ್ನೆ ಡೈ ಧಾರಾ
- 45 ನೀ[ನ್ನೀ]ರಾಂಭೋರಾಶಿಮಗ್ನಾಂಸ್ತು ರಗಕರಿಘಟಾಪತ್ತ್ರಿ[ಸಂ]-
- ಪತ್ತಿಯುಕ್ತಾನ್[|\*] ಕೃತ್ವಾ ಪ $[a_{oldsymbol{u}_{oldsymbol{g}}}]$ ರ್ಯ್ಯಮಾರ್ಯ್ಯಂ ಸ್ವಜನಪರಿ. 46

- ಜನೈಸ್ಸನ್ನಿಹತ್ಯಾಜಿರಂಗೇ ಕ್ರುದ್ಧೇ ಗೋವಿನ್ದ ರಾಜೇ [ಶ]ರಣ-47
- ಮುಸಗತೋ ರಕ್ಷಿತೋ ಯೇನ ಬಿಜ್ಜ:[॥\*] ದೇವೀಂ ರೇವಕನಿಮ್ಮ-48
- 49 ಡೀ[o] ಕ್ಷಿತಿಪತೇರಿನ್ದ ್ರಸ್ಯ ಪುತ್ತ್ರೀನ್ನುತಾಂ ಪೌಲೋಮಾಮಿನ
- ವಾಸವ[:\*] ಶ್ರಿ ಯಮಿವ ಶ್ರೀಮನ್ಮು ರಧ್ವಂಸರ್:[\*] ಸ್ತ್ರೀರತ್ನಂ 50
- ಪರಿಣೀಯ ಯೇನ [ನಿ]ತರ(ರಾ)ಂ ತಸ್ಯಾಸ್ಸಪತ್ನೀಕೃತಾ ನೂ-51
- ನಾ(ನಂ) ಸಪ್ತಸಮುದ್ರ ಮುದ್ರಿತಮಹೀ ಮ್ಮಾ(ಮಾ)ನೋನ್ನತೇನಾಧು 52
- ನಾ | ತೇನ ಭೀತಾನತಾಖಿಳಬಳವದಿಳಾಪಾಳಮೌ-53
- ಳಿಮಾಣಿಕ್ಯ ರಶ್ಮಿಮಾಳಾಲಾಳಿತಚರಣಕಮ-54
- ಳಯುಗಳೇನ ಶರಣಾಯಾತಕ್ಷಿತಿವಾಳಪ್ರಾಣಿ(ಣ)-55

#### Third Face

- ರಕ್ಷಣದಕ್ಷಕೌಕ್ಷ್ಮೇಯಕೋಪಲತೀಕ್ಷ್ಯಣ (ಕ್ಷ್ಣ್ರ)ದಕ್ಷಿಣ-56
- 57 ಭುಜಾರ್ಗ್ಗಳೇನ [ಕ]ನ್ತು ಕಾನ್ತ ಕಾನ್ತಾ ಜನಮನೋನಯ-
- 58 ನವಲ್ಲಭೇನ ಕರೇಣುವುತ್ರೇ(ಣೇ)ವ ಸ್ಸ(ಸ)ಕಳ-
- ಗಜಚಿಕಿತ್ಸಾಕೋವ (ವಿ)ದೇನ [ಗೌತಮೇನೇವೇಕೆ(ಕಾ)ಶೀತಿರ(ಕ)ಧಾ] 59 ವಂ(ಬಂ)-
- 60 ಧವಿಧಿಕುಶಳೇನ ರಾಜಾತ್ಮ್ರಜೇನೇವ ಪರೀಕ್ಷಾ-
- ವಿಧಾನದಕ್ಷೇಣ ವಾದ್ವಳಿನೇವ ಬನ್ನು ರಕರ್ಮ್ಮ-61
- ಸ್ಕನ್ಧ ಸಂಬನ್ನ ಪರಾಯಣೀನ ಈಶ್ವರೇ [ಣೇ]ವ 62
- 63 ವಿಜಿತಮನೋಜೇನೋಮಾಪ್ರಿಯೇಣ ಚ
- 64 ನಾರಾಯಣೇನೇವ ಗೋವರ್ದ್ಧನೇವ ಧರೇಣ ಚ
- 65 ಚತುರಾನನೇನ (ನೇ)ವ ಚತುರಾನನೇನ[ಚ]ಸಕ-
- ಳಕಳಾನಿಳಯೇನ ಚ ಕಳಾಧಿ(ಧ)ರವತ್ತು-**66**
- ಮುದಾನನ್ನ (ನ್ದ) ಕರೇಣ ಕಾನ್ತಿ ಮತ್ತಾ ಚವನಜಾ-67
- ಬನ್ಡು ನೇವೆ ಪ್ರಬೋಧಿತಬನ್ನು ರಬನ್ನು ವ-68
- 69 ದನವನಜೀನ | ನಿರಸ್ತ್ರಾರಾತಿತಿಮಿರೇಣ
- 70 ಚ ಸಹಸ್ರಕಿರಣವದತುಳತೇಜಸಾ
- ಶ್ರೀಮದರಿಕೇಸರಿಮಹಾರಾಜೇನ ॥ 71
- 72 ಸ್ವೆಸ್ತಿ ಸಮಧಿಗತಪಞ್ಚಮಹಾಕಬ್ದ ಮಹಾ-73 ಸಾಮನ್ತಾಧಿಪತಿ ಸಮಸ್ತ್ರಭುವನಸಂಸ್ತೂಯಮಾ-
- ನಚಾಳುಕ್ಯವಂಶೋದ್ಭವಂ ಪಾಂಬರಾಂಕುಶನಮ್ಮನಗ-74
- ನ್ದ ವಾರಣಂ ಗನ್ದೇಭವಿದ್ಯಾಧರನಾರೂಡ(ಥ)ಸರ್ವ್ವಜ್ಞ-75
- ಸುದಾತ್ತ್ರನಾರಾಂಣಂ(ರಾಯಣಂ) ನೋಡುತ್ತೆ ಗೆಲ್ವೊಂ ಗುಣನಿಧಿ 76 ಗುಣಾ-

- 77 ಣ್ನ ೯ನಂ-ಶರಣಾಗತನಜ್ರ ಪಂಜರಂ ಪ್ರಿಯಗಳ್ಯಂ-
- 78 ತ್ರಿಭುವನಮಲ್ಲಸಾಮನ್ನ ಚೂಡಾಮಣಿ ಶ್ರೀ-
- 79 ಮದರಿಕೇಸರಿಯರಸರ ತತ್ಪಾದಪದ್ಮೋಪ-
- 80 ಜೀವಿ ಸಮಸ್ತರಾಜ್ಯಭರನಿರೂಪಿತ ಮಹಾ-
- 81 ಸನ್ಥಿ ವಿಗ್ರಹಪದವೀಪ್ರತಿಷ್ಠಿತಂ ನಮಸ್ತೆ-
- 82 ಶಾಸ್ತ್ರವಾರಗಂ ಶ್ರೀಮತ್ಸನ್ದಿ ವಿಗ್ರಹಿ ಗುಣಾಂಕು-
- 83 ಕೇನ∭ ೧

#### Fourth Face

- 84ಶ್ರೀಮಾನ್ಸುಧೀರ್ಬ್ಬದ್ದೆ ಗಭೂಮಿಭರ್ತ್ತುಸ್ತ್[ಂ]-
- 85 ತ್ರಾಧಿವಾಲೋಜನೆ ನಾಗಮಾರ್ಯ್ಯಃ ಗುಣಾರ್ಣ-
- 86 ವೋರ್ವ್ಸೀಪತಿತಂತ್ರವಾಳಸ್ತ್ರನ್ಯಾತ್ಮಜೋಜಾಯ-
- 87 ತಪೆದ್ದ ಣಾರ್ಯ್ಯ $\mathfrak{s}$ :[II\*] ತೇನಾಭ್ಯೆ ಶ್ರ್ಧಿತೋ ದೇವತಾವನ್ದ -
- 88 ನನಿಮಿತ್ತಮಾಗತ[:\*] ಸ್ವನಿರ್ಮಾಪಿತಾದಿತ್ಯಗ್ಗಹಾ-
- 89 ಯಾಗತಾಭ್ಯಾಗತಜನಸತ್ರನಿಮಿತ್ತ ಮುತ್ತರಾ-
- 90
- ಯಣವುಣ್ಯ ಸಂಕ್ರಾ ಸ್ತ್ರಿ ದಿವನೇ ಶತನಿವರ್ತ್ತನಸಂ-ಖ್ಯಾ ತಭೂಮಿಕ್ಷೇತ್ರ ಮಷ್ಟ್ರ ನಿವರ್ತ್ತನಸಂಖ್ಯಾತ-91
- ಪಾನೀಯಭೂಮಿಕ್ಷೇತ್ರಂ ಚ ಲೇಂಬುಳಪಾಟ-92
- 93 ಕಪತ್ತನೈಶಾನಕೋಣೇ ಶ್ರೀಮದರಿಕೇಸರಿಕ್ಷಿತಿ-
- ಪತಿರದಾತ್ ॥ ತತ್ರ ರಾಜೇಶ್ವರಾದಿತ್ಯಗೃಹಬದ್ದೆ -94
- [ಗೇ]ಶ್ವರನಗರೇಶ್ವರಪ್ರಭೃತಿಚತು [:\*] ಸ್ಥಾನಾದಿ(ಧಿ)ವಾ-95
- 96
- ಸಸ್ಸಾಕ್ಷೀ(ಕ್ಷೀ) ಮಲ್ಲಿಕಾರ್ಜ್ಜುನವ್ಯಕ್ತಲಿಂಗಿವಿದ್ಯಾರಾಶಿ-ವ್ಯಾಖ್ಯಾನಿಭಟ್ಟಾರಕಾಶ್ಟ್ರ ಸಾಕ್ಷಿಣಃ ॥ ಚನ್ಪ್ರಶ್ರೇಷ್ಠಿಪ್ರಭೃ-97
- 98 ತಯೋ ನವಶ್ರೇಷ್ಠಿ ನಶ್ಚ್ ಸಾಕ್ಷ್ಮಿಣಃ [॥\*]
- ನಿಸ್ಟ್ರೃಹೈಕಾಗ್ರಣೀಸ್ಸ್ಸುರಿ [:\*] ಸ್ಥಾನಾಧಿಷ್ಠಾಯಕ [:\*] ಸ್ವಯಂ-ಧಾತವೀಯಾನ್ವಯೋ ಜಾತಃ ಪಣ್ಣಿ ತಮುನೀಶ್ವರಃ $^{||*|}$  to 106 Verses exhorting the future kings to protect 99
- 100
- 101 the gift
  - ತಸ್ಯಕ್ಷ್ಮೇತ್ರಸ್ಯ ದ್ವಾದಶದ್ರನ್ಮೂಸಿದ್ದಾಯಃ [॥\*] 107

### ಎನ್. ಲಕ್ಷ್ಮ್ಮೀನಾರಾಯಣರಾವ್

- ೧ ಮೂಲಶಾಸನ ಬರೆದ ಕೆಲಕಾಲಾನಂತರ ಬರೆದ ಕೆಳಗಿನ ಪಂಕ್ತಿಗಳು ಇಲ್ಲಿವೆ.
- 1 ತಳಾಱ ಬಿಲ್ಲಿಯಂ ಪ-
- 2 ನ್ನಜನ ವೀಸಟಯ ಆದಿತ್ಮ-
- 3 ಗೆ ಬಿಟ್ಟ
- ಈ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಎರಡಕ್ಷರಗಳು ಕಡಮೆ.

# ಸಂಪ್ರದಾಯ ಮತ್ತು ಸಾಹಿತ್ಯ

'The old order changeth yielding place to new'

-Tennyson

'ಪುರಾಣಮಿತೈংವನ ಸಾಧು ಸರ್ವಂ। ನ ಚಾಪಿ ಕಾವೃಂ ನವಮಿತೃವದ್ಮಂ।'

\_\_\_ ಕಾಳಿದಾಸ

' ನಿನೂತನ ಕವಿತೆಯೆಂದು ಕುಂದಿಟ್ಟು ಜರೆದೊಡೆ ಪೇಳ್ದವನೊಳಾವು ದೂಣೆಯಂ ಜಾಣರಿದನರಿದು ಮತ್ತರವಳಿನುದಾಲಿಸುವುದು '

- ಲಕ್ಷ್ಮೀಶ

ಯಾವ ಕಲಾಪ್ರಪಂಚವನ್ನು ಪ್ರವೇಶಿಸಿದರೂ ನಮಗೆ ಅದು ಸಂಕೇತ ಸೂಚಿತ ವಾದದ್ದು ಎಂದು ವ್ಯಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಆ ಸಂಕೇತದ ಅರ್ಥಜ್ಞಾನವಿಲ್ಲದೆ ಆ ಕಲಾ ಪ್ರಪಂಚವು ಸುತರಾಂ ವೇದ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಎಲ್ಲಿ ಸಂಕೇತ, ಸಂಜ್ಞೆ, ಸೂಚನೆಗಳಿಗೆ ಒಂದು ನಿರ್ದಿಷ್ಟವಾದ ಬೆಲೆಯುಂಟೋ ಅಲ್ಲಿಯೇ ಸಂಪ್ರದಾಯದ ಹನನವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ, ಸಂಪ್ರದಾಯವೆಂದರೆ ಕಲಾರಾಧಕನು ಪರಂಪರಾನುಗತಿಕವಾಗಿ ಮನ ವೊಪ್ಪಿ ಗ್ರಹಿಸಿರುವ ಕೆಲವು ಸಂಕೇತಗಳು ಎಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ಉದಾಹರಣೆಯನ್ನು ಕೊಡುವುದಾದರೆ, ಚಿತ್ರಕಾರನು, ಸಮುದ್ರದ ಆಳವನ್ನು ತನ್ನ ಚಿತ್ರದಲ್ಲಿ ನಿರೂಪಿಸಲು ಅಶಕ್ತ ನಾದರೂ, ಚಿತ್ರಪ್ರೇಮಿಗಳು ಅದನ್ನು ಕಲ್ಪ ನಾಬಲದಿಂದ ಗ್ರಹಿಸಿಕೊಳ್ಳಬಲ್ಲರು. ಅದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ರಂಗಮಂದಿರದ ಮೇಲೆ ಯಾವುದಾದರೂ ಒಂದು ನಾಟಕವು ವರ್ಷ ವರ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ನಡೆಯುವ ಘಟನೆಗಳನ್ನು ಕೇವಲ ಕೆಲವು ಪರಿಮಿತ ಘಂಟೆಗಳಲ್ಲಿಯೇ ಅಭಿನಯಿಸಿದರೂ, ಪ್ರೇಕ್ಷಕನು ಅದನ್ನು ಮರೆತು ನೈಜವಾದ ಕಾಲ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನೇ ಊಹಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಈ ರೀತಿ, ಕಲೆಗೂ ಸಂಪ್ರದಾಯಕ್ಕೂ ನಿಕಟ ಸಂಬಂಧವುಂಟು. ಪ್ರಕೃತದಲ್ಲಿ ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡರೂ ಈ ಮಾತು ಅಕ್ಷರಶಃ ಸತ್ಯ. ಸಾಹಿತ್ಯ ದಲ್ಲಿ ಮುಖ್ಯ ಸಾಧನ್ಯಪದಗಳು. ಪದಗಳಿಗೂ ಮೂಲವಸ್ಕು ಅಥವಾ ಮೂಲ ಭಾವನೆ ಗಳಿಗೂ ಸಾದೃಶ್ಯವಂತೂ ಇಲ್ಲವೇ ಇಲ್ಲ. ಇತರ ಕಲೆಗಳಲ್ಲಿ ಸಹಜವಾದ ಗುಣಸಾಮ್ಯ ವಿಲ್ಲದಿದ್ದ ರೂ ಸ್ವರೂಪ ಸಾಮ್ಯವಾದರೂ ಉಂಟು. ಸಾಹಿತ್ಯ ದಲ್ಲಿಯಾದರೋ ಅದನ್ನೂ ಕಲ್ಪನಾಶಕ್ತಿಯಿಂದಲೇ ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಆದರೂ, ಅನೇಕ ವರ್ಷಗಳ ಬಳಕೆ ಯಿಂದಲ್ಲೂ, ಕಲಾರಾಧಕರ ಕಲ್ಪನಾವಿಶೇಷದಿಂದಲ್ಲೂ, ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಪದಕ್ಕೂ ಒಂದು ಅರ್ಥವುಂಟು. ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಪದದೊಂದಿಗೂ ಒಂದು ಭಾವನಾ ಪ್ರಪಂಚವೇ ಮೂಡಿ ನಿಲ್ಲುತ್ತದೆ. ಈ ಪದಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಅರಿತೇ ಪ್ರಾಚೀನರು ವಾಣಿಗೆ ಅಮೂಲ್ಯ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ಕೊಟ್ಟರುತ್ತಾರೆ. ವಾಗರ್ಥಗಳು ಪಾರ್ವತೀಪರಮೇಶ್ವರರಂತೆ ಅಭಿನ್ನ ವೆಂಬುದಾಗಿ ಕಾಳಿದಾಸನು ಸ್ತುತಿಸಿರುತ್ತಾನೆ. ಈ ಎಲ್ಲ ವಿಚಾರದಿಂದ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ

ಸಂಪ್ರದಾಯಕ್ಕೆ ಎಂಥ ಗಣನೀಯವಾದ ಸ್ಥಾನವಿದೆಯೆಂಬುದು ವ್ಯಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಸಂಪ್ರದಾಯದ ತಳಹದಿಯ ಮೇಲೆ ನಿರ್ಮಿತವಾಗಿರುವ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ವಿಚಾರಮಾಡುತ್ತ ಹೋದಂತೆಲ್ಲ ಹೊಸ ಹೊಸ ಅಂಶಗಳು ವ್ಯಕ್ತವಾಗುತ್ತವೆ. ಸಂಪ್ರದಾಯ ಮತ್ತು ಸಾಹಿತ್ಯಗಳು ಸಂತತವಾಗಿ ಜೊತೆ ಜೊತೆಯಾಗಿಯೇ ಮುಂದು ವರಿಯುತ್ತ ಸಾಗುತ್ತವೆ. ಆದರೆ, ಈ ಎರಡರ ಅನ್ಯೋನ್ಯತೆ ಬಹು ಆಕರ್ಷಕ ವಾದುದು. ಕೆಲವು ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ಸಾಹಿತ್ಯವು ಸಂಪ್ರದಾಯವೆಂಬುದು ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೆ ಅಂಕುಶದಂತೆ ಕಂಡುಬಂದರೆ, ಹಲವು ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ಸಾಹಿತ್ಯವು ಸಂಪ್ರದಾಯವೆಂಬುದು ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೆ ಆದ್ದರಿಂದ, ಈ ಎರಡನ್ನೂ ಹಲವು ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ಸಾಹಿತ್ಯವು ಸಂಪ್ರದಾಯವನ್ನು ತನ್ನ ದಾಸನನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ನೂತನ ಸಂಪ್ರದಾಯವೊಂದನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ, ಈ ಎರಡನ್ನೂ ಪರಸ್ಪರ ಸಹಾಯಕವೆನ್ನಬಹುದೇ ಹೊರತು, ಪರಸ್ಪರ ಪ್ರತಿಸ್ಪರ್ಧಿಗಳು ಎನ್ನಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ಸತ್ಯಾಂಶವನ್ನು ಕಾಣಬೇಕಾದರೆ, ಪುರಾತನ ಚರಿತ್ರೆಯುಳ್ಳ ಯಾವ ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನಾದರೂ ಪರಿಶೀಲಿಸಬಹುದು. ಇಲ್ಲಿ, ನಮ್ಮ ಕನ್ನಡ ಭಾಷೆಯನ್ನೇ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಈ ಅಂಶವನ್ನು ಪ್ರತಿಸಾದಿಸಲು ಪ್ರಯತ್ನಿಸಲಾಗಿದೆ.

ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೆ ಶಾಸನಗಳ ಕಾಲದಿಂದಲೂ ತೊಡಗಿ ಈವರೆಗೆ ಅಪೂರ್ವ ವಾದ ಮತ್ತು ಅವಾರವಾದ ಚರಿತ್ರೆಯಿದೆಯೆಂಬುದು ಸರಿಯಷ್ಟೆ. ಸಾಹಿತ್ಯದ ಸ್ವರೂಪ ವನ್ನು ವಿಚಾರ ಮಾಡುವಲ್ಲಿ ಮೂರು ಅಂಶಗಳು ಪ್ರಮುಖವಾದುವು. ಮೊದಲನೆಯ ದಾಗಿ, ಕಾಲ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಮಾರ್ಪಾಟಾಗುತ್ತಿರುವ ಭಾಷಾ ಸ್ವರೂಪ, ಎರಡನೆಯದಾಗಿ, ಆಯಾ ಕಾಲದ ಜನಜೀವನ್ನ ಸುಸರಿಸಿ ಬದಲಾಗುವ ವಿವಿಧ ಭಾವನೆಗಳು ಮತ್ತು ಮೂರನೆಯದಾಗಿ, ವಿವಿಧ ಅಭಿವ್ರಾಯ ನಿರೂಪಣೆಗಾಗಿ ಬಳಸುವ ವಿವಿಧ ಛಂದೋ ವಿನ್ಯಾಸಗಳು. ಈ ಮೂರು ಅಂಶಗಳೂ ಸಂಪ್ರದಾಯ ಬವ್ಧ ವೂ ಹೌದು; ಸಂಪ್ರದಾಯಾತೀತವೂ ಹೌದು.

ಕನ್ನಡವನ್ನು ವ್ಯಾಸಂಗ ಮಾಡುವಾಗ ತೊಡಕು ಉಂಟಾಗುತ್ತದೆಯಷ್ಟೆ! ಶಾಸನಗಳನ್ನು ಓದುತ್ತ ಓದುತ್ತ ಶತಶತಮಾನಗಳ ಹಿಂದಕ್ಕೆ ಹೊರಟರೆ, ಅನೇಕ ಪದಗಳ ರೂವವಿನ್ಯಾಸಗಳು ಆರ್ಶ್ಚಯವನ್ನು ಂಟುಮಾಡುತ್ತವೆ. ಕ್ರಿ. ಶ. ಸು. ೭೦೦ರಲ್ಲಿ ರಚಿತವಾಗಿರಬಹುದಾದ ಶ್ರವಣಬೆಳುಗೊಳದ ಈ ಶಾಸನವನ್ನೇ ನೋಡಬಹುದು.

ಶ್ರೀ ಮಾಸೇನರ್ ಪರಮಪ್ರಭಾವ ಋಷಿಯರ್ ಕಟ್ವಸ್ಪಿನಾವೆಟ್ಟುದುಳ್ ಶ್ರೀ ಸಂಗಂಗಳ ಪೇಟ್ದ್ದ ಸಿದ್ಧ ಸಮಯಂ ತಪ್ಪಾದೆ ನೋಸ್ತಿಂಬಿನಿನ್ ಪ್ರಾಸಾಂದಾಂತರಮಾನ್ ವಿಚಿತ್ರ ಕನಕ ಪ್ರಜ್ವಲ್ಮದಿನ್ ಮಿಕ್ಕುದಾನ್ ಸಾಸಿರ್ವರ್ ವರಪೂಜೆದಂದುಯೆ ಅವರ್ ಸ್ವರ್ಗಾಗ್ರಮಾನೇಱಿದಾರ್

ಈ ವೃತ್ತದಲ್ಲಿ ವ್ಯಕ್ತವಾಗುವ ಹಲವು ಮಾತಿನ ಪ್ರಯೋಗಗಳು ಹಳಗನ್ನಡ ವ್ಯಾಕರಣಕ್ಕೂ ಸುಲಭಸಾಧ್ಯವಾಗಿ ಒಳಪಡುವುದಿಲ್ಲ. ಇಂಥ ನಿದರ್ಶನಗಳನ್ನು ಪ್ರಾಣಿನಶಾಸನಗಳಿಂದ ಬೇಕಾದಷ್ಟು ಆರಿಸಿಕೊಡಬಹುದು. ಈ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯಕ್ತವನ್ನು ಗಮನಿಸಿದ ವಿದ್ವಾಂಸರು ಇದನ್ನು ಕನ್ನಡ ಭಾಷಾಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವದ ಹೆಳಗನ್ನಡ ವೆಂದು ಕರೆದಿರುತ್ತಾರೆ. ಈ ಪೂರ್ವದ ಹಳಗನ್ನಡ ಸಂಪ್ರದಾಯವನ್ನೇ ಅನುಸರಿಸಿ, ನಿರ್ದಿಷ್ಟವಾದ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ತಿಳಿಸಬಲ್ಲ ಗ್ರಂಥಗಳು ಈವರೆಗೂ ದೊರೆತಿಲ್ಲ. ಆದರೆ, ಶಾಸನಗಳ ಈ ಪ್ರಯೋಗಗಳನ್ನೇ ಹೋಲುವ ಪದಗಳನ್ನು 'ವಡ್ಡಾ ರಾಧನೆ 'ಯಲ್ಲಿ ಆಗಿಂದಾಗ್ಗೆ ಕಾಣಬಹುದು. ಕನ್ನಡ ಭಾಷಾಸಂಪ್ರದಾಯವು ಹೇಗೆ ಕ್ರಮಕ್ರಮವಾಗಿ ಒಂದು ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ತಾಳುತ್ತಿದೆಯೆಂಬುದೇ ಇಲ್ಲಿ ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಗಮನಿಸಬೇಕಾದ ಅಂಶ. ಇಲ್ಲಿಂದ ಮುಂದೆ ಹೋದರೆ ಕವಿರಾಜಮಾರ್ಗ ಮತ್ತು ವಿಕ್ರಮಾರ್ಜುನವಿಜಯ ದಂಥ ಪ್ರಸಿದ್ಧ ಗ್ರಂಥಗಳು ದೊರೆಯುತ್ತವೆ. ಈ ವೇಳಿಗೆ ಕನ್ನಡ ಪದಗಳು ಸಿದ್ಧರೂಪ ವನ್ನು ತಾಳಿರುವುದನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು ಸಾಹಿತ್ಯವು ವಿಪುಲವಾಗಿ ಬೆಳೆಯುವುದೇ ತಡ, ವೈಯಾಕರಣಿಗಳು ವ್ಯಾಕರಣಗಳನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸಿ, ಸಂಪ್ರದಾಯದ ರೂಪರೇಖೆಗಳನ್ನು ನಿಯಮಿಸುತ್ತಾರೆ. ಆದ್ದ ರಿಂದ, ಸಂಪ್ರದಾಯದ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ವಿಚಾರ ಮಾಡುವುದಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಕರಣಗಳು ಬಹಳ ಉಪಕಾರಿಯಾಗುತ್ತವೆ. ಕನ್ನಡದ ವ್ರೌಢ ಕಾವ್ಯಗಳನ್ನು ಅಭ್ಯಾಸಮಾಡುವಾಗ ಭಾಷೆಯ ಬಗ್ಗೆ ಅನೇಕ ಸಮಸ್ಯೆಗಳು ಬರುತ್ತವೆ. ನಮಗೆ ಈಗ ಬಳಕೆಯಾಗಿರುವ ಕನ್ನಡಕ್ಕೂ ಆಗಿನ ಕಾಲದ ಕನ್ನಡಕ್ಕೂ ಅನೇಕ ರೀತಿಗಳಲ್ಲಿ ಅಂತರ ಗಳು ಕಂಡುಬರುತ್ತವೆ. ಕೇಶಿರಾಜನು ಆ ಹಳಗನ್ನಡದ ಕೆಲವು ಲಕ್ಷಣಗಳನ್ನು ಬಹಳ ಅರ್ಥವತ್ತಾಗಿ ನಿರೂಪಿಸಿದ್ದಾನೆ.

> ಗವುಕ ಸಮಾಸದಿಂ ಱಟಕುಳಕ್ಷಳದಿಂ ಶ್ರುತಿಸಹೈಸಂಧಿಯಿಂ ಸಮುಚಿತವಾಗಿ ಬರ್ಪ ಸತಿ ಸಪ್ತವಿುಯಿಂ ಸಮಸಂಸ್ಕೃತೋಕ್ತಿಯಿಂ ವಮಹಪಭೀದದಿಂ ವಿರಹಿತಾವೈಯ ಸಂಸ್ಕೃತಲಿಂಗದಿಂ ಪದೋ ತ್ತಮಶಿಥಿಲತ್ವದಿಂ ಯತಿವಿಲಂಘನದಿಂದರಿದಲ್ಲೆ ಕನ್ನಡಂ

ಕೇಶಿರಾಜನು ಹಳಗನ್ನಡದ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಇಷ್ಟರಮಟ್ಟಿಗೆ ಹೇಳಿದರೂ, ಅವನ ಕಾಲಕ್ಕಾಗಲೇ ಈ ಸಂಪ್ರದಾಯವು ಸಡಿಲವಾಗುತ್ತಿತ್ತೆಂಬುದು ಅವನು ಎತ್ತುವ ಆಕ್ಷೇಪಣೆಗಳ ಮೂಲಕ ಊಹಿಸಿಕೊಳ್ಳಬಹುದು. ಆತನು ಪ್ರತಿವಾದಿಸಿರುವ ' ಱಟ ಕುಳ ಕ್ಷಳ'ಗಳ ಇತಿಹಾಸವೊಂದೇ ಇದನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸುತ್ತದೆ. ಈ ಮೂರು ಅಕ್ಷರಗಳನ್ನು ಹೇಗೆ ಉಪಯೋಗಿಸಬೇಕೆಂದು ಕೇಶಿರಾಜನು ಎಷ್ಟೇ ಹೇಳಲಿ, ಮಹಾ ಕವಿಯಾದ ಹರಿಹರನು ಈ ನಿಯಮೋಲ್ಲಂಘನೆಯನ್ನು ಮಾಡಿಯೇ ಮುಂದು ವರಿಯುತ್ತಾನೆ.

ನೋಡುವೊಡೊಂದಕ್ಕೆ ರನುದು ಮಾಡುವೊಡುಚ್ಚ ರಣೆಗರಿದು ಮೂಱುಂ ತೆಱನಂ ಕೂಡೆ ಕವಿತತಿ ವಿಚಾರಿಸ ಬೇಡದಱಾಂ ಱಟ ಕುಳಕ್ಷಳಂಗಳನಿದಱಾೊಳ್ ॥ ಇದೀಗ ಸಂಪ್ರದಾಯದ ಸ್ವಾರಸ್ಯ. ಒಂದು ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಕಟ್ಟುನಿಟ್ಟಾಗಿದ್ದ ದ್ದು ಇನ್ನೊಂದು ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸಡಿಲವಾಗಲೇ ಬೇಕು. ಕೇಶಿರಾಜನು ಸೂಚಿಸುವ ಒಂದೊಂದು ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯೃತೂ ಹನ್ನೆ ರಡನೆಯ ಶತಮಾನದ ಅನಂತರ ಮಾರ್ಪಾಟಾಗುತ್ತದೆ. ಒಟ್ಟಿ ನಲ್ಲಿ, ಕೇವಲ ಭಾಷಾಚರಿತ್ರೆಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ನೋಡಿದರೆ, ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಆಯಾ ಶತಮಾನಕ್ಕನು ಗುಣವಾಗಿ ಪೂರ್ವದ ಹಳಗನ್ನಡ, ಹಳಗನ್ನಡ, ನಡುಗನ್ನಡ, ಹೊಸಗನ್ನಡ ಎಂಬ ರೂಪಭೇದಗಳು ಕಂಡುಬರುತ್ತವೆ. ಒಂದು ಸಂಪ್ರದಾಯ ಇನ್ನೊಂದು ಸಂಪ್ರದಾಯಕ್ಕೆ ದಾರಿ ಮಾಡಿಕೊಟ್ಟಿದೆ. ಸಂಪ್ರದಾಯವು ಒಂದು ವಾಹಿನಿಯಂತೆ ಮುಂದೆ ಸಾಗುತ್ತಿ ದೆಯೇ ವಿನಾ ತಟಾಕದ ನೀರಿನಂತೆ ತಟಸ್ತ ವಾಗಿಲ್ಲ.

ದೆಯೇ ವಿನಾ ತಟಾಕದ ನೀರಿನಂತೆ ತಟಸ್ಥ ವಾಗಿಲ್ಲ. ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಭಾಷಾಸ್ವರೂಪದಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ವೈವಿಧ್ಯವು ಕಂಡು ಬರುತ್ತದೆಯೋ, ಹಾಗೇಯೇ ಭಾಷಾಸಮನ್ವಯದಲ್ಲಿಯೂ ಒಂದು ಸಂಪ್ರದಾಯ ವೈವಿಧ್ಯವನ್ನು ಕಾಣ ಬಹುದು. ಸಂಸ್ಕೃತಭಾಷೆಯ ಸಹಾಯದಿಂದ ಪುಷ್ಟಿಪಡೆದ ಕನ್ನಡವು ದಿನಕ್ರ ಮೇಣ ಹೆಚ್ಚು ಸಂಸ್ಕೃತಮಯವಾಗಲು, ಕೆಲವು ಕನ್ನಡ ಕವಿಗಳು ಇದನ್ನು ಸಕಾಲದಲ್ಲಿ ಎಚ್ಚರಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ಶಬ್ದ ಮಣಿದರ್ಪಣ'ದ ಒಂದು ಉದಾಹರಣೆಯಲ್ಲಿ 'ಪಟಗನ್ನಡದೆ ಪುದುಂಗೊಳೆ! ಕೊಟೆ ಸಕ್ಕದಮಂ ತಗುಳ್ಳಿ ಜಾಣ್ಕಕಡೆ ಮುತ್ತುಂ! ಮೆಟಸುಂ ಕೋದಂತಿರೆ ಪೇ | ಲ್ವಟಿಗಾಗಳ ಕವಿತೆ ಬುದ್ಧರನೆರ್ದೆಗೊಳಿಸುಗುಮೇ ||' ಎಂಬುದಾಗಿ ಕವಿಯೊಬ್ಬನು ವೀರಾಭಿಮಾನದಿಂದ ಪ್ರಶ್ನಿಸಿರುತ್ತಾನೆ. ನಯಸೇನನಂತೂ ತನ್ನ 'ಧರ್ಮಾಮೃತ'ದಲ್ಲಿ 'ಪೊಸಗನ್ನಡದಿಂ ವ್ಯಾವ । ರ್ಣಿಸುವೆಂ ಸತ್ಕೃತಿಯನೆಂದು ಕನ್ನಡಮಂ ಚಿಂ | ತಿಸಿ ಕೂಡಲಾಅದಕ್ಕಟ | ಮಿಸುಕದ ಸಕ್ಕದಮನಿಕ್ಕುವವಂ ಕವಿಯೇ || ' 'ಸಕ್ಕದಮಂ ಪೆಲ್ವೂಡೆ ನೆಅೆ | ಸಕ್ಕದಮಂ ಪೇಲ್ಗ್ ಶುದ್ಧ ಕನ್ನಡ ದೊಳ್ತಂ ॥ ದಿಕ್ಕುವುದೇ ಸಕ್ಕದಮು । ತಕ್ಕುದೇ ಬೆರಸಲ್ಕೆ ಘೃತಮುಮಂ ತೈಲ ಮುನುಂ॥ ' ಎಂದು ಹೇಳಿರುವುದೂ ಇದೇ ಅಭಿಸ್ರಾಯವನ್ನೇ ದೃಢಪಡಿಸುತ್ತದೆ. ಈ ಬಗ್ಗೆ ಆ ಕಾಲಕ್ಕಾಗಲೇ ಎಷ್ಟು ವಿವಾದವೆದ್ದಿ ಕ್ತೋ ಏನೋ! ಆಂಡಯ್ಯನು ಹಟ ತೊಟ್ಟು ಅಚ್ಚಗನ್ನಡದಲ್ಲಿಯೇ ಕಾವ್ಯ ಬರೆಯಲು ಶಪಥಮಾಡಿ 'ಅಚ್ಚಗನ್ನಡಂ ಬಿಗಿವೊಂದಿರೆ ಕಬ್ಬಿಗರ ಕಾವನೊಲವಿಂದೊರೆದೆಂ ' ಎನ್ನುತ್ತಾನೆ. ಇದೇ ಪ್ರಶ್ನೆಯನ್ನು ಅನೇಕ ಶತಮಾನಗಳ ಬಳಿಕ ಮುದ್ದಣನು ಮತ್ತೆ ಎತ್ತಿಕೊಂಡು ' ಸಕ್ಕದನೊಂದೆ ರನ್ನ ವಣಿಯಂ ಪ್ರೊನ್ನ್ನಿಂ ಬಿಗಿದಂತೆಸೆಗುಂ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಉಭಯಭಾಷೆಗಳ ಸಾಮರಸ್ಯ ವನ್ನು ಸಾಧಿಸುವುದಾಗಿ ಹೇಳಿರುತ್ತಾನೆ. ಇವುಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ಪರಿಶೀಲಿಸಿದರೆ ಸಂಪ್ರ ದಾಯಕ್ಕೂ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೂ ಹೇಗೆ ಘರ್ಷಣೆಯುಂಟಾಗಿ ಹೊಸಹೊಸ ದಾರಿಗಳು ಏರ್ಪಡು ತ್ತವೆ ಎನ್ನುವುದನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು. ಇದೇ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ, ಇನ್ನೊಂದು ಅಂಶವನ್ನೂ ಪ್ರಾಚೀನರು ಗದ್ಯವನ್ನು ಪದ್ಯಕ್ಕಿಂತ ಕಠಿನವೆಂಬ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ 'ಗದ್ಯಂ ಕವೀನಾಂ ನ್ರಕ್ಷೂ ವದಂತಿ<sup>್,</sup> ಎಂದು ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. ನಮ್ಮ ಚಂಪೂಗ್ರಂಥಗಳ ಗದ್ಯ

ಹೀಗಾದದ್ದೂ ಉಂಟು. ಆದರೆ, ಹರಿಹರನ ಕೈವಾಡದಿಂದಲ್ಲೂ, ವಚನಗಳ ವಿಲಾಸ ದಿಂದಲ್ಲೂ, ಇತ್ತೀಚೆಗೆ ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಸಂಪರ್ಕದಿಂದಲ್ಲೂ, ಈ ದಿನ ಗದ್ಯ ಬಹುಮುಖವಾಗಿ ಬೆಳೆದಿದೆ. ಆಡಂಬರಕ್ಕಿಂತ ಆಲೋಚನೆಯೇ ಮುಖ್ಯ ; ದೀರ್ಘ ದಂಡಕಗಳಿಗಿಂತ ಸರಳ ಶೈಲಿಯೇ ಸೊಗಸು ಎಂಬುದು ಇಂದಿನವರ ಅಭಿಮತ. ಹೀಗೆ, ಭಾಷಾವಿನ್ಯಾಸದಲ್ಲಿಯೂ ಕಾಲಕಾಲಕ್ಕೆ ಮಾರ್ವಾಟು ಅನಿವಾರ್ಯ.

ಈಗ, ಎರಡನೆಯ ಅಂಶವಾದ ಭಾವನೆಯನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸಬಹುದು. ಮೇಲೆ ಸೂಚಿಸಲಾದ ಒಂದೊಂದು ಕ್ರಾಂತಿಗೂ, ಒಂದೊಂದು ಹೊಸ ಭಾವನೆಯೇ ಮುಖ್ಯ ಕಾರಣವೆನ್ನ ಬಹುದು. ಕಾವ್ಯದ ಮುಖ್ಯಗುರಿಯನ್ನು ಕುರಿತು ನೃಪತುಂಗನು ' ಪಾಸಮಿದು ಪುಣ್ಯ ಮಿದು ಹಿತ್ । ರೂಪಮಿದಹಿತಪ್ರಕಾರಮಿದು ಸುಖಮಿದು ದುಃ । ಖೋಪಾತ್ತ ಮಿದೆಂದ ಅುಪುಗು | ಮಾ ವರಮ ಕವಿ ಪ್ರಧಾನರಾ ಕಾವ್ಯಂಗಳ್ ॥ ' ಎಂದು ಹೇಳಿರುತ್ತಾನಷ್ಟೆ ಆ ಮೇರೆಗೆ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ನೀತಿ ಬೋಧನೆಯೇ ಮುಖ್ಯ ಉದ್ದೇಶ ವೆಂದಂತಾಯಿತು. ಪಂವನಂತಹ ಕವಿಗಳು ಧರ್ಮ ಮತ್ತು ಸಾಹಿತ್ಯಗಳ ಸಮನ್ವಯ ವನ್ನು ಮಾಡಿದರು. ರನ್ನನು ಮತ್ತಷ್ಟ್ರ ಖಚಿತವಾಗಿ 'ಕವಿ ಮಾರ್ಗದೊಳೊಳ ವೊಕ್ಕುಂ ನವರಸಮಂ ತೆಱೆಯೆ ನುಡಿದನೆನಸಿದ ಕವಿ ಸತ್ಕವಿಯೆನಿಕುಂ' ಎಂಬುದಾಗಿ ರಸ ಪ್ರಾಧಾನ್ಯವನ್ನು ಸಾರಿ ಹೇಳಿರುತ್ತಾನೆ. ಈ ಸತ್ಸಂಪ್ರದಾಯದ ಜೊತೆಗೆ ಉದ್ದಾ ಮ ಕವಿಗಳು ರಾಜಾಶ್ರಯವನ್ನು ಬಯಸುವುದೂ, ಅವರಿಗೆ ರಾಜರೆನಿಸಿದವರು ಪ್ರೋತ್ಸಾಹ ನೀಡುವುದೂ ಒಂದು ಪದ್ಧತಿಯಾಗಿ ಬೆಳೆಯಿತು. ಈ ಸಲುವಾಗಿ ಮಹಾ ಕವಿಗಳು ಏನೇ ಬರೆಯಲಿ, ತಮ್ಮ ಕಾವ್ಯದ ಮಹಾನಾಯಕನನ್ನು ತಮ್ಮ ಆಶ್ರಯ ದಾತನೊಂದಿಗೆ ಹೋಲಿಸಿ ಹೇಳುವುದು ರೂಢಿಗೆ ಬಂತು ಸುಪ್ರಸಿದ್ಧರಾದ ಪಂಪ, ರನ್ನ ಮೊದಲಾದವರು ಈ ಕ್ರಮವನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಉಳಿದ ಒಬ್ಬಬ್ಬರು ಈ ಕ್ರಮವನ್ನೇ ಅನುಸರಿಸಿರಬಹುದೇನೋ ಎಂಬುದಾಗಿ ವಿದ್ವಾಂಸರು ಊಹಿಸಿರುತ್ತಾರೆ. ರಾಜನ ಅಂಕಿತದಲ್ಲಿಯೇ ಕಾವ್ಯವನ್ನು ಬರೆದವರೂ ಉಂಟೆಂಬುದನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದಿಸಿ ನೃಪತುಂಗನ 'ಕವಿರಾಜಮಾರ್ಗ' ವನ್ನು ನಿದರ್ಶನವಾಗಿ ಹೇಳುವುದೂ ಉಂಟು. ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ರಾಜ ಮಹಾರಾಜರುಗಳ ಕಧೆಯಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೆ. ಮಾನನ ಸ್ತುತಿಯೂ ಪ್ರಾಸಂಗಿಕವಾಗಿ ಈ ಮೂಲಕ ಪ್ರಚಾರವಾಗಲಾರಂಭಿಸಿತು. ರಾಜಾಸ್ಥಾನದ ಆವರಣದಲ್ಲಿಯೇ ಬೆಳೆದ ಕಾವ್ಯಗಳಿಗೆ ಈ ಗತಿ ಅನಿವಾರ್ಯವೆನ್ನಿಸಿತು. ಆದರೆ, ಹರಿಹರನಂತಹ ಸ್ವತಂತ್ರ ಕವಿಯಿಂದ ಈ ಸಂಪ್ರದಾಯವೂ ಸಡಿಲಿತು. ರಾಜಾಸ್ಥಾನ ವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಬಂದ ಆತನು, ಕಾವ್ಯದ ವಸ್ತುವನ್ನು ಕುರಿತು ಆಡುವ ಈ ಮಾತುಗಳು ತುಂಬ ಗಮನಾರ್ಹವಾದುವು.

ಮನುಜರ ಮೇಲೆ ಸಾವವರ ಮೇಲೆ ಕನಿಸ್ಮರ ಮೇಲೆ ಪದ್ಮಮಂ ತೆನತೆನಗಿಂದ್ರ ಚಂದ್ರ ರವಿಕರ್ಣದೆಧೀಚಿ ಬಲಿಂದ್ರನೆಂದು ನೀ ನನವರತೆಂ ಪೊಗಳ್ದು ಕೆಡಬೇಡಲೆ ಮಾನವಾ ನೀನಹರ್ನಿಶಂ ನೆನೆ ಪೂಗಳರ್ಚಿಸೆಮ್ಮ ಕಡುಸೊಂಪಿನ ಪೆಂಪಿನ ಹಂಪೆಯಾಳ್ಗನಂ॥

ಸುಮಾರು ಹನ್ನೆ ರಡನೆಯ ಶತಮಾನಕ್ಕಾಗಲೇ ಈ ಭಾವನೆ ಬರಬೇಕೆಂದರೆ ಸಾಮಾನ್ಯ ವಲ್ಲ. ಆ ಕಾಲದಲ್ಲಿದ್ದ ಪ್ರಭುಭಕ್ತಿಯ ಹಿನ್ನೆಲೆಯಲ್ಲಿ ಇದನ್ನು ಊಹಿಸಿಕೊಂಡರೆ ಯಾರಿಗಾದರೂ ರೋಮಾಂಚವಾಗದೆ ಇರದು. ಇದು ಎಷ್ಟು ದೂರ ಹೋಯಿತೆಂದರೆ, ರಾಘವಾಂಕನು ಹರಿಶ್ಚಂದ್ರ ಮಹಾರಾಜನ ಮಾಹಾತ್ಮ್ರೈಯನ್ನು ಕುರಿತು ಕಾವ್ಯ ಬರೆ ದುದೂ ಒಂದು ಮಹಾಸರಾಧವೆನ್ನಿ ಸಿತು. ಅದಕ್ಕಾ ಗೌ ಆತನಿಗೆ ಗುರುಗಳಿಂದ ಶಾಸ್ತಿ ಯಾಯಿತಂತೆ! ಇಷ್ಟಾದರೂ, ಹರಿಶ್ಚಂದ್ರ ಚಾರಿತ್ರ್ಯವೆಂದು ಗ್ರಂಧಕ್ಕೆ ಹೆಸರಿಟ್ಟರೂ, ರಾಘವಾಂಕನು 'ಕೃತಿಗೊಡೆಯನಮಳ ಪಂವಾ ವಿರೂಪಾಕ್ಷನು' ಎಂದು ಹೇಳದೆ ಹೋಗಿಲ್ಲ. ಆತ ಯುಗಧರ್ಮವನ್ನು ಮರೆತಿಲ್ಲ. ಈ ಕ್ರಾಂತಿಯ ಪಥದಲ್ಲಿಯೇ ಮುಂದಿನ ಮಹಾಕಾವ್ಯಗಳು ಸಾಗುತ್ತವೆ. ಚಾಮರಸನು ತನ್ನ ಪ್ರಭುಲಿಂಗ ಲೀಲೆ ಯಲ್ಲಿ 'ಸತ್ತವರ ಕಥೆಯಲ್ಲ, ಜನನದ ಕುತ್ತದಲಿ ಕುದಿ ಕುದಿದು ಹೊತ್ತು ಹೋಗದೆ ವುಂಡರಾಲಿಪ ಮತ್ತ್ತ ಮತಿಗಳ ಗೋಷ್ಠಿಯಲ್ಲ 'ಎಂಬ ಹೇಳಿಕೆಯಲ್ಲಿ ರಾಮಾಯಣ ಮಹಾಭಾರತಗಳಲ್ಲಿನ ರಾಜರ ಕಥೆಗಳನ್ನೂ, ಜೈನ ಪುರಾಣಗಳನ್ನೂ ಟೀಕಿಸುವುದನ್ನು ಕಂಡು ಬಂದರೂ, ಅದೇನಿಂದಿಗೇ ಭಕ್ತಿ ಪ್ರಧಾನವಾದ ಕಾವ್ಯಗಳು ಯಾವ ಮಾರ್ಗ ವನ್ನ ನುಸರಿಸಿ ಸಾಗಿವೆ ಎಂದು ಊಹಿಸಬಹುದು. ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನೂ ಸಹ ಭಗವಂತ ನನ್ನು ಕಥಾನಾಯಕನನ್ನಾಗಿ ಇಟ್ಟುಕೊಂಡು 'ಕೇಳುವ ಸೂರಿಗಳು ಸನಕಾದಿ ಸಜ್ಜನರು' ಎಂಬುದಾಗಿ ಭಕ್ತ ವೃಂದವನ್ನು ನಿರ್ದೇಶಿಸುತ್ತಾನೆ. ರಾಜಾಶ್ರಯದಿಂದ ಭಕ್ತ ಜನಾಶ್ರಯವನ್ನು ಪಡೆದ ಈ ಬದಲಾವಣೆ, ವಿಷಯ, ವಿಚಾರ ಮತ್ತು ವಿನ್ಯಾಸ ಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಹೊಸ ಧೋರಣೆಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸಬೇಕಾಯಿತು. ಇಂದಾದರೋ ಸರ್ವ ಜನ ಸಮ್ಮತವಾದ ನಿತ್ಯ ಜೀವನವೇ ಕಾವ್ಯದ ಸಾಮಗ್ರಿ. ಇದನ್ನು ಶ್ರೀ. ಕುವೆಂ ಫು ಅವರ ' ಕ್ರಾಂತಿಕಾಳಿ' ಎಂಬ ಕವಿತೆ ಈ ರೀತಿಯಾಗಿ ಸಮರ್ಥಿಸುತ್ತದೆ.

ಕ್ರಾಂತಿಕಾಳಿ ಕರಾರಿಯಂ ನನ್ನೆ ಬೆಗೆ ಕುರಿತು

ರಭುಳಹಿಸುತೆ, ಬದ್ಧ ಭ್ರುಕುಟ ಕೋಪದಲಿ ನಿಂತು

ದಂಪ್ಟು ಘರ್ಷಣರನಂ ಪೊಹ್ಮೆ ಗಜರಿದಳಿಂತು.

ಓ, ದ್ರೋಹಿ ಕವಿಯೆ ! ನಿನಗಿತ್ತಾಣತಿಯ ಮರೆತು
ಕ್ಲೀಬತನದಲಿ ಹೆಣ್ಣು ಸೋಬಾನೆಗಳ ಹಾಡಿ

ಪಾಳ್ಗೆಯ್ದೆ ಕಜ್ಜಮಂ ! ಶುಕ, ಹಿಕ, ವಸಂತ, ಲತೆ,
ಮುಂಗುರುಳು, ತಂಗಾಳಿ, ದೊರೆಗಿರೆಗಳಜ್ಜಿ ಕಥೆ
ಬೆಳ್ಡಿಂಗಳೆಂಬುವಂ ನೂಕಾಚೆ ಹೆಂಬೇಡಿ!
ಬಡತೆನಂ, ಕತ್ತಿ, ಗುದ್ದಲಿ, ಹಾರೆ

ಬಿವರು ನೆತ್ತರ್ಗಳಂ ಗಾನಗೈವುದು ನಿನ್ನ ಕರ್ತವ್ಯ ನಿಂದು! ಹಾ, ಹೊಟ್ಟಿ ಗಿಲ್ಲದೆ ಅನ್ನ ಬಡಜನರು ಸಾಯುತಿರೆ, ರಸಗಂಧವನು ತೋರೆ ತಣಿವಹುದೆ? ಕ್ರಾಂತಿ ಕಾಳಿಯು ನಾನು ಕೈ ಬೀಸಿ ಕರೆಯೆ, ಬಾ, ಪೂಜೆಗೈ ಹೃದಯರಕ್ತವ ಸೂಸಿ-

ಈ ಎಲ್ಲ ಹಂತಗಳನ್ನು ನೋಡಿದರೆ, ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಭಾವನಾ ಸಂಪ್ರದಾಯವು ಕಾಲಕಾಲಕ್ಕೆ ಹೇಗೆ ಮಾರ್ಪಾಡಾಗುತ್ತದೆ ಎನ್ನುವುದು ವಿದಿತವಾಗುತ್ತದೆ.

ಇನ್ನು ಛಂದೋ ವಿನ್ಯಾಸದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿಯೂ ಇದೇ ಅಂಶವು ವೇದ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಭಾಷೆ ಮತ್ತು ಭಾವನೆಗಳ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿ ಛಂದಸ್ಸು ಹೊಸ ಹೊಸ ರೂಪವನ್ನು ತಾಳಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಸಂಸ್ಕೃತ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಸಕಲ್ಕಲಕ್ಷಣಗಳನ್ನೂ ಆಳವಡಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದು ಹಳಗನ್ನಡ ಕಾವ್ಯಗಳು ವೃತ್ತ ಮತ್ತು ಕಂದಗಳನ್ನು ಧಾರಾಳ ವಾಗಿ ಸ್ವೀಕರಿಸಿದುವು. ಆ ಮೂಲಕ ತಮ್ಮ ಪ್ರಾಶಸ್ತ್ರ್ಯವನ್ನು ಸಾರಿದುವು. ಈ ಭರದಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡದ ಅನೇಕ ಮಟ್ಟುಗಳು ಹಿಂದುಳಿದುವು. ' ಮದನವತಿಯಕ್ಕರಂ ಚೌಪದಿ ಗೀತಿಕೆಯೇಳಿತಿನದಿಯುತ್ಸಾಹಂ ಷಟ್ಪದಿ ಅಕ್ಯರಿಕೆ ಛಂದೋನತಂಸೆಂ' ಎಂಬುದಾಗಿ ನಾಗವರ್ಮನು ಹೇಳಿರುವ ದೇಶೀಯ ಮಟ್ಟುಗಳು ಯಾವುವು ಎನ್ನುವು ದನ್ನು ಹುಡುಕಿ ನೋಡಬೇಕಾಯಿತು . ಪಂವನಂತಹ ಮಹಾಕವಿ ರಗಳೆ ಮತ್ತು ಅಕ್ಕರೆಗಳನ್ನು ಬಳಸಿದ್ದರೂ, ಅವು ತುಂಬ ವಿರಳ. ಆದ್ಯ, ಈ ಮಟ್ಟುಗಳು ಹೇಗೋ ಉಳಿದುಕೊಂಡಿದ್ದು, ಹರಿಹರನಂತಹ ವ್ರತಿಭಾಶಾಲಿಗಳಿಂದ ಪುನರುಜ್ಜೀವನವಾಗ ತೊಡಗಿದವು. ಭಕ್ತಿಸಾಹಿತ್ಯದ ಪ್ರಚಾರದೊಂದಿಗೆ, ರಗಳ, ಷಟ್ಪದಿ, ಸಾಂಗತ್ಯ ಮತ್ತು ತ್ರಿಪದಿಗಳು ಮೈಲುಗೈಯಾದುವು. ಭಾವನೆಯ ಆವೇಗಕ್ಕೆ ತಕ್ಕಂತೆ, ನಡುಗನ್ನಡದ ಸುಲಭರೂಪಕ್ಕೆ ಹೊಂದಿದಂತೆ, ಜನಸಾಮಾನ್ಯರ ತಿಳಿವಳಿಕೆಗೆ ಒಪ್ಪುವಂತೆ, ಹಿಂದೆ ಬಿದ್ದಿದ್ದ ಈ ಸಹಜವಾದ ಛಂದೋವಿಧಾನಗಳು ಪುನಃ ಪ್ರಾಶಸ್ತ್ರ್ಯಕ್ಕೆ ಬಂದುವು. ಹಾಡುಗಬ್ಬಕ್ಕೆ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ದೊರಕಿತು. ಈ ಮಾತ್ರಾಗಣಗಳ ಮಾಧುರ್ಯವೇ ಹೆಚ್ಚು ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಮನ ಸೆಳೆಯಲು ಆಧುನಿಕ ಗೀತಗಳೂ ಸಹ ಷಟ್ಪದಿಯ ಮಟ್ಟುಗಳನ್ನೇ ಅನುಸರಿಸಿ, ಪಾದವಿನ್ಯಾಸದಲ್ಲಿ ಹೆಚ್ಚು ಹೆಚ್ಚಾದ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯದಿಂದ ಕೂಡಿ ಇಂದು ವಿವಿಧ ರೀತಿಗಳು ವ್ಯಕ್ತವಾಗುತ್ತಿವೆ. ಹಲಕೆಲವು ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಅಂಶಗಣಗಳೂ ಅವತಾರವೆತ್ತಿ ಬಂದಿವೆ. ಇತ್ತೀಚೆಗೆ ಸ್ವಚ್ಛಂದ ಛಂದ ವೊಂದು ಬಳಕೆಗೆ ಬರುತ್ತಿದೆ. ಈ ಎಲ್ಲ ಮಾರ್ಪಾಡುಗಳೂ ಕನ್ನಡದ ಕಾವ್ಯ ವಿಧಾನದ ಮುನ್ನಡೆಯನ್ನು ಸೂಚಿಸುತ್ತವೆ. ಪ್ರಾಚೀನ ಕಾಲದ ಕಾವ್ಯಸಮುದಾಯವನ್ನೂ ಖಾರಿಸುತ್ತವೆಯೋ ಎನ್ನುವಂತೆ ಇಂದು ಕನ್ನಡ ಗದ್ಯವು ಬಹು ಬೆಡಗಿನಿಂದ ಕೂಡಿ ಬೆಳಿಯುತ್ತಿದೆ. ನಾಟಕಗಳ ಮಾತು ಹಾಗಿರಲಿ; ಕಥೆ, ಕಾದಂಬರಿ, ವಿಮರ್ಶೆ ಮತ್ತು ವಿಚಾರಭರಿತವಾದ ಕನ್ನಡದ ಗದ್ಯದ ನಡೆ ಗಮನಾರ್ಹವಾಗಿದೆ.

ಹೀಗೆ, ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ, ಸಂಪ್ರದಾಯ ಮತ್ತು ಸಾಹಿತ್ಯಗಳು ಹೇಗೆ ಪರಸ್ಪರ ಸಹಾಯಕವಾಗಿ ಸಾಗಿವೆ ಎಂಬುದು ವಿದಿತವಾಗುತ್ತದೆ. ಕಾಲಕಾಲಕ್ಕೆ ಹೊಸ ಹೊಸ ಸಂಪ್ರದಾಯಗಳು ಉದಿಸಿ, ತಮ್ಮ ತಮ್ಮ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯವನ್ನು ಬೆಳಗಿ, ಕನ್ನಡದ ಸಾಹಿತ್ಯವಾಹಿನಿ ಸಂತತವಾಗಿ ಪ್ರವಹಿಸಲು ನೆರವಾಗಿವೆ. ಚಂಪೂ ಸಂಪ್ರದಾಯದ ವಂಪ, ರಗಳೆಯ ಹರಿ $\pm$ ರ, ಷಟ್ಟದೀ ಪ್ರಿಯನಾದ ರಾಘವಾಂಕ, ಸಾಂಗತ್ಯದ ರತ್ನಾ ಕರವರ್ಣಿ, ತ್ರಿಪದಿಯ ಸರ್ವಜ್ಞ — ಇವರುಗಳು ನಮ್ಮ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೆ ದಿವ್ಯಶಕ್ತಿ ಗಳಿನಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಆಧುನಿಕ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿಯಂತೂ, ಅನೇಕ ವಿದ್ವಾಂಸರು ಹೊಸ ಹೊಸ ಹಾದಿಯನ್ನು ತೋರಿಸಿಕೊಟ್ಟರುತ್ತಾರೆ.

ಎಲ್ಲಿಯತನಕ ಸಂಪ್ರದಾಯವು ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೆ ನ್ರೇಷಕವಾಗಿರುತ್ತದೆಯೋ ಅಲ್ಲಿಯ ವರೆಗೆ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಸತ್ಪಕ್ಕೆ ಚ್ಯುತಿಯಿಲ್ಲ. ನಿತ್ಯಜೀನಂತವಾದ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಲಕ್ಷಣ ವಾದರೂ ಇಷ್ಟೆ. ಯಾನ ಸಂಪ್ರದಾಯವೂ ಸ್ಥಿರನೆಲ್ಲ. ಯಾನ ಸಾಹಿತ್ಯವೂ ಸಂಪ್ರದಾಯನೂ ಸ್ಥಿರನೆಲ್ಲ. ಹಾಹಿತ್ಯವು ಒಂದೆಲ್ಲ ಒಂದು ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಪ್ರಗತಿಮುಖವಾಗಿರಬೇಕು. ಪ್ರಗತಿಗೆ ಅಡ್ಡ ಬರದಿರಬೇಕಾದರೆ, ಮಾನನ ನಿರ್ಮಿತವಾದ ಸಂಪ್ರದಾಯವು ಎಂದೆಂದಿಗೂ ಸಂಕೋಲೆಯಾಗಬಾರದು; ಸುಮ ಮಾಲೆಯಂತೆ ಸುಖಕರವಾಗಿರಬೇಕು ಇದಕ್ಕೆ ಸಾಹಿತಿಗಳಲ್ಲಿ, ಸಹೃದಯರಲ್ಲಿ, ಕಾಲಗತಿಯನ್ನರಿತು ನಡೆಯುವ ಸೌಹಾರ್ದವಿರಬೇಕು. ಒಂದು ಸಂಪ್ರದಾಯವು ಇನ್ನೊಂದು ಸಂಪ್ರದಾಯಕ್ಕೆ ದಾರಿ ಮಾಡಿಕೊಡಬೇಕೇ ವಿನಾ, ಯಾನ ಒಂದು ಸಂಪ್ರದಾಯವು ಇನ್ನೊಂದು ಸಂಪ್ರದಾಯಕ್ಕೆ ದಾರಿ ಮಾಡಿಕೊಡಬೇಕೇ ವಿನಾ, ಯಾನ ಒಂದು ಸಂಪ್ರದಾಯವು ಅನ್ನೊಂದು ಸಂಪ್ರದಾಯಕ್ಕೆ ದಾರಿ ಮಾಡಿಕೊಡಬೇಕೇ ವಿನಾ, ಯಾನ ಒಂದು ಸಂಪ್ರದಾಯವು ಅನ್ನೊಂದು ಸಂಪ್ರದಾಯಕ್ಕೆ ದಾರಿ ಮಾಡಿಕೊಡಬೇಕೇ ವಿನಾ, ಯಾನ ಒಂದು ಸಂಪ್ರದಾಯವು ಅರ್ಥನತ್ತಾಗಿ ನಿರೂಪಿಸಲಾಗಿದೆ.

Stop! Careless youth, as you pass As you are now, so once was I As I am now, so you will be!

ಜಿ. ವರದರಾಜರಾವ್

# ಕವಿ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ರಾಜತ್ವ

ರಾಜತ್ವವು ಬಹಳ ಪುರಾತನವಾದ ಸಂಸ್ಥೆ. ಅದು ಎಂದು, ಹೇಗೆ ಆರಂಭ ವಾಯಿತೆಂಬುದು ತಿಳಿಯದು. ಪುರಾತನ ಮಾನವರು ತಮ್ಮ ತಮ್ಮ ಲ್ಲಿಯೇ ಹೊಡೆ ದಾಡಿ ಬಡಿದಾಡಿ ಬೇಸತ್ತು ತಮಗೆ ಒಬ್ಬ ನಾಯಕನಿಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ನೆಮ್ಮದಿ ಲಭಿಸಲೆಂದು ಮನಗಂಡು ತಮ್ಮಲ್ಲಿ ಯೇ ಒಬ್ಬನನ್ನು ಮುಖಂಡನನ್ನಾಗಿ ಆರಿಸಿ ಅವನಿಗೆ ಕೆಲವು ಅಧಿಕಾರಗಳನ್ನು ಒಪ್ಪಿಸಿ ಅವನ ಆಜ್ಞಾ ಸಾಲನೆಗೆ ಕಟ್ಟು ಬಿದ್ದ ರೆಂಬುದು ಒಂದು ಊಹೆ. ಜನರು ಪರಸ್ಪರ ಹೊಡೆದಾಡುತ್ತ ಅನಾಯಕತ್ವವು ತಾನೇ ತಾನಾಗಿ ತಾಂಡವ ನಡೆಸುತ್ತಿದ್ದಾಗ ಅವರಲ್ಲಿ ಪ್ರಬಲನೂ ಚಾಣಾಕ್ಷನೂ ಆದವನೊಬ್ಬನು ಉಳಿದವರನ್ನೆ ಲ್ಲ ' ಮಟ್ಟ'ಹಾಕಿ ತಾನೇ ಪ್ರಭುತ್ವವನ್ನು ಆಕ್ರಮಿಸಿಕೊಂಡಿರಬಹುದೆಂಬುದು ಎರಡನೆಯ ಊಹೆ. ಆದರೆ ಪ್ರಾಯಿಕವಾಗಿ ರಾಜರು ಈ ಯಾವ ಊಹೆಯನ್ನೂ ಒಳ್ಳುವುದಿಲ್ಲ ರಾಜಪದವಿ ದೇವದತ್ತ್ರವಾದುದೆಂದೇ ಅವರ ದೃಢವಾದ ನಂಬಿಕೆ. ದೇವರು ಭೂಲೋಕದ ಜನರ ಹಿತರಕ್ಷಣೆಗಾಗಿ ರಾಜರನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸಿ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಕಳುಹಿಸುವನೆಂದೇ ಅವರ ವಾದ. ದೇವರು ಕೊಟ್ಟ ಪದವಿಯಾದ್ದರಿಂದ ಬೇರೆ ಯಾರೂ ಅದನ್ನು ಕಸಿದುಕೊಳ್ಳಲಾಗದೆಂದು ಅವರ ಆಶಯ. ಆದರೆ ಕೆಲವು ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಜೆಗಳು ಈ ತತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪದೆ 'ಅರಸಿಂಗಂ ಪ್ರಜೆಯೆ ದೈವಂ' ಎಂದು ಸ್ಥಾಪಿಸಿರುವುದೂ ಉಂಟು. ಅಂತೂ ರಾಜತ್ವದ ಆರಂಭಕಥೆ ಚರ್ಚೆಗೆ ನಿಲುಕದ ಸಂಗತಿಯಾಗಿದೆ. ಈ ' ರಾಜಮೂಲ 'ವನ್ನು ಬಿದಕಬಾರದು. ಇದು ದೇವಮೂಲ ಋಷಿಮೂಲ ನದೀ ಮೂಲಗಳಂತೆಯೇ ವಿಚಾರಕ್ಕೆ ಮಾರಿದೆ ಪರವಸ್ತು.

ರಾಜತ್ವದ ಆರಂಭಕಥೆ ನಿಶ್ಚಿತವಾಗಿ ತಿಳಿಯದೆ ಹೋದರೂ ಅದು ಬಳಕೆಗೆ ಬಂದಂದಿನಿಂದ ಮಾನವ ಜೀವನದ ಮೇಲೆ ನಾನಾ ರೀತಿಗಳಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಪ್ರಭಾವವನ್ನು ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಬೀರಿದೆ. ಮಾನವರಲ್ಲೆಲ್ಲ ರಾಜನೇ ಶ್ರೇಷ್ಠನೆಂಬ ಭಾವನೆ ಎಲ್ಲರಲ್ಲಿಯೂ ಬೇರೂರಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ರಾಜಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಶ್ರೀಷ್ಠನೆಂಬ ಅರ್ಥ ಬಂದಿದೆ. ಗ್ರಂಥ ರಾಜಂ, ಎಂದರೆ ಶ್ರೇಷ್ಠಗ್ರಂಧವೆಂದೇ ಅರ್ಥ. ಮೃಗರಾಜ, ಪಕ್ಷಿರಾಜ, ಎಂಬ ಮಾತುಗಳೂ ಈ ಅರ್ಥವನ್ನೇ ಸಮರ್ಧಿಸುತ್ತವೆ. ಉತ್ತಮವಾವ ಊಟವನ್ನು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ನಾವು ' ರಾಜಭೋಜನ 'ವೆಂದೇ ಕರೆಯುತ್ತೇವೆ. ಊರಿನ ಬೀದಿ ಗಳಲ್ಲಿ ದೊಡ್ಡ ವಕ್ಕೆ 'ರಾಜಬೀದಿ 'ಗಳೆಂದೇ ಹೆಸರು. ಒಳ್ಳೆಯ ಬಾಳೆಹಣ್ಣು ' ರಾಜ ಬಾಳೆ.' ಹೀಗೆ ಆಯಾ ಜಾತಿಯಲ್ಲಿ ಶ್ರೇಷ್ಠವಾದ ವಸ್ತುವಿಗೆ ರಾಜಶಬ್ದವನ್ನು ಕೊಡು ವುದು ರೂಢಿಯಾಗಿದೆ. ಕೊನೆಗೆ ಮಾನವ ಲೋಕವನ್ನು ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಹಿಂಸಿಸುವ ಅತ್ಯಂತ ಭಯಂಕರವಾದ ವ್ಯಾಧಿಗೆ 'ರಾಜಯಕ್ಷ್ಮ' ಎಂದು ಹೆಸರು ಬಂದಿದೆ. ರಾಜನು ಶ್ರೇಷ್ಠ ನೂ ಬಲಿಷ್ಠನೂ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ಅವನ ಅಧಿಕಾರವು ಅಪ್ರತಿತಹತವಾದದ್ದು. ಆದ್ದ

ರಿಂದ ರಾಜನನ್ನು 'ನರಪತಿ 'ಯೆನ್ನು ತ್ತೇವೆ. ಅರಸನು ಶ್ರೀಮಂತ. ದೊರತನಕ್ಕೂ ಬಡೆ ತನಕ್ಕೂ ಪರಸ್ಪರ ವೈರವೆಂಬುದು ಗಾದೆಯ ಮಾತು. ಇಂದ್ರನಂತೆ ಐಶ್ವರ್ಯವಂತ ನೆಂದು ಭಾವಿಸಿ ' ನರೇಂದ್ರ 'ನೆಂದೇ ರಾಜನನ್ನು ವರ್ಣಿಸಲಾಗುತ್ತಿದೆ. ' ನಾ ವಿಷ್ಣುಃ ಪೃಥ್ವೀಪತಿಃ ' ಎಂದು ಹೇಳಿ ಮಹಾವಿಷ್ಣು ವಿನ ಅಂಶವುಳ್ಳವರೇ ರಾಜರಾಗುವರೆಂದು ಜನ ನಂಬುತ್ತಾರೆ. ಆದ್ದ ರಿಂದ ವಿಷ್ಣು ವಿನ ' ಅಂಶ ' ಸಂಭೂತರಾದ ರಾಜರಿಗೆ ಪ್ರಜೆಗಳು ಆ ಮಹಾವಿಷ್ಣು ವಿಗೆ ಸಲ್ಲಬಹುದಾದ ಭಕ್ತಿ ಗೌರವ ಪೂಜೆಗಳನ್ನು ಸಲ್ಲಿಸ ತೊಡೆಗಿದರು. ' ರಾಜಭಕ್ತಿ ' ಪ್ರಜೆಯ ಪರಮ ಕರ್ತವ್ಯ ವಾಯಿತು. ' ರಾಜಧಿಕ್ಕಾರ ' ' ರಾಜದ್ರೋಹ'ಗಳು ಗುರುತರವಾದ ಅವರಾಧಗಳೆನಿಸಿಕೊಂಡುವು. ಪ್ರಜೆಗಳು ರಾಜರ ' ನಾಯಕ 'ತ್ವದಲ್ಲಿ ನಡೆಯತಕ್ಕವರು; ಅವರ ಮೇಲ್ಪಂಕ್ತಿಯನ್ನು ಅನು ಸರಿಸತಕ್ಕ್ರದ್ದು. ಆದ್ದ ರಿಂದರೇ ' ಯಧಾ ರಾಜಾ ತಧಾ ಪ್ರಜಾಃ ' ಎಂಬ ಹೇಳಿಕೆ ರೂಢಿಗೆ ಬಂದಿತು. ಉತ್ತಮವಾದ ರಾಜನು ಜನರಲ್ಲಿ ಮಾನ್ಯನೂ ಗೌರವಾರ್ಹನೂ ಪೂಜ್ಯನೂ ಆದ ಶ್ರೀಮಂತ ಮತ್ತು ಬಲಾಢ್ಯ. ಅವನು ಲೋಕಪ್ರಿಯನೂ ಹೌದು; ಲೋಕ ಭಯಂಕರನೂ ಹೌದು. ' ಜಲಜಂತುರತ್ನಂಗಳನಾಂತಬ್ಧಿ ವೋಲದೃಷ್ಯನು ಮಹನು ಸೇವ್ಯನುಂ ಅಹನು " ಎಂದು ಹಾಡಿ ಕವಿ ಕುಲಗುರು ಕಾಳಿದಾಸನು ರಾಜನನ್ನು ಸಮುದ್ರಕ್ಕೆ ಹೋಲಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಸಮುದ್ರವು ಅದರೊಳಗೆ ಅಡಗಿರುವ ರತ್ನಗಳ ದೆಸೆ ಯಿಂದ ಆಕರ್ಷಕವಾದುದು. ಆದರೆ ಅದರಲ್ಲಿನ ಜಂತುಜಾಲದಿಂದ ಭಯಂಕರ ವಾದದ್ದು. ಅಂತೂ ಜನತೆಯ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ರಾಜತ್ವವು ಶ್ರೇಷ್ಠತೆ, ಪರಮಾಧಿಕಾರ ಮತ್ತು ದೇವತ್ವಗಳ ಒಂದು ಸಮ್ಮೇಳನದಂತಿದೆ.

ಕಾವ್ಯವು ಜೀವನದ ಪ್ರತಿಬಿಂಬವಸ್ಟೆ? ಜನರ ಅನುಭವಸಾರವನ್ನೇ ಕನಿಗಳು ತಮ್ಮ ಕಾವ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿಸುವುದು ಸಹಜ. ಕನಿಗಳೂ ಜನರಲ್ಲಿ ಸೇರಿದವರೇ ತಾನೆ! ಅನೇಕ ಕನಿಗಳು ರಾಜರ ಆಶ್ರಿತರು; ರಾಜರ ಗುಣಾತಿಶಯಗಳನ್ನು ಕಂಡು ಬಹಳವಾಗಿ ಮೆಚ್ಚಿದವರು. ತಮಗೆ ಆಶ್ರಯದಾತರಾದ ರಾಜ ಮಹಾರಾಜರ ಕೀರ್ತಿಯನ್ನು 'ಆ ಚಂದ್ರಭೂತಾರಾರ್ಕ'ವಾಗಿ 'ನಿಲ್ಲಿಸುವ' ಉದ್ದೇಶದಿಂದ ಅವರನ್ನೇ ಕಥಾ ನಾಯಕರನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಕೃತಿರಚನೆ ಮಾಡಿದ ಕನಿಗಳೂ ಅನೇಕರಿದ್ದಾರೆ. ತಮ್ಮ ಪ್ರೀತಿಯ ಕೃತಿಗಳನ್ನು ತಮ್ಮ ಅರಸರಿಗೆ 'ಅಂಕಿತ' ಮಾಡಿದ ಕನಿಗಳಂತೂ ಬೇಕಾದ ಹಾಗೆ ಇದ್ದಾರೆ. ಈ ಕನಿಗಳೂ ರಾಜರ, ಮತ್ತು ರಾಜತ್ವದ, ನಿಷಯವಾಗಿ ನುಡಿದಿರುವ ಹಲವು ಸೂಕ್ತಿಗಳು ನಿಚಾರ ಪ್ರಚೋದಕವಾಗಿವೆ.

ನೊದಲನೆಯದಾಗಿ ಮಹಾಕವಿ ಕಾಳಿದಾಸನ ಒಂದು ಸೂಕ್ತಿಯನ್ನು ಗಮನಿ ಸೋಣ. ಅಭಿಜ್ಞಾನ ಶಾಕುಂತಳದಲ್ಲಿ ದುಷ್ಯಂತನು ಹೀಗೆ ಹೇಳಿಕೊಂಡಿದ್ದಾನೆ: 'ಸರ್ವಃ ವ್ರಾರ್ಥಿತಮಧಿಮ್ಯಸುಖೀ ಸಂಪದ್ಯತೇ ಜಂತು: I ರಾಜ್ಞಾಂತು ಚರಿತಾರ್ಥತಾ ದುಃಖ್ತೋತ್ತರೈವ. ಔತ್ಯುಕೈ ಮಾತ್ರವುವಸಾಯಯತಿ ಪ್ರತಿಷ್ಠಾ ಕ್ಲಿ ಶ್ನಾತಿಲಬ್ಧ ಪರಿಪಾಲನವೃತ್ತಿರೇವ ನಾತಿಶ್ರಮಾಪನಯನಾಯ ಯಥಾಶ್ರಮಾಯ ರಾಜ್ಯಂ ಸ್ವಹಸ್ತಧೃತದಂಡಮಿವಾತಪತ್ರಮ್ ॥ '

ಜಗತ್ತಿನ ಸಮಸ್ತಜೀವಿಗಳೂ ತಮ್ಮ ಅಪೇಕ್ಷೆಸಾಧಿತವಾಗುತ್ತಲೇ ಸುಖಿಗಳಾಗುತ್ತಾರೆ. ಆದರೆ ರಾಜರಿಗೆ ಮಾತ್ರ ಹಾಗಲ್ಲ. ಅವರಿಗೆ ಇಷ್ಟಾರ್ಥಸಾಧನೆಯಾದ ಮೇಲೂ ಚಿಂತೆ ತಪ್ಪುವುದಿಲ್ಲ. 'ಲಬ್ಧ ಪರಿವಾಲನ' ಕಾರ್ಯದಿಂದ ಕ್ಲೇಶವುಂಟಾಗುತ್ತದೆ. ರಾಜ್ಯವು ಕೈಯಲ್ಲಿಯೇ ಹಿಡಿದುಕೊಂಡು ಛತ್ರಿಯ ಹಾಗೆ! ಅದು ಬಿಸಿಲನ್ನು ತಪ್ಪಿಸಿದರೂ ಅದರ ಭಾರದಿಂದ ಆಯಾಸವೇ ಹೆಚ್ಚು. ರಾಜ್ಯ ಭಾರದ ಹೊಣೆಹೊತ್ತವನಿಗೆ ಮಿಕ್ಕವೈಭವ ವೇನಿದ್ದ ರೂ ಮನಶ್ಯಾಂತಿಯಿಲ್ಲ. ಅವನು ಸಂತತವೂ ಎಚ್ಚರದಿಂದಿರಬೇಕು. ಪ್ರಜಾರಂಜನೆಯ ಕೆಲಸ ಹಗುರವಲ್ಲ. ಆದ್ದ ರಿಂದಲೇ 'ಕಿರೀಟ ಹೊತ್ತ ತಲೆಗೆ ನೆಮ್ಮದಿ ಯಿಲ್ಲ' ಎಂಬ ಗಾದೆ ಪ್ರಸಿದ್ಧ ವಾಗಿದೆ. ವಿಜಯನಗರದ ಸಾರ್ವಭೌಮನಾದ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ದೇವರಾಯನು 'ಆಮುಕ್ತ ಮಾಲ್ಯ ದ' ಎಂಬ ತನ್ನ ಕಾವ್ಯ ದಲ್ಲಿ

ಎಂದು ನುಡಿದಿದ್ದಾನೆ. ಮರದ ಮೇಲಿನ ಕರಡಿ ನಿದ್ರೆಹೋಗುವಾಗಲೂ ಒಂದು ಕಣ್ಣಲ್ಲಿ ಎಚ್ಚರವಾಗಿರುವಂತೆ ರಾಜನು ಭೋಗಗಳನ್ನು ಅನುಭವಿಸುವಾಗಲೂ ಬಹಿರಂತರರ ಮೇಲೆ ದೃಷ್ಟಿಯಿದ್ದೇರಬೇಕು. ಅವನು ಸದಾ ಎಚ್ಚ ರದಿಂದಿರಬೇಕು. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಅಂತಶ್ಯತ್ರುಗಳಾಗಲಿ, ಹೊರಗಿನ ವೈರಿಗಳಾಗಲಿ, ತೊಂದರೆಮಾಡಬಹುದು.

ರಾಜರು ತಮ್ಮ ರಾಜಧರ್ಮವನ್ನು ಎಚ್ಚ ರದಿಂದ ಕಾಪಾಡಿಕೊಳ್ಳದೆ ಮೈಮರೆತರೆ ತಮಗೂ ತಮ್ಮನ್ನು ನಂಬಿದ ಪ್ರಜಾವರಿವಾರಗಳಿಗೂ ಹಲವು ಬಗೆಯ ತೊಂದರೆಗಳು ಒದಗುತ್ತವೆ. ಅಂಥಾ ರಾಜನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಜನಕ್ಕೆ ಗೌರವಭಾವ ಹುಟ್ಟುವುದಿಲ್ಲ. ಅಂಥಾ ' ಅರಸ 'ನನ್ನು ಕುರಿತು ಪಾಲ್ಕುರಿಕೆ ಸೋಮನಾಥನು ಹೀಗೆ ಸುಡಿದಿದ್ದಾ ನೆ:—

> ಪುರದುರ್ಗಾಗಳ ಬಲ್ಮೆ ಮಾಡದೆ ಪ್ರಜಾಕ್ಷೋಭಂಗಳಂ ನೋಡದೆ ಲ್ಲರುವಿಶ್ವಾಸಿಗಳೆಂದು ನಂಬಿ ಬಹುದಂ ಪೋದಪ್ಪುದಂ ಕಾಣದಾ ತುರದಿಂದುಂಡತಿನಿದ್ರೆಗೆಯ್ದು ಮದನಂಗಾಳಾಗಿಹಂ ಲೋಕದೊಳ್ ದೊರೆಯೇ ಸೊಕ್ಕಿದ ಕೋಣನೈ ಹರಹರಾ ಶ್ರೀ ಚನ್ನ ಸೋಮೇಶ್ವರಾ

ಬಹುಶಃ ಇಂಥಾ ರಾಜರನ್ನು ಕುರಿತು ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಯೋಚಿಸುತ್ತಿದ್ದ ವೇಮನನು 'ರಾಚಮೂಕ ನಮ್ಮರಾದುರನ್ನ' (ರಾಜರ ಗುಂಪನ್ನು ನಂಬಬಾರದೋ ಅಣ್ಣ) ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾನೆ. ಇಂಥಾ ರಾಜರು ಯುಕ್ತಾಯುಕ್ತಪರಿಜ್ಞಾನ ಶೂನ್ಯರಾಗಿರುವುದ ರಿಂದ ಅವರಿಗೆ ಯಾರನ್ನು ಹೇಗೆ ನೋಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕೆಂಬ ತಿಳಿವು ನಶಿಸಿಹೋಗಿ ಬಿಟ್ಟರುತ್ತದೆ. ಕನ್ನಡದ ಮೊದಲ ಕವಿಯೆನಿಸಿದೆ ಪಂಪನು ತನ್ನ 'ವಿಕ್ರಮಾರ್ಜುನ ವಿಜಯ'ದಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದಾನೆ:

> ಕಲಿಯನೆ ಪಂದೆ ಮಾಟ್ಪ ಕಡುವಂದೆಯನೊಳ್ಗಲಿ ಮಾಟ್ಪ ತಕ್ಕನಂ ಪೊಲೆಯನೆ ಮಾಟ್ಪ ಮುಂಪೊಲೆಯನಂ ನೆಱಿತಕ್ಕನೆ ಮಾಟ್ಪ ತಮ್ಮೊಳ ಗ್ಗಲಿಸಿ ಪೊದಟ್ದು ಪರ್ವಿದವಿವೇಕತೆಯಿಂ ನೃಪಚಿತ್ರವೃತ್ತಿಸಂ ಚಲಮದಱಿಂದಮೋಲಗಿಸಿಬಾಟ್ವುದೆ ಕಷ್ಟವಿುಳಾಧಿನಾಥರಂ

ಇಳಾಧಿನಾಧರನ್ನು ಓಲೈಸಿಬಾಳುವುದೇ ಕಷ್ಟವಂತೆ! ಏಕೆಂದರೆ ಅವರ ಚಿತ್ತ ಬಹಳ ಚಂಚಲ. ಅವರು ಕಲಿಯನ್ನು ಹೇಡಿಯಾಗಿಯೂ ಹೇಡಿಯನ್ನು ಕಲಿಯಂತೆಯೂ ಕಾಣಬಹುದು. ಅವರ ಮನಸ್ಸಿಗೆ ಬಂದ ಹೊಲೆಯ ಯೋಗ್ಯನಾಗುತ್ತಾನೆ; ಯೋಗ್ಯ ಹೊಲೆಯನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಈ ಅವಿವೇಕ ಅವರಲ್ಲಿ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಹಬ್ಬಿರುವುದರಿಂದ ನೃಪಚಿತ್ತವೃತ್ತಿ ಚಂಚಲವಾಗುತ್ತದೆ.

ಸ್ವಯಂರಾಜನಾದ ಶಲ್ಯನೇ ಈ ಮಾತನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾನೆ. ದುರ್ಯೋಧನೆ ಮಹಾರಾಜನು ತನ್ನ ಪ್ರಿಯಮಿತ್ರನಾದ ಅಂಗರಾಜನಿಗೆ ಸಾರಧಿಯಾಗಬೇಕೆಂದು ಕೇಳಿದ ಸಮಯದಲ್ಲಿ ಅವನ ಮನಸ್ಸಿಗೆ ಹೀಗೆ ತೋರುತ್ತದೆ. ಶುದ್ಧ ಕ್ಷತ್ರಿಯವಂಶದಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟಿದ ತನ್ನನ್ನು ಅಜ್ಞಾ ತಕುಲಗೋತ್ರನಾದ ಈ ಕರ್ಣನಿಗೆ ಸಾರಧಿಯಾಗೆಂದು ಕೇಳಬಹುದೆ? ದುರ್ಯೋಧನನ ವರ್ತನೆ ಶಲ್ಯನ ಮನಸ್ಸಿಗೆ ಬಹಳ ನೋವನ್ನುಂಟು ಮಾಡಿತು. ಅವನ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಅದು 'ತಕ್ಕನಂ ವೊಲೆಯನೆ ಮಾಟ್ಪ' ಕ್ರಮ. ಆದರೆ ಕರ್ಣನ ಅಮಿತ ವರಾಕ್ರಮ, ತ್ಯಾಗ, ನನ್ನಿ ಮುಂತಾದ ಗುಣಾತಿಶಯಗಳು ಆ ಸಮಯದಲ್ಲಿ ಶಲ್ಯನ ಮನಸ್ಸಿಗೆ ಬರುವದಿಲ್ಲ. ಅಂಧಾ ಮಹಾಗುಣಭೂಷಿತನನ್ನು 'ಸೂತ್ರಪುತ್ರ'ನೆಂದು ಹಳೆಯುವುದೂ 'ತಕ್ಕನಂ ಪೊಲೆಯನೆ ಮಾಟ್ಪ' ಕ್ರಮವಾಗ ಬಹುದೆಂದು ಈ ಮದ್ರರಾಜನಿಗೆ ಹೊಳೆಯಲಿಲ್ಲ! ಹೀಗೆ ರಾಜರ ಮನಸ್ಸು ಅವಿವೇಕ ದಿಂದ ತುಂಬಿಹೋಗಿ ಸಂಚಲವಾಗುವುದಕ್ಕೆ ವಂಪನು ಶಲ್ಯನ ಕೈಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿಸಿರುವ ಕಾರಣ ಬಹಳ ಸ್ವಾರಸ್ಯವಾಗಿದೆ:

ಅನುಪವು ವಿಕ್ರವುಕ್ರವುಮುದಾರ ಗುಣಂ ಋತವಾಕ್ಯಮಿಂಬ ಪೆಂ ಪೆನಲಿವು ಮೂಱಿ ನಾಲ್ಕೆ ಗುಣಮತ್ತವುದಾನ್ವಿತರಾಜ ಬೀಜಸಂ ಜನಿತಗುಣಂ ಮದಂ ಮದಮನಾಳ್ವವಿವೇಕತೆಯಿಂದಮಲ್ಲೆ ತೊ ಆ್ತಿನ ಮೊಲೆವಾಲನುಂಡೆಗುಣಮಿಂತಿವನಾರ್ ಕಿಡಿಪರ್ ನರೇಂದ್ರರೊಳ್ ಆರಿಕೇಸರಿ ಮಹಾರಾಜನ ಆಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿ ಪಂಪಕವಿ ಈ ಪದ್ಯವನ್ನು ಓದಿದಾಗ ಕೇಳಿದ ಆ ದೊರೆ ಎಷ್ಟು ಸಂತೋಷಪಟ್ಟನೊ! ಅಥವಾ ಇದು ದುರ್ಯೋಧನನನ್ನು ಕುರಿತ ಹೇಳಿಕೆಯಾದ್ದರಿಂದ ಅರ್ಜುನನ 'ಅವತಾರ'ನೆನಿಸಿದ ಅರಿಕೇಸರಿ ಸಂತೋಷಪಡ ತಕ್ಕದ್ದೇ ಸರಿ!

ಯಾವ ರಾಜನ ಆಶ್ರಯವನ್ನೂ ಬಯಸದಿ ತನ್ನ ಇಷ್ಟ್ರದೈವನಾದ ವೀರ ನಾರಾಯಣನಿಗೇ ಕಿಂಕರನಾಗಿದ್ದು ಕೊಂಡು ಕಾವ್ಯರಚನೆಮಾಡಿ ಕೀರ್ತಿಶಾಲಿಯಾದ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣನ ಬಾಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿಸಿರುವ ಮಾತು ಇಲ್ಲಿ ಗಮನಾರ್ಹ ವಾಗಿದೆ. ದುರ್ಯೋಧನ ಪಾರ್ಥರಿಬ್ಬರೂ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ನ ಸಹಾಯಾರ್ಥಿಗಳಾಗಿ ದ್ವಾರಕಿಗೆ ಹೋಗಿದ್ದಾಗ ಅವನು ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದನಂತೆ:—

ಕೌರವೇಶ್ವರ ಕೇಳು ಧರಣೇ । ನಾರಿಯಾರೊಡನೊಕ್ಕತನವಿ ದ್ದಾರ ಮೆಚ್ಚಿದಳಾರ ಸಂಗಡವುರಿಯ ಹಾಯ್ದ ಪಳು ಭೂರಿ ಮಮಕಾರದೊಳು ನೃಪರು ವಿ | ಚಾರಿಸದೆ ಧರೆ ತಮ್ಮದೆಂದೇ ನಾರಕದ ಸಾಮ್ರಾಜ್ಯಕೈದುವರೆಂದು ಹರಿ ನುಡಿದ

ರಾಜರನ್ನು ಕವಿಗಳು ನರಪತಿ, ನರೇಂದ್ರ, ನರನಾಥ ಎಂದು ಮುಂತಾಗಿ ಹೊಗಳಿ ಜನರಿಗೆ ಅವರು ನಾಯಕರೆಂದು ಹೇಳಿ ತೃಪ್ತರಾಗದೆ, 'ಭೂಪತಿ' 'ಭೂಮಾನಿ ನೀರಮಣ 'ಎಂದು ಹೊಗಳಿದರು. ಭೂವನಿತೆಯು ಅರಸನ ಮಡದಿಗೆ ಸವತಿ ಯೆಂದು ಹೇಳಿದವರೂ ಉಂಟು. ಈ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಕೇಳಿದ ಕನಿ ಕುಮಾರ ವ್ಯಾಸನಿಗೆ ಬಹಳ ಬೇಸರವೆನಿಸಿರಬೇಕು. ಆ ಭಕ್ತಶಿರೋಮಣಿ ಇದನ್ನು ಸಹಿಸದೆ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ನಿಂದ ಈ ಮಾತನ್ನಾಡಿಸಿ ತನ್ನ ಸ್ವಂತ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ವ್ಯಕ್ತಪಡಿಸಿರುವ ನೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಧರಣೀನಾರಿಯು ಯಾವ ರಾಜನನ್ನು ವರಿಸಿದಳು? ಅವಳು ಯಾರ ಸಂಗಡ ಒಕ್ಕತನ ಮಾಡಿದಳು ?ಯಾವ ರಾಜನು ಸತ್ತಾಗ ಅವನೊಡನೆ ಸಹ ಗಮನಮಾಡುತ್ತಾಳೆ? ವೃಧಾಮಮಕಾರವನ್ನು ಬೆಳೆಸಿಕೊಂಡು ಭೂಮಿ ತನ್ನ ದೇ ಎಂದು ಭಾವಿಸಿ ರಾಜರು ಕಡೆಗೆ ನರಕದ ಸಾಮ್ರಾಜ್ಯವನ್ನು ಪ್ರವೇಶಿಸುವರು. ಈ ಪದ್ಯವನ್ನು ರಚಿಸುವಾಗ ಕವಿಯ ಚಿತ್ತಭಿತ್ತಿಯ ಮೇಲೆ 'ರಾಜ್ಯಾಂತೇ ನರಕಂ ಧ್ರುವಂ ' ಎಂಬ ಆರ್ಯೋಕ್ತಿಯು ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದ್ದಿ ರಬಹುದು. ರಾಜರು, ಎಂದರೆ, ರಾಜತ್ವವನ್ನು **ನಡೆಸುವವರು, ತಮ್ಮ ಧರ್ಮವನ್ನು ಸರಿಯಾಗಿ ನಡೆಸದೆ ಪ್ರಜಾಹಿತವನ್ನು ಅಲಕ್ಷ್ಯ** ಮಾಡಿ ಭೋಗನಿಮಗ್ನ ರಾಗಿದ್ದು ಬಿಟ್ಟರೆ, ಅಥವಾ ಪ್ರಜಾಕಂಟಕರೇ ಆಗಿಬಿಟ್ಟರೆ, ಅಂಥವರ ವಿಷಯವಾಗಿ ಜನ ಹೀಗೆ ಭಾವಿಸುವುದರಲ್ಲಿ ಆಶ್ಚರ್ಯವೇನಿದೆ? ರಾಜ ಪ್ರಜೆಗಳ ಸಂಬಂಧವನ್ನು ಒಬ್ಬ ಕನ್ನಡಕವಿ ತಕ್ಕಡಿಯ ಎರಡು ತಟ್ಟೆಗಳಿಗೆ ಹೊಲಿ ಸಿದ್ದಾನೆ. 'ತ್ರಾಸಿನ ಕೊಡನೊಂದು ಬೀಳಲೊಂದಿರ್ದವುದೆ?' ತಕ್ಕಡಿಯ ಒಂದು ತಟ್ಟಿ ಬಿದ್ದು ಹೋದರೆ ಇನ್ನೊಂದೂ ನಿಲ್ಲಲಾರದು. ರಾಜ ಕೆಟ್ಟರೂ, ಪ್ರಜೆಗಳು

ವಿದ್ರೋಹಿಗಳಾದರೂ ರಾಜ್ಯಕ್ಕೇ ಹಾನಿ. ರಾಜ್ಯ ಸುಖಶಾಂತಿಗಳಿಂದಿರಬೇಕಾದರೆ ರಾಜ ಪ್ರಜೆಗಳಿಬ್ಬರೂ ಸಮರಸದಿಂದಬೇಕು.

> ಸ್ವಸ್ತಿ ಪ್ರಜಾಭ್ಯಃ ಪರಿಪಾಲಯನ್ತಾಂ ನ್ಯಾಯ್ಶೀನ ಮಾರ್ಗೇಣ ಮಹೀಂ ಮಹೀಶಾಃ ಲೋಕಾಸ್ತಮಸ್ತಾಸ್ತುಖನೋಭವನ್ತು.

> > ಕೆ. ನೆಂಕಟರಾಮಪ್ಪ

### ಭಾಸಕೃತಿಗಳು ಮತ್ತು ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿ

ಭಾಸ ಮಹಾಕವಿಯು ರಚಿಸಿರತಕ್ಕವುಗಳೆಂದು ಪ್ರಸಿದ್ಧ ವಾಗಿರುವ ಹದಿನಾಲ್ಕು ರೂಪಕಗಳಲ್ಲಿ ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯು ಮನೋಹರವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿದೆ. ಇಂದಿ ನವರೂ ಮುಂದಿನವರೂ ಆಚರಣೆಗೆ ತಂದುಕೊಂಡು ಚರಿತಾರ್ಥರಾಗಬಹುದಾದ ಅನೇಕ ವಿಚಾರಗಳು ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗಿವೆ. ಆ ರೂಪಕಗಳು ಭಾಸಕೃತವಲ್ಲ ವೆಂದು ಹಲವರು ವಿದ್ವಾಂಸರು ವಾದಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಆದರೆ ಸದ್ಯದಲ್ಲೇನೋ ಅವು ಭಾಸಕೃತವಲ್ಲವೆಂಬುದಕ್ಕಿರುವ ಆಧಾರಗಳಿಗಿಂತ ಅವು ಭಾಸಕೃತವೆಂಬುದಕ್ಕಿರುವ ಆಧಾರ ಗಳೇ ಹೆಚ್ಚು ಪ್ರಬಲವಾಗಿವೆ. ಈ ವಿಚಾರವು ಹೇಗಾದರೂ ಇರಲಿ, ಭಾಸಕೃತಿಗಳೆಂದು ಪ್ರಸಿದ್ಧ ವಾಗಿರುವ ರೂಪಕಗಳು ಸಂಸ್ಕೃತ ಸಾಹಿತ್ಯ ಭಂಡಾರದ ಅನರ್ಘ್ಯರತ್ನಗಳೆನ್ನಲು ಸಂದೇಹವೇ ಇಲ್ಲ. ಭಾರತೀಯ ಜೀವಸ್ವರಗಳಂತಿರುವ ಅನೇಕ ತತ್ತ್ವಗಳು ಆ ರೂಪಕಗಳಲ್ಲಿ ಮಿನುಗುತ್ತಿವೆ. ಅವುಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ಕೂಲಂಕಷವಾಗಿ ವಿಚಾರಮಾಡುವುದು ಈ ಪುಟ್ಟಲೇಖನದಲ್ಲಿ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲವಾದ ಕಾರಣ, ಕೆಲವು ಸಂಗತಿಗಳನ್ನು ಸಂಕ್ಷೇಪವಾಗಿ ಸೂಚಿಸುವಷ್ಟರಿಂದ ಮಾತ್ರವೇ ತ್ರಪ್ತಿಪಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬೇಕಾಗಿದೆ.

ಸೂಚಿಸುವಷ್ಟರಿಂದ ಮಾತ್ರವೇ ತೃಪ್ತಿಪಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬೇಕಾಗಿದೆ.

ವಿಜ್ಞಾನವು ವೃದ್ಧಿ ಹೊಂದಿದ ಪರಿಣಾಮವಾಗಿ ಮಾನವನ ತಿಳಿವಳಿಕೆಯುಹೆಚ್ಚಿದೆ. ಭೋಗಸಾಧನಗಳುಹೆಚ್ಚಿ, ನಾಗರಿಕತೆಯು ಬೆಳೆಯುತ್ತಿದೆ. ಅದರೊಡನೆ ಭಯಂಕರವಾದ ಯುದ್ಧ ಸಾಮಗ್ರಗಳು ಸಿದ್ಧ ವಾಗಿ ಮತ್ತೊಂದು ಘೋರಯುದ್ಧ ದಿಂದ ಮುಂದೆಲ್ಲಿ ಮಾವನ ವರ್ಗವೇ ನಾಶವಾಗುವುದೋ ಎಂಬ ಶಂಕಾತಂಕಗಳಿಂದ ಇಡೀ ಪ್ರಪಂಚವೇ ತಲ್ಲಣಿಸುತ್ತಿದೆ. ನಾಗರಿಕತೆಯು (Civilisation) ವೃದ್ಧಿ ಯಾದಂತೆಲ್ಲ ಮಾನವ ಹೃದಯದ ಕೋಮಲ ಗುಣಗಳು ಉಡುಗಿ ಹೋಗಿ, ಸಂಸ್ಕೃತಿಯು (culture) ಅಧೋಗತಿಗಿಳಿದುಹೋಗುತ್ತಿದೆ. ವಾಶ್ಚಾತ್ಯ ಮೇಧಾವಿಗಳಲ್ಲೊ ಬ್ಬರುಹೇಳಿದಂತೆ 'ಇಂದು ಮಾನವನು ಮಾನುಗಳಂತೆ ನೀರಿನಲ್ಲಿ ಈಜುವುದನ್ನು ಕಲಿತಿದ್ದಾನೆ; ಆದರೆ ಮನುಷ್ಯ ನಂತೆ ಬಾಳುವುದನ್ನು ಮಾತ್ರ ಇನ್ನೂ ಕಲಿತಿಲ್ಲ.' ಅದನ್ನು ಕಲಿತಿದ್ದಾನೆ; ಆದರೆ ಮನುಷ್ಯ ನಂತೆ ಬಾಳುವುದನ್ನು ಮಾತ್ರ ಇನ್ನೂ ಕಲಿತಿಲ್ಲ.' ಅದನ್ನು ಕಲಿತಿಯಾವುದು ಸಾಧ್ಯವಾಗ ಬೇಕಾದರೆ, ನಾಗರಿಕತೆಯು ಹೆಚ್ಚುವುದರೊಡನೆ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯೂ ವೃದ್ಧಿ ಯಾಗಬೇಕು; ಇನ್ನೂ ಒಂದು ಹೆಜ್ಜೆ ಮುಂದೆ ಹೋಗಿ ಹೇಳುವುದಾದರೆ, ನಾಗರಿಕತೆಗಿಂತ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯನ್ನು ವೃದ್ಧಿ ಪಡಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಮಿತಿಮಾರಿದ ಸ್ಪರ್ಧೆಯಿಂದಲೂ ರಾಗ ದ್ವೇಷಾದಿಗಳಿಂದಲೂ ತುಂಬಿರುವ ಪ್ರಪಂಚವ ನಾನಾ ರಾಷ್ಟ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ನೇಹಸೌಹಾರ್ದ ಗಳಿಂದ ತುಂಬಿದ ಮಧುರ ಬಾಂಧವ್ಯವನ್ನು ಕುದುರಿಸಿ ಶಾಂತಿಸ್ಥಾ ಪನೆ ಮಾಡುವುದು ಶ್ರೇಷ್ಠವಾದ ಪ್ರಾಚೀನ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಅವಲಂಬನ ಭಾಗ್ಯವನ್ನು ಪಡೆದಿರುವ ಭಾರತದ ಸಹಾಯದಿಂದ ಮಾರ್ತವೇ ಸಾಧ್ಯವೆಂದು ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯದೇಶದ ಜನನಾಯಕರೊಬ್ಬರು

ಈಚೆಗೆ ಸಾರಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ನಮ್ಮ ಪ್ರಾಚೀನ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಹಿರಿಮೆಯೆಷ್ಟೆಂಬುದೂ, ಜಗತ್ತಿನ ಕಲ್ಯಾಣಸಾಧನೆಗೆ ಅದರಿಂದ ಎಷ್ಟು ಸಹಾಯವಾಗಬಹುದೆಂಬುದೂ, ಅವರ ಮಾತುಗಳಿಂದ ಚೆನ್ನಾಗಿ ವ್ಯಕ್ತವಾಗುತ್ತವೆ. ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಶ್ರೇಷ್ಠ ಧ್ಯೇಯಗಳು ವಿಶೇಷವಾಗಿ ನಮ್ಮ ಪ್ರಾಚೀನ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಬೆಳಗುತ್ತಿವೆ. ಭಾಸಕೃತಿ ಗಳೆಂದು ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಗಿರುವ ಹದಿನಾಲ್ಕುರೂಪಕಗಳೂ ಅವುಗಳ ಗುಂಪಿಗೆ ಸೇರಿವೆ. ಭಾರತದ ವೇಧಾವಿಗಳಲ್ಲೊ ಬ್ಬರಾದ ಶ್ರೀರ್ಮಾ ಕೆ. ಎಂ. ಮುನ್ಷಿಯವರು ಹೇಳಿರು ವಂತೆ, ನಮ್ಮ ನಾಡಿನ ಪ್ರಾಚೀನ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತರಾಗಿರುವ ಮಹಾ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳಿ ಗಿಂತ ನಾಗರಿಕತೆಯಲ್ಲಿ ನಾವು ಮುಂದುವರಿದಿರುವುದು ನಿಜವಾದರೂ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಯಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ನಾವು ಅವರಿಗಿಂತಲೂ ಬಹಳ ಕೆಳಮಟ್ಟದಲ್ಲಿದ್ದೇವೆ. ನಾವು ಮೇಲು ಮಟ್ಟಕ್ಕೇರಬೇಕಾದರೆ, ಅವರ ಅಮೇಘ ಸದ್ಗುಣಗಳನ್ನೂ, ಅವರ ಸೌಜನ್ಯ ವನ್ನೂ, ಅವರ ಶೀಲ ಶುದ್ಧಿಯನ್ನೂ ಅನುಕರಿಸುವುದರಿಂದಲೇ ಸಾಧ್ಯ. ಇಂದಿಗೂ ಅನುಕರಣ ಯೋಗ್ಯವಾದ ಅನೇಕ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳು ಭಾಸ ಮಹಾಕವಿಯ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ.

ವೊದಲು, ದೇಶಭಕ್ತಿಯ ವಿಚಾರವನ್ನೇ ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳೋಣ. ದೇಶಭಕ್ತಿ ಮತ್ತು ದೇಶಸೇವೆಗಳೆಂಬ ಮಾತುಗಳು ಈಗ ಎಲ್ಲರ ಮನಸ್ಸನ್ನೂ ಆಕರ್ಷಿಸಿವೆ. ಅದು ಯುಕ್ತವೇ. ಒಂದು ರಾಷ್ಟ್ರವು ಪ್ರಗತಿಹೊಂದಿ ಉದ್ಘಾರವಾಗಬೇಕಾದರೆ ಆ ರಾಷ್ಟ್ರದಲ್ಲಿ ವಾಸವಾಗಿರುವ ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬರೂ ಭೋಗಸಾಧಕವಾದ ಸ್ವಾರ್ಥಪರತಿ ಯನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ತ್ಯಾಗಮಯವಾದ ಸಾತ್ವಿಕ ಸೇವಾಬುದ್ಧಿಯಿಂದ ವರ್ತಿಸಬೇಕು. ಕೇವಲ ಹಕ್ಕುಗಳಿಗಾಗಿ ಮಾತ್ರವೇ ಹೋರಾಡುವುದನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಕರ್ತವ್ಯಪಾಲನೆ ಗಾಗಿಯೂ ಶ್ರಮಿಸಬೇಕು—ಎಂದು ಇಂದಿನ ಮೇಧಾವಿ ಶ್ರೀಷ್ಠರು ಒತ್ತಿಹೇಳಿ ವಾದಿಸ ತೊಡಗಿದ್ದಾರೆ. ವೇದಗಳ ಮತ್ತು ಉಪನಿಷತ್ತುಗಳ ಕಾಲದಿಂದಲೂ ಭರತಖಂಡದ ಮಹಾವುರುಷರೆಲ್ಲರೂ ಒತ್ತಿ ಹೇಳುತ್ತಿರುವುದು ಇದೇ ತತ್ತ್ವವನ್ನೇ. ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಗಂಗಾಪ್ರವಾಹದಲ್ಲಿ ಮಿಂದು ಪರಿಶುದ್ಧನಾದ ಭಾಸ ಮಹಾಕವಿಯೂ ತನ್ನ ರೂಪಕಗಳಲ್ಲಿ ಅದೇ ಉದಾತ್ತ ತತ್ತ್ವವನ್ನೇ ವಿವಿಧರೂಪಗಳಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿಸಿ ಸಾರಿ ಹೇಳಿದ್ದಾನೆ. ಕರ್ತವ್ಯ ವಾಲನೆಗಿಂತಲೂ ಹಕ್ಕುಗಳ ಸ್ಥಾಪನೆಗೆ ಗಮನಕೊಡುವುದು ಹೆಚ್ಚಿದಂದನಿಂದಲೇ ಭರತಖಂಡದ ಅವನತಿಯು ಪ್ರಾರಂಭವಾಯಿತು. ಇತರ ಆನೇಕ ಮಹಾಕವಿಗಳಂತೆಯೇ ಭಾಸಮಹಾಕವಿಯೂ ಈ ರೋಗಕ್ಕೆ ಸಿದ್ಧಾ ಷಧವನ್ನು ಸೂಚಿಸಿದ್ದಾ ನೆ. ಅವನು ರೂಪಿಸಿರುವ ಅನೇಕ ಪಾತ್ರಗಳು ಕರ್ತವ್ಯ ನಿಷ್ಠೆಯಿಂದ ಉದ್ದೀಪಿತವಾಗಿವೆಯೇ ಹೊರತು ಸ್ವಪ್ರಯೋಜನದ ಆಕಾಂಕ್ಷೆಯಿಂದಲ್ಲ. ದೇಶ ಭಕ್ತಿ, ರಾಜಭಕ್ತಿ ಮತ್ತು ಪ್ರಜಾಪ್ರೀಮದ ತ್ರೀವೇಣೀಸಂಗಮದಂತೆ ಅವನು (ಪ್ರತಿಜ್ಞಾ ಯೌಗಂಧರಾಯಣ ಮತ್ತು ಸ್ವಪ್ನವಾಸವದತ್ತ ರೂಪಕಗಳಲ್ಲಿ) ಯೌಗಂಧ ರಾಯಣ ಪಾತ್ರವನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಉಜ್ಜ್ವಲ ದೇಶಾಭಿಮಾನವು ಭಾರತೀಯ

ಸಂಸ್ಥೃತಿಯ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯಗಳಲ್ಲೊಂದು. ಭಾರತವು 'ಜನನಿಯೂ ಜನ್ಮಭಾಮಿಯೂ ಸ್ವರ್ಗಕ್ಕಿಂತಲೂ ಶ್ರೇಷ್ಠ? ('ಜನನೀ ಜನ್ಮಭೂಮಿಶ್ವ- ಸ್ವರ್ಗಾದಪಿ ಗರೀಯಸೀ?) ಎಂದು ಉದ್ಘೋಷಿಸಿ, ಅದನ್ನು ಆಚರಣೆಗೆ ತಂದ ದೇಶ. ಯೌಗಂಧರಾಯಣನು ಪ್ರಜೆಗಳ ಕ್ಷೇಮಾಭ್ಯುದಯಗಳೇ ತನ್ನ ಕ್ಷೇಮಾಭ್ಯುದಯಗಳಿಗಿಂತ ಹೆಚ್ಚೆಂದು ಭಾವಿಸಿ ಶ್ರಮಿಸಿದ ಸಚಿವ ಶ್ರೇಷ್ಠ. ಮೃತ್ಯುಮುಖದಲ್ಲಿ ಕೂಡ ಸಂತೋಷದಿಂದ ಅವನೊಡನೆ ಕೆಲಸಮಾಡಲು ಪ್ರಜೆಗಳು ಸಿದ್ಧವಾಗಿದ್ದಾರೆ. ಅಷ್ಟುಮಟ್ಟಗೆ ಅವನು ಪ್ರಜೆಗಳ ಪ್ರೇಮವನ್ನು ಗಳಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಅವಧಿಗಿರುವ ವರವೋಚ್ಚಧ್ಯೇ ಯವು ಕೌಶಾಂಬೀರಾಜ್ಯದ ಸೇವೆಯೊಂದೇ. ರಾಷ್ಟ್ರದ ಹಿತಕ್ಕಾಗಿ ಮತ್ತು ತನ್ನ ರಾಜನಾದ ಉದಯನ್ನನ ಹಿತಕ್ಕಾಗಿ ವ್ರಾಣವನ್ನ ರ್ಪಿಸುವುದಕ್ಕೂ ಅವನು ಸಂತೋಷ ದಿಂದ ಸಿದ್ಧ ವಾಗಿದ್ದಾ ನೆ. ರಾಜನ ಹಿತಕ್ಕಿಂತಲೂ ರಾಜ್ಯದ ಹಿತವು ಹೆಚ್ಚಿನದೆಂಬುದು ಯೌಗಂಧರಾಯಣನ ಉದಾತ್ತ ಭಾವನೆ. ರಾಷ್ಟ್ರದ ಹಿತಕ್ಕಾಗಿ ರಾಜನ ಸುಖವನ್ನು ಬಲಿಕೊಡುವುದಕ್ಕೂ ಅವನು ಸಿದ್ಧ ; ರಾಷ್ಟ್ರ ಸೇವೆಗಾಗಿ—ರಾಜ್ಯದ ದೊಡ್ಡ ಹೆಸರನ್ನು ಳಿಸುವುದಕ್ಕಾಗ— ರಾಜನ ಕ್ರೋಧಕ್ಕೆ ವಾತ್ರನಾಗುವುದಕ್ಕೂ ಅವನು ಸಿದ್ಧ. ರಾಜ್ಯದ ಹಿತಕ್ಕಾಗಿ ವ್ರಾಣವನ್ನರ್ಪಿಸುವುದಕ್ಕಿಂತಲೂ ಹೆಚ್ಚು ಸಂತೋಷಕರವಾದುದು ಮತ್ತಾ ವುದೂ ಅವನಿಗಿಲ್ಲ. ರಾಜನೀತಿ ಕೋವಿದನಾಗಿರುವಂತೆಯೇ ರಣಪಂಡಿತನೂ ಆಗಿ ರುವ ಅವನ ಸಮಸ್ತ್ರ ಶಕ್ತ್ತಿ ಸಾಮರ್ಧ್ಯ್ಯಗಳೂ ಸ್ವದೇಶ ಸೇವೆಗಾಗಿ ಮಾಸಲು. ರಾಜ ಮಾತೆಯು ಅವನಿಗೊಂದು ಸಂದೇಶವನ್ನು ಕಳುಹಿಸುವಾಗ್ಗೆ ತನ್ನ ಮಗ ಉದಯನ ನಂತೆಯೇ ಅವನೂ ತನಗೆ ಮಗನೆಂದು ಹೇಳುವ ಕಾರಣ, ಬಹಳ ಹೆಚ್ಚೆಂದರೆ ಯುವಕನಾದ ಉದಯನನಿಗಿಂತ ಅವನು ಕೆಲವು ವರ್ಷಗಳು ದೊಡ್ಡವನಾಗಿರಬೇ ಕೆಂದು ತೋರುವುದು; ಅಧವಾ ಅವನಿಗೆ ಉದಯನನಷ್ಟೇ ವಯಸ್ಸ್ವಾಗಿದ್ದರೂ ಇರ ಬಹುದು. ಯೌಗಂಧರಾಯಣನಿಗೆ ಹೆಂಡತಿಯಿರಲಿಲ್ಲವೆಂಬುದನ್ನೇನೊ ಕವಿಯು ಸ್ಪಷ್ಟ್ರಪಡಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಅವನು ಮದುವೆಯನ್ನೇ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳದೆ ಸ್ವದೇಶ ಸೇವೆಗಾಗಿ ತನ್ನ ಜೀವನವನ್ನು ಮಾಸಲಾಗಿಟ್ಟನೋ ಅಧವಾ ಹೆಂಡತಿಯು ಮೃತಳಾದ ಮೇಲೆ— ತಾನು ಇನ್ನೂ ಚಿಕ್ಕವಯಸ್ಸಿನವನಾಗಿದ್ದೂ—ಮತ್ತೆ ವಿವಾಹ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳದೆ ತನ್ನ ಜೀವನವನ್ನೇ ದೇಶಸೇವೆಗೆ ಮಾಸಲಾಗಿ ಸಮರ್ಪಿಸಿದನೋ ತಿಳಿಯದು. ಇವೆರಡರಲ್ಲಿ ಯಾವುದು ನಿಜವಾಗಿದ್ದರೂ ಯೌಗಂಧರಾಯಣನು ತನ್ನ ಸ್ವಂತ ಸುಖಕ್ಕಿಂತಲೂ ದೇಶಸೇವೆಯು ಹೆಚ್ಚೆಂದು ಭಾವಿಸಿದ ದೇಶವತ್ಸಲನೆಂಬುದು ವ್ಯಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಅವ ನನ್ನು ಅಲ್ಪ ಸ್ವಲ್ಪ ಅನುಕರಣ ಮಾಡಿ ಸ್ವದೇಶ ಪ್ರೇಮವನ್ನು ತೋರಿಸಿದರೂ ನಾವು ಧನ್ಯರಾಗುತ್ತೇವೆ.

ಯೌಗಂಧರಾಯಣನಿಗೆ ತಕ್ಕ ರಾಜನಾಗಿದ್ದಾನೆ, ಉದಯನ; ಉದಯನನಿಗೆ ತಕ್ಕ ಮುಖ್ಯ ಸಚಿವನಾಗಿದ್ದಾನೆ, ಯೌಗಂಧರಾಯಣ. ಅವರಿಬ್ಬರ ಸದ್ಗುಣಗಳ ಪರಿಣಾಮವಾಗಿ ಒಟ್ಟು ಪ್ರಜಾವರ್ಗವೇ ಅವರಿಗೆ ಬೆಂಬಲವಾಗಿ ನಿಂತಿದೆ. ಸಣ್ಣ

ರಾಜ್ಯವಾದ ಕೌಶಾಂಬೀ ರಾಜ್ಯವು ಮಹಾಸೇನನೆಂದು ಪ್ರಸಿದ್ಧನಾದ ಪ್ರಚಂಡ ಪ್ರದ್ಯೋತನ ಅಪಾರ ಸೈನ್ಯದಿಂದಲೂ ಅಜೀಯವಾಗಿರುವುದು, ಅದರ ಷರಿಣಾಮ ಫಲ. ಕೊನೆಗೂ ಪ್ರಚಂಡ ಪ್ರದ್ಯೋತನು ಶಾರ್ಯದಿಂದ ಸಾಧ್ಯವಲ್ಲದುದನ್ನು ಮೋಸ ದಿಂದ ಸಾಧಿಸುತ್ತಾನೆ; ಅವನ ಕಡೆಯವರು ಉದಯನನನ್ನು ಸೆರೆಹಿಡಿದುಕೊಂಡು ಹೋಗುತ್ತಾರೆ ಶತ್ರುವಿನ ಕುಟಿಲೋಪಾಯದ ವಿಚಾರವನ್ನು ಕಂಡುಹಿಡಿದು (ಬೇಟೆಗೆ ಹೋಗಿರುವ) ಉದಯನನಿಗೆ ಅವನ್ನು ತಿಳಿಸಲು ಅವನು ಪತ್ರವನ್ನು ಬರೆದು ಸಿದ್ಧ ಗೊಳಿಸುವುದರೊಳಗಾಗಿ ಅದು ನಡೆದು ಹೋಗುತ್ತವೆ. ಆದರ ವಾರ್ತಿಯು ಬಂದಾಗ ಅವನು ' ವತ್ಸರಾಜ ಸಚಿವರ (ನಮ್ಮೆಲ್ಲರ) ಅಸಾಮರ್ಥ್ಯವು ಇದರಿಂದ ಸುಪ್ರತಿಷ್ಠಿ ತವಾಯಿತು.' (' ಸುಪ್ರತಿಷ್ಠಿ ತಮಸಾಮರ್ಥ್ಯ ಎತ್ಸರಾಜ ಸಚಿವಾನಾಮ್ ') ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. ಶತ್ರುಸೈನಿಕರು ಉದಯನನನ್ನು (ಎಂದರೆ, ವತ್ಸರಾಜನನ್ನು) ಘಾತಿಸಿ ಹಿಂಸಿಸಿದ ವಿವರವನ್ನು ಕೇಳಿ ಸಂಕಟಪಡುತ್ತಾನೆ. ವಿಪತ್ತು ಒದಗಿದಾಗ ಅವನಿಗೆ ಅಸೀಮಧೈರ್ಯ; ಅವನದು ಸೋಲನ್ನರಿಯದ ಕ್ರಿಯಾಶಕ್ತಿ. ತನ್ನ ಪ್ರಯ ತ್ನವು ವಿಪುಲವಾಗುವುದೆಂಬ ಶಂಕೆಯೇ ಅವನಿಗಲ್ಲ; ಅವನ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಅಸಾಧ್ಯ ವೆಂಬುದೇ ಇಲ್ಲ. 'ಮಧಿಸಿದರ ಮರದ ತುಂಡಿನಿಂದಲೂ ಬೆಂಕಿಯು ಹೊರಟೇ ಹೊರಡುವುದು, ಅಗೆದರೆ ಭೂಮಿಯಿಂದ ನೀರು ದೊರೆತೇ ದೊರೆಯುವುದು. ಉತ್ಸಾಹ ಶಾಲಿಗಳಾದ ಮನುಷ್ಯರಿಗೆ ಅಸಾಧ್ಯವಾದುದಾವುದೂ ಇಲ್ಲ. ಸರಿಯಾದ ಮಾರ್ಗಗಳಲ್ಲಿ ಹೂಡಿದ ಸರ್ವಪ್ರಯತ್ನಗಳೂ ಫಲಿಸಿಯೇ ಫಲಿಸುತ್ತವೆ' (ಕಾಷ್ಕ್ರಾದಗ್ನಿರ್ಜಾಯತೇ ಮಥ್ಯಮಾನಾ | ದ್ಭೂಮಿಸ್ತೋಯಂ ಖನ್ಯಮಾನಾ ದದಾತಿ|| ಸೋತ್ಸಾಹಾನಾಂ ನಾ<u>ಸ್</u>ಕೃ ಸಾಧ್ಯಂ ನರಾಣಾಂ | ಮಾರ್ಗಾರಬ್ಧಾ ಸ್ಪರ್ವಯತ್ನಾಃ ಫಲನ್ತಿ॥ ') ಎಂಬ ವೀರವಾಣೆ ಗಳನ್ನಾಡಿ, ರಾಜನನ್ನು ಬಿಡಿಸಿಕೊಂಡು ಬರಲು ಅವನು ತನ್ನವರೊಡನೆ ವೇಷಾಂತರ ತಾಳಿ ಶತ್ರುವಾದ ಮಹಾಸೇನನ ರಾಜಧಾನಿಯಾದ ಉಜ್ಜಯಿನಿಗೇ ಹೊರಡುತ್ತಾನೆ. ಉದಯನನು ಮಹಾಸೇನಪುತ್ರಿ ವಾಸವದತ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಅನುರಕ್ತನಾಗಿದ್ದಾ ನೆಂಬುದು ತಿಳಿದಾಗಲೂ ಅವನ ಉತ್ಸಾಹವು ಕಡಮೆಯಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅವರಿಬ್ಬರನ್ನೂ ಕೌಶಾಂಬಿಗೆ ಕರೆದೊಯ್ಯುವುದಾಗಿ ಅವನು ಪ್ರತಿಜ್ಞೆ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ತಾವು ಮುದುಕರಾಗುವವರೆಗೂ ವೇಷಧಾರಿಗಳಾಗಿ ಶತ್ರುರಾಜ್ಯದಲ್ಲೇ ಅಲೆದಾಡುತ್ತಿರಬೇಕಾದೀತೆಂದು ಗೊಣಗಿದ ವಿದೂಷಕನೊಡನೆ ಹಾಗಾಗುವುದೂ ಅವೇಕ್ಷಣೀಯವೆಂದು ಅವನು ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. ತಾವೆಲ್ಲರೂ ಕಷ್ಟ್ರಪಡುತ್ತಿರುವುದು ಯಾರಿಗಾಗಿಯೋ ಅವರಿಗೆ (ಎಂದರೆ ಉದಯನನಿಗೆ) ತಮ್ಮ ಕಷ್ಟವೆಷ್ಟೆಂಬುದು ತಿಳಿದಿಲ್ಲವೆಂಬುದು ವಿದೂಷಕನು ಸೂಚಿಸಿದಾಗ, ಯಾಗಂಧ ರಾಯಣನು ಮತ್ತಾರಿಗಾದರೂ ತಿಳಿಯಬೇಕೆಂಬ ಉದ್ದೇಶದಿಂದ ತಾವು ಕಷ್ಟಪಡುತ್ತ ಸೇವೆಯನ್ನರ್ಪಿಸಬೇಕಾಗಿಲ್ಲವೆಂದು ಉತ್ತರ ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. ಫಲಾಪೇಕ್ಷೆಯಲ್ಲದ ನಿಷ್ಯಾಮ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯಿಂದ ದೇಶಸೇವೆಗೂ ರಾಜಸೇವೆಗೂ ನಿಂತಿರುವ ಸಾತ್ವಿಕ ಕರ್ತ ನಾಗಿದ್ದಾನೆ, ಯಾಗಂಧರಾಯಣ. ಅವನಿಗೆ ಸಹಾಯಕರಾಗಿ ಅಸಂಖ್ಯಾತ ಮಂದಿ

ಯೋಧರು ಕೌಶಾಂಬಿಯಿಂದ ಬಂದು ಬಗೆಬಗೆಯ ವೇಷಗಳನ್ನು ಧರಿಸಿ ಉಜ್ಜಯಿನಿ ಯಲ್ಲಿ ನೆಲಸಿರುತ್ತಾರೆ. ಯೌಗಂಧರಾಯಣನೂ, ಉದಯನನೂ ಪ್ರಜೆಗಳ ಪ್ರೀತಿ ವಿಶ್ವಾಸಗಳನ್ನು ಎಷ್ಟು ಮಟ್ಟಿಗೆ ಗಳಿಸಿದ್ದಾರೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಇದಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಿನ ನಿದರ್ಶನವೇ ಅಗತ್ಯವಿಲ್ಲ. ಅವರಾರೆಂಬುದು ಹೊರಬಿದ್ದರೆ ಅವರಿಗೆ ಶತ್ರುಗಳಿಂದ (ಎಂದರೆ ಮಹಾಸೇನನ ಕಡೆಯವರಿಂದ) ಸಾವು ತಪ್ಪುವಂತೆಯೇ ಇಲ್ಲ. ಯೌಗಂಧರಾಯಣನೂ— ಅವಶ್ಯ ಬಿದ್ದರೆ ಸಾವಿಗೂ ಸಿದ್ಧ ನಾಗಿ—ಹುಚ್ಚನ ವೇಷವನ್ನು ಧರಿಸಿ ಬಂದಿದ್ದಾ ನೆ; ಅವರೂ ಬಗೆ ಬಗೆಯ ವೇಷಗಳನ್ನು ಧರಿಸಿ, ಸಾವಿಗೆ ಸಿದ್ಧ ರಾಗಿ ಅವನನ್ನು ಹಿಂಬಾಲಿಸಿ ಶತ್ರುರಾಜನ ರಾಜಧಾನಿಗೆ ಬಂದಿದ್ದಾರೆ. ಕೊನೆಗೆ ಯೌಗಂಧರಾಯಣನ ತಂತ್ರದಿಂದ ಉದಯನನು ವಾಸವದತ್ತೆ ಯೊಡೆನೆ ಉಜ್ಜಯಿನಿಯನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಹೊರಟುಹೋದಮೇಲೆ ಮಹಾಸೇನನ ಸೈನಿಕರೊಡನೆ ಯುದ್ಧವು ಕೈಗಟ್ಟದಾಗ ನಾಗರ ಹಾವುಗಳು ಪರೆಯನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಓಡಾಡುವಂತೆ ಅಸಂಖ್ಯಾತಮಂದಿ ಯೋಧರು ತಮ್ಮ ತಮ್ಮ ವೇಷಗಳನ್ನು ಸೊರೆದು ಉತ್ತಾಹದಿಂದ ಯುನ್ನೋಮ ಬರಾದಿ ಸಿದ್ದಾಡುತ್ತಾರೆ. ಆದನ್ನು ಸಂಗ್ರು ತೊರೆದು ಉತ್ಸಾಹದಿಂದ ಯುದ್ಧೋನ್ಮುಖರಾಗಿ ಓಡಾಡುತ್ತಾರೆ. ಅದನ್ನು ಕಂಡು ವಿಸ್ಮಿತರಾದ ಶತ್ರುಸೈನಿಕರು, ತೋರಣಪ್ರಾಕಾರರಹಿತವಾಗಿ ಒಟ್ಟು ಕೌಶಾಂಭಿಯೇ ಉಜ್ಜ ಯಿನಿಗೆ ಬಂದಂತಾಗಿದೆಯೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಅಷ್ಟು ಜನರೂ ಸಾವಿಗೆ ಸಿದ್ಧ ರಾಗಿ ಯೌಗಂಧರಾಯಣನನ್ನು ಹಿಂಬಾಲಿಸಿದುದರಿಂದಲೇ ಅವನ ಸಂಘಟನ ಸಾಮ ರ್ಥೈವೂ, ಅವನು ಗಳಿಸಿರುವ ಪ್ರಜಾಪ್ರೇಮವೂ ವ್ಯಕ್ತವಾಗುತ್ತವೆ. ಯುದ್ಧ ರಂಗದಲ್ಲಿ ಹೋರಾಡುತ್ತಿರುವಾಗ ಆನೆಯ ದಂತದ ಆಘಾತದಿಂದ ತನ್ನ ತೋಳು ಮುರಿದು ಸೆರೆಸಿಕ್ಕಿ ದಾಗಲೂ ದೇಶವತ್ಸಲ ಯೌಗಂಧರಾಯಣನು ಸಂತೋಷವಾಗಿಯೇ ಇರುತ್ತಾನೆ. ಮಹಾಸೇನನು ಅವನಲ್ಲಿ ಮೆಚ್ಚಿಕೆಯನ್ನು ತೋರಿಸಿ, ಅವನಿಗೆ ವಾರಿತೋಷಿಕವನ್ನು ಕೊಟ್ಟು ಸನ್ಮಾನಿಸಿ, ಸೆರೆಯಿಂದ ಬಿಡುಗಡೆಮಾಡಿ ಕೌಶಾಂಬಿಗೆ ಕಳುಹಿಸುತ್ತಾನೆ. ಮುಂದೆ, ವಾಸವದತ್ತೆ ಯನ್ನು ವರಿಸಿ ಅವಳ ರೂಪದಿಂದಲೂ ಗುಣದಿಂದಲೂ

ಮುಂದೆ, ವಾಸವದತ್ತೆಯನ್ನು ವರಿಸಿ ಅವಳ ರೂಪದಿಂದಲೂ ಗುಣದಿಂದಲೂ ಮೋಹಿತನಾದ ಉದಯನನು ಭೋಗವಶನಾಗಿ ರಾಜಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಅಶ್ರದ್ಧೆಯನ್ನು ತೋರಿಸಿದ ಫಲವಾಗಿ ಕೌಶಾಂಬೀರಾಜ್ಯದ ನಾನಾಭಾಗಗಳೂ ಆರುಣಿಯಂತಹ ಸಾಮಾನ್ಯ ರಾಜನ ವಶವಾಗುತ್ತವೆ. ಮಹಾಸೇನ ಪ್ರಚಂಡ ಪ್ರದ್ಯೋತನಿಂದಲೂ ಪರಾಜಿತವಾಗದಿದ್ದ ರಾಜ್ಯವೆಂಬ ಅದರ ಖ್ಯಾತಿಯು ನಿರ್ನಾಮವಾಗುತ್ತದೆ. ಬಹು ಕಾಲದಿಂದ ಗಳಿಸಿದ್ದ ಉದಯನನ ಪ್ರಜಾಪ್ರೇಮವು ಕಡಮೆಯಾಗುತ್ತದೆ. ಆಗ ಯೌಗಂಧರಾಯಣನು ರಾಜನ ಸುಖಕ್ಕಿಂತಲೂ ರಾಷ್ಟ್ರ ಹಿತಸಾಧನೆಯು ಹೆಚ್ಚೆಂದು ಭಾವಿಸಿ, ಉದಯನನು ಬೇಟೆಗೆ ಹೋಗಿರುವಾಗ (ಅವನಿಗೆ ಅರಿವಿಲ್ಲದಂತೆ) ವಾಸವ ದತ್ತೆಯನ್ನು (ಬ್ರಾಹ್ಮಣ ವೇಷಧಾರಿಯಾದ) ತನ್ನೊಡನೆ ಕರೆದುಕೊಂಡು ಹೋಗಿ ಮಗಧರಾಜನ ಸಹೋದರಿಯಾದ ಪದ್ಮಾವತಿಯ ಬಳಿಯಲ್ಲಿ ನ್ಯಾಸವಾಗಿಡುವನು. ಅವಳು ತನ್ನ ತಂಗಿಯೆಂದೂ, ಅವಳ ಗಂಡನು ದೇಶಾಂತರಕ್ಕೆ ಹೋಗಿದ್ದಾ ನೆಂದೂ, ಅವಳು ಶೀಲವತಿಯಾದ ಸಾಧ್ವಿಯೆಂದೂ, ತಾನು ಸ್ವಲ್ಪ ಕಾಲದ ಮೇಲೆ ಅವಳನ್ನು

ಹಿಂದಕ್ಕೆ ಕರೆದೊಯ್ಯುವುದಾಗಿಯೂ, ಪದ್ಮಾವತಿಯೊಡನೆ ತಿಳಿಸಿ ಹೊರಟುಹೋಗು ವನು. ಅತ್ತ, ಲಾವಾಣಕ ಗ್ರಾಮದಲ್ಲಿ ಬೇಟೆಯಿಂದ ಹಿಂದಿರುಗಿದ ಉದಯನ ನೊಡನೆ ರುಮಣ್ವಂತನೇ ಮುಂತಾದವರು, ಆಕಸ್ಮಿಕವಾಗಿ ಅರಮನೆಗೆ ಬೆಂಕಿ ಹೊತ್ತಿದ ಕಾರಣ ವಾಸವದತ್ತೆಯೂ, ಅವಳನ್ನು ರಕ್ಷಿಸಲು ನುಗ್ಗದ ಯೌಗಂಧ ರಾಯಣನೂ ಅಗ್ನಿದಗ್ಧರಾದರೆಂದು ಹೇಳುವರು. ಹೀಗೆ, ಮಹಾರಾಣಿಯು ಬದು ಕಿದ್ದೂ ಅವಳು ಸತ್ತಕೆಂದು ಸುಳ್ಳು ಸುದ್ದಿಯನ್ನು ಹುಟ್ಟಿಸಿ ದಂಪತಿಗಳನ್ನು ಅವನು ಅಗಲಿಸುತ್ತಾನೆ ಆ ರೀತಿ ಮಾಡಿದುದಕ್ಕಾಗಿ ಮುಂದೆ ರಾಜನ ಆಗ್ರಹಕ್ಕೆ ಪಾತ್ರನಾಗಿ ಮರಣಕ್ಕೆ ಗುರಿಯಾಗುವುದಕ್ಕೂ ಸಿದ್ಧವಾಗಿ, ಅವನು ವೇಷಾಂತರದಿಂದ ತಲೆ ಮರೆಸಿಕೊಂಡು ರಾಜನ ಅಭ್ಯುದಯಕ್ಕಾಗಿ ಮತ್ತು ಕೌಶಾಂಬಿಯ ಮೇಲ್ಮೆಗಾಗಿ ಪ್ರಯತ್ನಮಾಡುತ್ತಿರುತ್ತಾನೆ. ಅವನ ದೇಶಭಕ್ತಿಯೆಷ್ಟು ಗಾಢವೆಂಬುದನ್ನು ಹೇಳ ಬೇಕಾದ ಅಗತ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ.

ಇದನ್ನೆಲ್ಲ ಅರಿತು, ತನ್ನ ಪ್ರಿಯವಲ್ಲಭನನ್ನಗಲಿ, ಪರಗೃಹವಾಸಕ್ಕೆ ಸಮ್ಮತಿಸಿ ರುವ ವಾಸವದತ್ತೆಯ ರಾಷ್ಟ್ರ ಪ್ರೇಮವೂ, ತನ್ನ ದಾಂಪತ್ಯ ಸೌಖ್ಯ ಕ್ಕಿಂತ ಮತ್ತು ತನ್ನ ವತಿಯ ಸಂತೋಷಕ್ಕಿಂತ ರಾಷ್ಟ್ರದ ಮೇಲ್ಮೆಯೇ ಹೆಚ್ಚೆಂಬ ಅವಳ ಉದಾತ್ತ ಭಾವ ನೆಯೂ ಅಸಾಧಾರಣವಾದವುಗಳೇ ಸರಿ. ಶನ್ನ ಪತಿಯು ಪದ್ಮಾವತಿಯನ್ನು ವರಿಸು ವುದನ್ನು ಕೇಳಿ 'ಆರ್ಯಪುತ್ರನೂ ಪರಕೀಯನಾದನು' ಎಂದು ಸಂಕಟಪಡು ವಾಗಲೂ—ಯೌಗಂಧರಾಯಣನು ವೇಷಾಂತರದಲ್ಲಿದ್ದು ನಡೆಯಿಸುತ್ತಿರುವ ಪ್ರಯತ್ನ ಗಳಿಗೆ ತನ್ನಿಂದ ಭಂಗಬರಕೂಡದೆಂಬ ಸ್ಥಿರಸಂಕಲ್ಪದ ದೆಸೆಯಿಂದ—ಅವಳು ನಿಜ ಸ್ಥಿತಿಯನ್ನು ಹೇಳುವುದಕ್ಕಿಲ್ಲ. ಕೊನೆಗೆ ಆರುಣಿಯನ್ನು ಯುದ್ಧದಲ್ಲಿ ಸೋಲಿಸಿ ಅವನ ವಶದಲ್ಲಿದ್ದ ಪ್ರದೇಶಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ಸ್ವಾಧೀನಪಡಿಸಿಕೊಂಡ ಮೇಲೆ, ಯಾಗಂಧ ರಾಯಣನು ಬ್ರಾಹ್ಮಣವೇಷದಲ್ಲಿ ಉದಯನ ಪದ್ಮಾವತಿಯರ ಬಳಿಗೆ ಬಂದು ತನ್ನ ನ್ಯಾಸವನ್ನು ಹಿಂದಕ್ಕೆ ಕೇಳಿದಾಗ ಎಲ್ಲ ಸಂಗತಿಗಳೂ ಹೊರಬೀಳುವುವು. ಉದಯ ನನು ತನ್ನನ್ನು ವಾಸವದತ್ತೆಯಿಂದ ಅಗಲಿಸಿದುವೇಕೆಂದು ಕೇಳಿದಾಗ ಕೌಶಾಂಬಿಯ ವೇಲ್ಮ್ರೆಯನ್ನು ಸಾಧಿಸಿ ಅದನ್ನು ರಕ್ಷಿಸುವ ಉದ್ದೇಶದಿಂದ ಹಾಗೆ ಮಾಡಿದುದಾಗಿ (' ಕೌಶಾಂಬೀ ಮಾತ್ರಂ ಪಾಲಯಾಮಾತಿ '') ತಿಳಿಸಿ ರಾಜನ ಕ್ಷಮೆಯನ್ನು ಬೇಡುವನು. ರಾಜನ ಸಂತೋಷಕ್ಕೆ ಇತಿಮಿತಿಯೇ ಇಲ್ಲದಂತಾಗುವುದು. ಶುದ್ಧ ವಾದ ಮತ್ತು ನಿಷ್ಕಾಮವಾದ ಸಾತ್ವಿಕ ರಾಷ್ಟ್ರಪ್ರೇಮದ ಪ್ರತೀಕಗಳಂತೆ ಭಾಸ ಮಹಾಕವಿಯು ಯೌಗಂಧರಾಯಣ ಪಾತ್ರವನ್ನೊ, ವಾಸವದತ್ತೆಯ ಪಾತ್ರವನ್ನೂ ಚಿತ್ರಿಸಿ ಕೃತಾರ್ಥನಾಗಿರುವನು. ಭಾಸ ಮಹಾಕವಿಯು ಚಿತ್ರಿಸಿರುವ ಇವೆರಡು ಪಾತ್ರಗಳಿಂದ ದೇಶಸೇವೆಗೆ ಸ್ಫೂರ್ತಿ ದೊರೆಯಲು ಪೂರ್ಣಾವಕಾಶವುಂಟು.

ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯು ಧರ್ಮಪರಾಯಣತೆಯ ಆಧಾರದ ಮೇಶೆ ಅಳವ ವಟ್ಟ್ರದೆ. ರಾಜನು ಧರ್ಮರಕ್ಷಕನಾದ ಕಾರಣ, ಅವನಿಗೆ ಧರ್ಮಗೋಪ್ತನೆಂಬ

ಹೆಸರು. ರಾಜನಿಂದ ಹಿಡಿದು ಸಾಮಾನ್ಯ ರವರೆಗೆ ಸಮಸ್ತರೂ ಧರ್ಮವನ್ನು ಳಿಸಿ ಕೊಂಡು ಬರಬೇಕೆಂಬುದೂ, ಧರ್ಮವನ್ನು ರಕ್ಷಿಸಿದರೆ ಧರ್ಮವು ನಮ್ಮನ್ನು ರಕ್ಷಿಸುತ್ತ ದೆಂಬುದೂ ('ಧರ್ಮೋ ರಕ್ಷತಿ ರಕ್ಷಿತಃ) ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಉದಾತ್ತ ತತ್ತ್ವ ಗಳು. ನಮ್ಮ ದೇಶದ ಪ್ರಾಚೀನ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಸೂಚಿತವಾಗಿರುವ ರಾಜಧರ್ಮವು ಚಿತ್ತಾ ಕರ್ಷಕವಾಗಿವೆ. ವ್ರಜಾಧಿಕಾರದ ಇಂದಿನ ನೂತನಯುಗದಲ್ಲಿ ಆ ಹಿಂದಿನ **ಮಾ**ತೀಕೆಂದು ಕೆಲವರಿಗೆ ತೋರಬಹುದು. ಪ್ರಜಾಧಿಕಾರದ ನೂತನ ಯುಗದಲ್ಲಿ ರಾಜ್ಯಾಧಿಕಾರವು ಪ್ರಜೆಗಳಿಗೆ ಸೇರಿರುವುದು ನಿಜವೇ. ಆದರೆ, ರಾಜಧರ್ಮದ ಲೋಕೋತ್ತರ ತತ್ತ್ವಗಳು ಪ್ರಜೆಗಳಲ್ಲಿ ಪರಿಸ್ಫುಟವಾದಲ್ಲದೆ, ಪ್ರಜಾಧಿಕಾರವು ಯಶ ಸ್ವಿಯಾಗಲಾರದು; ರಾಜ್ಯಾಡಳಿತವು ಪ್ರಗತಿವರವಾಗಿ ಶ್ರೇಷ್ಠ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ನಡೆಯಲಾ ರದು. ಪ್ರಜಾಧಿಕಾರ ವ್ಯವಸ್ಥೆ ಗಾಗಿ ಹೋರಾಡಿ ಅದನ್ನು ನೆಲೆಗೊಳಿಸಿದ ಮಹಾತ್ಮಾ ಗಾಂಧಿಯವರೇ ಚಕ್ರವರ್ತಿ ರಾಮಚಂದ್ರನ ರಾಜ್ಯಭಾರದ ಧ್ಯೇಯವನ್ನು ಎತ್ತಿ ಹಿಡಿದು ರಾಮರಾಜ್ಯಸ್ಥಾ ಸನೆಯಾಗಬೇಕೆಂದು ಬಯಸಿದರಂಬುದನ್ನೂ ನಾವು ಮರೆಯ ಬಾರದು. ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವಂತೆ, ಪ್ರಜಾರಂಜನೆಯೂ, ಸತ್ಯರಕ್ಷಣೆಯೂ, **ವ್ಯವ**ಹಾರದಲ್ಲಿ ಆರ್ಜವ ವೋಷಣೆಯೂ ರಾಜನ ಅವಶ್ಯ ಕರ್ತವ್ಯಗಳು. <sup>7</sup>' ದೇಶವನ್ನೇ ದೇವರೆಂದು ಭಾವಿಸಿ ಪ್ರಜೆಗಳಿಗೆ ಯಾವ ಶಂಕಾತಂಕಗಳೂ ಬಾರದಂತೆ ಧರ್ಮರತ ನಾಗಿಯೂ ನೀತಿಯುಕ್ತ ನಾಗಿಯೂ ರಾಜ್ಯ ಭಾರವನ್ನು ನಿರ್ವಹಿಸುತ್ತೇನೆ 'ಎಂಬುದು ಪಟ್ಟು ಭಿಷೇಕ ಕಾಲದ ಪ್ರತಿ ಜ್ಞಾ ವ ಚನ; ಪಟ್ಟು ಭಿಷೇಕವೊಂದು ದೀಕ್ಷೆ. 'ರಾಜಾ ಕಾಲಸ್ಯ ಕಾರಣಮ್' ಎಂಬುದಂತೂ ಪ್ರಸಿದ್ಧ. ರಾಜನೇ ಕಾಲಕರ್ತ. ಭೀಷ್ಮಾಚಾರ್ಯರು 'ಕೃತಯುಗವೂ, ತ್ರೇತಾಯುಗವೂ, ದ್ವಾಪರಯುಗವೂ, ಕಲಿಯುಗವೂ, ರಾಜನೆ ವರ್ತನೆಗನುಸಾರವಾಗಿ ರೂಪಿತವಾಗುತ್ತವೆ, ಯುಧಿಷ್ಠಿರ ರಾಜನೇ ಯುಗ; ರಾಜನಿಗೇ ಯುಗವೆಂಬ ಹೆಸರುಬಂದಿವೆ' ('ಕೃತಂ ತ್ರೇತಾ ದ್ವಾಪರಶ್ಚ ಕಲಿಶ್ಚ ಭರತರ್ಷಭ | ರಾಜವೃತ್ತಾನಿ ಸರ್ವಾಣಿ ರಾಜೈವ ಯುಗ ಉಚ್ಯತೀ॥') ಎಂದು ಹೇಳಿರುವುದೂ ಅರ್ಧಗರ್ಭಿತವಾಗಿವೆ. ಭಾಸವ್ಯಹಾಕವಿಗಿಂತ ಕೆಲವು ಶತ ಮಾನಗಳ ಹಿಂದೆ ಜೀವಿಸಿದ್ದ ರಾಜನೀತಿಕೋವಿದನಾದ ಚಾಣಕ್ಯನಂತೂ, 'ಪ್ರಜೆಗಳ ಸುಖವೇ ರಾಜನ ಸುಖ. ಪ್ರಜೆಗಳ ಹಿತವೇ ರಾಜನ ಹಿತ. ರಾಜನಿಗೆ ಪ್ರಿಯವಾದು ದಲ್ಲ, ರಾಜನ ಹಿತ. ಪ್ರಜೆಗಳಿಗೆ ಪ್ರಿಯವಾದುವೇ ರಾಜನ ಹಿತ ' (' ಪ್ರಜಾಸುಖೇ ಸುಖಂ ರಾಜ್ಞ: ಪ್ರಜಾನಾಂ ಚಹಿತೇ ಹಿತಮ್ । ನಾತ್ಮ ಪ್ರಿಯಂ ಹಿತಂ ರಾಜ್ಞ: ಪ್ರಜಾನಾಂ ತು ಪ್ರಿಯಂ ಹಿತಮ್॥') ಎಂದು ಉದ್ಘೋಷಿಸಿದ್ದನು. ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಸಮ್ಮತವಾದ ಈ ಅಮೋಘ ತತ್ತ್ವೆಗಳಿಗನುಸಾರವಾಗಿ ಭಾಸ ಮಹಾಕವಿಯು ತನ್ನ ರೂಪಕಗಳಲ್ಲಿ ರಾಜಧರ್ಮವನ್ನು ನಿರೂಪಿಸಿ ಪಾತ್ರ ಪ್ರೇಷಣ ಮಾಡಿದ್ದಾನೆ. ಅವಿಮಾರಕ ರೂಪಕದ ರಾಜನು ತನ್ನ ಕರ್ತವ್ಯವನ್ನು ಕುರಿತು · ಧರ್ಮವನ್ನು ಕುರಿತು ಮೊದಲು ಚಿಂತಿಸಿ ಧರ್ಮಕ್ಕೆ ಗಮನವನ್ನು ಕೊಡಬೇಕು.

ಮಂತ್ರಿಯ ಮನೋಗತವು ಹೇಗಿದೆಯೆಂಬುದನ್ನು ಸ್ವಬುದ್ಧಿಯಿಂದ ಪರಿಶೀಲಿಸುತ್ತಿರ ಬೇಕು. ಪ್ರೀತಿಯನ್ನಾಗಲಿ ರೋಷವನ್ನಾಗಲಿ ವಿಜೃಂಭಿಸದೆ ಗುಪ್ತವಾಗಿಡಬೇಕು. ಕಾರಿನ್ಯವನ್ನೂ ದಯೆಯನ್ನೂ ಸಮಯವರಿತು ಪ್ರದರ್ಶಿಸಬೇಕು. ಪ್ರಜೆಗಳ ನಡೆಯೂ ಒಲವೂ ಹೇಗಿವೆಯೆಂಬುದನ್ನ ರಿತುಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ರಾಜಮಂಡಲದ ವಾರ್ತೆಗಳನ್ನು ಗೂಢಚಾರರಿಂದ ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಪ್ರಯತ್ನ ಪೂರ್ವಕವಾಗ್ತಿ ದೇಹರಕ್ಷ ಣೆಮಾಡಿ ಕೊಳ್ಳಬೇಕು; ರಣರಂಗದಲ್ಲಿ ಸೇನೆಯ ಮುಂದಾಳಾಗಿ ಯುದ್ಧಕ್ಕೆ ನಿಂತಾಗ ಅದೇ ದೇಹವನ್ನ್ನೀಡಾಡುವುದಕ್ಕೂ ಹಿಂದೆಗೆಯಬಾರದು ' ಎಂದು ವಿವರಿಸುವ ಮಾತುಗಳು ಆಣಿಮುತ್ತು ಗಳಂತಿವೆ. ಪ್ರತಿಜ್ಞಾಯೌಗಂಧರಾಯಣರೂ ಪಕದಲ್ಲಿ ಮಹಾಸೇನನು ತನ್ನ ಶತ್ರುವಾದ ಉದಯನನು ತನೆಗೆ ಅಜೀಯನಾಗಿರುವುದನ್ನು ಕುರಿತು ಪ್ರಸ್ತಾಪಿಸಿ ತನ್ನ ಆತಂಕವನ್ನು ತೋಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿರುವಾಗಲೂ ಅವನನ್ನು ' ಗುಣಶಾಲೀ ' ಎಂದು ಕೊಂಡಾಡುವುದನ್ನು ಕಂಡು ನಮ್ಮ ಮನಸ್ಸೇ ಕರಗಿಹೋಗುವುದು. ಈ ಬಗೆಯ ಮನೋಧರ್ಮವು ಇಂದು ಕೂಡ ಒಟ್ಟು ಪ್ರಸಂಚಕ್ಕೆ ಮಾರ್ಗದರ್ಶಕವಾಗಿದೆ. ಉದಯ ನನ ಪ್ರಜಾರಂಜನ ವರಾಯಣತೆಯನ್ನಂತೂ, ಮೊದಲೇ ವಿವರಿಸಲಾಗಿದೆ. ರಾಜನು ಪ್ರಜೆಗಳನ್ನ ತನ್ನ ಮಕ್ಕಳಂತೆ ಕಾವಾಡಬೇಕೆಂದು ಭಾಸನು ತನ್ನ ಹಲವು ರೂಪಕಗಳಲ್ಲಿ ನಿರೂಪಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಯಜ್ಞ ಸಲವೆಂಬ ರೂವಕದಲ್ಲಿ ದಶರಧನ ರಾಜ್ಯಭಾರ ವೈಖರಿಯ ವರ್ಣನೆಯಿವೆ. ದಶರಧನು ಪ್ರಜೆಗಳಿಗೆ ಶತ್ರುಭೀತಿಯನ್ನು ತಪ್ಪಿಸಿ ವ್ಯವಸಾಯಾಭಿ ವೃದ್ಧಿ ಮುಂತಾದುವುಗಳಿಂದ ರಾಜ್ಯದ ಸಂಪತ್ತನ್ನು ವೃದ್ಧಿ ಗೊಳಿಸಿದ್ದ ನಂತೆ; ಪ್ರಜೆಗಳು ರೋಗಗಳಿಗೂ ಅಪಮರಣಕ್ಕೂ ಗುರಿಯಾಗದಂತೆಮಾಡಿದ್ದ ನಂತೆ, ಮೇಲಾಗಿ ಪ್ರಜೆ ಗಳು ಧನಾಢ್ಯರೂ ಧರ್ಮನಿರತರೂ ಆಗಿರುವಂತೆ ರಾಜ್ಯದಲ್ಲಿ ವ್ಯವಸ್ಥೆ ಮಾಡಿದ್ದ ನಂತೆ. ಹೆಚ್ಚೇಕೆ? ದಶರಧನು ಪ್ರಜೆಗಳು ತನ್ನ ಮಕ್ಕಳೇ ಆಗಿದ್ದಂತೆ ಅವರನ್ನು ಸುಖವಾಗಿ ಕಾಪಾಡಿದನಂತೆ ('ಪ್ರಜಾಃ ಪ್ರಜಾಃ ಸ್ವಾ ಇವ ವಾಲಿತಾಶ್ಚ'); ರಾಗದ್ವೇಷ ವಿವರ್ಜಿತ ವಾದ ಮನಸ್ಸಿ ನಿಂದ — ಎಂದರೆ ನಿಷ್ಪಕ್ಷ ಸಾತವಾಗ — ಆತನು ಪ್ರಜಾವಾಲನಮಾಡಿದ ನಂತೆ. ಧರ್ಮಾತ್ಮ ನಾಗಿದ್ದ ಅವನ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವದ ಪ್ರಭಾವದಿಂದ ಪ್ರಜೆಗಳು ಧರ್ಮದಲ್ಲಿ ದೃ ಥಬುದ್ಧಿ ಯುಳ್ಳವರಾಗಿದ್ದ ರಂತೆ. ದಶರಥನ ಮೇಲ್ಪಂಕ್ತಿ ಯನ್ನ ನುಸರಿಸಿದ ಅವನ ಮಕ್ಕಳೂ ಸುಸಂಸ್ಕೃತರೂ, ವಿನಯಗುಣಸಂಪನ್ನರೂ, ಪ್ರಜಾರಂಜನ ಪರಾಯಣರೂ ಆಗಿದ್ದ ರಂತೆ. ರಾಜನು ಮಾತ್ರವೇ ಅಲ್ಲದೆ ಸಮಸ್ತ ಪ್ರಜೆಗಳೂ ಧರ್ಮನಿರತರಾಗಿ ಕರ್ತವ್ಯ ನಿಷ್ಠೆಯಿಂದ ವರ್ತಿಸಬೇಕೆಂಬುದು ಭಾಸಮಹಾಕವಿಯ ಆಶಯ. ಬ್ರಾಹ್ಮಣ ಧರ್ಮವಾದ ಶಮದಮಾದಿಗಳನ್ನು ಅಭ್ಯಾಸಮಾಡದ ಬ್ರಾಹ್ಮಣರಲ್ಲಿಯೂ, ತಮ್ಮ ಮತಧರ್ಮವನ್ನು ಪಾಲಿಸದ ಜೈನರಲ್ಲಿಯೂ ಭಾಸಮಹಾಕವಿಗೆ ಸಹಾನುಭೂತಿಯಿಲ್ಲ. ಆದುದರಿಂದಲೇ, ಅವನು ವಿದೂಷಕನಿಂದ, 'ಜನಿವಾರವಿದ್ದು ಬಿಟ್ಟರೆ ಬ್ರಾಹ್ಮಣ ' ಎಂದೂ, ' ಬಟ್ಟಿಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ಬಿಚ್ಚಿಬಿಟ್ಟರ ಶ್ರಮಣ' ಎಂದೂ ಹೇಳಿಸಿರುವುದು; ಯಜ್ಞ ಫಲ ರೂಪಕದಲ್ಲಿ ವಿದೂಷಕನಿಗೆ ಹಣದ ಮೇಲಿನ (ಸುವರ್ಣದ ಮೇಲಿನೆ)

ಆತೆಯೇ ಇಲ್ಲದಂತೆ ಚಿತ್ರಿಸಿ, 'ಚಿನ್ನವು ನನಗೆ ಪ್ರಿಯವಾಗುವುದಕ್ಕೆ ನಾನೇನು ರಾಜನೆ ಅಥವಾ ವರ್ತಕನೆ ?' ('ಕಿಮಹಂ ರಾಜಾ ವಾ ವಣಿಗ್ವಾ ಯೇನ ಸುವರ್ಣಾನಿ ಮಮ ಪ್ರಿಯಾಣಿ ಭವನ್ತಿ?') ಎಂದು ವಿದೂಷಕನು ಪ್ರಶ್ನಿಸುವಂತೆ ಮಾಡಿರುವುದು.

ಆಸಾಧಾರಣವಾದ ಹೃದಯ ವೈಶಾಲ್ಯವೂ, ತ್ಯಾಗ ಬುದ್ಧಿಯೂ ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಥೃತಿಯ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ್ಯಗಳು. ಭಾಸ ಮಹಾಕವಿಯು ಅವುಗಳನ್ನೂ ತನ್ನ ರೂಪಕ ಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ಫೂರ್ತಿದಾಯಕವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಜೀವನ ವಿಧಾನವು ಸರಳವಾಗಿಯೂ, ಸುಂದರವಾಗಿಯೂ, ಪ್ರೇಮಮಯವಾಗಿಯೂ ಇರಬೇಕೆಂಬುದು ಅವನ ಆಶ್ರಯ. ಗುಣವೂ ಯೋಗ್ಯತೆಯೂ ಪೂಜಾಸ್ಥಾನವೇ ಹೊರತು ಜಾತಿಯಲ್ಲವೆಂಬುದನ್ನು ಪಂಚರಾತ್ರವೆಂಬ ರೂಪಕದಲ್ಲಿ ಭಾಸ ಮಹಾಕವಿಯು ಮನೋಹರವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಿ ದ್ದಾನೆ. ಜಾತಿಯಲ್ಲಿ ಬ್ರಾಹ್ಮಣನಾಗಿ, ಕ್ಷತ್ರಾಚಾರ್ಯನಾಗಿರುವ ದ್ರೋಣಾಚಾ ರ್ಯನು ಭೀಷ್ಮನನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ತನಗೇ ಮೊಟ್ಟ ಮೊದಲು ನಮಸ್ಕಾರ ಮಾಡಿದ ತನ್ನ ಶಿಷ್ಯ ದುರ್ಯೋಧನನೊಡನೆ ಅದು ಅಕ್ರಮವೆಂದು ('ವತ್ಸ! ಅಯಮಕ್ರಮಃ।" ಎಂದು) ಹೇಳುತ್ತಾನೆ; ಜಾತಿಯಲ್ಲಿ ಕೃತ್ರಿಯನಾದರೂ ಗುಣದಲ್ಲಿ ತನಗಿಂತ ಶ್ರೇಷ್ಠ ನಾದ ಮಹಿಮಾನ್ವಿತ ಭೀಷ್ಮಾಚಾರ್ಯನಿಗೇ ವೊಟ್ಟವೊದಲು ದುರ್ಯೋಧನನು ನಮಸ್ಕಾರ ಮಾಡಬೇಕಾಗಿದ್ದಿ ತೆಂದು ತಿಳಿಸಿ, ಮೊದಲು ಭೀಷ್ಮಾಚಾರ್ಯನಿಗೆ ನಮಸ್ಕಾರ ಮಾಡಬೇಕೆಂದು ಸೂಚಿಸುತ್ತಾನೆ. ಉದಾರಹೃದಯನಾದ ಭೀಷ್ಮಾಚಾರ್ಯನು ಅದಕ್ಕೊಪ್ಪದೆ 'ನೀನು ಬ್ರಾಹ್ಮಣ. ನಾವು ಕ್ಷತ್ರಿಯ ವಂಶಜರು. ನೀನು ಗುರು. ನಾವು ಶಿಷ್ಯರು ' ('ದ್ವಿಜೋ ಭರ್ವಾ ಕ್ಷತ್ರಿಯವಂಶಜಾ ವಯಂ । ಗುರು ಭ೯ವಾ೯ ಶಿಷ್ಯ ಮಹತ್ತರಾವಯಂ ॥') ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. ದ್ರೋಣಾಚಾರ್ಯನು ತಮ್ಮನ್ನು ತಾವು ಅಲ್ಪರೆಂದು ಭಾವಿಸುವುದೇ ಮಹಾತ್ಮರ ಲಕ್ಷಣವೆನ್ನುತ್ತಾನೆ. ಯಜ್ಞ ಫಲ ರೂಪಕದಲ್ಲಿ, ವಿಶ್ವಾಮಿತ್ರನಿಗೆ ನಮಸ್ಕಾರಮಾಡುವಂತೆ ವಸಿಷ್ಠನು ಬಾಲಕ ಶ್ರೀರಾಮನಿಗೆ ಆಜ್ಞಾ ಪಿಸುತ್ತಾನೆ. ಶ್ರೀರಾಮನು, ' ಆತನು ಕ್ಷತ್ರಿಯ. ಬ್ರಾಹ್ಮಣರಿಗೆ ನಮಸ್ಕಾರಮಾಡುವಂತೆ (ಕ್ಷತ್ರಿಯರಾದ ನಾವು) ಕ್ಷತ್ರಿಯನಾದ ಆತನ ಚರಣಗಳ ಮೇಲೆ ತಲೆಯನ್ನಿಟ್ಟು ಹೇಗೆತಾನೆ ನಮಸ್ಕಾರಮಾಡಲಾದೀತು?' ಎಂದು ಕೇಳು ತ್ತಾನೆ. ಅದಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವಾಗಿ ವಸಿಷ್ಠನು 'ವಿಶ್ವಾಮಿತ್ರನು ಮಹಾತಪಸ್ವಿ. ಅವನ ತಪಃಪ್ರಭಾವದಿಂದ ಅವನು ಮಾತ್ರವೇ ಅಲ್ಲದೆ ಅವನ ತಂದೆಯೂ ಅವನ ತಾತನೂ ಋಷಿತ್ವವನ್ನೂ ಬ್ರಹ್ಮತ್ವವನ್ನೂ ಪಡೆದರು' ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. ಹದಿನಾರಾಣೆಯ ಕ್ಷ್ನತ್ರಿಯನಾದ ಮಹಾಸೇನನ ಆಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿ ಜೈನರಿಗೆ ದೊಡ್ಡ ಹುದ್ದೆ ಗಳು ದೊರೆಯಲು ಆತಂಕವಿರಲಿಲ್ಲವೆಂಬ ಸನ್ನಿವೇಶವನ್ನು ಭಾಸನು ಚಿತ್ರಿಸಿದ್ದಾನೆ; ಇಂಗ್ಲೆಂಡಿನಲ್ಲಿ ತೀರ ಈಚಿನವರೆಗೂ ಯೆಹೂದ್ಯರಿಗೆ (ಎಂದರೆ 'ಜ್ಯೂ 'ಗಳಿಗೆ) ಸರ್ಕಾರಿ ಉದ್ಯೋಗಗಳು ದೊರೆಯಲು ಅವಕಾಶವೇ ಇರಲಿಲ್ಲವೆಂಬುದನ್ನು ಹಿನ್ನೆಲೆಯಲ್ಲಿಟ್ಟು ಪರಿಶೀಲಿಸಿದರೆ, ಈ ನಿಚಾರವೆಷ್ಟು ಹೆಮ್ಮೆಗೆ ಯೋಗ್ಯವಾದುದೆಂಬುದು ಗೊತ್ತಾಗುವುದು. ಭಾಸನು

ಚಿತ್ರಿಸಿರುವ ವಾಸವದತ್ತೆ, ಪದ್ಮಾವತ್ರಿ, ಸುಮಿತ್ರೆ ಮುಂತಾದ ಮಹಾಮಾನಿನಿಯರು ಸವತಿಯರನ್ನು ಕೂಡ ಸೋದರಿಯರಂತೆ ಪ್ರೀತಿಸುವ ಮಧುರ ವೃತ್ತಿಯ ತ್ಯಾಗಜೀವಿ ಗಳು. ಯಜ್ಞ್ಯಫಲ ರೂಪಕದಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿತಳಾಗಿರುವ ಸುಮಿತ್ರೆಯು ಸರ್ವಮಿತ್ರೆ; ಅವಳು ಕೋಪವನ್ನೇ ಅರಿಯದವಳು. ದುರಹಂಕಾರವಂತೂ ಅವಳ ಬಳಿಗೆ ಸುಳಿ ಯದು. ರಾಮನಿಗೆ ಅರ್ಧರಾಜ್ಯವನ್ನೂ ಭರತನಿಗೆ ಅರ್ಧರಾಜ್ಯವನ್ನೂ ಹಂಚಿಕೊಡ ಬೇಕೆಂಬುದು ದಶರಥನಿಗೆ ಅವಳ ಸಲಹೆ ದಶರಥನು ಅದರಿಂದ ಆಶ್ಚರ್ಯ ಚಕಿತ ನಾಗಿ ' ನಿನ್ನ ಈರ್ವರು ಪುತ್ರರಿಗೂ ಏನನ್ನು ಕೊಡಲಿ ? ' ಎಂದು 'ಕೇಳಿದಾಗ ' ಏನೂ ಬೇಡ. ರಾಮನ ಸೇವೆಯಿಂದ ಲಕ್ಷ್ಮಣನೊ, ಭರತನ ಸೇವೆಯಿಂದ ಶತ್ರುಘ್ನನೂ ಸರ್ವದಾ ಪೂರ್ಣಸೌಖ್ಯವನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತಾರೆ' ಎಂಬುದು ಆ ತ್ಯಾಗಸೌಜನ್ಯ ಪುತ್ರ ಮಹಾದೇವಿಯೆಂದು ಕರೆದು ಅವಳ ತ್ಯಾಗ ಸಂತೋಷಗಳಿಗಾಗಿ ಆಶ್ಚರ್ಯಪಡುವರು. ಚಾರುದತ್ತರೂಪಕದಲ್ಲಿ ಅತ್ಯಂತ ಧನಿಕನಾಗಿದ್ದ ಚಾರುದತ್ತನು ಸಮಸ್ತ್ರವನ್ನೂ ಬಡವ ರಿಗೆ ದಾನಮಾಡಿ ದರಿದ್ರ ನಾದಂತೆ ನಿರೂಪಿತವಾಗಿದೆ. ದಾರಿದ್ರ್ಯವನ್ನು ಅನುಭವಿಸಿ ತನ್ನ ಸುಖ ಸಂತೋಷಗಳು ಕಡಮೆಯಾದುದಕ್ಕಾಗಿ ಅವನು ವ್ಯಧಿಪಡುವುದಿಲ್ಲ, ಇತ ರರಿಗೆ ಉಪಕಾರ ಮಾಡುವುದು ತಪ್ಪಿಹೋಯಿತಲ್ಲಾ ಎಂಬುದು ಅವನ ದುಃಖ. ಕ್ರಿಮಿ ಕೀಟಗಳಿಗೂ ವಕ್ಷಿಗಳಿಗೂ ನೊದಲಿನಂತೆ ಯಧೇಷ್ಟವಾಗಿ ಧಾನ್ಯಗಳನ್ನು ಹಾಕುವುದು ತಪ್ಪಿ ಹೋಗಿ ಕೆಲವೇ ಹಿಡಿಗಳಷ್ಟು ಕಾಳುಗಳನ್ನೆ ರಚಿ ತೃಪ್ತಿ ಪಡಬೇಕಾಯಿತಲ್ಲಾ ಎಂಬುದು ಅವನ ಸಂಕಟ. ಕೌರವರಿಗೂ ಪಾಂಡವರಿಗೂ ಆಚಾರ್ಯನಾದ ದ್ರೋಣಾ ಚಾರ್ಯನು ಶಿಷ್ಯ ರಿಂದ ಏನನ್ನೂ ಪರಿಗ್ರಹಿಸದೆ ದರಿದ್ರನಾಗಿಯೇ ಉಳಿದು ಸಂತೋಷ ಚಿತ್ತ ನಾಗಿರುತ್ತಾನೆ ಸಂಪತ್ತಿನ ಮೇಲಿನ ಆಶಿಯೇ ಅವನಿಗಿಲ್ಲ. ದುರ್ಯೋಧನನು ತನ್ನ ಗವೆಯೊಂದನ್ನು ತನಗಾಗಿ ಉಳಿಸಿಕೊಂಡು ಮಿಕ್ಕ ಸಮಸ್ತ ಸಂಪತ್ತನ್ನೂ ಸಮರ್ಪಿ ಸಲು ಸಿದ್ಧ ನಾಗಿದ್ದರೂ ದ್ರೋಣಾಚಾರ್ಯನು ಅದನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಲು ಸಮ್ಮತಿಸನು.

ಸ್ತ್ರೀಯರಲ್ಲಿ ಗೌರವವನ್ನು ತೋರಿಸುವುದು ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಒಂದು ವಿಶೇಷ ಲಕ್ಷಣ. ಭಾರತವು ಮೊದಲು ' ಮಾತೃದೇವೋ ಭವ' ಎಂದು ಆ ಬಳಿಕ ' ಪಿತೃದೇವೋ ಭವ' ಎಂದ ದೇಶ, ಆಚಾರ್ಯನು ತಂದೆಗಿಂತ ಶ್ರೇಷ್ಠನೆಂದೂ, ಆಚಾರ್ಯನಿಗಿಂತ ಮಾತೆಯು ಶ್ರೇಷ್ಠಳೆಂದೂ ಹೇಳಿದ ದೇಶ. ಈಚಿನ ನ್ಯೂ ನಾತಿರೇಕ ಗಳಿಗೆ ಹಿಂದಿನವರನ್ನು ತೆಗಳುವುದು ಯುಕ್ತವಲ್ಲ. ಸ್ತ್ರೀತ್ವವನ್ನು ದೇವತ್ವಕ್ಕೆ ಮುಟ್ಟ ಸಿದ ದೇಶವೆಂದರೆ ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ಭಾರತವೊಂದೇ. ಭಾಸ ಮಹಾಕವಿಯೂ ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಅಮೃತ ಪುತ್ರರಲ್ಲೊ ಬ್ಬನು. ಆತನ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ರಾಕ್ಷಸ ಸ್ತ್ರೀಯ ರಿಗೂ ಸಹಾನುಭೂತಿಯು ಪ್ರದರ್ಶಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಹಿಡಿಂಬಾದೇವಿಯ ವಿಚಾರವಾಗಿ 'ಹುಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ರಾಕ್ಷಸಿ, ನಡೆನುಡಿಗಳಲ್ಲಲ್ಲ ' ಎಂದು ಆತನು ಭೀಮನಿಂದ ಹೇಳಿಸಿದ್ದಾ ನೆ. ಭೀಮನು ಅವಳನ್ನು ಕೊಂಡಾಡುವಂತೆ ಮಾಡಿದ್ದಾನೆ. ಉದಯನನು ಅಂಗಾರವತಿ

ಯನ್ನು ನಗರ ದೇವತೆಯಂತಿರುವ ಪುಣ್ಯಾತ್ಮಳೆಂದು ವರ್ತಿಸುತ್ತಾನೆ ಭಾಸಮಹಾಕವಿಯು ಚಿತ್ರಿಸಿರುವ ಸೀತೆಯೂ, ವಾಸವದತ್ತೆಯೂ, ಪದ್ಮಾವತಿಯೂ, ಯಾವಕಾಲದ ಯಾವ ಜನಾಂಗದವರಾದರೂ ಹೆಮ್ಮೆ ಪಡುವಂತಿರುವ ಲೊಕೋತ್ತರ ಸ್ವಭಾವದವರು. ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಅಮೃತಪುತ್ಥಳಿಗಳು. 'ಹೆಣ್ಣು ಮಗುವು ಹುಟ್ಟೈ ತೆಂದರೆ ಮುಂದೆ ಅದನ್ನು ಯಾರಿಗೆ ಕೊಟ್ಟು ವಿವಾಹಮಾಡಬೇಕೆಂಬ ಮಹತ್ತರ ಚಿಂತೆ' ಎಂಬ ಗೋಳಾಟಕ್ಕೂ ಭಾಸಕೃತಿಗಳಿಗೂ ಬಹುದೂರ. 'ಕನ್ಯಾಪಿತೃತ್ವವು ಬಹಳ ವಂದನೀಯ' ('ಕನ್ಯಾಪಿತೃತ್ವಂ ಬಹು ವಂದನೀಯಮ್') ಎಂಬುದು ಅವುಗಳಿಂದ ಕೇಳಿಬರುವ ಮಂಜುಳ ಸ್ವನ.

ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯಗಳಂತಿರುವ ಇತರ ಅನೇಕ ವಿಚಾರಗಳ ಸಂಬಂಧದಲ್ಲಿ ಕೂಡ, ಇಂದಿಗೂ ಸ್ಫೂರ್ತಿದಾಯಕವಾಗಿರುವಂತೆ ಭಾಸ ಮಹಾಕವಿಯು ತನ್ನ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಮನೋಹರವಾದ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಅವುಗಳನ್ನು ಸಮಷ್ಟಿಯಾಗಿ ಆತನ ಕೃತಿಗಳ ವ್ಯಾಸಂಗದಿಂದಲೇ ಗ್ರಹಿಸಿ ಆನಂದಿಸಬೇಕೇ ಹೊರತು ಅವುಗಳ ವಿವರಣೆಯನ್ನು ಒಂದು ಲೇಖನದಲ್ಲಿ ಒದಗಿಸಿ ಮುಗಿಸುವುದೆಂದಿಗೂ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ.

ಸಿ. ಕೆ. ನೆಂಕಟರಾವುಯೈ

# ಸತಿಯ ಪುತ್ರ–ಶಬ್ದಾರ್ಥ ವಿಚಾರ

ಸಂಸ್ಕೃತ ವಾಜ್ಮಯದಲ್ಲಿ ಮಹಾಭಾರತಾದಿ ಗ್ರಂಧಗಳಲ್ಲಿ ಭಾರತ ಹಾಗೂ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಹಲವು ಕಡೆಗಳ ಹೆಸರುಗಳು ಹೇಳಿವೆಯೆಂದು ಚಾರಿತ್ರಿಕ ವಿದ್ವಾಂಸರು ಒಪ್ಪುವರು.

ಅಶೋಕ ಮಹಾರಾಜನು ಸುಮಾರು ಕ್ರಿ. ಪೂ. ಮೂರನೆಯ ಶತಕದಲ್ಲಿದ್ದ ನೆಂದು ಹೇಳುವರು. ಅವನಷ್ಟು ವಿಶಾಲವಾದ ಸಾಮ್ರಾಜ್ಯವನ್ನು ಆಳಿದವರು ವಿರಳ. ಅವನು ಕೆತ್ತಿಸಿದ ಶಾಸನಗಳು ಮಾಸ್ಕಿ, ಚಿತ್ರದುರ್ಗ ಜಿಲ್ಲೆಯ ಸಿದ್ಧಾ ಪುರ, ಬ್ರಹ್ಮಗಿರಿ, ಜಟಂಗ ರಾಮೇಶ್ವರ, ಎರ್ರಗುಡಿ, ಅವರಾಂತದ (ಠಾಣಾ ಜಿಲ್ಲೆಯ) ಸುವಾರಗಳ ತನಕ ದಕ್ಷಿಣ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಹಬ್ಬಿವೆ. ಆತನ ಶಿಲಾಲೇಖವಿರುವ ಇವೆಲ್ಲಾ ಪ್ರದೇಶಗಳು ಆತನ ರಾಜ್ಯಕ್ಕೆ ಸೇರಿದ್ದು ವೆಂದು ತಿಳಿಯುವುದು. ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ 'ಮೌರ್ಯ ಸಾಮ್ರಾಜ್ಯದ ದಕ್ಷಿಣಭಾಗದ ರಾಜಧಾನಿಯೇ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಉತ್ತರ ಭಾಗದಲ್ಲಿದ್ದು ದರಿಂದ ಕರ್ಣಾಟ ಕದ ಈ ಭಾಗವು ಮೌರ್ಯರ ಕೈಯಲ್ಲಿದ್ದಿ ತೆಂಬುದರಲ್ಲಿ ಸಂಶಯವಿಲ್ಲ' ವೆಂದು ಇತಿಹಾಸ ಸಂಶೋಧಕರು ಅಭಿವ್ರಾಯಪಡುತ್ತಾರ.

ಇದರಿಂದ ಕನ್ನಡದ ದಕ್ಷಿಣಭಾಗವು ಆತನ ಆಳ್ವಿಕೆಗೆ ಸೇರಿರಲಿಲ್ಲವೆಂದು ವ್ಯಕ್ತ ವಾಗುತ್ತದೆ. 'ಯೇಚ ಅಂತ, ಏವಮವ ಪ್ರಚಂತೇಷು' ಇತ್ಯಾದಿ ನಿರೂಪಿಸಿದ ಜೋಳ, ಪಾಂಡ್ಯ, ಸತಿಯಪುತ್ರ, ಕೇರಲಪುತ್ರಗಳು ಆತನ ರಾಜ್ಯದ ಹೊರವಳಯ ದಲ್ಲಿದ್ದು ವೆಂದು— ಆತನ ಎರಡನೆಯ ಶಿಲಾಶಾಸನದಿಂದ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ತಿಳಿಯುವು ದೆಂಬುದಕ್ಕೆ— ವಿದ್ವಾಂಸರಲ್ಲಿ ಮತ ಭೇದವಿಲ್ಲ. ಪರಂತು, ಅಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಸತಿಯ ಪುತ್ರವೆಂದರೆ ಅದಾವ ಪ್ರದೇಶವೆಂದು, ಆ ಶಬ್ದಾ ರ್ಥವಿಚಾರವೇನೆಂದು ಅನೇಕರಲ್ಲಿ ಮತಭೇದವಿದೆ ಪ್ರಸ್ತುತ, ಕೆಲವು ಹೇಳಿಕೆಗಳು ಅದೇಕೆ ಸರಿಬರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು, ಆ ಬಗೆಗೆ ನಮ್ಮ ಆಶಯವೇನೆಂದು ವಿವೇಜಿಸಬೇಕು.

I ಇತರರ ಹೇಳಿಕೆಗಳು ೧) ಸತಿಯ ಪುತ್ರವೆಂಬ ಜನತೆಯಾಗಲೀ, ರಾಜ್ಯ ವಾಗಲೀ, ಅಧವಾ ವಿಭಾಗವಾಗಲೀ ಬೇರೆ ಅದೆಲ್ಲೂ ಹೇಳಿಲ್ಲ. ಅದು ಬಹುಶಃ ತುಳು ಅಧವಾ ಕೊಯಮುತ್ತೂರು ಜಿಲ್ಲೆಯ 'ಸತ್ಯಮಂಗಲ' ತಾಲ್ಲೋಕಿನ ಪ್ರದೇಶವನ್ನು ಹೇಳಿರಬಹುದೆಂದು ಒಂದು ಹೇಳಿಕೆಯಿದೆ.

ಅಶೋಕನ ಶಾಸನಕ್ಕೊಳಪಟ್ಟ ಕಾರಣ ಆತನ ಶಿಲಾಶಾಸನಗಳಿರುವ ಅಪ ರಾಂತದ (ಉತ್ತರ ಕೊಂಕಣದ) ಭಾಗದಿಂದ ಕೊಯಮುತ್ತೂರಿನ ಸತ್ಯಮಂಗಲ ದವರೆಗೆ ಇರುವ ಪ್ರವೇಶದ ಪ್ರಶ್ನೆಯೊಂದು ಇಲ್ಲಿ ಬರುವುದು. ಹಾಗೂ 'ಸತಿಯ' ವೆಂಬುದು 'ಸತ್ಯ 'ವೆಂಬ ಸಂಸ್ಥೃತ ಶಬ್ದದ ರೂಪಾಂತರವಿರಬೇಕೆಂದು ಭಾವಿಸಿ ಹಾಗೆ ಹೇಳಿದ್ದಿ ರಬಹುದು! ಆದರೆ ಸತ್ಯವೆಂಬುದು 'ಶಚ್ರಸಚ್ಛಸಚ್ಚ'ವೆಂದು ತಾನೇ ರೂಪಾಂ ತರವಾಗುವುದನ್ನು – 'ಸತಿಯ' ವೆಂದು ಅದೆಲ್ಲೂ ಹೇಳಿರದುದನ್ನು — ನಾವು ಅಗತ್ಯ ತಿಳಿದಿರಬೇಕು. (ಹೇಮಚಂದ್ರನ ಪ್ರಾಕೃತವ್ಯಾಕರಣ 2-13, ಕುಮಾರಸಾಲ ಚರಿತೆ. 1-63, ಶ್ರೀ. ಮೆಹಂದಲೆಯವರ ಗ್ರಂಥ, ಇತ್ಯಾದಿ ನೋಡಿರಿ). ಆದು ದರಿಂದ ಈ ಮೇಲಿನ 'ಸತ್ಯ ಮಂಗಲ' ವೆಂಬ ಹೇಳಿಕೆಯನ್ನು ನೀಗಿಬಿಡಬೇಕು. ಇನ್ನು, ಅರೆನುಡಿಯಲ್ಲಿರುವ ತೌಳವನಿಚಾರ ಮುಂದೆ ಮಾಡಲಿದೆ.

- ೨) ಕಾಂಚೀ ಪಟ್ಟಣದ ಒಂದು ಶಿಲಾ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ 'ಸತ್ಯಾವ್ರತನಾಮಾಂಕಿತ ಕಾಂಚೀ ದಿವ್ಯಕ್ಷೇತ್ರ 'ವೆಂದು ಹೆಸರಿಸಿರುವುದರಿಂದ, ಸತಿಯ ಪುತ್ರವೆಂದರೆ ಕಾಂಚಿ ಯಿರಬಹುದೆಂದು ಇನ್ನೊಂದು ಗ್ರಹಿಕೆಯಿವೆ. ಇದೂ ಈ ಮೇಲಿನ ವಿವರಣೆಯಂತೆ ಬಿಡಬೇಕಾಗುವುದು.
- ೩) ' ಸತಿಯ ಪುತ್ರ 'ವೆಂದು ಸತ್ಯ ಪುತ್ರವೆಂಬುದರ ರೂಪಾಂತರ; ಸತ್ಯ ಪುತ್ರ ರೆಂದರೆ ತುಳುನಾಡಿನ ಪ್ರಾಚೀನ ಜನರಾದ ಕೊರಗ (ಇಂದಿನ ಹರಿಜನ ಬಳಗ)ರು. ಇವರು ಸತ್ಯ ನಿಷ್ಠ ರಾದುದರಿಂದ ಆ ಹೆಸರು ಸಾರ್ಧಕ್ಯ ವೆಂದು ಮತ್ತೊಂದು ನಿರೂ ಪಣವಿದೆ.

ಅಶೋಕನು ಪಟ್ಟು ಭಿಷಕ್ತ ನಾದ ಹದಿಮೂರನೆಯ ವರುಷದಲ್ಲಿ ಸ್ವದೇಶ ಹಾಗೂ ಪರದೇಶಗಳಲ್ಲಿ ಬೌದ್ಧ ಧರ್ಮವನ್ನು ಹಬ್ಬಿಸಲು ಧರ್ಮ ಮಹಾಮಾತ್ರರನ್ನು ಕಳು ಹಿಸಿದನೆಂದಿರುವ ಆತನ ಐದನೆಯ ಶಿಲಾ ಬೇಖದಲ್ಲಿ 'ಯೇವಾ ಪ್ಯನೈ ಅಪರಾಂತಾ ಚಿಂದು ಬಹುವಚನಾಂತವಾಗಿ ನಿರೂಪಿಸಿದ್ದಾ ನೆಂಬುದು (ಶ್ರೀ. ಆರ್. ಜಿ ಭಾಂಡಾ ರ್ಕರರ ಆಶಯ) ಸರಿಯಾದರೆ, ಅದು ಉತ್ತರ ಕೊಂಕಣ ಮಾತ್ರವಲ್ಲ, ಅದರ ತೆಂಕ ಲಿಗೂ ಸಮನ್ವಯಿಸಬರುವುದು. ಆತನು ಜೋಳ ಮೊದಲಾದ ಆ ನಾಲ್ಕು ಪ್ರದೇಶ ಗಳಲ್ಲಿ ಮನುಷ್ಯರ ಮತ್ತು ಪಶುಗಳ ಚಿಕಿತ್ಸೆಗೆ ತಕ್ಕ ಏರ್ವಾಟು ಮಾಡಿದನೆಂದು ಎರಡನೆಯ ಶಿಲಾಲೇಖದಲ್ಲೇ ಹೇಳಿದೆ. ಅಂದರೆ, 'ಸತಿಯ ಪುತ್ರ'ವೆಂಬ ಪ್ರದೇಶದಲ್ಲಿ ಆಗ ಕೊರಗರು ಮಾತ್ರ ವಾಸಿಸುತ್ತಿದ್ದ ರೆಂದಲ್ಲ, ಅಲ್ಲಿ ಪಶುಪಾಲನೆ ಮೊದಲಾದ ಆ ನಾಡಿಗರ ಜೀವಿಕೆಯನ್ನು ಕೈಗೊಂಡಿದ್ದ ವರೇ ವಾಸಿಸುತ್ತಿದ್ದ ರೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕಾ ಗುತ್ತದೆ. ಇನ್ನು ಇಲ್ಲಿನ ಕೊರಗರು ಭಾರತದೆಲ್ಲೆ ಡೆಯ ಆದಿಕುಲದ ಅದೊಂದು ಶಾಖೆಯವರೆಂದು ಭಾವಿಸಲಾಗಿದೆ. ಹಾಗೂ 'ಸತ್ಯ—ಸತಿಯ' ಶಬ್ದ ಗಳಿಗೆ ಪರಸ್ಪರ ರೂಪ ಸಂಬಂಧವಿಲ್ಲವೆಂದು ಈ ಮೊದಲೇ ಹೇಳಿದ್ದೇವೆ. ಒಟ್ಟಾರೆ, ಈ ಹೇಳಿಕೆ ಸಾಧಾರವಲ್ಲವೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ಳ) ಪ್ರೊಲೆಮಿಯೆಂಬ ಗ್ರೀಕ್ ಪ್ರವಾಸಿಯ ಗ್ರಂಥವಲ್ಲಿ 'ಅಯ್ ಒಯ್' ಎಂದುಧೇ—ಶಬ್ದಾದಿಯ ಸಕಾರಲೋಪದ ವಿಕಲ್ಪದಂತೆ—ಸೈಒಯ್ ಹಾಗೂ ಸಾತಿಯ ವೆಂದು ಆಗಿರಬೇಕೆಂದು ಅದೊಂದು ವಿವರಣೆ ಇವೆ.

ಪ್ರೈಲಿಮಿಯ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ 'ಐಒಯ್' ಎಂಬ ಅಂದೊಂದೇ ಹೆಸರಿನ ಎರಡು ಅನ್ಯಾನ್ಯ ಸ್ಥಳಗಳಿವೆ (ಪುಟ. 53-54, 180, 182). ಒಂದು 'ಕೊಮರಿಯಾ

(ಕನ್ಯಾಕುಮಾರಿ)' ಯೊಂದಿಗೆ ಹೇಳಿದೆ. ಇನ್ನೊಂದು ' ಒಲೊಖೊ ಇರಾ ' (ಆಲುವ ಖೇಡ) ದೊಂದಿಗೆ ಹಾಗೂ ' ಮೆರೊಂಡಾ (ಮುರಡೇಶ್ವರ) ' ವಿರುವಂತಹುದೆಂದು ಹೇಳಿದೆ. ಗ್ರೀಕ್ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಹಕಾರವು ಉಚ್ಚಾರದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಇತ್ತಲ್ಲದೆ ಅದಕ್ಕೆ ನಿಯತವಾದ ಪ್ರತ್ಯೇಕ ವರ್ಣವಿದ್ದಿಲ್ಲ. ಆದುದರಿಂದ ಇದು ಮೂಲತಃ ' ಹೈಹಯ ' ವೆಂದೇ ಇದ್ದಿ ರಬೇಕೆಂದು ಹೇಳುವರು. ಪ್ರಕೃತ ಸತಿಯ ಪುತ್ರ ಶಬ್ದ ವು ಕೇರಲಕ್ಕಿಂತ ಬೇರೆಯಾಗಿರಬೇಕಾಗಿ, ' ಅಯ್ ಒಯ್ ' ಶಬ್ದ ಕ್ಕೂ ' ಸತಿಯ ' ಶಬ್ದ ಕ್ಕೂ ಸಾಮ್ಯ ವಾದವು ಒಪ್ಪತಕ್ಕುದಲ್ಲ.

- א) ಸತಿಯ ಪುತ್ರಕ್ಕೂ ' ಸಾತ್ಸುತೇ 'ಅಥವಾ ಕೊಂಕಣದೇಶಕ್ಕೂ, ' ಸಾತ್ವತ ' ರಿಗೂ ಸಂಬಂಧೀಕರಣದ ವಿವರಣೆ ಅಷ್ಟೊಂದು ಸಬಲಾತ್ಮಕ ವ್ಯಾಕರಣಾಧಾರವಾಗಿ ತೋರುವುದಿಲ್ಲೆಂದು ನೀಗಿ ಬಿಡಬೇಕು.
- ೬) ಮಾರ್ಕಂಡೇಯ ಪುರಾಣ ಹಾಗೂ ಬೃಹತ್ಸಂಹಿತೆಗಳಲ್ಲಿ ಅಪರಾಂತ ದೊಂದಿಗೆ ಹೇಳಿದ 'ಶಾಂತಿಕ'ವೆಂಬ ದೇಶವಾಚಕ ಸಂಸ್ಕೃತ ಶಬ್ದದ ರೂಪಾಂತರವೇ 'ಸತಿಯ' ವೆಂದು ಬೇರೆಯೊಂದು ವಿವರಣೆಯಿದೆ.

'ಶಾಂತಿ' ಶಬ್ದದ ರೂಪಾಂತರವು 'ಸಂತಿ'ಯೆಂದು ಮಾತ್ರ ಹೇಳಿದೆ. (ಹೇಮಚಂದ್ರನ ವ್ಯಾಕರಣ. 4–441). ಇದರ ಪ್ರಾಯೋಗಿಕ ಪಾಠಾಂತರಗಳಲ್ಲೂ ಅನುಸ್ವಾರಲೋಪವಿಲ್ಲ. ಹಾಗಾಗಿ, 'ಸಂಸ್ಕೃತದ ಅನುನಾಸಿಕವು ಪ್ರಾಕೃತದಲ್ಲಿ ಅನು ಸ್ವಾರವಾಗುತ್ತದೆ. ಆ ಅನುಸ್ವಾರವನ್ನು ಸೂಚಿಸುವ ತಲೆಗಡೆಯ ಬಿಂದುವು ಕೆಲ ವೊಮ್ಮೆ ಕೆತ್ತಲ್ಪಡುವುದಿಲ್ಲೆಂದು' ಹೇಳುವುದು ಇಲ್ಲಿ ಸಾಧುವಲ್ಲ. ಅಶೋಕನ ಎರಡನೆಯ ಶಿಲಾಲೇಖದ ಗಿರನಾರದ ಒಂದೆಡೆ ಮಾತ್ರ ಕೆತ್ತುಗನ ಕೈತಪ್ಪಿಂದಾಗಿ 'ಪಾಡಾ' ಯೆಂದಿದ್ದರೂ, ಮಿಕ್ಕ ನಾಲ್ಕು ಕಡೆಯ ಪ್ರತಿಗಳಲ್ಲಿ 'ಪಂಡಿಯ'ವೆಂದು ಅನುಸ್ವಾರವು ಕಾಣುವುದು. ಆದರೆ, ಸತಿಯ ಪುತ್ರವೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಆ ಆಯ್ದು ಕಡೆಯ ಪ್ರತಿಗಳಲ್ಲೂ ಅನುಸ್ವಾರವು ಹೇಳಿಲ್ಲವಾಗಿ, ಅನುಸ್ವಾರಲೋಪದ ಆ ಶಂಕೆಯಿಲ್ಲಿ ಸರಿ ಯಲ್ಲ. 'ಶಾಂತಿಕ, ಸತಿಯ'ಗಳು ರೂಪಾಂತರಿತಗಳನ್ನಲು ತಕ್ಕ ಆಧಾರಗಳಿಲ್ಲದೆ ನೀಗಲೇಬೇಕು.

II ಸ್ವಾಕಯ: ಸತಿಯ ಪುತ್ರವೆಂದರೇನೆಂದು ನಮ್ಮ ಆಶಯವು ಹೀಗಿದೆ— ಮಹಾಭಾರತಗ್ರಂಥದ ಭೀಷ್ಮಸರ್ವದಲ್ಲಿ ಹಲವಾರು ದಾಕ್ಷಿಣಾತ್ಯ ಜನಪದ ಗಳ ಹೆಸರು ಹೇಳುವಲ್ಲಿ 'ಸತಿಯಾಃ' ಎಂದು ಕಾಣುವುದು (೧೦-೬೨. ಪುಣೆಯ ಪ್ರತಿ).

ಸಭಾಪರ್ವದಲ್ಲಿ ವಾಂಡವರ ರಾಜಸೂಯಕ್ಕೆ ಬಂದಿದ್ದ ಅನೇಕ ದೇಶದವರ ಹೆಸರುಗಳನ್ನು ದುರ್ಬ್ರೋಧನನು ತನ್ನ ತಂದೆಯೊಡನೆ ಹೇಳುವಲ್ಲಿ,

ಕರ್ಣಾಟಕಾಃ ಕಾಂಸ್ಥಕುಟ್ಟಾಃ ಪದ್ಮಜಾಲಾಃ ಸತೀನರಾಃ । ದಾಕ್ಷಿಣಾತಾೄಃ ಪುಲಿಂದಾಶ್ಚ ಶವೇರಾಸ್ತಂಕಣಾಃ ಖಷಾಃ ॥ (ಕುಂಭಕೋಣ ಪ್ರತಿ. ೭೮-೯೮) ಎಂದು ತೋರುವುದು. ಇವೆರಡು ಕಡೆಗಳಲ್ಲಿ ಪಾಠಾಂತರವಾಗಿ ಶಬ್ದಾಂತರಗಳು ಇರುತ್ತವೆ. ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಕೆಲವು ಈ ಮೇಲಿನ ಆಯಾ ಶಬ್ದ ಗಳಿಗೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿವೆ; ನಾರೀಯಾಃ, ಸತೀವರಾಃ, ಸತೀಪರಾಃ, ಇತ್ಯಾದಿ. (ಇವೆರಡು ವಿಷಯಾಂಶಗಳನ್ನು ಪತ್ರಮುಖೇನ ನನಗೆ ಕೃಪೆಯಿಂದ ತಿಳುಹಿದ, ಪುಣೆಯ ಭಾಂಡಾರ್ಕರ್ ಸಂಸ್ಥೆಯ ಮಹಾಭಾರತ ಪರಿಷ್ಕರಣಪ್ರತಿಯ ಪ್ರಧಾನಸಂಪಾದಕರಾದ ಶ್ರೀ. ಎಸ್. ಕೆ. ಬಿಲ್ವಾಲ್ಕರಂಗೆ ನನ್ನ ಹಾರ್ದಿಕ ಕೃತಜ್ಞತೆ ಸಲ್ಲಬೇಕು).

ಇಲ್ಲಿರುವ ಕರ್ಣಾಟಕ, ದಾಕ್ಷಿಣಾತ್ಯ ಶಬ್ದಗಳ ಸ್ಪಷ್ಟಾರ್ಥವನ್ನು ಯಾರೂ ಅಲ್ಲಗಳಿಯುವಂತಿಲ್ಲ. ಮಿಕ್ಕವುಗಳಲ್ಲಿ ಖಷಾಃ ಎಂಬುದು 'ಖಸಾಃ' ಎಂದು ರೂಪಾಂತರ ವಾಗಿ ಪ್ರಾಚೀನ ಗ್ರಂಥ ಹಾಗೂ ಶಾಸನಪ್ರವಂಚದಲ್ಲಿ ಕಾಣುವುದು—

ಕರಣಾಶ್ಣ ನಟ**್ಟೈ** ನ ಖಾಸೋ ದ್ರವಿಡ ಏವಚ |

(ಮನುಸ್ಮೃತಿ. ೧೦-೨೨)

ಸಾವಿರದ ಏಳರಲ್ಲಿ ಬರೆದ ಲಕ್ಕುಂಡಿಯ ಶಾಸನವೊಂದರಲ್ಲಿ ದಾನ ಚಿಂತಾಮಣಿ ಅತ್ತಿಮಬ್ಬೆಯ ಪತಿಯಾದ ನಾಗದೇವನನ್ನು ಕುರಿತು ವರ್ಣಿಸಿದ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಹೀಗಿದೆ—

> ಧಾಳಿಯೊಳಂಧ್ರನಂ ಪಿಡಿದಪೆಂ ಮಗಧೇಶನನಿಕ್ಕೆ ಮೆಟ್ಟಪೆಂ। ಲಾಳನಗಂಟಲಂ ಮುರಿದಪೆಂ ಖುಸನಂ ಪುಡಿಯೊಳ್ಪೊರಳ್ಚಿಪೆಂ। ಕೋಳದೊಳಕ್ಕಿಸೆಂ ಮಲೆವ ಪಾಂಡ್ಯ ನನಾಹವಮಲ್ಲದೇವನಿಂ। ಪೇಳೆನುತಿರ್ಪೃನೀ ದೊರೆತು ಶಾರ್ಯಗುಣೋನ್ನತಿ ನಾಗದೇವನ (ನಾ)॥ (ದ. ಭಾ. ಶಾ. ಸಂ. ೧೧\_೧೮ಲ್ಲಿ ೫೨)

ಸಾವಿರದ ಎಪ್ಪತ್ತೊಂದರಲ್ಲಿ ಬರೆದ ಎರಡನೆಯ ಸೋಮೇಶ್ವರನ ಕಾಲದ ಸೊರಟೂರಿನ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಹೀಗಿವೆ—

> ಅಂಗವರಾಳಸಿಂಗಳಿಕಗೂರ್ಜ್ವರ ಮಾಳವ ಚೀರಪಾಂಡ್ಯ ಕಾ। ಳಿಂದ ಖಸಾಂಧ್ರಯಾದವಮಹೀಭುಜಮೌಳಿಮಣಿಬ್ರ( ಪ್ರ)ಜಪ್ರಭಾ। ಲಿಂಗಿತಪಾದಪೀರನಮರೇಂದ್ರವಿಳಾಸನವಾರ್ಯ್ಯವೀರ್ಯ್ಯನು। ತ್ತುಂಗಯಶಂ ಸಮಸ್ತಭುವನಾಶ್ರಯನಾಹವಮಲ್ಲ ನಂದನ(ನಾ)॥

> > (ಅದೇ ಗ್ರಂಥ. ನಂ. ೧೧೧)

ಇದರಂತೆ ಆ ಭಾರತಶ್ಲೋಕದ ಉಳಿದ ಶಬ್ದಗಳ ಉಲ್ಲೇಖನದ ಬಗೆಯು ವಿಶ್ವಾಸಾರ್ಹವೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು.

ಅದಾಗಿ, ಭೀಷ್ಮಪರ್ವದ 'ಸತಿಯಾಃ' ಮತ್ತು ಸಭಾಪರ್ವದ 'ಸತೀನರಾಃ' ಶಬ್ದಗಳು ಒಂದೇ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿರಬಹುದು. ಸತಿಯರೇ ನರ(ಪುತ್ರ)ರಾಗಿ ಉಳ್ಳವರು ಸತೀನರರೆಂದು, ಸತೀಯರ ಪ್ರಾಚುರ್ಯ ವಿಶೇಷವುಳ್ಳ ದೇಶವು ಸತಿಯವೆಂದು ಬಗೆಯ ಲಾಗುವುದು. ಇಲ್ಲಿಯ 'ಸತಿಯಾಃ' ಎಂಬುದೇ ಅಶೋಕನ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿದೆ ಎನ್ನಬಹುದು.

ಇವೆರಡು ಶಬ್ದ ಗಳೂ ನಮ್ಮ ಕನ್ನಡ ಜಿಲ್ಲೆಯ ತೌಳವಭಾಗ (ಪ್ರದೇಶ)ವನ್ನು ತಾನೇ ನಿರ್ದೇಶಿಸುತ್ತವೆಯೆಂದರೆ ಅತಿಶಯೋಕ್ತಿಯಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ, ತುಳುವ ಜನಾಂಗ ದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಅಳಿಯಕಟ್ಟು—ಸತೀಪ್ರಧಾನವಾದ ಕೌಟುಂಬಿಕ ಕ್ರಮವು—ಬಳಕೆ ಯಿದೆ. ಕುಟುಂಬದ ಆಸ್ತಿ ಹಣ ಮೊದಲಾದವುಗಳ ಹಕ್ಕೂ, ಅದು ಕಾರಣ ದಿಂದೆಂಬಂತೆ ಜನನ ಮರಣಗಳ ಆಶೌಚವೂ ಹೆಮ್ಮಕ್ಕಳಲ್ಲಿ—ಹೊಂದಿಕೊಂಡು—ಸಾಗುವುದು. ತೌಳವರಲ್ಲದವರು ಅಲ್ಲಿ ಇಂದಿಗೂ 'ಮಕ್ಕಳ ಕಟ್ಟನ್ನೇ ' ಆಚರಿಸುವರು.

ಆವೊಂದು ಜನಾಂಗ ಹಾಗೂ ದೇಶಕ್ಕ್ರೆ ಅಲ್ಲಿನ ಆಚಾರ ಅಥವಾ ವಾಸಕ್ರಮಾದಿ ಗಳಿಂದ ಕಾಲಾನುಕ್ರಮದಲ್ಲಿ ಒಂದಾನೊಂದು ಹೆಸರು ಬಳಕೆಗೆ ಬರು**ವು**ದೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಅನುಮಾನವಿಲ್ಲ : ಮಾಹಿಷ್ಮ್ರತಿ, ಮಹಿಷಮಂಡಲ, ಮಹಿಷಕವೆಂದು ಸಂಸ್ಕೃತ ದಲ್ಲೂ; ಎರಮೈನಾಡು ಎಂದು ತಮಿಳಿನಲ್ಲೂ ಮೈಸೂರಿನ ಹೆಸರಿವೆ. ಕರ್ಣಾಟಕ ವೆಂದು ಸಂಸ್ಕೃತದಲ್ಲಿಯೂ, ಕನ್ನಡವೆಂದು ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿಯೂ, ಕರುನಾಡು ಎಂದು ತಮಿಳಿನಲ್ಲಿಯೂ ನಮ್ಮ ಕರ್ಣಾಟಕ ವ್ರಾಂತಕ್ಕೆ ಹೆಸರಿವೆ. ಆಳ್ವ(ರ)ಖೇಟವೆಂದು ಗ್ರೀಕ್ ಪ್ರವಾಸಿಯ ವರದಿ ಹಾಗೂ ಶಿಲಾಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಆ ತೌಳವಭಾಗವನ್ನು ಹೆಸರಿಸಿದೆ. ಇವುಗಳಂತೆ, ಹೆಮ್ಮಕ್ಕಳ ಕಟ್ಟನ್ನು ಆಧರಿಸಿದವರನ್ನು — ತೌಳವರನ್ನು — ಸತೀನರರೆಂದು, ಸತಿಯರೆಂದು ಮಹಾಭಾರತ ಗ್ರಂಧದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದೆ. ಈ ' ಸತಿಯ 'ವನ್ನು ಅನುವದಿಸಿ, ತೌಳವ ಜನಾಂಗವನ್ನೇ ಅಶೋಕನ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ' ಸತಿಯವುತ(ತ್ರ) ' ವೆಂದು ಹೇಳಿದೆ ಯೆಂದರೆ ತಪ್ಪಲ್ಲ. (ಕೆತ್ತುಗನ ಪ್ರಮಾದದಿಂದ—ಕಾಲಸಿಯಲ್ಲಿರುವ— ಅದೊಂದು ಪ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ 'ಸಾತಿಯ ಪುತ'ವೆಂದುದಕ್ಕೆ ಬೇರೆ ಅರ್ಧವಿರಲಿಕ್ಕೆಲ್ಲ). ಆ ಎರಡನೆಯ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಹೆಸರಿಸಿದ 'ಚೋಡಾ' ಅಂದರ ಚೋಳವೆಂದೂ, 'ಪಂಡಿಯ' ಅಥವಾ ' ಪಾಡಾ ' ಅಂದರೆ ಸಾಂಡ್ಯವೆಂದೂ, 'ಕೇರಲಪುತ'ವೆಂದರೆ ಮಲೆಯಾಳ ವೆಂದೂ ನಾವೆಲ್ಲಾ ತಿಳಿದುದೇ ಆಗಿದೆ. ಚೋಳ ಸಾಂಡ್ಯಗಳು ಹೇಗೆ ಒಂದಕ್ಕೊಂದು ತಾಗಿರುತ್ತವೋ, ಹಾಗೆಯೇ ಪಾಂಡ್ಯ ಕೇರಲಗಳು ಒಂದಕ್ಕೊಂದು ಸಂದುಗೂಡಿರುತ್ತವೆ-ಕೇರಲ ಸತಿಯವುತ್ರಗಳೂ ಒಂದಕ್ಕೊಂದು ತಾಗಿದ ದೇಶಗಳಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಚೋಳ ಪಾಂಡ್ಯ ಕೇರಳಗಳಂತೆ ಅಶೋಕನ ರಾಜ್ಯಭಾರಕ್ಕೊಳಪಡದ ಸತಿಯವುತ್ರವು ಕೇರಳದ ಉತ್ತರಕ್ಕೂ, ಆತನ ರಾಜ್ಯಕ್ಕೈ ಸೇರಿದ ಅಪರಾಂತದ ದಕ್ಷಿಣಕ್ಕೂ ಇರುವ ಕನ್ನಡದ ಒಂದು ಪ್ರದೇಶವಾದ, ತುಳುವರೇ ಸೈ! ' ಚೋಳ ಪಾಂಡ್ಯ ಕೇರಳ ಎಂಬ ಮೂರು ಮುಖ್ಯ ಜನಾಂಗಗಳನ್ನು ಸೇರಿಸಿದರ, ದಕ್ಷಿಣಭಾರತದಲ್ಲಿ ಅಶೋಕನ ಪ್ರತ್ಯಂತದವ ರಾಗಿ ಉಳಿಯುವುದು ತುಳುವ ದೇಶವೇ ಎಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ, ಸತ್ಯ ಪುತ್ರರು ತುಳುವರೆಂಬ ವಾದವೇ ಸಮಂಜಸವಾಗಿ ಕಾಣುತ್ತದೆ<sup>9</sup> ಈ ಮೇಲೆಂದ ಅರ್ಥವು ತಾನೇ ಅಲ್ಲಿಗೆ ಸಮನ್ವಯಿಸುತ್ತದೆಯಲ್ಲದೆ, ಬೇರೆಯಲ್ಲ!

ಹೆಮ್ಮೆಕ್ಕಳ ಕಟ್ಟು—' ಮರುಮಕ್ಕತ್ತಾಯಂ' ಎಂದು.—ಕೇರಳದಲ್ಲಿ ಇರುವುದ ರಿಂದ, ಸತೀನರ ಸತಿಯಗಳೆಂದು ಕೇರಳವನ್ನೇ ಮಹಾಭಾರತಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರಬಹು ದೆಂದು ಒಮ್ಮೆಗೆ ಕಾಣುವುದು. ಆದರೆ, ಅಶೋಕನ ಶಿಲಾಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಕೇರಲವುತ್ರ ದೊಂದಿಗೆ ಸತಿಯವುತ್ರವೆಂದು ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾಗಿ ಹೆಸರಿಸಿರುವುದರಿಂದ, ಆ ಶಿಲಾಶಾಸನ ದನಕ ಕೇರಳದಲ್ಲಿ 'ಮರುಮಕ್ಕತ್ತಾಯಂ' ಕ್ರಮವು ಬಳಕೆಯಿದ್ದಿ ಲ್ಲೆಂದು ಹೇಳ ಬಹುದು.

ತೌಳವರಲ್ಲಿರುವ ಈ ಹೆಮ್ಮಕ್ಕಳ ಕಟ್ಟು—ಅಳಿಯ ಸಂತಾನ ಕ್ರಮ—ಸುಮಾರು ಕ್ರಿ. ಶ. ಒಂದನೆಯ ಶತಕದಲ್ಲಿದ್ದಿ ರಬಹುದೆಂದು ಭೂತಾಳ ಪಾಂಡ್ಯ ನಿಂದ ಪ್ರಾರಂಭ ವಾಯಿತೆಂದು ಕೆಲವರು ಹೇಳುವರು. ಆದರೆ ಮಹಾಭಾರತದ ಎರಡು ಕಡೆಗಳಲ್ಲಿ ಹಾಗೂ ಅಶೋಕನ ಶಿಲಾಶಾಸನದಲ್ಲಿ 'ಸತೀನರ—ಸತಿಯ'ರೆಂದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ, ಈ ಕ್ರಮವು ಆ ಭೂತಾಳಪಾಂಡ್ಯ ನಿಗಿಂತ ಮೊದಲಲ್ಲೇ —ಅಶೋಕನ ಕಾಲದಲ್ಲೇ —ತೌಳವರಲ್ಲಿ ಇತ್ತೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ಸಾರಾಂಶ: ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ 'ಸತೀನರ, ಸತಿಯ' ಶಬ್ದಗಳೇ ಅತೋಕನ ಶಿಲಾಶಾಸನದಲ್ಲಿ 'ಸತಿಯವುತ್ರ'ವೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಮೂಲರೂಪಗಳೆಂದೂ, ಹೆಮ್ಮಕ್ಕಳ ಕಟ್ಟು (ಅಳಿಯ ಸಂತಾನ ಕ್ರಮ) ಬಳಕೆಯಿರುವ ತೌಳವರನ್ನೇ ಹಾಗೆ ನಿರೂಪಿಸಿರಬೇಕೆಂದೂ ತಿಳಿಯುವುದು ಸಾಧುತಮ!

ಕೆ. ವೆಂಕಟರಾಯಾಚಾರ್ಮ

<sup>3.</sup> ಸೂ: ಈ ಬರಹಕ್ಕಾಗಿ ನೋಡಿದವುಗಳು: ೧) ವಿನ್ಸೆಂಟ್ ಸ್ಮಿತ್ತರ 'ಅಶೋಕ'
೨) ಡಾ. ಡಿ. ಆರ್. ಭಾಂಡಾರ್ಕರರ 'ಅಶೋಕ.' ಕಿ) ಕರ್ಣಾಟಕ ಅರಸುವುನೆತನ
ಗಳು. ೪) ಡಾ. ಬಿ. ಎ. ಸಾಲೆತ್ತೂರರ 'ಪ್ರಾ. ಕರ್ಣಾಟಕ, ಭಾಗ ೧.'
೫) ಶ್ರೀ. ಎಂ. ಗೋವಿಂದಪೈಯವರ ಲೇಖನ (ಕೃ. ಸ್ವಾ. ಅಯ್ಯಂಗಾರ್ ಸ್ಮಾರಕಗ್ರಂಥ, ತೆಂಕನಾಡು). ೬) ಕನ್ನಡಕವಿ ಚರಿತ್ರೆ. ೭) ಶ್ರೀ. ಎಂ. ಎ. ಮೆಹೆಂದಲೆಯವರ 'ಭಾ. ಅ. ಶಾ.' ೮) ಶ್ರೀ. ನಾ. ಕಸ್ತೂರಿಯವರ 'ಅಶೋಕ.' ೯)
ಶ್ರೀ. ಡಿ. ಎನ್. ವಾಸುದೇವರಾಯರ ಬಹುಮಾನಿತ ಗ್ರಂಥ (ಅಮುದ್ರಿತ).

#### ವಸುಭಾಗನ ಪಂಚತಂತ್ರ

ಚಾಲುಕ್ಯ ಚಕ್ರವರ್ತಿ ಜಯಸಿಂಹ ಜಗದೇಕಮಲ್ಲನ ಆಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿ ಮಹಾಸಂಧಿ ವಿಗ್ರಹಿಯಾಗಿದ್ದ ದುರ್ಗಸಿಂಹನು ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಪಂಚತಂತ್ರವನ್ನು ಬರೆ ದಿದ್ದಾ ಸೆ. ಈ ಚಕ್ರವರ್ತಿಯು ಕ್ರಿ.ಶ. ೧೦೧೫-೧೦೪೨ ರಲ್ಲಿ ಆಳುತ್ತಿದ್ದನು. ಉತ್ತರ ದೇಶದ ಆರಾ ನಗರದಲ್ಲಿನ ಜೈನ ಪುಸ್ತಕಭಂಡಾರದಲ್ಲಿರುವ ಈ ಗ್ರಂಥದ ಒಂದು ಹಸ್ತ ಲಿಖಿತ ಪ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ದೊರೆಯುವ—

ಅತಿಸಂಪನ್ನತೆನೆತ್ತೆ ಸದ್ಗು ಹನಿವಾಸಸ್ಥಾ ನಮೋದಾ ಪ್ರಜಾ ಪತಿಸಂಪತ್ಸರ ಚೈತ್ರವಾಸಸಿತಪಕ್ಷದ್ವಾದಶೀ ತಾರಕಾ ಪತಿವಾರಂ ಬರೆ ಪಂಚತಂತ್ರವೆ ಸದತ್ತೀಧಾತ್ರೆಯೊಳ್ ದುರ್ಗನಿ ರ್ಮಿತ ...ವುದಲೀಲಾಪುಷ್ಟಿ ತಾಮ್ರದ್ರು ಮಂ

ಎಂಬ (ಅಬದ್ಧ) ಪದ್ಯದಿಂದ ಶ್ರೀ ಮಂಜೇಶ್ವರಂ ಗೋವಿಂದ ಪೈ ಅವರು ಈ ಗ್ರಂಥವು ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೦೩೧ನೇ ಮಾರ್ಚಿ ಆನೇ ತಾರೀಖು ಸೋಮವಾರದಂದು ರಚಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿ ತೆಂದು ನಿರ್ಣಯಿಸಿರುತ್ತಾರೆ (ಮಂಗಳೂರಿನ ರಾಷ್ಟ್ರಬಂಧು ಪತ್ರಿಕೆ, ೨೩ ನೇ ಫೆಬ್ರುವರಿ ೧೯೩೧).

ಈ ಗ್ರಂಥದ ಉಪಕ್ರಮದಲ್ಲಿ ದುರ್ಗಸಿಂಹನು—'ವಿದ್ವದ್ಬೃಂದಂ ಬಗೆಗೊಂಡಾ ಗ್ರಹದಿಂದಂ ಪೇಟಲೈವೇಟೆ ತದನುಗ್ರಹದಿಂ—ವಸುಭಾಗಭಟ್ಟಕ್ಕತಿಯಂ ವಸುಧಾಧಿಪ ಹಿತಮನಖಳ ವಿದ್ವತ್ಸ್ತುತಮಂ ಪೊಸತಾಗಿರೆ ವಿರಚಿಸುವೆಂ ವಸುಮತಿಯೊಳ್ ಪಂಚತಂತ್ರಮಂ ಕನ್ನಡದಿಂ—'ಎಂದು ಹೇಳಿಕೊಂಡಿದ್ದಾನೆ.

ಈ ಗ್ರಂಥವನ್ನು ೧೮೯೮ ರಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಾಶಿಸಿದ ಶ್ರೀ ಎಸ್. ಜಿ ನರಸಿಂಹಾಚಾರ್ ಮತ್ತು ಶ್ರೀ ಮ. ಆ. ರಾಮಾನುಜೈಯಂಗಾರ್ ಅವರುಗಳು ಪೀಠಿಕೆಯಲ್ಲಿ — 'ಈ ಪಂಚತಂತ್ರಕ್ಕೂ ಪ್ರಕೃತದಲ್ಲಿ ಪ್ರಚಾರದಲ್ಲಿರುವ ವಿಷ್ಣು ಶರ್ಮನ ಪಂಚತಂತ್ರಕ್ಕೂ ತಂತ್ರಗಳ ಹೆಸರುಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಆಂತರಾಳಿಕ ಕಥಾಭಾಗಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಉದ್ಧೃತವಾಗಿರುವ ಶ್ಲೋಕಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಹಲವು ಭೇದಗಳಿವೆ. ಈ ಕವಿ ವಿಷ್ಣು ಶರ್ಮನ ಪ್ರಸಿದ್ಧ ವಾದ ಪಂಚತಂತ್ರವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ವಸುಭಾಗಭಟ್ಟನ ಪಂಚತಂತ್ರವನ್ನು ಕನ್ನಡಿಸುವದಕ್ಕೆ ಕಾರಣವೇನೋ ತಿಳಿಯಲಿಲ್ಲ 'ಎಂದು ಬರೆದಿರುತ್ತಾರೆ.

ಈ ಪೀಠಿಕೆಯನ್ನು ಬರೆದ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಎಂದರೆ ೧೮೯೮ನೇ ವರ್ಷದಲ್ಲಿ ಪಂಚ ತಂತ್ರ ಗ್ರಂಥದ ವಿಷಯವಾಗಿ ತಿಳಿದಿದ್ದ ಅಂಶಗಳು ಅಲ್ಪವಾಗಿಯೇ ಇದ್ದವು. ಆ ಕಾಲದಿಂದೀಚೆಗೆ ಡಾ. ಯೋಹಾನ್ನೆಸ್ ಹೆರ್ಬೈಲ್ ರವರು ಮಾಡಿದ ಸಂಶೋಧನೆಗಳಿಂದ ಮೂಲಪಂಚತಂತ್ರವು ಬರೆಯಲ್ಪಟ್ಟ ಸಂಸ್ಕೃತ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿಯೇ ಪಂಚತಂತ್ರದ ಅನೇಕ ಪಾಠಭೇದಗಳು ಇರುವವೆಂದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಯಿತು. ಇಂತಹ ಪಾಠಭೇದಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಚೀನವಾದ ಮೂರನ್ನು ಡಾ. ಹೆರ್ಬೆಲ್ ರವರೇ ಪ್ರಕಾಶಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಅವು ಯಾವ ವೆಂದರೆ—(೧) ದಾಕ್ಷಿಣಾತ್ಯ ಪಂಚತಂತ್ರ (೨) ಕಾಶ್ಮೀರ ಪಂಚತಂತ್ರ (ಇದಕ್ಕೆ ತಂತ್ರಾಖ್ಯಾಯಿಕಾ ಎಂದು ಹೆಸರು (೩) ಲಾಟೀಯ ಪಂಚತಂತ್ರ (ಬೃಹತ್)—ಇದು ಬೊಂಬಾಯಿ ಸಂಸ್ಕೃತ ಗ್ರಂಥಾವಳಿಯಲ್ಲಿ (Bombay Sanskrit Series) ಡಾ. ಕೀಲ್ ಹೋರನ್ ಮತ್ತು ಡಾ. ಬೂಲರ್ ಅದರಿಂದ ಪ್ರಕಾಶಿತವಾದ ಪಂಚತಂತ್ರದ (ಈ ಪಂಚತಂತ್ರ ಪಾಠಕ್ಕೆ ಡಾ. ಹೆರ್ಬೆಲ್ ರವರು Textus Simplicion ಎಂದು ಹೆಸರಿಟ್ಟಿರುವರು. ಇದು ಸೌರಾಷ್ಟ್ರ, ಲಾಟೀಯ ದೇಶಗಳಲ್ಲಿ ದೊರೆಯುವ ಪಂಚತಂತ್ರ ಪಾಠವಾದ್ದರಿಂದ ನಾವು ಇದನ್ನು ಲಾಟೀಯ ಪಂಚತಂತ್ರವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತೇವೆ.) ಬೃಹತ್ ಪಾಠ. ಈ ಪಂಚತಂತ್ರವಾಠವು ಪೂರ್ಣಭದ್ರನೆಂಬ ಜೈನಗುರುವಿನಿಂದ ಪರಿಷ್ಕರಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿದ್ದ ರಿಂದ ಇದಕ್ಕೆ ಪೂರ್ಣಭದ್ರನೆ 'ಪಂಚತಂತ್ರ' ಎಂಬ ಹೆಸರನ್ನು ಡಾ. ಹೆರ್ಬೈಲ್ ರವರು ಇಟ್ಟರುವರು.

ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ಪೂರ್ಣಭದ್ರನು ಲಾಟೀಯ ಪಂಚತಂತ್ರದ ಬೃಹತ್ಪಾಠವನ್ನು ಪರಿಷ್ಕರಿಸಿದನಂತರ ಅದನ್ನು ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೧೯೯ ನೇ ಫೆಬ್ರವರ ೧೪ ನೇ ತಾರೀಖು ಪರಿಷ್ಕರಿಸಿದನಂತರ ಅದನ್ನು ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೧೯೯ ನೇ ಫಬ್ರವರಿ ೧೪ ನೇ ತಾರೀಖು ಭಾನುವಾರದ ದಿವಸ ಪ್ರತಿಷ್ಠೆ ಮಾಡಿದನು. ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೨೦೦ ನೇ ವರ್ಷವನ್ನು ನಾವು ಅವಧಿಯನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಅಲ್ಲಿಂದ ಈಚೆಗೆ ಹುಟ್ಟದ ಪಂಚತಂತ್ರ ಪಾಠಭೇದ ಗಳನ್ನು ಅರ್ವಾಚಿನವೆಂದೂ, ಅದಕ್ಕಿಂತ ಹಿಂದೆ ಹುಟ್ಟದ ಪಂಚತಂತ್ರಪಾಠಭೇದ ಗಳನ್ನು ಪ್ರಾಚೀನವೆಂದೂ ವ್ಯವಹರಿಸುವೆವಾದರೆ ಈ ವ್ಯವಹಾರಕ್ಕನುಸಾರವಾಗಿ ನಮಗೆ ತಿಳಿದಿರುವ ಪ್ರಾಚೀನ ಪಂಚತಂತ್ರ ಪಾಠಭೇದಗಳಲ್ಲಿ ವಿಷ್ಣುಶರ್ಮನ ಹೆಸರು (೧) ಕಾಶ್ಮೀರ ಪಂಚತಂತ್ರ (೨) ಲಾಟೀಯ ಪಂಚತಂತ್ರ (೩) ಲಾಟೀಯ ಪಂಚತಂತ್ರದ ಬೃಹತ್ಪಾಠ (೪) ದಾಕ್ಷಿಣಾತ್ಯ ಪಂಚತಂತ್ರ (೫) ದಾಕ್ಷಿಣಾತ್ಯ ಪಂಚತಂತ್ರದ ಒಂದು ಬೃಹತ್ಪಾಠ (ಈ ಪಂಚತಂತ್ರ ಪ್ರಭೇದದಲ್ಲಿ ರುವ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಡಾ. ಹೆರ್ಬೆಲ್ ರವರು ZDMG ಪತ್ರಿಕೆಯ ೬೦, ೬೧ ನೇ ಸಂಪುಟಗಳಲ್ಲಿ ಸಂಗ್ರಹವಾಗಿ ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾರೆ) (೬) ಕಲಿಲಪದನ್ನು ಎಂಬ ಹೆಸರಿನಿಂದ ಅರಬ್ಬೀಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಗಿರುವ ಪಂಚತಂತ್ರ ಪ್ರಭೇದಗಳಿಗೆ ಮೂಲವಾದ ಪಾಲವಿ ಪಂಚತಂತ್ರ—ಈ ಆರು ಪಂಚತಂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟಿರುವದು. ವಸು ಪಾಲವಿ ಪಂಚತಂತ್ರ — ಈ ಆರು ಪಂಚತಂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟರುವದು. ವಸು ಭಾಗನ ಹೆಸರನ್ನು ಹೇಳುವ ಪಂಚತಂತ್ರ ಪ್ರಭೇದಗಳು ಎರಡು ಮಾತ್ರ-(೧) ದುರ್ಗ ಸಿಂಹನ ಪಂಚತಂತ್ರ(೨) ಯವದ್ವೀಪದಲ್ಲಿನ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಸುಮಾರು ಕ್ರಿ.ಶ. ೧೨ನೇ ಶತ ಮಾನದಲ್ಲಿ ಬರೆಯಲ್ಪಟ್ಟ ತಂತ್ರಿ, ತಂತ್ರಿ ಕಾಮಂದಕ-ತಂತ್ರವಾಕ್ಯ ಅಥವಾ ತಂತ್ರಿಚರಿತ ಎಂಬ ಹೆಸರಿನ ಕಥಾಪುಸ್ತಕ. ಈ ತಂತ್ರಿ ಗ್ರಂಥವು ಪಂಚತಂತ್ರದ ಭಾಷಾಂತರವಲ್ಲ. ಆದರೆ ಇದರಲ್ಲಿರುವ ಕಥೆಗಳೆಲ್ಲವೂ ಪಂಚತಂತ್ರದಲ್ಲಿನ ಕಥೆಗಳೇಯೆ. ಈ ಗ್ರಂಥವು ಮೂರು ವಿಧವಾಗಿರುವುದು–(೧) ಗದ್ಯಮಯ (೨) ಕದಿರಿ ಛಂದಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಬರೆದದ್ದು

(೩) ಡೆಮುಂಗ್ ಛಂದಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಬರೆದದ್ದು. ವಸುಭಾಗನು ಗ್ರಂಥದ ಕರ್ತೃವೆಂದು ೩ನೇ ವಿಧದ ತಂತ್ರಿಯಲ್ಲಿರುವ 'ಒನ್ಯಂಗ್ ಚರಿತ ಶ್ಲೋಕ ವೆಕಾಸ್ ಇಂಗ್ ತಂತ್ರಿ, ಪಕ್ರಿಯಾಶ್ರೀ ಬಸುಭಾಗ ನಂದಕಕರಣಾರನಿಪುನ್' ಎಂಬ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟರು ವದು. ಇತರ ಎರಡು ವಿಧವಾದ ತಂತ್ರಿ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ ವಸುಭಾಗನ ಹೆಸರು ಸುಮಾರು ೨೦ಸಲ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟಿದ್ದರೂ ಅವನು ಆ ಗ್ರಂಥದ ಕರ್ತೃವೆಂದು ಆ ಪ್ರಕರಣಗಳಿಂದ ಹೊರಪಡುವದಿಲ್ಲ.\*

ಮೇಲ್ಕಂಡ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ ಡಾ. ಹೋಯ್ಕಾಸ್ ಅವರು ತಂತ್ರಿ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿನ ಕಥೆ ಗಳ ಸಾರವನ್ನೂ, ಈ ತಂತ್ರಿಯಂತಿರುವ ಲೆಯಾಸ್ ಸೀಮೆಯಲ್ಲಿ ದೊರೆಯುವ 'ಮುನ್ಲಾ ತಂತೈ' ಎಂಬ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿನ ಕಥೆಗಳ ಸಾರವನ್ನೂ ಕೊಟ್ಟರುತ್ತಾರೆ. ಮೇಲ್ಕಂಡ ಈ ಎರಡು ಗ್ರಂಥಗಳೂ ದುರ್ಗಸಿಂಹನ ಪಂಚತಂತ್ರದಂತೆ ವಸುಭಾಗ ವಿರಚಿತವಾದ ಒಂದು ಸಂಸ್ಕೃತ ಮೂಲಗ್ರಂಥದ ಆಧಾರದ ಮೇಲೆ ಬರೆಯಲ್ಪಟ್ಟರು ವದರಿಂದ ಈ ಮೂರು ಗ್ರಂಥಗಳಿಗಿರುವ ಸಾಮ್ಯವೂ ವಿಷ್ಣು ಶರ್ಮರಚಿತವಾದ ಗ್ರಂಥವೇ ಆಧಾರವಾಗಿರುವ ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ಆರು ಪ್ರಾಚೀನ ಪಂಚತಂತ್ರ ಪ್ರಭೇದ ಗಳಿಗೂ ಈ ಮೂರು ಗ್ರಂಥಗಳಿಗೂ ಇರುವ ವ್ಯತ್ಯಾಸವೂ ಈ ಕೆಳಗೆ ಕೊಟ್ಟರುವ ಪಟ್ಟಕೆಯಿಂದ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗುವುದು.

[ಸಾಲವಿಯಲ್ಲಿ ಬರೆದ ಸಂಚತಂತ್ರವು ದೊರೆಯುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ಸಂಚತಂತ್ರವು ಸಿರಿಯಾ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಅರಬ್ಬೀಭಾಷೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಪರಿವರ್ತಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿತು. ಈ ಎರಡು ಸರಿವರ್ತನೆಗಳಿಗೂ ಪರಸ್ಪರ ವ್ಯತ್ಯಾಸವಿರುವದರಿಂದ ನಾನು ಪಟ್ಟಕೆಯಲ್ಲಿ ಅರಬ್ಬೀ ಪರಿವರ್ತನದಲ್ಲಿರುವದನ್ನು ಪ್ರ. ಫ್ರಾಂಕ್ಲಿ ನ್ ಎಡ್ಜ ರ್ಟನ್ ಅವರ 'ಪಂಚತಂತ್ರ ರಿಕಂಸ್ಟ್ರಕ್ಟೆಡ್ ' ಎಂಬ ಗ್ರಂಥದ 1. 190–191ರಲ್ಲಿರುವ ಪಟ್ಟಕೆಯನ್ನ ನುಸರಿಸಿ ಕೊಟ್ಟರುತ್ತೇನೆ. ಈ ಪಟ್ಟಕೆಯಲ್ಲಾ ದರೆ ಪ್ರ. ಎಡ್ಜ ರ್ಟನ್ ಅವರು ಅರಬ್ಬೀ ಪಂಚ ತಂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಕಥೆಗಳೆಲ್ಲವನ್ನೂ ತೋರಿಸಿಲ್ಲ. ಮೇಲ್ಕಂಡ ತಮ್ಮ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ ತಾವು ಮೂಲ ಪಂಚತಂತ್ರದ ಕಥೆಗಳು ಯಾವುವೆಂದು ಆರಿಸಿರುವರೋ ಆ ಕಥೆಗಳಿಗೆ ಸಂವಾದಿಯಾದ ಇತರ ಪಂಚತಂತ್ರಗಳ ಕಥೆಗಳನ್ನು ಮಾತ್ರ ತೋರಿಸಿರುತ್ತಾರೆ.]

<sup>\*</sup> ಡಾ. ಸಿ. ಹೋಯ್ಕ್ರಾಸ್ ರವರು ಬರೆದಿರುವ Tantri, de Middel-Javaansche Paṇcatantra bewerking ಎಂಬ ಗ್ರಂಥದ ಎರಡನೇ ಅಧ್ಯಾಯ ವನ್ನು ನೋಡಿ,

|     |            | ಮರ್ಗಸಿಂಹನ ಸಂಚತಂತ್ರ                          | ارة<br>رق | ୍ଥର<br>କଥି <sub>ତ</sub>                             | ા કુટા<br>જ<br>જ જ જ જ જ | ವಾಕ್ಷ್ಮಿಣಾತ್ರ ಲಾಟೀಯ ಲಾಟೀಯ ಕಾಶ್ಮೀರ ಪಾಲವಿ<br>ಪಂ. ಬೃಹತ್ ಪಂ. ಬೃಹತ್ ಸಂ. ಸ್ಕ | ಲಾ <b>ಟ್ಲ್ ಯ</b><br>ಸಂ. | ಲಾಟೀಯ<br>ಪಂ. ಬೃಹತ್ | <del>و</del> و<br>المراقع    | ಪಾಲ್ದ<br>ಶ್ಯ   |
|-----|------------|---------------------------------------------|-----------|-----------------------------------------------------|--------------------------|------------------------------------------------------------------------|-------------------------|--------------------|------------------------------|----------------|
|     |            | ಕಥಾಮುಖ                                      |           |                                                     | म्<br>इस्स्              | म्<br>इक्र                                                             | ಕ್ಕರಾ<br>ಮುಖ            | चिक्<br>इध्यक्ष    | च<br>र्याज्ञ                 |                |
|     |            | ತಂತ್ರ ೧. ಸಿಂಹವೂ ಎತ್ತೂ                       |           | I ಮುಖ್ಯ <sub>ತಂತ</sub> ೧<br>ಕಥೆ <sup>ತ</sup> ಂತ್ರ ೧ | ചര്<br>C                 | اور<br>روز<br>C                                                        | ار<br>رهر<br>د          | ക<br>ക്യ<br>C      | ತಂತ್ರಗ ತಂತ್ರದಿ               |                |
| ċ   | Ċ          | ಕಚದ್ರುಮನ ಕಥ                                 | A<br>Jb   | Jp                                                  |                          |                                                                        |                         |                    |                              |                |
| ċ   | નં         | ಕ್ಕೆಲನುರ್ಚಿದ ಕಪಿ                            |           | બ<br><b>ન</b>                                       | c<br>ċ                   | ၅<br>င                                                                 | c<br>ċ                  | c<br>ċ             | c<br>ċ                       | <b>c</b>       |
| ċ   | તં         | ಸರಿಯೂ ಮಾತನಾಡುವ ಗುಹೆಯೂ                       |           |                                                     |                          |                                                                        | ာ<br>ત                  | ر<br>م<br>م        | ر<br>د                       |                |
| Ċ   | <b>ာ</b> ် | ಸರಿಯೂ ತಮಟಿಯೂ                                | С         | ċ<br>ċ                                              | ๆ<br>c๋                  | .0<br>%                                                                | ๆ<br>C                  | c.                 | <b>1</b><br>C                | ๆ<br>c๋        |
| Ċ.  | ×          | ಸಂಜೀನಕ ಸಿಂಗಳಕರ ಹಿಂದಿನ ಜನ್ಮದ ಕಥೆ             |           |                                                     |                          |                                                                        |                         |                    |                              |                |
| ċ   | نه         | ವರರುಚಿಯೂ ಬ್ರಹ್ಮರಾಕ್ಷಸನೂ                     |           |                                                     |                          |                                                                        |                         |                    |                              |                |
| ċ ċ | ม่ ธ์      | ವ್ಯಾಸನೂ ವಾಲ್ಮೀಕಿಯೂ<br>ಆಷಾಢಭೂತಿಯ ಕಥೆ—ಕ, ಖ, ಗ |           | ان<br>ان الله<br>الله الله الله الله                | د .<br>الارهر الار       | ر<br>مر<br>چ, پې                                                       | م.<br>م.س,ع,ح           | ்.<br>ஆ.ஆ.त. ஆ. ர. | 0. 2. 0. 2.<br>5,3,7. 5,3,7. | ر له.<br>د روز |
|     |            |                                             |           |                                                     |                          |                                                                        |                         |                    |                              |                |

|             | ದುರ್ಗಸಿಂಹನ ಸಂಚತಂತ್ರ                                       | ම<br>ම | ම<br>ර<br>මේ | 51 33 53<br>50 94 504 | ನಾಕ್ಷ್ಮಿಣಾತ್ರ್ಯ ಅಾಟೀಯ ಲಾಟೀಯ<br>ಸಂ. ಬೃಹತ್ ಸಂ. ಸಂ. ಬೃಹತ್ | ಲಾಟೀಯ<br>ಪಂ. |         | ಕಾಷ್ಟ್ರೀರ<br>ಪ್ರಕ್ರೀ | ಪಾಲವಿ<br>ಪಂ. |
|-------------|-----------------------------------------------------------|--------|--------------|-----------------------|--------------------------------------------------------|--------------|---------|----------------------|--------------|
| موا         | ೧. ೧೯. ಕಾಗೆಯೂ ಕೃಷ್ಣ ಸರ್ಜವೂ                                | ๆ<br>ๆ |              | င်<br>ခ               | c<br>S                                                 | C.           | ۶<br>Ċ  | c.                   | Ç            |
|             | ಬ <del>ಕ</del> ನೂ ಏಡಿಯೂ                                   | *      | c<br>%       | c<br>%                | ر<br>ا                                                 | Ç<br>N       | ر<br>خ  | c<br>%               | c<br>c       |
| c<br>C      | ಸಿಂಹವೂ ಮೂಲವೂ                                              |        |              | رة<br>خ               | င                                                      | င<br>၁       | ر.<br>م | ر<br>ما              | ر<br>ا       |
| ၁           | ಕಪಿಯೂ ಕೃತಭ್ವನಾದ ಬೇಡನೂ                                     | ฝ      | င်<br>ဗ      |                       |                                                        |              |         |                      |              |
| C .C        | ಶಿವಭೂತಿಯ ಕಥೆ (ಕೃತಜ್ಞ ರಾದ ಪ್ರಾಣಿ<br>ಗಳು. ಕೃತಭ್ವನಾದ ಮನುಷ್ಶ) | ๖      | ا<br>د       |                       | ુ<br>હ                                                 |              | ه<br>C  |                      |              |
| O. O.       | ಎರಡು ಗೀಣಿಗಳು                                              | ส<br>ๆ | ห            |                       |                                                        |              | હ       |                      |              |
|             | ತಿಗುಣೆ ಮತ್ತು ಕೂ <b>ಲ</b> ೆ                                | ခ      | င်<br>င      | c<br>ગ                | ဝ                                                      | င်<br>ငံ     | ç<br>ç  | C<br>ข               | c<br>p       |
| ن<br>خ<br>ن | ಕೃಷ್ಣೊ (ರಗನನ್ನೊ ಳಕೊಂಡ ಒಳ್ಳೆಗಳ ಕಥೆ                         |        |              |                       |                                                        |              |         |                      |              |
| ر.<br>ای    | ಹಂಸನೂ ಗೂಬೆಯೂ                                              |        |              |                       |                                                        |              | e<br>C  |                      |              |

|         | ದುರ್ಗ ಸಿಂಹನ ಸಂಚತಂತ್ರ                | <br>გ  | ୩୭୮୭<br>୧୭    | బ్రి క్ర్మి స్ట్రి<br>ట్ర్మాట్లా . | ದಾಕ್ಕಿಣಾತ್ರ ಲಾಟೀಯ ಲಾಟೀಯ<br>ಸಂ. ಬೃಹತ್ ಸಂ. ಸಂ. ಬೃಹತ್ | ಲಾಟ್ಗೆಯ<br>ಸಂ. |         | ಕಾಶ್ಕ್ರೀರ<br>ಪ್ರ | કુ કુ<br>છું .<br>ડે |
|---------|-------------------------------------|--------|---------------|------------------------------------|----------------------------------------------------|----------------|---------|------------------|----------------------|
| , c     | ೧. ೧೮. ಒಂಟಿಯೂ ಸಿಂಹನ ಪರಿವಾರವೂ        | ්<br>ව | C.            | ່<br>5<br>C                        | O. 838                                             | ç              | ය<br>දෙ | ا<br>د           | ر<br>د               |
| .  ેલ   | ನಾಳೀಜಂಘನೂ ಗೌತಮಋಷಿಯೂ                 |        |               |                                    |                                                    |                |         |                  |                      |
| ر<br>او | ಬ್ರಾ ಹ್ಮಣನೂ ಧೂರ್ತರೂ                 |        |               | જ્ઞ<br>ત                           | ુ<br>ત                                             | ત<br>ત         | ာ<br>ત  | જ<br>ત           | 3.<br>3.             |
| o. 50.  |                                     | ક      | ત<br><b>ં</b> | <u>ج</u><br>ج                      | ೨೪                                                 | c<br>S         | c<br>%  | с<br>С           | c<br>S               |
|         | ಹಂಸಗಳೂ ಆಮೆಯೂ                        | ત      | ಕ<br>ರ        | ç<br>Ç                             | ಬೆ                                                 | ල්<br>ද        | ر<br>ر  | ç<br>Ç           | ç<br>ç               |
| ر<br>ا  | ದೇವದ <u>ತ್ತ</u> ನೂ ಕುಂಟಣಿಯ <b>ೂ</b> |        |               |                                    |                                                    |                |         |                  |                      |
| ٠.<br>م | ಅತ್ತೆ ಯೂ <i>ನೊ</i> ಸೆಯೂ             |        |               |                                    |                                                    |                |         |                  |                      |
|         | ಮೂರು ಮತ್ತ್ರೆಭೆಗಳು                   | ส์     | င့်<br>မ      | n. ne n. nn                        | အ                                                  | c<br>S         | ℃       | ව<br><b>්</b>    | ત<br>ડ               |
| ع       | ರಾವಣನೂ ಏಭೀಷಣನೂ                      |        | ၀<br>၅        |                                    |                                                    |                |         |                  |                      |
| J. J.   | ದುಷ್ಟ ಬುದ್ಧಿ ಯೂ ಧರ್ನಬುದ್ಧಿ ಯೂ       |        |               | င်                                 | C. %C                                              | ၁              | ું<br>જ | 2<br>8           | ල්<br>ර              |

|    |                 | ದುರ್ಗಸಿಂಹನ ಸಂಚತಂತ್ರ                              | 10<br>40) | ୩୭ <sup>ଟିଡି</sup><br>୧୦<br>୧୬ | 8 8 13<br>402.000       | ಪಂತ್ರೆ ಣಾತ್ರೆ ದಾಕ್ಕಿಣಾತ್ರ ಲಾಟೀಯ ಲಾಟೀಯ ಕಾಶ್ಕಿರ ಸಾಲವಿ ನಂ. ಬೃಹತ್ ಸಂ. ಬೃಹತ್ ಸಂ. ಬೃಹತ್ ಸಂ. ಬೃಹತ್ ಸಂ. | ಲಾಟ್ಗೆಯ<br>ಪಂ.            | ಲಾಟೀಯ<br>ಸಂ. ಬೃಹತ್ | ಕ್ರಾಹ್ಮಿಕ್ಕರ     | ર્યું<br>છે.<br>ડેડ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|----|-----------------|--------------------------------------------------|-----------|--------------------------------|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|--------------------|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ċ. | ક               | ಬಕನ ತತ್ತಿಗಳೂ ಸರ್ವವೂ ಮುಂಗಿಸಿಯೂ                    |           |                                | C. C                    | J. 3.                                                                                           | ၁၅                        | SC                 | ر<br>د<br>د      | , c                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Ċ  | ر.<br>ام        | ತಗರು ಮತ್ತು ತೊತ್ತಿನ ಕಲಹದಿಂದ ಕಪಿ<br>ಗಳು ಕೆಟ್ಟಿ ಕಥೆ | 1         | )ဗ<br>C<br>၏                   |                         |                                                                                                 | %<br>○<br>JÞ              |                    |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1  |                 | ම<br>ම<br>ම<br>ම<br>ර                            |           |                                | *                       | **                                                                                              | *                         | *                  | æ                | لعہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    | ر <del>بر</del> | ಬ್ರಾಹ್ಮಣನು ಮುಂಗಿಸಿಯನ್ನು ಕೊಂದ ಕಥೆ                 | <b></b>   | ೧೪ಕ                            | ಳಿ. ೧೪ಕ್ಕ್ ಮುಖ್ಯ<br>ಕಫ್ | ಮುಖ್ಯ ಕಥೆ                                                                                       | c<br>%                    | c<br>s             | ಮುಖ್ಯ<br>ಕ್ಷಣ್ಮಿ | Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph<br>Sulph |
| •  | Ċ               | ಸೋಮಶರ್ಮನ ಕಥೆ                                     |           |                                | . с<br>*                |                                                                                                 | હ<br>જં                   | <b>સં</b><br>ગ     | . c              | د ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 9  | ၅               | ಭಿಕ್ಷುಗಳನ್ನು ಕೊಂದ ವರ್ತಕನ ಕಥೆ                     |           |                                | ๆ<br>ะ                  | ત<br>જં                                                                                         | ಮ<br>ಕ್ಲಿಪ್ಡಿ<br>ಕ್ಲುಪ್ಲಿ | ಮುಖ್ಯ ಕಥೆ          | າ<br>ຮ           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ๆ  | <b>તં</b>       | ಅಜನನ ಕಥೆ                                         | •         | ಳ.೧೪ಖ                          |                         |                                                                                                 | •                         |                    |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ၅  | <b>့</b>        | ವ್ಯವ್ಧ ಗೌತಮಿಯ ಕಥೆ                                |           |                                |                         |                                                                                                 |                           |                    |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

|              |           | ದುರ್ಗಸಿಂಹನ ಸಂಚತಂತ್ರ                      | ತ್ರಂತ್ರಿ | ရ<br>ဝ<br>ရ                                                                      | ટ્રા ગ્રુ છુ<br>જ્યું <sub>છહ</sub> ું | ದ್ರಾಕ್ಷ್ರೆ ದಾಕ್ಷಿಣಾತ್ರ ಲಾಟೀಯ ಲಾಟೀಯ<br>ಸ್ರಾತ್ರ ಸಂ. ಬೃಹತ್ ಸಂ. ಸಂ. ಬೃಹತ್ | ಲಾಟ್ನೀಯ<br>ಸಂ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ಲಾಟೀಯ<br>ಪಂ. ಬೃಹತ್ | ಕೃಷ್ಣಿ<br>ಸಂ. | ಕ್ರ<br>ಕ್ರ<br>ಕ್ರ |
|--------------|-----------|------------------------------------------|----------|----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|---------------|-------------------|
|              |           | <b>ଣ</b><br>1୭୦<br>1୭                    |          |                                                                                  | <b>ಹ</b>                               | <b>ಹ</b>                                                              | <b>ನ</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ಹ                  | ಹ             | ာ                 |
|              |           | ಕಾಗೆಗಳೂ ಗೂಬೆಗಳೂ                          |          | ;                                                                                | ಮು<br>ಕ್ರಿಪ್ರಿಪ್ರಿ                     | ಮುಖ್ಯ ಕಥೆ                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ಮುಖ್ಯ ಕಥೆ          | ಮ<br>ಕೃತ್ತಿ   |                   |
| તં           | ċ         | ಪಕ್ಷಿಗಳು ರಾಜನನ್ನು ವರಿಸುವ <b>ವು</b>       |          | 18<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20 | . ૧<br>જ                               |                                                                       | States of the st |                    | જ             | ိ.<br>င           |
| લં           | ค่        | ಕಪಿಂಜಲನೂ, ಮೊಲವೂ, ಹುಲಿಯೂ                  |          | <sup>ည</sup> ခု                                                                  | ತ್<br>ಸ                                | ઇ<br>જ                                                                | . ๆ<br>ส่                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ત<br>ત             | ಎ             | જ<br>જે           |
| નં           | <b>તં</b> | ನಾರಾಯಣಭಟ್ಟನ ಕಥೆಕ, ಖ, ಗ, ಘ                |          | ა<br>გ.<br>გ. ჯ<br>გ. ყ.                                                         | ob O                                   |                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                    |               |                   |
| લં           | <b>ာ</b>  | ಶಿಶುಪಾಲನ ಕಥೆ                             |          | U                                                                                | co.                                    |                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                    |               |                   |
| <b>હ્યું</b> | æ.        | ಬುದ್ಧಿಹೇಳಿದ ಸಕ್ತಿಯನ್ನು ಕಪಿಯು ಕೊಂದ<br>ಕಥೆ |          |                                                                                  | ල<br>ල                                 |                                                                       | Ç<br>S                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | C<br>%             | Ç<br>90       | <b>1</b><br>C     |
| <b>હ</b>     | له        | ಕಪಿಯೂ ಪಕ್ಷಿಯ ಗೂಡೂ                        | ๆ<br>C   | c<br>C                                                                           |                                        |                                                                       | ა.<br>ე                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | چ<br>ب             |               |                   |
| लं           |           | ೭. ಆತ್ರತ್ಯಾಗವನ್ನು ಮಾಡಿದ ಕಪ್ರೀತದ ಕಥೆ      |          |                                                                                  |                                        |                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ອ<br>c             |               |                   |

|          | ದುರ್ಗಸಿಂಹನ ಸಂಚತಂತ                                | ച്ച<br>ഉ<br>എ | <sub>ရစ်</sub> ်ခ<br>ဝ<br>၈၈ | ట్టి క్రొ 1క్టి<br>ట్రామ్మ్మ్మ్మ్మ్మ్మ్మ్మ్మ్మ్మ్మ్మ్మ్మ్మ్మ | ದಾಕ್ಷಿ, ದಾಕ್ಕಿಣಾತ್ರ ಲಾಟೀಯ ಲಾಟೀಯ ಕಾಶ್ಮೀರ<br>ಣಾತ್ರ ಸಂ. ಬೃಹತ್ ಸಂ. ಸಂ. ಬೃಹತ್ ಸಂ. | ಲಾಟೀಯ<br>ಸಂ. | ಲಾಟೀಯ<br>ಸಂ. ಬೃಹತ್ | ಕ್ರಾಹ್ಮಿ<br>ಪ್ರಕೃತ | ્ટ<br>કુટ       |
|----------|--------------------------------------------------|---------------|------------------------------|--------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|--------------|--------------------|--------------------|-----------------|
| ઇ<br>જ   | ಬ್ರಾಹ್ಮಣನೂ, ಕಳ್ಳನೂ, ಬ್ರಹ್ಮರಾಕ್ಷಸನೂ               |               |                              | ત<br>જ                                                       | ું<br>જ                                                                      |              | و<br>د<br>ع        | સં<br>ન            | એ<br>એ          |
| اف<br>اف | ತುಂಗಭುಜನ ಕಧೆ                                     |               |                              |                                                              |                                                                              | ુ<br>જ       |                    |                    |                 |
| ં        | ಸತ್ತ ಹುಲಿಯನ್ನು ಬದುಕಿಸಿದ ಗಾರುಡಿಗನ ೧೦ ೧. ೧೦<br>ಕಥೆ | S             | 0<br>0                       |                                                              |                                                                              |              |                    |                    |                 |
|          | ಮೂಷಿಕ ಕನ್ಯೆಯ ಕಥೆ                                 |               |                              | હ<br><b>તં</b>                                               | s. 02                                                                        | ခ.<br>ခ      | ಕ<br>ಕ             | હ<br>જં            | <b>ာ့</b><br>ခ  |
| ગુ       | ದೂರ್ವಾಸನೂ ಸಾಯಿಯೂ                                 |               | ණ<br>දු                      |                                                              |                                                                              |              |                    |                    |                 |
| ٠.<br>ي  | ಸರ್ಪವು ಕಪ್ಪೆಗಳನ್ನು ಹೊತ್ತ ಕಧೆ                     |               | ి. నిజ                       | જ<br>0<br>0                                                  | ્ય<br>ક                                                                      | હ<br>હ       | ્યું<br>ઇ          | જ<br>ડ             | لعا<br><b>ت</b> |
| ઉ        | ಳ್ಳು ತಾಂಧನಾದ ಬ್ರಾಹ್ಮಣನ ಕಥೆ                       |               |                              |                                                              |                                                                              |              | ક.<br>ગુ           |                    |                 |

|            |           | ದುರ್ಗಸಿಂಹನ ಸಂಚತಂತ್ರ                                                  | න<br>වේ | ୩୭ <sup>୦୦</sup><br>୦୦<br>୮୭୦ | સુ શું છુ<br>જ દુવ• | ದಾಕ್ಷಿಣಾತ್ರ<br>ಸಂ. ಬ್ರಹತ್ | ಲಾಟ್ನೀಯ<br>ಸಂ.      | ದಾಕ್ಕೆ ಣಾತ್ರ್ಯ ಲಾಟೀಯ ಲಾಟೀಯ<br>ಸಂ. ಬೃಹತ್ ಸಂ. ಸಂ. ಬೃಹತ್ | ಕ್ರಾಶ್ಚ್ರೀರ<br>ಬಂ. | ಪಾಲ್ವ<br>ಪಂ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|------------|-----------|----------------------------------------------------------------------|---------|-------------------------------|---------------------|---------------------------|---------------------|-------------------------------------------------------|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            |           | ം<br>സ്റ്റ്<br>സ്റ്റ്                                                |         |                               | ఫా                  | <b>3</b> •                | <b>&gt;</b>         | ာ                                                     | <b>≎</b>           | *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|            |           | ಮೊಸಳೆಯೂ ಕಪಿಯೂ                                                        |         | ခ.<br>င                       | ಮುಖ್ಯ<br>ಕೃಷ್ಣಿಪ್ರ  | ಳ. ೧೧ ಮುಖ್ಯ ಕಥೆ<br>ಕಥೆ    | ಮುಖ್ಯ<br>ಕ್ರಮ್ಮಿ    | ಮುಖ್ಯ ಕಥೆ                                             | ಮುಖ್ಯ<br>ಕಥ್ಮೆ     | Sales<br>Alles                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>÷</b>   | Ċ         | ಳ. ೧. ಬಿಳಿತಿಯ ಕಮೆ                                                    |         | o<br>•                        | ာ့<br>C             | <b>ನ</b><br>ಘ             | э.<br>С             | ๆ<br>ว•๋                                              | ອ.<br>ວະ           | z,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1          |           | ह्यू<br>होती<br>होती<br>होती<br>होती<br>होती<br>होती<br>होती<br>होती |         |                               | ๆ                   | 9                         | 9                   | ๆ                                                     | 9                  | ત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|            | ξo        | ಇಲಿ, ಕಾಗೆ, ಆನು ಮತ್ತು ಜಿಂಕೆಗಳ ಕಥೆ                                     | æ       |                               | ಮುಖ್ಯ<br>ಕೃಷ್ಣಿ     | ಮುಖ್ಯ ಕಧೆ                 | ಮುಖ್ಯ<br>ಈ ಪ್ರಿಶ್ನಿ | ಮುಖ್ಯ ಕಥೆ                                             | ಮು<br>ಕ್ರಿಹಿ       | STANDERS OF THE STANDERS OF TH |
| क्रं       | C         | ು. ವೈದ್ದ ಪಕ್ಕಿಯು ಉಪದೇಶದಿಂದ ಪಕ್ಕಿಗಳನ್ನು<br>ರಕ್ಕಿಸುವದು                 | •       |                               | . ຕໍ<br>ຄໍ          | C<br>ค๋                   | C<br>e              | င်<br>င                                               | . ૮<br>.ઢ          | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| *          | ๆ         | ಇಲಿಗಳು ಆನೆಯ ಬಂಧವನ್ನು ಬಿಡಿಸಿದ ಕಥೆ                                     |         | ့<br>ရ                        |                     | c<br>S                    |                     | ช<br><b>ๆ</b>                                         |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ä          | <i>નં</i> | ಬ್ರಾಹ್ಮಣನೂ, ಏಡಿಯೂ, ಕಾಗೆಯೂ                                            | ٤       |                               |                     | ر.<br>د                   | %                   |                                                       |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ä          | <b>ે</b>  | ಇಬ್ಬರು ಗೊರವರ ಕಥೆ                                                     |         |                               | C<br>ๆ              | C<br>จ                    | C<br>จ๋             | C<br>ๆ                                                | C<br>၅             | ر<br>د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>*</b> * |           | ಆತಿ ಲೋಭಿಯಾದ ನರೆಯ ಕಥೆ<br>ತಕ್ಕೆ ನ್ನು ತತ್ತಿ                             |         | သ<br>၅                        | င <b>ံ</b>          | ત<br>૧                    | ત<br>ન              | ခ<br>၅                                                | ત<br>૧             | ન<br>તં                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Ė          | ن         | ಕ್ಕು ಯಾರ್ಥಿ                                                          |         |                               |                     |                           |                     |                                                       |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

೧೪ನೇ ಕಥೆಯನ್ನು ಮೂರುಕಥೆಗಳೆಂದೂ ೩,೩ನ್ನು ನಾಲ್ಕು ಕಥೆಗಳೆಂದೂ ನಾವು ಎಣಿಸಿದರೆ ಮೇಲೆ ಕೊಟ್ಟರುವ ಪಟ್ಟಕೆಯಲ್ಲಿರುವ ಕಥೆಗಳೂ ಕಥಾ ಮುಖವೂ ಐದು ತಂತ್ರಗಳ ಮುಖ್ಯಕಥೆಗಳೂ ಸೇರಿ ದುರ್ಗಸಿಂಹನ ಪಂಚತಂತ್ರದಲ್ಲಿ ಒಟ್ಟು ೬೫ ಕಥೆಗಳಿರವು. ಈ ಕಥೆಗಳನ್ನು ನಾವು ಮೂರು ವರ್ಗಗಳಲ್ಲಿ ವಿಭಾಗಿಸಬಹುದು. (೧) ದುರ್ಗಸಿಂಹನ ಪಂಚತಂತ್ರದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ದೊರೆಯುವುವಂಥವು; ಎಂದರೆ, ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ಇತರ ಯಾವ ಪಂಚತಂತ್ರದಲ್ಲಿಯೂ ದೊರೆಯದ ಕಥೆಗಳು (೨) ದುರ್ಗಸಿಂಹನ ಪಂಚತಂತ್ರದಲ್ಲಿಯೂ ಮತ್ತು ವಿಷ್ಣುಶರ್ಮನ ಹೆಸರನ್ನು ಹೇಳುವ ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ೬ತಂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದರಲ್ಲಿಯಾದರೂ ದೊರೆಯುವ ಕಥೆಗಳು (೩) ಉಳಿದ ಕಥೆಗಳು, ಎಂದರೆ ದುರ್ಗಸಿಂಹನ ಪಂಚತಂತ್ರದಲ್ಲಿಯೂ ತಂತ್ರಿ ಅಥವಾ ಮತ್ತು ತಂತ್ರೈಯಲ್ಲಿಯೂ ದೊರೆಯುವ ಕಥೆಗಳು. ಮೇಲ್ಕಂಡ ೬೫ ಕಥೆಗಳಲ್ಲಿ ಹನ್ನೊಂದು ಕಥೆಗಳು (೧. ೫,೬,೭,೧೬,೧೯,೨೩,೨೪,೨.೪; ೩.೩ಗ, ೨.೪, ೪, ೫.೬) ೧ನೆಯ ವರ್ಗಕ್ಕೂ, ೪೬ ಕಥೆಗಳೂ ಎರಡನೆಯ ವರ್ಗಕ್ಕೂ ಮತ್ತು ಎಂಟು ಕಥೆಗಳು (೧.೧,೧೨, ೨೬; ೨.೩; ೩.೩ ಕ, ಖ, ಘ, ೧೦) ಮೂರನೇ ವರ್ಗಕ್ಕೂ ಸೇರುವವು. ಈ ಎಂಟು ಕಥೆಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಐದು ಕಥೆಗಳು ತಂತ್ರಿಯಲ್ಲಿಲ್ಲದೆ ತಂತ್ರೈಯಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ದೊರೆಯುತ್ತವೆಂಬುದು ಗಮನಾರ್ಹವಾದ ವಿಷಯ.

ಅ. ನೆಂಕಟಸುಬ್ಬಯ್ಮ

# ಕೃತಿಚೌರ್ಯ

ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಷೇತ್ರದಲ್ಲಿ ಕೆಲಸಮಾಡಿ ಮನ್ನಣೆ ಪಡೆಯಬೇಕೆಂಬ ಆಸೆ ಕೆಲವರಿಗೆ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಬಹು ಮುಂಚೆಯೇ ಉಂಟಾಗುತ್ತದೆ. ಇಂತಹವರು ಕೇವಲ ಕೀರ್ತಿ ಕಾಮದಿಂದ ಮೋಹಿತರಾಗಿರುತ್ತಾರೆನ್ನು ವುದು ಸರಿಯಲ್ಲ. ಅವರ ವಂಶಸಾರಂಪರ್ಯವಾಗಿ ಬಂದ ಕಾವ್ಯಾಸಕ್ತಿಯೋ, ವಿದ್ವತ್ಸಂಪ್ರದಾಯವೋ, ಸಂಸ್ಕೃತ ಆವರಣವೋ ಇಲ್ಲವೇ ಸ್ವಂತ ಅಧ್ಯಯನದಿಂದ ಉದ್ಭವಿಸಿದ ನೂತನಾನುಭವದ ಆಕರ್ಷಣೆಯೋ ಅಂತಹವರ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಅಪಹರಿಸಿ ಅವರನ್ನು ಸಾಹಿತ್ಯಲೋಕದ ಪ್ರಜೆಗಳನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಬಿಟ್ಟರುತ್ತದೆ. ಆ ಲೋಕದ ಪ್ರಜಾಧರ್ಮವನ್ನು ನುಸರಿಸಿ ತನ್ನ ಚೈತನ್ಯ ಸಾಕ್ಷ್ಮಿಯಾಗಿ ಇತರರಿಗೆ ಸಂತೋಷದಾಯಕನಾಗಿ, ಸಹಾಯಕನಾಗಿ ಕಾರ್ಯನಿರ್ವಹಣೆ ಮಾಡುವುದು ಅಂತಹ ಒಬ್ಬ ವ್ಯಕ್ತಿಯ ಕರ್ತವ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಕಾವ್ಯರಚನೆ ಗ್ರಂಥ ರಚನೆ, ವಿಮರ್ತೆ, ಲೇಖನ ಇವೇ ಮುಂತಾದುವು ಆ ಕರ್ತವ್ಯವು ಕಾರ್ಯೋನ್ಮುಖ ವಾಗುವ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಮಾರ್ಗಗಳು.

ಯುವಕನಾದವನ ಮೊತ್ತವೊದಲ ಕಲಾಸೃಷ್ಟಿ ಅನ್ಯಸೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಪ್ರೇರಿತ ವಾಗಿರುವುದು ಆಶ್ಚರ್ಯವಲ್ಲ. ಅದು ಅವಮಾನಕರವೂ ಅಲ್ಲ. ಆದರೆ ಈ ಬಾಲಭಾಷೆ ಗಳನ್ನೇ ಉಪನಿಷದ್ವಾಕ್ಯಗಳೆಂದೂ, ಪ್ರತಿಭಾಜನ್ಯವಾದ ಅಮರಕೃತಿಗಳೆಂದೂ ಯಾರಾ ದರೂ ಡಂಗುರ ಹೊಡೆಯಲು ಮೊದಲು ಮಾಡಿದರೆ ಅದು ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಅಪಚಾರ ವಾದೀತು. ಕಲೆಗಾರನ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದಲೂ ಇದು ಅನ್ಯಾಯವೇ ಆಗುತ್ತದೆ. ಅವನ ಚೈತನ್ಯದ ಪೂರ್ಣಾವಿಷ್ಕರಣಕ್ಕೆ ಇದೊಂದು ಬೃಹತ್ಪ್ರತಿ ಬಂಧಕವಾಗಿ ಬಿಡುತ್ತದೆ. ಯಾವ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿಯೂ ಇದೇ ಸತ್ಯ. ವೃತ್ತಪತ್ರಿಕೆಗಳ ಜಾಹಿರಾತುಗಳಿಂದಲೂ, ಹತ್ತಿ ರದವರ ಕೈವಾರದಿಂದಲೂ ಬಂದ ಹೆಸರು ನಿಜವಾಗಿ ಬಾರದ ಹೆಸರು. ಕಲೆಗಾರನು ಈ ತೊಂದರೆಯನ್ನು ಬೇಗ ಅರಿತುಕೊಳ್ಳದೆ ಹೋದರೆ ಅವನಿಗೂ ಅವನ ಶಕ್ತಿಗೂ ಅಪಾಯಕರ.

ಈ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಹೇಳಬೇಕಾದ ಅಗತ್ಯ ನಮ್ಮ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಇಂದು ಹೆಚ್ಚಾ ಗಿದೆ—ಎಂದಿಗಿಂತ. ಹಿರಿಯರಾಗಿರುವವರು ಕಿರಿಯರ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಬಹುಭಾಗ ಅನ್ಯಪ್ರೇರಿತವಲ್ಲದೆ, ಅಪಹರಣವೆಂದೂ ಆರೋಪಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಇದರಲ್ಲಿ ಸ್ವಲ್ಪಮಟ್ಟಗೆ ಸತ್ಯಾಂಶವೂ ಇದೆ. ಇದು—ಈ ಪ್ರೇರಣೆ, ಅಪಹರಣ, ಪ್ರಭಾವ—ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಯಾವುದು ಎಷ್ಟು ಸರಿಯೆನ್ನು ವುದು, ಯಾವಾಗ ಸರಿ ಎನ್ನು ವುದು ವೀಕ್ಷಿಸುವವನ ದೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸುತ್ತದೆ.

ಅಪಹರಣವು ಅಪರಾಧವೇ ಸರಿ ಇದನ್ನು '**ಕೃತಿಚೌರ್ಯ**'ವೆಂಬ ಹೆಸರಿನಿಂದ ಕರೆಯುತ್ತಾರೆ—ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ. ಅಪಹರಣ, ಚೌರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಒಬ್ಬರ ವಸ್ತುವನ್ನು ಅವರಲಿಲ್ಲದಂತೆ ಎತ್ತಿಹಾಕಿ ದಕ್ಕಿಸಿಕೊಳ್ಳುವುದು ಸೂಚ್ಯವಾಗಿದೆ. ಕೃತಿಚೌರ್ಯದಲ್ಲಿ ಇದು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಆದರೂ ಇದು ಸಾಧುವಲ್ಲ. ಪ್ರಸಿದ್ಧ ಲೇಖಕರಿಂದ ಈ ರೀತಿ ವಸ್ತುವನ್ನು ಅಪಹರಿಸಿ, ಉಪಯೋಗಿಸಿ ದಕ್ಕಿಸಿಕೊಳ್ಳುವುದು ಈಗಂತೂ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ವಿದ್ವತ್ತಿನ ವೈಶಾಲ್ಯ ಹೆಚ್ಚಿದೆ. ಸಾಮಾನ್ಯರಲ್ಲಿಯೂ ಗ್ರಂಥಾವಲೋಕನಾ ಸಕ್ತಿ ಎಂದಿಗಿಂತಲೂ ಹೆಚ್ಚಾಗಿದೆ. ಪ್ರಪಂಚದ ವಿವಿಧರಾಷ್ಟ್ರಗಳ ಸಾಹಿತ್ಯಗಳ ಪರಿಚಯ ಹೆಚ್ಚುತ್ತಾ ಇದೆ. ಆದುದರಿಂದಲೇ ನಮ್ಮವರು ಬಹುಬೇಗ ಈ ಕೃತಿಚೌರ್ಯಗಳನ್ನು ಕಂಡುಹಿಡಿಯಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತಾ ಇದೆ. ಒಬ್ಬರಿಗೆ ಸಿಕ್ಕದವನು ಮತ್ತೊಬ್ಬರಿಗೆ ಸಿಕ್ಕೆ ಬೀಳುತ್ತಾನೆ. ಈ ಕಾರಣದಿಂದ ಕೆಲವರು ಅಪ್ರಸಿದ್ಧ ಲೇಖಕರ ಕೃತಿಗಳ ಮರೆ ಹೋಗುತ್ತಾರೆ. ಇಂತಹವರು ಎರಡು ವಿಧವಾಗಿ ಪತನ ಹೊಂದುತ್ತಾರೆ. ಒಂದು ಕಳ್ಳತನವನ್ನು ಮುಚ್ಚಿಮರೆಮಾಡಬೇಕೆಂಬ ಮೋಸದೃಷ್ಟಿ. ಎರಡು ಅಲ್ಪದರಲ್ಲಿಯೇ ತೃಪ್ಪಿಪಡುವ ಆಶಾರಾಹಿತ್ಯ. ಸಿಕ್ಕಿಬೀಳುವುದಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚು ಅವಮಾನಕರವೂ ವಿನಾಶಕರವೂ ಆದುದು ಈ ಮನೋಭಾವ.

ಮತ್ತೊಬ್ಬರಿಂದ ವಸ್ತುವಿನ, ಕತೆಯ ಅಪಹರಣದಲ್ಲಿ ಈ ಕಷ್ಟವಿದ್ದೇ ಇದೆ. ಆದರೆ ಲೇಖನಕಲೆಯನ್ನು ಅಭ್ಯಾಸಮಾಡುವವರು ಪೂರ್ವಕೃತಿರತ್ನಗಳ, ಕವಿ ಚಕ್ರ ವರ್ತಿಗಳ ಶೈಲಿ, ವರ್ಣನೆ, ಉಪಮಾನಾದಿ ಅಲಂಕಾರಗಳು ಮುಂತಾದುವುಗಳಿಗೆ ಮಾರುಹೋಗಿ ಅವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾರೆ. ಇವುಗಳು ಕೃತಿಚೌರ್ಯಗಳಲ್ಲ.

ಅಷ್ಟೇಕೆ, ನಮ್ಮ ಕನ್ನಡಕವಿ ಚಕ್ರವರ್ತಿಗಳ ಗ್ರಂಧಗಳನ್ನು ಪರಿಶೀಲನೆಮಾಡಿದರೆ ಅವರಿಗಿಂತ ಹಿಂದೆ ಇದ್ದ ಸಂಸ್ಕೃತಕನ್ನಡಕವಿಗಳ ಸಂವಾದಿಯಾದ ವೃತ್ತಕಂದಗಳು ಅನೇಕವಾಗಿ ದೊರಕುತ್ತವೆ. ಇವೂ 'ಕೃತಿಚೌರ್ಯ'ವೆಂದರೆ ದೊಡ್ಡ ತಪ್ಪು. ಒಬ್ಬ ಕವಿಯಿಂದ ಆತನ ಪೂರ್ವಕವಿಗಳಿಗೆ ದೊರೆತ ಗೌರವದ ಲಾಂಭನಗಳು ಈ ವೃತ್ತ ಕಂದಗಳು. ಒಂದೆರಡು ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳಿಂದ ಇವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಬಹುದು.

ಸಂಪನಿಗಿಂತ ಹಿರಿಯ ಕವಿಬೇಕೇ! ಆತನ ಗ್ರಂಧಗಳನ್ನು ಅಭ್ಯಾಸಮಾಡುವಾಗ ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಭಾಸ, ಭವಭೂತಿ, ಕಾಳಿದಾಸ, ಮಾಘ, ಭಟ್ಟನಾರಾಯಣ, ಭಾರವಿ ಮುಂತಾದವರ ಗ್ರಂಧಗಳಿಂದ ಶ್ಲೋಕಗಳನ್ನು ಅನಾಮತ್ತಾಗಿ ಎತ್ತಿರುವುದು ಕಂಡು ಬರುತ್ತದೆ. ಪಂಸಭಾರತದಲ್ಲಿ ಸುಭದ್ರೆಯ ಸೌಂದರ್ಯವನ್ನು ವರ್ಣಿಸುವ

> ಜಗನುಂ ಮಾಡಿದ ಪದ್ಮಜಂ ಪಡೆದನಿಲ್ಲೀ ಕನ್ನೆಯಂ ಮಾಡುವ ಲ್ಲಿಗೆ ಚಂದ್ರಂ ಮಳಯಾನಿಳಂ ಮಳಯಜಂ ನೀರೇಜಮ್ಮಿ ಮಾವು ಮ ಲ್ಲಿಗೆಯೆಂದಿಂತಿವನಟ್ಕು ಱಾಂದಮರ್ದಿನೊಳ್ ತಾನಟ್ತಾಯಿಂ ತೊಯ್ದು ಮೆ ಲ್ಲಗೆ ಸಂದಂಗಜನೆಂಬಜಂ ಪಡೆದನಂತಾಕಾಂತಿಯಿಂ ಕಾಂತೆಯಂ ಆ.೪.ಪ.೭೫.

ಎಂಬ ಮತ್ತ್ರೇಭವಿಕ್ರೀಡಿತ ವೃತ್ತವನ್ನು ಓದುವಾಗ, " ಮಾಲತೀ ಮಾಧವ "ದ ಮೊದಲ ಅಂಕದಲ್ಲಿ ಬರುವ : ಸಾ ರಾವುಣೀಯಕನಿಧೀರಧಿದೇವತಾ ವಾ ಸೌಂದರ್ಯಸಾರಸಮುದಾಯನಿಕೇತನಂ ವಾ ತಸ್ಕಾಸ್ಸ್ರಖೇ ನಿಯತಮಿನ್ದು ಕಲಾ ಮೃಣಾಲ ಜ್ಯೋತ್ಸ್ನಾಧಿಕಾರಣಮಭೂನ್ಮದನಶ್ಚವೇಧಾಃ ॥

ಎಂಬುದೂ, " ವಿಕ್ರರ್ಮೊರ್ವಶೀಯ "ದ ಮೊದಲನೆಯ ಅಂಕದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಅಸ್ಯಾಸ್ಸರ್ಗವಿಧೌ ಪ್ರಜಾಪತಿರಭೊಚ್ಚನ್ದ್ಪೋನುಕಾನ್ತಿಪ್ರದೇ ಶೃಂಗಾರೈಕರಸೇ ಸ್ವಯಂ ನು ಮದೆನೋ ಮಾಸೋನುಪುಷ್ಪಾಕರೇ ವೇದಾಭ್ಯಾ ಸಜಿಡೇ ಕಥಂ ನು ವಿಷಯವ್ಯಾ ವೃತ್ತ ಕೌತೂಹಲೋ ನಿರ್ಮಾತುಂ ಪ್ರಭವೇನ್ಮನೋಹರಮಿದಂ ರೂಪಂ ಪುರಾಣೋ ಮುನೀ

ಎಂಬುದೂ ಯಾರಿಗೆ ತಾನೇ ನೆನಪಿಗೆ ಬರುವುದಿಲ್ಲ ? ಆದರೂ ಈ ಎರಡು ಪದ್ಯಗಳ ಸಾರವನ್ನು ತೆಗೆದು ಅದನ್ನು 'ಅಮೃತದಲ್ಲಿ ತೋಯಿಸಿ' ಅವೆರಡಕ್ಕಿಂತಲೂ ನೂತನವೂ ಮನೋಹರವೂ ಆದ ಈ ವೃತ್ತರಚನೆಯಲ್ಲಿ ನಮಗೆ ಗೌರವವೇ ಉಂಟಾಗುತ್ತದೆ.

ಧರ್ಮರಾಜನನ್ನು ರಾಜಸೂಯಯಾಗಮಾಡುವಂತೆ ಪ್ರೇರಿಸಲು ಅವನ ಬಳಿಗೆ ನಾರದ ಮಹರ್ಷಿ ಬರುವುದನ್ನು ವರ್ಣಿಸುವ

> ಬೆಳಗುಗಳಿಲ್ಲವೊಂದುರುಳಿಯಾಗಿ ನಭಸ್ಥ ಳದಿಂದವೀ ಮಹೀ ತಳಕಿಲುತರ್ಪುದೆಂದು ಮನುಜಾಕೃತಿಯೆಂದು ಮುನೀಂದ್ರನೆಂದು ಕ ಜ್ಗೊಳಿಸಿ ಮುನೀಂದ್ರರೊಳ್ ಕಮಳಸಂಭವನಂದನನೆಂದು ನೋಟಕರ್ ತಳವೆಳಗಾಗಿ ಸಾರವರೆ ನೀರದಮಾರ್ಗದಿನಂದು ನಾರದಂ ಅ. ೬. ಪ

ಎಂಬುದನ್ನು ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿಯೇ ಚಿತ್ರಿಸಿಕೊಳ್ಳುವಾಗ ವಾಘನ 'ಶಿಶುಪಾಲವಧ'ದ ಚಯಸ್ತ್ವಿಷಾಮಿತ್ಯವಧಾರಿತಂ ಪುರಾ ತತಃ ಶರೀರೀತಿ ವಿಭಾವಿತಾಕೃತೀ ವಶುವಿರ್ಭಕ್ತಾವಯವಂ ಪುಮಾನಿತಿ ಕ್ರಮಾದಮುಂ ನಾರದ ಇತ್ಯಬೋಧಿ ಸಃ

೧ೣ೩

ಎಂಬ ಪದ್ಯದ ಚಿತ್ರವು ತಾನಾಗಿ ಕಣ್ಮುಂದೆ ಕಟ್ಟ ನಿಲ್ಲುತ್ತದೆ. ಇವೆರಡು ಪದ್ಯಗಳ ಸೊಗಸನ್ನೂ, ಸನ್ನಿವೇಶ ವರ್ಣನೆಯ ರಾಮಣೀಯಕತೆಯನ್ನೂ ಅರಿತು ಆಸ್ವಾದಿಸಿದ ಕುಮಾರವ್ಯಾಸನು ಇದೇ ಸಂದರ್ಭವನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸುವಾಗ

ಲಲಿತ ತೇಜೀಪುಂಜನಾಗಿ ಥಳ ಥಳಿಸಿತತಿ ದೂರದಲಿ ಬೆಳಗಿನ ಗೊಳಸನುಡಿದಂತಾದುದಾಗಲೆ ತೋಱಿತಾಕಾರ ತಳಿತುದವಯವ ಶುದ್ಧವರ್ಣ ಸ್ಥಳವು ನಿನಾಷಕೆ ಮುನಿವರಾಕೃತಿ ಹೊಳಿದುದಾಕ್ಷಣವೀತೆ ನಾರದನೆಂದುದಖಳಜನ

ಸಭಾಪರ್ವ ಸಂ. ೧ ಪ 🤻 🗷

ಇಲ್ಲಿ ಯಾರು ಯಾರು ಕಳ್ಳರೆನ್ನೋಣ. ಹಾಗೆಯೇ ವಿವುರ್ತಿಸಿದರೆ ಶಿಶುಪಾಲ ವಥೆಯ ಸನ್ನಿ ವೇಶವು ಈ ಮೂರರಲ್ಲಿಯೂ ಹೆಚ್ಚು ಕಡಿಮೆ ಒಂದೇ ರೀತಿಯಲ್ಲಿದೆ. ಎಷ್ಟೋ ಪದಗಳು ಎಲ್ಲರಲ್ಲಿಯೂ ಸಮನಾಗಿ ಕಾಣಬರುತ್ತವೆ. ಹೀಗೆಯೇ ಪಂಪನು ಕರ್ಣಾರ್ಜುನರ ಕಾಳಿಗವನ್ನು ವರ್ಣಿಸುವಾಗ ರಚಿಸಿರುವ ಮಹಾಪ್ರಳಯ ಭೈರವ ಕ್ಷುಭಿತ ಪುಷ್ಕಳಾವರ್ತಮಾ ಮಹೋಗ್ರರಿಪು ಭೂಭುಜ ಶ್ರವಣ ಭೈರವಾಡಂಬರಂ ಗುಹಾ ಗಹನ ಗಹ್ವರೋದರ ವಿಶೀರ್ಣಮಾದಂದದೇಂ ಮುಹುಃ ಪ್ರಕಟಮಾದುದಾ ರವಿತನೂಭವ ಜ್ಮಾರವಂ

ಆ ೧೨, ಪ ೧೩೬

ಎಂಬ ಪದ್ಯವು ' ನೇಣೀಸಂಹಾರ' ದ ಮೂರನೆಯ ಅಂಕದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಮಹಾಪ್ರಲಯ ಮಾರುತ ಕ್ಷುಭಿತ ಪುಷ್ಕಲಾವರ್ತಕ ಪ್ರಚಂಡ ಘನಗರ್ಜಿತ ಪ್ರತಿರವಾನುಕಾರೀ ಮುಹುಃ ರವ ಶ್ರವಣ ಭೈರವಃ ಸ್ಥಗಿತ ರೋದಸೀ ಕಂದರಃ ಕುತೋದ್ಮ ಸಮರೋದಧೇರಯಮಭೂತ ಪೂರ್ವೋದಯಃ

ಎಂಬುದನ್ನೂ

ನುಡಿವೊಡೆ ರಾಜಕಾರ್ಯ ನಯಮೆತ್ತಬಲಾ ಜನದೊಂದು ಬುದ್ಧಿಯೆ ತ್ತು ಡುಪತಿವಂಶ ನೋಡುವೊಡಿದೊಂದಘಟಂ ಬಗೆವಾಗಳಿಂತು ಕೇಳ್ ನುಡಿಯದೆ ಕೆಮ್ಮಗಿರ್ದೊಡವಿುರಲ್ಲ ಇಮಿಾಯದೆ ನಿಮ್ಮೊಳೆನ್ನು ಮಂ ನುಡಿಯಿಸಿದಪ್ಪುವಾ ಕುರುಕುಳರ್ಕಳ ಗೆಯ್ದ ಪರಾಧ ಕೋಟಗಳ್

ಆ ೭, ಪ೪೫

ಎಂಬುದು ' ಕಿರಾತಾರ್ಜು ನೀಯ ' ದ ಮೊದಲ ಸರ್ಗದ

ಭವಾದೃಶೇಷು ಪ್ರಮದಾಜನೋದಿತಂ ಭವತ್ಯಧಿಕ್ಷೇಪ ಇವಾನುಶಾಸನಂ ತಥಾಪಿ ವಕ್ತುಂ ವ್ಯವಸಾಯಯನ್ನಿ ಮಾಂ ನಿರಸ್ತ ನಾರೀ ಸಮಯಾ ದುರಾಧಯಃ

ಎಂಬುದನ್ನೂ ಜ್ಞಾಪಿಸಿಕೊಡುತ್ತವೆ.

ಇವು ಯಾವುದರಿಂದಲೂ ಪಂಪನ ಮಹಿಮೆಗೆ ಯಾವ ಕಳಂಕವೂ ತಟ್ಟುವುದಿಲ್ಲ. ಇಲ್ಲಿ ನಾವು ಗಮನಿಸಬೇಕಾದುದು ಕವಿಗಳ ಮನೋಭಿಲಾಷೆಯನ್ನು ಮಾತ್ರ. ಇಲ್ಲಿ ತಾವು ಸವಿದ ರುಚಿಯೊಂದರ ಪರಿಚಯವನ್ನು ತಮ್ಮ ಕಾವ್ಯದ ಮೂಲಕ ಮಾಡಿ ಕೊಡಲು ಕವಿಗಳು ಪ್ರಯತ್ನಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಇದರಿಂದ ಅವರ ಕಾವ್ಯಕ್ಕೂ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಸನ್ನಿ ವೇಶಕ್ಕೂ ಮೆರುಗು ಬಂದಿದೆ. ಅಲ್ಲದೆ ತಮ್ಮ ಋಣವನ್ನು ಮುಚ್ಚಿಡ ಬೇಕೆಂಬ ಪ್ರಯತ್ನ ಇಲ್ಲಿ ಲವಲೋಶವೂ ಕಂಡುಬರುವುದಿಲ್ಲ.

ಇದೇ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದಲೇ, ರನ್ನನ ಕಾವ್ಯವನ್ನು ಪಂಪನ ಛಾಯೆಯೆಂದು ಕರೆಯು ವುದು ತಪ್ಪಾಗುತ್ತದೆ. ಷೇಕ್ಸ್ಪ್ರಿಯರನಂತಹ ಪ್ರತಿಭಾಶಾಲಿ ತನ್ನ ನಾಟಕಗಳಿಗೆ ವಸ್ತುಗಳನ್ನು ಯಾವ ಯಾವ ಕಡೆಗಳಿಂದಲೋ ಆರಿಸಿಕೊಂಡಿರುವುದು ಲೋಕ ವಿಶ್ರುತವಾಗಿದೆ. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೆ ನಮ್ಮ ಕವಿಗಳ ಹಾಗೆಯೇ ಆತನೂ ಎಷ್ಟೋ ವಾಕ್ಯ ಗಳನ್ನು ಹಾಗೆ ಹಾಗೆಯೇ ಎತ್ತಿ ಹಾಕಿಕೊಂಡಿದ್ದಾನೆ. ಆದರೆ ಆತನು ನಿರ್ಮಿಸಿರುವ

ವೈಭವಪೂರ್ಣವಾದ ಕಲಾಕೃತಿಗಳಿಗೆ, ಮೊದಲು ಆತನಿಗೆ ದೊರಕಿದ ಒಪ್ಪವಿಲ್ಲದ, ಮಸುಕಾಗಿದ್ದ ವಸ್ತುವಿಗೂ ಏನು ಅಂತರ! ಇಂತಹವನ್ನು ಕೃತಿಚೌರ್ಯವೆನ್ನುವುದು ಹೇಗೆ?

ಕನಿಯು ತನ್ನ ಸಾರಸ್ವತ ಪ್ರಯಾಣದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಭವ್ಯನಗರಗಳನ್ನೂ, ರಮ್ಯ ಹರ್ಮ್ಯಗಳನ್ನೂ ಪರ್ವತಸಾನು ನದೀನದಗಳನ್ನೂ, ಕಾನನಪ್ರಾಂತವನ್ನೂ ವ್ಯಕ್ತಿ ವೈಚಿತ್ರ್ಯಗಳನ್ನೂ ಕಂಡು ಪರಿಚಯ ಮಾಡಿಕೊಂಡಿರುತ್ತಾನೆ. ಅವರ ವರ್ಣನೆ, ವ್ಯವಹಾರಗಳು ಅವನ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ನೆಲೆಯಾಗಿಬಿಟ್ಟರುತ್ತವೆ. ಸಮಯ ಬಂದಾಗ, ಕೆಲವು ಸಲ ಅವನಿಗೇ ಅರಿವಿಲ್ಲದೆ ಅವು ಅವನ ಮಾತುಗಳಲ್ಲಿ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಮೈದಳೆಯ ಬಹುದು—ರಕ್ತಗತವಾಗಿದ್ದ ನೊರೆ ಹಾಲು ಮಾನವನ ಸಾಹಸಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ಹೊರ ಹೊಮ್ಮುವಂತೆ. ವರ್ಣನೆ, ಭಾಷೆ, ಶೈಲಿ, ಪಾತ್ರ, ಘಟನೆ, ತಂತ್ರ ಮುಂತಾದುವು ಯಾವುದಾದರೂ, ಕೆಲವುವೇಳೆ ವಾಕ್ಯ ಸಮುದಾಯಗಳೂ, ಈ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ನೂತನ ಕೃತಿಯೊಂದರಲ್ಲಿ ಸೇರಿ ಬರಬಹುದು. ಇದು ಕಲಾಸೃಷ್ಟಿಯ ರೀತಿ-ನೀತಿ. ಶ್ರೀ ಕುವೆಂಪು ಅವರ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲೋ ಷೆಲ್ಲಿಯ ವರ್ಡ್ಡ್ಸವರ್ತನ ಎರಡು ಸಾಲುಗಳ ಪ್ರತಿ ಧ್ವನಿ ಮೊಳಗಿದರೆ,ಶ್ರೀ ಬೇಂದ್ರೆಯವ ಕವನಗಳಲ್ಲಿ ಜನಪದ ಸಾಹಿತ್ಯದ ನಾದ ಮಾಧುರ್ಯವೂ ಪದಬಂಧವೂ ಕೂಡಿಬಂದಿದ್ದ ರೆ, ಶ್ರೀಗೋಕಾಕರ ಭಾವ ಗೀತೆಗಳಲ್ಲಿ ಆಂಗ್ಲ ನವ್ಯ ಕವಿಯೊ ಬ್ಬನ ಸಾಲೊಂದು ಸುಳಿದರೆ ಶ್ರೀಕಾರಂತರ ಕಾದಂಬರಿಯೊಂದರಲ್ಲಿ ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್ ಕಾದಂಬರಿ ಯೊಂದರ ತಂತ್ರ ಕೌಶಲ ಪ್ರತಿ ಫಲಿತವಾಗಿದ್ದ ರೆ ಅದರ ಅರ್ಥವೂ ಅಷ್ಟೇ!

ಯೊಂದರ ತಂತ್ರ ಕೌಶಲ ಪ್ರತಿ ಫಲಿತವಾಗಿದ್ದರೆ ಅದರ ಅರ್ಥವೂ ಅಷ್ಟೇ!

ಆದರೆ ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಈಗ 'ಕೃತಿಚೌರ್ಯ'ದ ಹೆಸರಿಗೆ ಗೌರವ ತರದ ಮತ್ತೊಂದು ಮಾರ್ಗ ಹಾವಳಿ ಮಾಡುತ್ತಾ ಇದೆ. ಬೇರೊಬ್ಬರಿಂದ, ಬೇರೊಂದು ಭಾಷೆಯಿಂದ ನೇರವಾಗಿ ಅನುವಾದ ಮಾಡಿ ಅದನ್ನು ತಮ್ಮದೆನ್ನು ವ ಸಾಹಸಮಾಡುವುದು ಕಾಣ ಬರುತ್ತಾ ಇದೆ. ಕೆಲವರು ತಮಿಳಿನಿಂದ ಅನುವಾದಿಸಿ ತಮ್ಮದನ್ನಾಗಿಮಾಡುತ್ತಾ ಇದ್ದಾರೆ ಎನ್ನುವುದು ಒಂದು ಅಪವಾದ. ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿನಿಂದ ಹೆಸರು ಬದಲಾಯಿಸಿ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳನ್ನು ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ತಂದಿದ್ದಾರೆನ್ನು ವುದು ಮತ್ತೊಂದು. ಹಿಂದಿಯಿಂದ ಕದಿಯುತ್ತಿದ್ದಾರೆನ್ನುವುದು ಮೂರನೆಯದು. ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಜನರಿಗೆ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್ ಸಾಹಿತ್ಯ ಗೊತ್ತಿರುವಷ್ಟು ಅಕ್ಕಪಕ್ಕದ ಭಾಷಾ ಸಾಹಿತ್ಯಗಳ ಪರಿಚಯನಿಲ್ಲ. 'Woman in white' ಎನ್ನುವುದನ್ನು 'ಶ್ವೇತಾಂಬರೀ' ಎಂದೋ, 'Man in Black' ಎನ್ನುವುದನ್ನೂ 'ಕರಾಳ ವಸನ' ವೆಂದೋ ಅನುವಾದ ಮಾಡಿ ಸ್ವಂತ ವನ್ನಾಗಿಸುವ ಮೂರ್ಖತನಕ್ಕೆ ಸರಿಯಾವುದಿದೆ? ಇದರ ವಿಚಾರವಾಗಿ ಹೆಚ್ಚು ಹೇಳು ವುದು ಕಷ್ಟ. ಯಾವ ಉದಾಹರಣೆ ಕೊಟ್ಟರೂ ಯಾರನ್ನೋ ನೋಯಿಸಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಇರುವ ಸ್ಥಿತಿಯನ್ನು ಸೂಚಿಸುವುದರಿಂದ ಕಷ್ಟವೂ ಇಲ್ಲ; ನಷ್ಟವೂ ಇಲ್ಲ.

ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿರುವ, ಇತರ ಭಾಷೆಗಳಿಂದ ಆ ಭಾಷೆಗೆ ಇಳಿದುಬಂದಿ ರುವ ಸುಪ್ರಸಿದ್ಧ ನಾಟಕಗಳೇ ಆಧಾರವಾಗಿ ಇರುವ ಕನ್ನಡ ನಾಟಕಗಳಿವೆ. ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಕೆಲವುದರಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲಿಯೂ ಈ ಮೂಲವನ್ನು ಸೂಚಿಸಿಲ್ಲ. ಅಮೇರಿಕದ, ರಷ್ಯಾದ ಸುಪ್ರಸಿದ್ಧ ಸಣ್ಣ ಕಥೆಗಳೇ ಆಧಾರವಾಗಿರುವ ಕನ್ನಡ ಕತೆಗಳಿವೆ. ಕಾದಂಬರಿಗಳ ಲ್ಲಂತೂ—ಒಟ್ಟು ಕತೆಯನ್ನು ಆರಿಸದಿದ್ದರೂ—ಮುಖ್ಯಪಾತ್ರಗಳನ್ನು ಪ್ರತ್ಯೇಕಿಸಿ ತೆಗೆದು ನಮ್ಮ ಆವರಣಕ್ಕೆ ಹೊಂದಿಸಿರುವ ಅನೇಕ ಉದಾಹರಣೆಗಳಿವೆ. ತಂತ್ರ ಕೌಶಲ್ಯದಲ್ಲಿ ಇಂತಹ ಅನುಸರಣೆಗೂ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳು ಕಡಿಮೆಯಿಲ್ಲ.

ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಮಾಡಬಾರದ ಕೆಲಸೆ ಯಾವುದೂ ಇಲ್ಲ. ಮಾಡಿರುವ ಕೆಲಸವನ್ನು ಏವರಿಸಿದರೆ ಮೂಲವನ್ನು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ನಿರ್ದೇಶಿಸಿದರೆ ಈ ಬರೆಹೆಗಳಿಗೆ ಯಾವ ವಿಧವಾಗಿಯೂ ಗೌರವ ಕಡಿಮೆಯಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗಿದ್ದೂ ಮುಚ್ಚುಮರೆಗೆ ಕಾರಣ ತಿಳಿಯದಾಗಿದೆ. ಇನ್ನಾದರೂ ಪ್ರಾಮಾಣಿಕತೆಯಿಂದ ಒಳ್ಳೆಯದಾಗುತ್ತದೆ ಯೆನ್ನುವುದನ್ನು ನಾವು ಆರಿಯಬೇಕು. ನಮ್ಮ ಋಣವನ್ನು ಎಲ್ಲ ಕಡೆಯೂ ಹೆಸರಿಸು ವುದರಿಂದ ಓದುಗರಿಗೂ ಸಹಾಯವಾಗುತ್ತದೆ. ವಿಮರ್ಶಕರಿಗೂ ಇದರಿಂದ ಒಳ್ಳೆಯ ಕೈಮರವಾಗುತ್ತದೆ. ಅಲ್ಲದೆ ತಮ್ಮ ಮನಸ್ಸಿನ ಮೇಲೆ ಇಷ್ಟು ಗಾಢವಾಗಿ ಪ್ರಭಾವವನ್ನು ಬೀರಬಲ್ಲ ಉತ್ತಮ ಕೃತಿಗಳ ಕಡೆಗೆ ನಮ್ಮ ಜನರ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಸೆಳೆದಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಮೈತುಂಬಿ ಬೆಳೆಯುವ ಮಗುವಿಗೆ ಕುಡಿಸುವುದು ಯಾವ ಪುಷ್ಟಿಕರವಾದ ಆಹಾರ, ತೊಡಿಸುವುದು ಯಾವ ಸುಖೋಷ್ಣವಾದ ಬಟ್ಟಿಯೆಂಬುದು ತಿಳಿದರೆ ಇನ್ನೂ ಕೆಲವು ಮಕ್ಕಳು ಚೆನ್ನಾಗಿ ಬೆಳೆದಾವು.

ಜಿ. ನೆಂಕಟಸುಬ್ಬಯ್ಮ

## ಭಾರತೀಯ ನಾಟಕಗಳ ಮೇಲಿನ ಕೆಲವು ಆರೋಪಣೆಗಳಿಗೆ ಉತ್ತರ

ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರು ಅಥವಾ ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯ ಭಾವನೆಗಳಿಂದ ಪ್ರಚೋದಿತರಾದವರು ಭಾರತೀಯ ನಾಟಕಸಾಹಿತ್ಯದ ಮೇಲೆ ಕೆಲವು ಆರೋಪಣೆಗಳನ್ನು ಹೊಂಸಿ, ಅವುಗಳನ್ನು ತೆಗಳುವುದು ರೂಢಿಯಾಗಿದೆ. ಅವುಗಳನ್ನು ವಿಮರ್ಶಕರು ಒರೆಗಲ್ಲಿನ ಮೇಲೆ ಉಜ್ಜಿ ಸತ್ಯಾಸತ್ಯತೆಯ ಬಣ್ಣ ವನ್ನು ನಿರ್ಧರಿಸಬೇಕಾದುದು ಅಗತ್ಯ. ಅದರೊಡನೆ ನಮ್ಮ ನಾಟಕ ಕಲೆಯಲ್ಲಿ ಕಾಣಬರುವ ಕೆಲವು ಮಹದ್ವಿಶೇಷಗಳನ್ನು ಸ್ಥೂಲವಾಗಿ ವಿಚಾರಮಾಡಲು ಈಗ ಪ್ರಯತ್ನ ಪಡೋಣ.

- ಭಾರತೀಯ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ವಿಷಾದಾಂತ ನಾಟಕಗಳಿಲ್ಲ— ಎಂಬುದು ಪ್ರತಿ ಯೊಬ್ಬ ಸಾಶ್ಚಾತ್ಯ ವಿಮರ್ಶಕನ ಕಣ್ಣಿಗೂ ಎದ್ದು ಕಾಣುವ ವಿಷಯ. ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರ ನಾಟಕ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ 'ವಿಷಾದಾಂತ' ಎಂಬುದು ಶಿಖರಪ್ರಾಯವಾಗಿದೆ. ವಿಷಾದಾಂತ ನಾಟಕಗಳು ನಮ್ಮ್ನಲ್ಲಿ ಬರದೆಯೇ ಹೋಗಿಲ್ಲ ಭಾಸನ ನಾಟಕಗಳು ದೊರೆತ ಮೇಲೆ ' ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ದುರಂತ ನಾಟಕಗಳು ಇಲ್ಲವೇ ಇಲ್ಲ ' ಎಂಬ ಹೇಳಿಕೆ ಅಳಿಸಿಹೋಗಿದೆ. ಆದರೂ ದುರಂತ ನಾಟಕಗಳಿಗೆ ನಾವು ಹೆಚ್ಚು ಪ್ರಾಮುಖ್ಯವನ್ನು ಕೊಟ್ಟಲ್ಲ. ಮರಣ ವೆಂದರೇನು? ಅದು ಒಂದು ಜೀವನದ ಕೊನೆ; ಅಲ್ಲದೆ ಸಾವಿನಿಂದ ಮನುಷ್ಯರ ಆತೋತ್ತರಗಳಿಲ್ಲಾ ಮುರಿದುಹೋಗುವುವೆಂಬುದು ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರ ಗ್ರೀಕರ, ಮತ. ಭಾರ ತೀಯರ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿಯಾದರೋ ಮರಣವೆಂಬುದು ಜನನದ ಆದಿ. ನಮಗೆ ಪುನರ್ ಜನ್ಮದಲ್ಲಿ ನಂಬಿಕೆಯಿರುವುದರಿಂದ ಮರಣಕ್ಕಾಗಿ ಭಯವಾಗಲಿ ಕಾತರವಾಗಲಿ ಬರು ವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದ ರಿಂದ ಸಾಶ್ಚಾತ್ಯ ರಿಗಿಂತಲೂ ನಾವು ಹೆಚ್ಚು ಆಶಾವಾದಿಗಳು. ಈ ಜನ್ಮ ದಲ್ಲಿ ದುಃಖ ಬಂದರೂ ಜನ್ಮ್ಯಾಂತರದಲ್ಲಿಯಾದರೂ ಸುಖದೊರೆಯುವುದೆಂಬ ಆತೆ ಇದೆ. ಕಾಳಿದಾಸ ಮಹಾಕವಿ ತನ್ನ 'ರಘುವಂಶ'ದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಅಜವಿಲಾಪ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ವಸಿಷ್ಠ ರಿಂದ ಹೇಳಿಸಿರುವ ಈ ಉಪದೇಶವಾಣಿಯನ್ನು ಕೇಳಿ-' ಮರಣಂ ಪ್ರಕೃತಿಶ್ವ ರೀರಿಣಾಂ ವಿಕೃತಿ ಜೀವಿತಮುಚ್ಯತೇ ಬುಧೈಃ '. ಪ್ರಾಣಿಗಳಿಗೆ ಮರಣವೇ ಪ್ರಕೃತಿ ಸಿದ್ಧವಾದುದು, ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾದುದು; ಜೀವನ ಅಸ್ವಾಭಾವಿಕ (Rule is death and life is only an exception) ಆದ್ದರಿಂದ ಎಷ್ಟು ವರ್ಷ ಬದುಕಿದ್ದರೆ ಅಷ್ಟಕ್ಕೇ ಭಗವಂತನಿಗೆ ಕೃತಜ್ಞ್ಯರಾಗಿರಬೇಕು. ಬದುಕಿನಲ್ಲಿ ಬರುವ ಮರಣಕ್ಕಾಗಿ ಅಳಬಾರದು.
- (i) ಜೀವನ್ಗದಲ್ಲಿ ವ್ಯಥೆ ಬಂದರೆ ಅಳಬೇಡವೆ ? ಈ ದುಃಖವನ್ನು ಸಹಿಸಿಕೊಂಡು ಬಾಳುವುದು ಹೇಗೆ ? ಏತಕ್ಕೆ ಬಾಳಬೇಕು ? ದುಃಖ ಹೆಚ್ಚಾದಾಗ ಅದರಿಂದ ತಪ್ಪಿಸಿ ಕೊಳ್ಳಲು ಆತ್ಮಹತ್ಯಕ್ಕೆ ಶರಣಾಗಬಾರದೆ ? 'ಕವಿಕುಲಗುರು'ವಾದ ವಾಲ್ಮೀಕಿಯ

ಅಮರವಾಣಿಯನ್ನು ಕೇಳಿ---' ಏತಿ ಜೀವಂತಮಾನಂದಃ ನರಂ ವರ್ಷಶತಾದಪಿ ' ಸಂಕಟದಿಂದ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಜುಗುಪ್ಸೆಗೊಂಡಿರುವ ಯಕ್ಷನ ಬಾಯಲ್ಲಿ ಕಾಳಿದಾಸ ಕವಿ ಹೇಳಿಸಿರುವುದೇನು ? ' ಕಸ್ಯಾತ್ಯಂತಂ ಸುಖಮುಪನತಂ ದುಃಖಮೇಕಾಂತತೋ ವಾ ! ನೀಚೈರ್ಗಚ್ಛತ್ಯುಪರಿಚದಶಾ ಚಕ್ರನೇಮಿ ಕ್ರಮೇಣ '. ಭಾಸ ಮಹಾಕವಿಯೂ ' ಚಕ್ರಾರ ಪಣ್ತಿರಿವ ಗಚ್ಛತಿ ಭಾಗ್ಯ ಪಣ್ತು: ' ಎಂದು ಸಂಕಟದಿಂದ ಕುದಿಯುತ್ತಿರುವ ವಾಸವದತ್ತೆಯನ್ನು ಸಮಾಧಾನ ಪಡಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಇವರ ಸಾಲಿನಲ್ಲಿಯೇ ನಿಂತಿರುವ ಆಧುನಿಕ ಕವಿತಿಲಕ 'ಕುವೆಂಪು'-'ಶಿವಶಿವಾ! ಸಾವಿನ ಮೌನಕಿಂತಲೂ ಬಾಳಿನ ಗೋಳೆ ಲೇಸಲ್ತೆ 'ಎಂದು ಮಗನನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಂಡ ನಿರ್ಭಾಗ್ಯ ಮಾತೆಯೊಬ್ಬಳ ಬಾಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಇದು ನಮ್ಮ ಸಂಸ್ಕೃತಿ. ಸಂಕಟ ಬಂದಾಗ ಈಡಿಪಸ್ ಅಥವಾ ಅಂತಿಗೊನೆ ಆತ್ಮಹತ್ಯೆ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾರೆ. ಅಷ್ಟೇ ಸಂಕಟಕ್ಕೊಳಗಾದ ಸೀತೆ, ಪ್ರೌಸದಿಯರು ಆತ್ಮಹತ್ಯೆಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕೆನಿಸಿದರು ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುವುದಿಲ್ಲ. ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರಲ್ಲಿ ಸತ್ತಮೇಲೆ ಶಾಶ್ವತವಾದ ಸ್ವರ್ಗ ಅಥವಾ ಶಾಶ್ವತವಾದ ನರಕ ಅವರ ಪಾಲಿಗೆ ಬರುತ್ತದೆ; ಪುನರ್ಜನ್ಮದ ಪ್ರಸಕ್ತಿ ಇಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅವರಲ್ಲಿ ಜೀವನಕ್ಕೆ ಒಂದು ಅತಿಯಾದ ಮಹತ್ವ ದೊರೆಯುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಭಿನ್ನವಾದ ಜೀವನ ದೃಷ್ಟಿ ಯಿರುವುದರಿಂದ ಆ ದೃಷ್ಟಿಗನುಸಾರವಾಗಿ ಒಬ್ಬ ಮಹಾಪುರುಷನ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನು ವರ್ಣಿಸುವಾಗ ಭಿನ್ನ ಕಾರ್ಯಗಳು ನಡೆಯುವುದು ಸಹಜವಾಗಿಯೇ ಇದೆ.

(ii) ದುರಂತಕ್ಕೆ ಮುಖ್ಯ ಕಾರಣವಾದ ನಾಯಕನ 'ತಪ್ಪಿಗೆ ತಕ್ಕ ಶಿಕ್ಷೆ', ಎಂಬ ಕಾವ್ಯ ನಿಯಮ (Poetic Justice) ಅವರಲ್ಲಿ ಉದಿಸಿರುವುದು ಸಹಜ ವಾಗಿಯೇ ಇದೆ. ತಪ್ಪಿನ ಪ್ರಮಾಣ, ಶಿಕ್ಷೆಯ ಪ್ರಮಾಣ ಇವುಗಳ ಅಂತರದ ಮೇಲೆ ಘೋರವಾದ ಆಂತರಿಕ ಹೋರಾಟವೊಂದು ಗ್ರೀಕ್ ರುದ್ರ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ನಮಗೆ ಗೋಚರವಾಗುತ್ತದೆ. ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಇದು ಪ್ರತಿನಾಯಕನಲ್ಲಿ ಸ್ವಲ್ಪಮಟ್ಟಿಗೆ ಕಂಡು ಬರುವುದಾದರೂ ನಾಯಕನಲ್ಲಿ ಕಾಣಬರುವುದಿಲ್ಲ. ನಾಟಕದ ನಾಯಕನು ಯಾವಾಗಲೂ ಉದಾತ್ತನಾದವನು. ಆತನಲ್ಲಿ ಲವಲೇಶ ತಪ್ಪಿಗೂ ಆಸ್ಪ್ರದವಿಲ್ಲ. ಆತನು ಒಬ್ಬ ಆದರ್ಶ ವ್ಯಕ್ತಿ. ನಮ್ಮ ಗುರಿ ನೀತಿಬೋಧೆ. ಇದರಿಂದ ಬರುವ ಪಾತ್ರ ಗಳು ಒಳ್ಳೆಯವರು, ಕೆಟ್ಟವರು ಎಂಬ ಎರಡು ವಿರುದ್ಧ ಗುಂಪುಗಳಾಗಿ ವಿಂಗಡಿಸಿ ಗೊಂಡು ಒಳ್ಳೆಯವರು ಸದ್ಗತಿಯನ್ನೂ, ನೀಚರು ಅಥೋಗತಿಯನ್ನೂ ಪಡೆಯುತ್ತಾರೆ. ಒಂದೇ ವ್ಯಕ್ತಿಯಲ್ಲಿಯೇ ಗುಣಾವಗುಣಗಳಿರಡೂ ಪೂರ್ಣಪ್ರಕಾಶಕ್ಕೆ ಬರುವಂತೆ ಚಿತ್ರಿಸಿರುವುದು ನಮ್ಮ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ನಾಯಕನ ಉದಾತ್ತ ಗುಣವನ್ನು ತೋರಿಸುವುದಕೋಸ್ಕರ ಶಕಾರನಂತಹ ನೀಚನನ್ನು ಕೂಡ ಚಾರುದತ್ತನು ಕ್ಷಮಿಸಿದನೆಂದು ವರ್ಣಿಸಲಾಗಿದೆ. ಹೀಗಾಗಿ ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರ ಲೋಪ, ದೋಷ, ಪಾಪ, ವಿಧಿಯ ಕೆರಳಿಕೆ, ಪ್ರಾಯಶ್ಚಿತ್ತ ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಬದಲಾಗಿ ನಮ್ಮ ಲ್ಲಿ ಸದ್ಗುಣ, ಪ್ರತಿಕೂಲ ದೈವದ ಪ್ರಸನ್ನತೆ, ಸುಖಪ್ರಾಪ್ತಿ ಎಂಬ ಸೂತ್ರ ಕಾಣಿಸುತ್ತದೆ.

ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ದುರಂತ ನಾಟಕಗಳಿಲ್ಲ ನಿಜ; ಆದರೆ ವಿಷಾದಾತ್ಮಕವಾದ ಸನ್ನಿ ವೇಶ ಗಳಿಗೇನೂ ಕೊರತೆಯಿಲ್ಲ. ನಾಟ್ಯಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಮರಣವನ್ನು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವಾಗಿ ತೋರಿಸ ಬಾರದು-ಎಂದು ಹೇಳಿದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಅದರ ಪ್ರಸಕ್ತಿಯನ್ನೇ ಎತ್ತ ಬಾರದೆಂಬ ಅರ್ಥ ವೇನೂ ಇಲ್ಲ. ಮರಣದ ಸೂಚನೆ ಎಷ್ಟೋ ಕಡೆಗಳಲ್ಲಿ ಬರುತ್ತದೆ. ನಾಟಕದ ಪರ್ಯವ ಸಾನ ಮಂಗಳದಲ್ಲಿ ನಡೆದರೂ ಕರುಣರಸವನ್ನಾಗಲಿ ಅಥವಾ ವಿಪ್ರಲಂಭ ಶೃಂಗಾರ ವನ್ನಾಗಲಿ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿಸಿರುವಾಗ ನಾಟಕದ ಉದ್ದಕ್ಕೂ ಶೋಕದ ಛಾಯಿ ಬೆನ್ನಂಟರುತ್ತದೆ. ಈ ಬಗೆಯಾದ 'ದುರಂತ ವಸ್ತು ವಿನ್ಯಾಸ'ವನ್ನು 'ಶಾಕುಂತಲ' ಆಥವಾ 'ಮೃ ಚ್ಛ ಕಟಕ 'ದ ಮಧ್ಯದಲ್ಲಿಯೂ 'ಉತ್ತರರಾಮಚರಿತ 'ದ ಆರಂಭದಿಂದ ಅಂತ್ಯ ದವರೆಗೂ ನಾವು ಕಾಣಬಹುದು. ಭಾರತೀಯರ ಪ್ರಕಾರ ದುರಂತತೆ ಕೇವಲ ಜುಗುಪ್ಸಾವಹವಾದ ಘೋರಮರಣದಲ್ಲಿ ಅಲ್ಲ ಇರುವುದು; ಅದಕ್ಕೂ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಮರಣಕ್ಕೂ ಪೂರ್ವದಲ್ಲಿ ಅಥವಾ ಮರಣಾನಂತರ ಆ ದುರಂತತೆ ಪ್ರಕಟಗೊಳ್ಳುವು ದೆಂದು. ಮನ್ಮಥನ ಮರಣದಲ್ಲಿ ಕರುಣರಸವಿಲ್ಲ; ಆದರೆ ರತಿ ವಿಲಾಪದಲ್ಲಿ ಅದನ್ನು ನಾವು ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣಬರುವ ದುರಂತನಾಯಕನ ಆಂತರಿಕ ಹೋರಾಟ ಅಥವಾ ನಾಯಕನ ಪತನಕಾಲದಲ್ಲಿ ಕೋರಸ್ಸಿನವರಾಡುವ ಮಾತು-ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ತ್ರವಿಸುವ ಕರುಣರಸ ನಮ್ಮ್ನಲ್ಲಿಯೂ ಯಥೇಷ್ಟ್ರವಾಗಿದೆ. 'ಉತ್ತರ ರಾಮ ಚರಿತೆ'ಯಲ್ಲಿ ರಾಮನ ಧರ್ಮಸಂಕಟವನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸುವಾಗಲಾ, ಶಾಕುಂತಲದಲ್ಲಿ ಶಕುಂತಲೆ ಗಂಡನಿಂದ ತಿರಸ್ಕೃತಳಾದಾಗಲೂ, ಗ್ರೀಕ್ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣಬರುವ ಕರುಣ ರಸವೇ ನಮ್ಮ ಲ್ಲಿಯೂ ಕಾಣ ಬರುತ್ತದೆ. ಶಕಾರನು ವಸಂತ ಸೇನೆಯ ಕತ್ತು ಹಿಸುಕಿ ಹಾಕುವ ಸಂದರ್ಭ, ಚಾರುದತ್ತನನ್ನು ವಧ್ಯಸ್ಥಾನಕ್ಕೆ ಎಳೆದು ಕೊಂಡು ಹೋಗುವುದು—ಇಂತಹ ದುರಂತ ವಸ್ತುವಿನ್ಯಾಸಗಳು ಯಾರ ಹೃದಯದಲ್ಲಿ ತಾನೇ ಕರುಣೆಯನ್ನು ಚಿಮ್ಮಿಸವು? ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ದುರಂತ ನಾಟಕಗಳಿಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಅದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ ನಮ್ಮ ಕಲಾ ದೃಷ್ಟಿಯ ಅಭಾವವಲ್ಲ. ವೈರಾಗ್ಯ ದೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಕಳೆದು ಆಶಾಭಾವನೆಯನ್ನು ಜನರಲ್ಲಿ ನಾಟಬೇಕೆಂಬ ಉದಾತ್ತ ದೃಷ್ಟಿ. ಗ್ರೀಕ್ ನಾಟಕ ಗಳಲ್ಲಿಯಾದರೋ ದುರಂತ ವಸ್ತು ವಿನ್ಯಾಸಕ್ಕೆ ಇರುವಷ್ಟು ಪ್ರಾಮುಖ್ಯ ದುರಂತ ಪರ್ಯವಸಾನಕ್ಕೇನೂ ಇಲ್ಲ. ಈಸ್ಕಿಲೀಸನ 'ಪಾರಸೀಕರು' ಮೊದಲಾದ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ದುರಂತವಿಲ್ಲದೆ ರುದ್ರನಾಟಕಗಳನ್ನು ನಾವು ಕಾಣುವದಿಲ್ಲವೇನು ?

ಜೀವನದ ಗುರಿಯೇನು? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಪುರುಷಾರ್ಥದ ಸಾಧನೆ ಎಂಬುದು ಭಾರತೀಯರ ಉತ್ತರ. ಮನುಷ್ಯನ ಧ್ಯೇಯಗಳಿಗೂ, ವಿಧಿಯ ಉದ್ದೇಶಗಳಿಗೂ ಒಂದು ಘರ್ಷಣೆ ಯಾವಾಗಲೂ ಅನಿವಾರ್ಯವೆಂದು ಗ್ರೀಕರ ಸಿದ್ಧಾಂತ. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಧಿಗೆ ಇದಿರಾಗಿ ನಿಂತು, ಹೋರಾಡಿ, ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಸೌಖ್ಯವನ್ನು ಪಡೆಯಬೇಕೆಂದು ಗ್ರೀಕ್ ಮಹಾಪುರುಷರು ನಿರಂತರವಾಗಿ ಪ್ರಯತ್ನಿ ಸಿರುತ್ತಾರೆ. ಗ್ರೀಕರ ದೇವತೆಗಳು ಕಾಮಕ್ರೋಧಾದಿಗಳಿಂದ ತುಂಬಿದವರು. ಅವರನ್ನು ಪೂಜಿಸುವವರೂ ಅಂತೆಯೇ. ವಿಧಿ ಅಪ್ರತಿಹತವಾದುದು; ಮಾನವನನ್ನು ಮುರಿಯುತ್ತದೆ—ಎಂಬ ಭಯದಿಂದ ಅವರು ವಿಧಿಗೆ ಪೂಜೆ ಸಲ್ಲಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಅಧರ್ಮಕ್ಕೆ ಕೈಯಿಟ್ಟು ದೈವವನ್ನು ಪ್ರತಿ ಭಟಿಸಿದಾಗ ವಿಧಿ ಅವರನ್ನು ಮೆಟ್ಟ ತುಳಿಯುತ್ತದೆ; ಇದನ್ನು ಕಂಡು ಜನ ಹೆದರಿ ದೈವಭಕ್ತರಾಗಬೇಕು. ಆದರೆ ನಮ್ಮ ಲ್ಲಿ ಭಕ್ತಿ ಉದಯವಾಗುವುದು ಭಯದಿಂದಲ್ಲ, ನಂಬಿಕೆಯಿಂದ (faith). ಪ್ರಕೃತಿಗೆ ಹೊಂದಿಕೊಂಡೇ, ವಿಧಿ ನಿಯಮಗಳಿಗೆ ಪ್ರತಿಭಟಿಸಿ ನಿಲ್ಲದೆ, ಕೇವಲ ಪುರುಷ ಪ್ರಯತ್ನದಿಂದಲೇ ಆದರೂ ದೈವಭಕ್ತಿಯಿಂದ ಇಷ್ಟಾರ್ಥ ಸಿದ್ಧಿಯನ್ನು ಪಡೆಯಬೇಕು—ಎಂಬುದು ಭಾರತೀಯರ ಮತ. ದೈವಕ್ಕೆ ಇದಿರಾಗಿ ನಿಲ್ಲುವವರು ಮಹಾಪುರುಷರಲ್ಲ, ಅಸುರರು. ಆಸುರೀಪ್ರವೃತ್ತಿಗಳನ್ನು ದಮನ ಮಾಡುವುದು ಮಹಾಪುರುಷರ ಲಕ್ಷಣ. ಸದುದ್ದೇಶದಿಂದ ಹೊರಟ ಉದಾತ್ತ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳೇ ನಮ್ಮ ನಾಟಕಗಳ ನಾಯಕರು. ಆಸುರೀ ಪ್ರವೃತ್ತಿಗಳಿರುವವರು ಪ್ರತಿ ನಾಯಕರಾಗಬಹುದು. ಇತಿಹಾಸ ಪುರಾಣಗಳಲ್ಲಿ ಅವರನ್ನು ನಾಯಕರಾಗಿ ಒಂದು ವೇಳೆ ಗ್ರಹಿಸಿದರೂ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಬಳಸಕೂಡದೆಂದು ದಂಡಿ ಮತ್ತು ಅಭಿನವ ಗುಪ್ತರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ನಾಟಕವನ್ನು ನೋಡುವ ಪ್ರಾಕೃತರು ಅವುಗಳನ್ನು ಅನು ಕರಿಸಿಯಾರೆಂಬ ಭಯವೋ ಏನೋ!

- ೨ ಭಾರತೀಯ ನಾಟಕಗಳ ಮೇಲೆ ಎರಡನೆಯ ಪ್ರಬಲ ಆಪಾದನೆಯೆಂದರೆ ಅವುಗಳೆಲ್ಲವೂ ಅವಾಸ್ತ್ರವಿಕತೆಯ ಮುದ್ದೆ ಗಳು-ಎಂಬುದು. ಶ್ರೀಮಾನ್ ಕುವೆಂಪು ರವರು ತಮ್ಮ ' ಪ್ರತಿಮಾ ಮತ್ತು ಪ್ರತಿಕೃತಿ ' ಎಂಬ ಲೇಖನದಲ್ಲಿಯೂ, ' ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಮಾ ಪ್ರತಿಕೃತಿ ವಿಧಾನಗಳು ' ಎಂಬ ಲೇಖನದಲ್ಲಿಯೂ ಈ ವಾದವನ್ನು ಹೂಡು ವವರ ಬಾಯಿಯನ್ನು ಮುಚ್ಚಿಸಿದ್ದಾರೆ. ನಮ್ಮ ಸಾಂಪ್ರದಾಯಿಕ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ' ವಾಸ್ತ್ರವಿಕತೆ'ಯ ವಾದಕ್ಕೆ ಹೆಚ್ಚು ಮಹತ್ವವಿಲ್ಲ. ಔಚಿತ್ಯವು ನಾಟಕದ ಮುಖ್ಯ ನಿಯಮವೇ ಹೊರತು ನೀರಸ ವಾಸ್ತ್ರವಿಕತೆಯಲ್ಲ. ಲೋಕದ ನೀರಸವಸ್ತು ಗಳು ಸರಸವಾಗ ಬೇಕಾದರೆ ಸ್ವಲ್ಪ ಹೆಚ್ಚೋ ಕಡಿಮೆಯೋ ಅವಾಸ್ತ್ರವಿಕತೆಯ ಛಾಯೆಯನ್ನು ಪಡೆಯಲೇಬೇಕು. ದೀರ್ಘಪ್ರವಾಸ, ಕುಸ್ತ್ರಿ, ಯುದ್ಧ, ದಂಗೆ, ಮುತ್ತಿಗೆ, ಊಟ, ಸ್ನಾನ, ಸಂಭೋಗ, ಅಭ್ಯಂಜನ, ವಸ್ತ್ರಧಾರಣೆ—ಇವುಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾಗಿ ಪ್ರದರ್ಶಿಸಲೇ ಕೂಡದು ಎಂಬುದು ಭಾರತೀಯ ನಾಟ್ಯಶಾಸ್ತ್ರದ ನಿಯಮ. ಮುತ್ತಿಗೆ ಇತ್ಯಾದಿಗಳನ್ನು ಇಂದಿನ ರಂಗಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ಪ್ರದರ್ಶಿಸಿದಂತೆ ಪ್ರದರ್ಶಿಸುವುದು ಹಿಂದಿನ ರಂಗಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ಪ್ರವರ್ಶಿಸಿದಂತೆ ಪ್ರದರ್ಶಿಸುವುದು ಹಿಂದಿನ ರಂಗಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ಪ್ರವರ್ಶಿಸಿದಂತೆ ಪ್ರದರ್ಶಿಸುವುದು ಹಿಂದಿನ ರಂಗಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ಪ್ರವರ್ಧಿ ಅಲ್ಲ; ವಾಸ್ತ್ರವಿಕತೆಯ ಹೆಸರಿನಲ್ಲಿ ಮಾನವನ ನೀಚ ಪ್ರವೃತಿಗಳಿಗೆ ಸ್ಥಾ ನವನ್ನು ಕೊಡಕೂಡದೆಂಬುದೂ, ಇದರಿಂದ ಕಾವ್ಯ ಸೌಂದರ್ಭವೇನೂ ಹುಟ್ಟುವದಿಲ್ಲವೆಂಬುದೂ ನಮ್ಮ ಪ್ರಾಚೀನರ ದೃಷ್ಟಿಯ ಉದಾತ್ತತೆಯನ್ನು ತಿರುಚಿಯ ಉನ್ನತ ಮಟ್ಟವನ್ನು ಅಥವಾ ಕಲಾದೃಷ್ಟಿಯ ಉದಾತ್ತತೆಯನ್ನು ತೋರಿಸುವುದೇ ಹೊರತು ಅವರ ಅಶಕ್ತತೆಯನ್ನಲ್ಲ.
  - ೩. ವಾಸ್ತವಿಕತೆ ಅಥವಾ ಪ್ರತಿಕೃತಿ ದೃಷ್ಟಿ ಪ್ರಬಲವಾಗಿರುವುದರಿಂದಲೇ

ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರಲ್ಲಿ ಐತಿಹಾಸಿಕ ಅಥವಾ ಸಾಮಾಜಿಕ ನಾಟಕಗಳು ಕೆಲಗಾಲ ಮಳಿಗಾಲದ ನಾಯಿ ಕೊಡೆಗಳಂತೆ ಹುಟ್ಟ ಹೆಚ್ಚಿಕೊಂಡಿದ್ದುವು. ಅವುಗಳತ್ತ ಬೆರಳುಮಾಡಿ ನಮ್ಮ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ವೈವಿಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳುವವರು ಸ್ವಸ್ವರೂಪ ಜ್ಞಾ ನವಿಲ್ಲದವರು. ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರ ನಾಟಕಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಎರಡು ಪಂಗಡಗಳಾಗಿ ವಿಂಗಡಿಸುವು ದುಂಟು—ಲಲಿತ ನಾಟಕಗಳು ಮತ್ತು ದುರಂತ ನಾಟಕಗಳು ಎಂದು. ಲಲಿತ ನಾಟಕ ಹದಮಾರಿದ ಹಾಸ್ಯಕ್ಕೆ ಎಡೆಗೊಟ್ಟಾಗ ಅದನ್ನು ಪ್ರಹಸನ (Burlesque) ಎಂದು ಕರೆಯುತ್ತಾರೆ. ರೋಮಾಂಚಕಾರಕವಾದ ಘಟನೆಗಳು ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ರುದ್ರನಾಟಕ ದಲ್ಲಿರಬೇಕಾದ ಒಂದು ಔಚಿತ್ಯಕ್ಕೆ ಅಪೋಹ ಬಂದಾಗ ಅದನ್ನು ಉದ್ಘಟನಾಟಕ (Melodrama) ಎಂದು ವ್ಯವಹರಿಸುತ್ತಾರೆ. ಈ ನಾಲ್ಕು ಭೇದಗಳಲ್ಲಿಯೇ ಐತಿ ಹಾಸಿಕ, ಸಾಮಾಜಿಕ, ಗೀತರೂಪಕ, ಅಣಕವಾಡು, ಛಾಯಾ ನಾಟಕ-ಇತ್ಯಾದಿ ರೂಪಕ ಪ್ರಕಾರಗಳು ಹುಟ್ಟಕೊಳ್ಳುತ್ತವೆ. ಇತಿಹಾಸ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ವ್ಯಕ್ತಿ ಪ್ರಾಧಾನ್ಯ ಬಂದಾಗ ಅದನ್ನು ವೀರನಾಟಕ(Heroic Play) ಎಂದೂ, ಸಾಮಾಜಿಕ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಸಮಸ್ಯೆ ಪ್ರಮುಖವಾಗಿದ್ದಾಗ ಸಮಸ್ಯಾನಾಟಕ (Problem Play) ಎಂದೂ ವಿಂಗಡಿಸಿಕೊಳ್ಳಬಹುದು. ಇವರ ಈ ವಿಭಜನಾಶಕ್ತಿ ಭಾರತೀಯರ ಮುಂದೆ ಅತ್ಯಲ್ಪ ಎಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ನಮ್ಮ ದಶರೂಪಕಗಳು, ಅಷ್ಟಾದಶ ಉಪರೂಪಕಗಳಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗದ ರೂಪಕಗಳು ಅವರಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟಿಲ್ಲ, ಮುಂದೆ ಹುಟ್ಟಲಾರವು. ನಮ್ಮ ಜನಕ್ಕೆ ಚಾರಿತ್ರಿಕ ದೃಷ್ಟಿ ಶೂನ್ಯ; ಸಮಾಜದ ಆಗುಹೋಗುಗಳಿಗೆ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಸ್ಥಾ ನವೇ ಇಲ್ಲ; ಭಾರತೀಯ ಸಾಹಿತ್ಯವೆಲ್ಲ ಮಡಿ ಸಾಹಿತ್ಯ-ಇತ್ಯಾದಿ ಇತ್ಯಾದಿ ಆರೋ ಸಹ್ಯನಿನ ಇಲ್ಲ , ಭಾರತೀಯ ಸಾಹತ್ಯಪ್ಲ ಮಡ ಸಾಹತ್ಯ ಪರತ್ಯ ಪರವಾಸಿಕವಾಗಲಿ ತತ್ತಾಲದ ಪ್ರಖ್ಯಾತಿಯನ್ನು ಪಡೆಯಬಲ್ಲುದೇ ಹೊರತು ಚಿರಕಾಲಿಕವಾಗಲಾರದು. ನಮ್ಮ ಲ್ಲಿ ಇವು ಹುಟ್ಟಿದೇ ಹೋಗಿಲ್ಲ, ಆದರೆ ಇವುಗಳಿಗೆ ಪ್ರಾಮುಖ್ಯ ವಿಲ್ಲ. ಮಲ್ಲಿನಾಥ ಪಂಡಿತನು 'ಏಕಾವಲೀ' ಗ್ರಂಥದ ವಾಖ್ಯಾನ 'ತರಳ'ದಲ್ಲಿ 'ಕಾವ್ಯ ಲಾಪಾಂಶ್ಟ ವರ್ಜಯೇತ್ ಇತಿ ನಿಷೇ ಪರಿಸಿತಿ ಪರ್ವವಾಗಿ ಸಹವಾಗ ಪ್ರತಾಸ ವಿಸಯಕಾರುತ್ತವಾಗಿ ಎಂದು ಹೇಳಿ ರೋಕ್ತೀ ಮುದ್ರಾರಾಕ್ಷಾಸಾಧ್ಯ ಸತ್ಕಾವ್ಯವಿಷಯಕಾಮಂತವ್ಯಾ' ಎಂದು ಹೇಳಿ ದ್ದಾನೆ. ಇದರಿಂದ ಮಾನವನ ಚಿರ ಸಮಸ್ಯೆ ಗಳಾವುವೂ ಅದರಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗಿಲ್ಲದಿರು ವುದರಿಂದ ಬಾಳಿಗೆ ಬೆಳಕಾವುದೂ ದೊರೆಯುವುದಿಲ್ಲ; ಅಂತಹುದನ್ನು ಓದಿ ಏನು ಪ್ರಯೋಜನ? ಎಂದು ನಾವು ಅರ್ಥಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಇದೇ ಮಾತನ್ನೇ Alledrice Nichol ತನ್ನ 'world drama' ಎಂಬ ಪುಸ್ತಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾನೆ. ಹಿಟ್ಲರನ ನಾಟಕ ಅತ್ಯಂತ ರಸವತ್ತಾದುದೆಂದು ತೋರುತ್ತಿದ್ದುದು ಕೆಲವು ಕಾಲದ ಮೇಲೆ ನಮ್ಮ ಆಸಕ್ತಿಗೆ ಹೊರತಾದುದಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಚಾರಿತ್ರಿಕ ನಾಟಕಗಳ ಬೆಲೆ, ಅದು ಬರಿಯ ಚರಿತ್ರೆಯಾಗಿರುವುದರಿಂದಲೇ ಅಲ್ಲ; ಚಾರಿತ್ರಿಕ ಘಟನೆಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ಆಯ್ಕೆ, ಅದರೊಡನೆ ಕಾಲ್ಪಿನಿಕಾಂಶಗಳ ಜೋಡಣೆ, ಆ ಮೂಲಕ ನಿತ್ಯ ಸತ್ಯ

ತೊಂದನ್ನು ದರ್ಶನ ಮಾಡಿಸಬಲ್ಲ ಉನ್ನತ ಕಲೆ-ಇವು ಸೇರಿದಾಗ ಉತ್ತಮ ನಾಟಕವೋ ಕಾವ್ಯವೋ ಆಗುತ್ತದೆ. ಉದಯನನ ಅಥವಾ ಅಗ್ನಮಿತ್ರನ ಜೀವಿತ ಘಟನೆಗಳನ್ನು ಒಳಗೊಂಡ ನಮ್ಮ ನಾಟಕಗಳು ಐತಿಹಾಸಿಕವೇಕಾಗಬಾರದು? ಮೃಚ್ಛ ಕಟಕಕ್ಕಿಂತಲೂ ಉತ್ತಮ ಸಾಮಾಜಿಕ ನಮಗೆಲ್ಲಿ ದೊರೆಯುತ್ತದೆ? ಧರ್ಮ ಶ್ರದ್ಧೆ ಯೇ ಜೀವಸೂತ್ರವಾಗಿದ್ದ ನಮ್ಮ ಪ್ರಾಚೀನ ಸಮಾಜದಲ್ಲಿ ಯಾವ ಸಮಸ್ಯೆಗಳು ತಲೆದೋರೆ ಬಹುದಾಗಿತ್ತೋ ಅಂತಹ ಸಮಸ್ಯೆಗಳೆಲ್ಲವೂ ಅಂದಿನ ಪ್ರಹಸನಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡು ಬರುತ್ತವೆ. ಸಾಮಾಜಿಕ ಜೀವನ ಸರಳವಾಗಿಯೂ ತೃಪ್ತವಾಗಿಯೂ ಇದ್ದಾಗ ಹುಟ್ಟುತ್ತಿದ್ದ ಪ್ರಮುಖ ಸಮಸ್ಯೆಗಳೆಂದರೆ ಲೌಕಿಕ ಮತ್ತು ಧಾರ್ಮಿಕ ಪ್ರವೃತ್ತಿಗಳಿಂದ ಹುಟ್ಟುತ್ತಿದ್ದ ಸಮಸ್ಯೆಗಳು. ಆಚಾರಕ್ಕೂ ಸಿದ್ಧಾಂತಕ್ಕೂ ಇದ್ದ ಅಂತರ, ಗೃಹ ಜೀವನಕ್ಕೂ ವೇಶ್ಯಾವಾಟಗೂ ಇದ್ದ ವಿರೋಧ ಇತ್ಯಾದಿಗಳು ಭಾಣ, ಪ್ರಹಸನಗಳಲ್ಲಿ ಮೈವೆತ್ತಿವೆ. ಇಂದಿನ ನವಸಾಗರಿಕ ವಿಶ್ವದಲ್ಲಿ ಉದ್ಭವಿಸುತ್ತಿರುವ ಸಮಸ್ಯೆಗಳಿಗೆ ಅಲ್ಲಿ ಎಡೆ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರಲ್ಲಿಯಾದರೂ ಇಂತಹ ಸಮಸ್ಯಾತ್ಮಕ ನಾಟಕಗಳು ಈಗ ನೂರು ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದೆ ಎಲ್ಲಿದ್ದು ವು? ಈ ಬಗೆಯಾದ ಚಾರಿತ್ರಿಕ ಮತ್ತು ಸಾಮಾಜಿಕ ನಾಟಕಗಳ ಎಲ್ಲೆ ಕಟ್ಟುಗಳನ್ನು ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರು ಅರಿತುಕೊಂಡು ಎಚ್ಚರಗೊಳ್ಳುತ್ತಿರುವಾಗ ವಾಸ್ತವಿಕತೆ ಯೆಂಬ ಆ ಗಾಳಿ ನಮ್ಮ ಲ್ಲಿ ಈಗ ಬೀಸ ಹತ್ತಿದೆ. ನಾಟಕ ವಿಮರ್ಶಕರಲ್ಲಿ ಅಗ್ರಗಣ್ಯ ರೆಂದು ಪ್ರಸಿದ್ಧ ನಾಗಿರುವ Alledrice Nichol ರ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಕೇಳಿ–

Exact realism is a thing impossible and cast beyond the moon. The drama must be a focussing mirror which instead of making weaker, collects and condenses the coloured rage, which will make of a gleam a light, of a light a flame.

ಸಾಶ್ಚಾತ್ಯರಲ್ಲಿ ಕಾಣಬರುವ ರೂಪಕ ಪ್ರಕಾರಗಳೆಲ್ಲವೊ ಕೆಲ ಕೆಲವು ಕಾಲ ಜನ ಪ್ರಿಯವಾಗಿದ್ದು ಕ್ರವೇಣ ಹಿಂದೆ ಬಿದ್ದು ಹೋಗುತ್ತಿರುವುದನ್ನು ಅವರ ನಾಟಕ ಚರಿತ್ರೆಯನ್ನು ಓದಿದವರು ಅರ್ಥಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬಹುದು.

ಇನ್ನು ಭಾರತೀಯ ನಾಟ್ಯ ಶಾಸ್ತ್ರದ ಮತ್ತು ನಾಟಕಗಳ ಹಿರಿಮೆಯನ್ನು ಕುರಿತು ಎರಡು ಮಾತುಗಳು. ನಮ್ಮ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲವೂ ನಮ್ಮ ರಸತತ್ವ (Theory of Rasa) ದ ಮೇಲೆ ನಿಂತಿವೆ. ಜಗತ್ತಿನ ನಾಟಕಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ತನ್ನಲ್ಲಿ ಅಡಕಮಾಡಿಕೊಳ್ಳು ವಂತಹ ಭಾರತೀಯ ಸಿದ್ಧಾಂತವೆಂದರೆ ಈ ರಸಪ್ರಕ್ರಿಯೆಯೇ. ಮನಶ್ಶಾಸ್ತ್ರದ ತತ್ವಗಳನ್ನೊ ಳಗೊಂಡಿರುವುದರಿಂದ ಅದು ತಪ್ಪು ಹೆಜ್ಜೆಯನ್ನಿ ಡುವುದೇ ಅಸಂಭವ. ಶೃಂಗಾರದ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಅವಸ್ಥೆ ಗಳು ಹಾಸ್ಯದ ಜೊತೆಯಲ್ಲಿ ಬೆರೆತಾಗ ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರು ಲಲಿತ (Comedy) ಎಂಬ ಹೆಸರಿನಿಂದ ಕರೆಯುವ ಅನೇಕ ರೂಪಕ ಪ್ರಕಾರಗಳನ್ನು ವಿವರಿಸಬಹುದು. ಹಾಗೆಯೇ ವೀರ, ರೌದ್ರ, ಭಯಾನಕ ಮತ್ತು ಕರುಣಗಳ ಒಂದು ಪಾಕವಿಶೇಷದಲ್ಲಿ ರುದ್ರನಾಟಕದ ಪ್ರಕಾರವನ್ನು ನಿರೂಪಿಸಬಹುದು. ಕೇವಲ ರೌದ್ರ

ಅದ್ಭುತಗಳು ಬಂದರೆ ಉದ್ಭಟ (Melodrama) ವಾಗುತ್ತದೆ; ಕೇವಲ ಹಾಸ್ಯ ಪ್ರಹಸನವಾಗುತ್ತದೆ. ಕರುಣ ಮಿಶ್ರವಾದ ಶೃಂಗಾರ ವಿಷಾದಾತ್ಮಕ ವಿನೋದಕ್ಕೆ (Tragic Comedy) ಮೂಲವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದಕ್ಕೂ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಸಂಚಾರಿ ಭಾವಗಳ ಬಾಹುಳ್ಯದಿಂದ ಇದುವರೆಗೆ ಹುಟ್ಟಿರುವ ಅಥವಾ ಹುಟ್ಟಬಹುದಾದ ಯಾವ ನಾಟಕದ ಆನಂದವನ್ನಾದರೂ ಸಮರ್ಪಕವಾಗಿ ವಿವರಿಸಬಹುದು. ರಸಾನು ಭವಕ್ಕೆ ಸಾಧಕವಾದರೆ ನಾಟಕವು ಉತ್ತಮ. ರಸಾಭಾಸವಾದರೆ ನಾಟಕ ಕೀಳು. ಕಥಾವಸ್ತು ಸಂವಿಧಾನದಲ್ಲಿ ಸಂಧಿನಿಯಮಗಳನ್ನು ಉಲ್ಲಂಘಿಸಿ ಸಮಷ್ಟಿದೃಷ್ಟಿ ತಪ್ಪಿದಾಗ ಅಥವಾ ಪಾತ್ರ ನಿರೂಪಣೆಯಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವಾಪರ ವಿರೋಧ ಬಂದಾಗ ಅಥವಾ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಅನೌಚಿತ್ಯ ಕಂಡುಬಂದಾಗ ನಾವು ರಸಾಭಾಸವಾಯಿತೆಂದೂ ಕಾವ್ಯ ಕೆಟ್ಟತೆಂದೂ ಹೇಳಬಹುದು. ಹೀಗೆ ರಸ ಸಿದ್ಧಾಂತವು ನಾಟಕಕ್ಕೆ ಮೂಲ ಭೂತವಾದ ಎಲ್ಲ ಅಂಗಗಳನ್ನು ವ್ಯಾಪಿಸಿದೆಯೆನ್ನು ವುದರಲ್ಲಿ ಅಡ್ಡಿಯಿಲ್ಲ.

ಇನ್ನು ನಮ್ಮ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ಇವುಗಳೆಲ್ಲವೂ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಅಡಕವಾದ ಪ್ರಮಾಣವುಳ್ಳವುಗಳಾದುದರಿಂದ ಕಥೆಯ ಏಕಮುಖತೆಗೆ ಸ್ವಲ್ಪವೂ ಭಂಗವನ್ನು ತಂದು ಕೊಳ್ಳುವುದಿಲ್ಲ. ಕಾಲೈಕ್ಯ, ದೇಶೈಕ್ಯಗಳ ನಿರ್ಬಂಧವಿಲ್ಲದಿದ್ದ ರೂ ಇವುಗಳ ಏಕ ಮುಖತೆಗೆ ಯಾವ ಅಪೋಹವೂ ಇಲ್ಲ. ಅದು ಹಾಗಿರಲಿ, ನಮ್ಮ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣ ಬರುವ ನುಡಿ ಜಾಣ್ಮೆ (wit) ಮನೋಹರವಾದುದು. ಇದರ ಬಂಧ ಎಷ್ಟು ಸರಳವೋ ಅಷ್ಟು ಬಿಗಿ, ಅಷ್ಟು ಪ್ರಭಾವಶಾಲಿ. ಸಂಸ್ಕೃತ ಗದ್ಯದ ಸೌಂದರ್ಯವನ್ನು ಕಾಣ ಬೇಕಾದರೆ ಅದರ ನಾಟಕಕ್ಕೆ ಹೋಗಬೇಕು. ಭಾಸನಂತಹ ದೊಡ್ಡ ನಾಟಕಕಾರನ ಗದ್ಯ ಶೈಲಿ ಭುವನಮೋಹಕವಾಗಿದೆ.

ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲಿಯೂ ಕಾಣಬರದ ಒಂದು ಮಹದ್ಗು ಣವೆಂದರೆ ಪಾತ್ರಗಳ ಸುಖದುಃಖಗಳೊಡನೆ ಪ್ರಕೃತಿಗಿರುವ ಒಂದು ಸಂಬಂಧ. ವಿಶ್ವದ ಅಣು ರೇಣು ತೃಣಕಾಷ್ಠಗಳಲ್ಲೆ ಲ್ಲಾ ಒಂದೇ ದಿವ್ಯಶಕ್ತಿಯ ಪ್ರಭಾವವು ತುಂಬಿಕೊಂಡಿರು ವುದೆಂಬ ಭಾರತೀಯರ ನಂಬಿಕೆ ನಾಟಕದಲ್ಲಿಯೂ ಕಾಣಿಸಿಕೊಂಡಿದೆ. ಮೃಗ ಪಕ್ಷಿಗಳು, ತರುಲತೆಗಳು, ಪುಷ್ಪ ಫಲಗಳು, ಸೂರ್ಯ ಚಂದ್ರ ನಕ್ಷತ್ರಾದಿಗಳು, ಗಿರಿನದಿಗಳು –ಇವೆಲ್ಲ ಮನುಷ್ಯನ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ನಿಕಟವಾದ ಒಂದು ಬಾಂಧವ್ಯವನ್ನು ಬೆಳೆಸಿ ಕೊಂಡಿವೆ. ಶಕುಂತಲೆಯ ರಾಗಜೀವನಕ್ಕೆ ಆ ರಮ್ಯವಾದ ತಪೋವನ, ಏಕಲವ್ಯನ ಭವ್ಯಜೀವನಕ್ಕೆ ದೈವ ಸದೃಶವಾದ ಆ ದಿವ್ಯವನ, ಇವು ರಸದುಣಿಸಿಟ್ಟ ಬಾಳನ್ನು ಬೆಳಸಿವೆ. ಆ ರಮ್ಯ ಪ್ರದೇಶಗಳಿಂದ ಹೊರಗೆ ತಂದಾಗ ಅವರ ಬಾಳು ಬರಿದಾದೀತು. ಮಾನವ ಮತ್ತು ಪ್ರಕೃತಿಗಳಿಗಿರುವ ಈ ಬಾಂಧವ್ಯದ ಫಲವಾಗಿ ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರಲ್ಲಿ ಕಾಣ ಬರದ ನೂತನ ಸೌಂದರ್ಭವೊಂದು ಭಾರತೀಯ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ಮೂಡುತ್ತದೆ. ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿನ ಕಾವ್ಯಶಕ್ತಿ ಹೆಚ್ಚಾಗುತ್ತದೆ. ಸಂಗೀತದ ಮಾಧುರ್ಯ ಈ ಕಾವ್ಯ ಜಾಹ್ನ ವಿಯೊಡನೆ ಸಂಗಮವಾಗಿ ಅಭಿನಯದೊಡನೆ ನಾಟಕದ ಚಲನೆ ಮುಂದುವರಿ

ದಾಗ ಇದನ್ನು ಕಂಡ ಮಾನವ ಅಲೌಕಿಕ ಆನಂದವನ್ನು ಅನುಭವಿಸುತ್ತಾನೆ. ನಮ್ಮ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ರಂಗಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ಪ್ರದರ್ಶಿಸುವುದಕ್ಕೆ ಮಾತ್ರವೇ ಅಲ್ಲದೆ ಓದುವುದಕ್ಕೆ ಯೋಗ್ಯವಾಗಿರುವಂತೆಯೂ ಬರೆದಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ನಾಟಕದ ಮಧ್ಯ ದಲ್ಲಿ ನಮಗೆ ಅನೇಕ ಮನೋಹರವಾದ ಭಾವಗೀತೆಗಳು ಸಿಕ್ಕುತ್ತವೆ. ನಾಟಕದ ಶ್ರೇಷ್ಠತೆಗೆ ಆದರಲ್ಲಿನ ಪಾತ್ರ ಬಾಹುಳ್ಯವೂ ಒಂದು ಕಾರಣವೆಂದು ಒಪ್ಪುವುದಾದರೆ ನಮ್ಮ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣಬರುವಷ್ಟ್ರು ಹೆಚ್ಚು ಸಂಖ್ಯೆಯ ಪಾತ್ರಗಳು ಮತ್ತೆಲ್ಲಿಯೂ ಕಾಣಬರದುದನ್ನು ನಾವು ಗಮನಿಸಬಹುದು. ಬರಿಯ ಸಂಖ್ಯೆಯಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರವೇ ಅಲ್ಲ; ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ವೈವಿಧ್ಯವೂ ಬೇಕಾದಷ್ಟು ಕಂಡುಬರುತ್ತದೆ. ಅದರಲ್ಲಿಯೂ ಶೃಂಗಾರ ಮಯವಾದ ಕಾಲ್ಪನಿಕ ಲೋಕಕ್ಕೆ ಸಹಕಾರಿಯಾಗಿ ಅನೇಕ ಬಗೆಯ ಸ್ತ್ರೀಯರ ಅಭಿ ನಯವನ್ನು ನಾವು ಕಾಣಬಹುದು. ಅಲ್ಲದೆ ನಮ್ಮ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ಕಲ್ಪನೆಗೆ ಪ್ರಾಮುಖ್ಯವೇ ಹೊರತು ವಾಸ್ತವ ವರ್ಣನೆಗಲ್ಲ. ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ನಿಜವಾದ ರಸಾಸ್ವಾದನಕ್ಕೆ ಕಲ್ಪನೆಯ ಪ್ರತಿಭಾವಿಲಾಸವೇ ಹೆಚ್ಚು ಸಹಕಾರಿಯಾದುದು. ಇದಲ್ಲಿ ಕ್ಯೂ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಒಂದು ಆೀವನ ಸಿದ್ಧಾಂತ–ಸಾರವತ್ತಾದ ನೀತಿಯನ್ನು ಒಳಗೊಂಡ ಜೀವನ ಸಿದ್ಧಾಂತ ನಮ್ಮ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಸಿಕೊಂಡು ಇವುಗಳ ಮಹೋನ್ನತಿಗೆ ಸಹಕಾರಿಯಾಗಿದೆ. ಆದರೂ ಇದು ವ್ಯಕ್ತೋಪದೇಶವಾಗಿಲ್ಲದೆ ನಾಟಕದ ಆನಂದಕ್ಕೆ ಚ್ಯುತಿ ತರುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗೆ ಚ್ಯುತಿ ಬರುವಂತಿದ್ದರೆ ಅವನು ಕಲಿಗಾರನೇ ಆಲ್ಲ. ಅವನನ್ನು ಕುರಿತು ದೆಶ ರೂಪಕಕಾರನು ಹೇಳಿರುವ

ಆನಂದ ನಿಸ್ಯಂದಿಷು ರೂಪಕೇಷು ವ್ಯುತ್ಪತ್ತಿ ಮಾತ್ರಫಲಮಲ್ಪಬುದ್ದೇ ಯೋಪೀತಿಹಾಸಾದಿವದಾದಿ ಸಾಧುಸ್ತಸ್ಥೈ ನರ್ಮ ಸ್ವಾದುಪರಾಣ್ಮ್ಮುಖಾಯ

ನಮ್ಮ ನಾಟಕ ಕಲೆ ಚಲನಚಿತ್ರಗಳ ಪ್ರಸಾರದಿಂದ ಬಹುಮಟ್ಟಿಗೆ ಕುಗ್ಗಿ ಹೋಗುತ್ತಿದೆ. ಇದನ್ನು ಕಂಡು ಕೆಲವು ಕಲಾಭಿಮಾನಿಗಳಿಗೆ ಸಂಕಟವಾಗಿದೆ. ' ಸಿನಿಮಾದಿಂದ ನಾಟಕ<sup>ೌ</sup> ಕಲೆಗೆ ವಿಪತ್ತು ಬಂದಿದೆ. ನಾಟಕ ನಿರ್ನಾಮವಾಗು**ವು** ದೇನೋ ಎಂಬ ಭಯ ಕಲಾವಿದರ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಮೂಡಿದೆ 'ಎಂದು ಅಂತಹವರು ಉದ್ದಾರ ತೆಗೆಯುವುದುಂಟು. $^1$  ಈ ಹೇಳಿಕೆ ಸ್ವಲ್ಪಮಟ್ಟ್ರಗೆ ನಿಜ. ಆದರೆ ಈ ಸರಿ ಸ್ಥಿ ತಿಗೆ ಕಾರಣವೇನು ? ನಮ್ಮ ನಾಟಕಗಳು ಜನರ ಅಭಿರುಚಿಯನ್ನು ಎತ್ತುವುದಕ್ಕೆ ಬದಲಾಗಿ ಅವರ ಇಚ್ಛೆಗೆ ತಕ್ಕಂತೆ ಕುಣಿಯ ಹೊರಟವೆ. ನಮ್ಮ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ನಾವು ಕಾಣುತ್ತಿರುವುದೇನು? ವಾಸ್ತವಿಕತೆಯ ಹೆಸರಿನಲ್ಲಿ ನಗ್ನತೆಯಿಂದ ನರ್ತನ ಮಾಡು ತ್ತಿರುವ ಲಘುವಿನೋದಗಳು, ಅಗ್ಗದ ಉದ್ರೇಕಗಳು. ಇದುವರೆಗೆ ನಾಟಕ ಸಂಸ್ಥೆ

ಸಿನಿಮಾಗಳು ಮತ್ತು ನಾಟಕಗಳು: ಶ್ರೀ.ಸಿ.ಕೆ. ವೆಂಕಟರಾಮಯ್ಮ 'ಕನ್ನಡ ನುಡಿ ' ಸಂ 4\_40

ಗಳು ನಡೆಸ ಹೊರಟ ಕೆಲಸವನ್ನೇ ಚಲನಚಿತ್ರಗಳೂ ನಡೆಸುತ್ತಿವೆ. ಇಲ್ಲಿನ ಕವಿಗಳೂ ಅಲ್ಲಿಯೂ, ಇಲ್ಲಿಯ ನಟರೇ ಅಲ್ಲಿಯೂ ಇಲ್ಲಿನ ಪ್ರೇಕ್ಷಕರೇ ಅಲ್ಲಿಯೂ. ಮಾಲೀಕನಿಗೆ ರಂಗಪರಿಕರಗಳಿಗಾಗಿ ಹೆಚ್ಚು ವೆಚ್ಚ, ಆದ್ದರಿಂದ ಹೆಚ್ಚು ಲಾಭ. ಹೀಗೆ ವ್ಯಾಪಾರದಲ್ಲಿ ಸ್ಪರ್ಧೆಗೆ ನಿಂತಿರುವ ಇಬ್ಬರು ಧನಾವೇಕ್ಷ್ಮೆಗಳನ್ನು ಕಂಡು ಕಲಾವಿದರು ವ್ಯಥೆಪಡುವುದಕ್ಕೆ ಯಾವ ಕಾರಣವೂ ಕಾಣಬರುತ್ತಿಲ್ಲ. ತಪಸ್ವಿಗಳ ಶಾಂತರಸವನ್ನು ಗ್ರಹಿಸಲು ರಂಗದಲ್ಲಿರುವ ಒಂದು ಪರ್ಣಶಾಲೆ ಸಾಕು. ಅದಕ್ಕೆ ಬದಲಾಗಿ ನೆಗ್ಗಲಮುಳ್ಳು, ಹಾವು, ಚೇಳು—ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ತೋರಿಸಬೇಕೆಂದು ನಾಟಕ ರಂಗದವರು ಹೊರಟರೆ ಗತಿಯೇನು? ಚಲನ ಚಿತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಆ ಕೆಲಸವನ್ನು ಮಾಡಲು ಅವರಿಗೆ ಅನುಕೂಲವಿದೆ. ಪದಾರ್ಥ ಗಳಿರುವ ಸ್ಥಳಕ್ಕೇ ಒಮ್ಮೆ ಹೋಗಿ ಅವರು ಚಿತ್ರಗಳನ್ನು ಎತ್ತಿಕೊಂಡು ಬರುತ್ತಾರೆ. ಆ ಗೊಂಬೆಗಳನ್ನು ಅಚ್ಚು ಹೊಡೆದು ಬೇಕಾದಂತೆ ಜೋಡಿಸಿ ನಾಡು ನಾಡಿಗೆ ಹಂಚು ತ್ತಾರೆ. ಅವರು ಮಾಡಿದಂತೆ ನಾಟಕಕಾರಕೂ ಮಾಡಹೊರಟರೆ ನಡೆಯಬಲ್ಲುದೇ? ಅವರೊಡನೆ ಇವರು ಸ್ಪರ್ಧಿಸಬಲ್ಲರೇ?

ನಾಟಕಗಳು ಅಳಿಯದೆ ಬೆಳೆಯಬೇಕಾದರೆ ನಾಟಕಕಲಾವಿದರ ದೃಷ್ಟಿ ಬದಲಾವಣೆಯಾಗಬೇಕು. ಅಗ್ಗದ ವಿನೋದಗಳನ್ನು ಕೈಬಿಟ್ಟು ರಸಸ್ಫೂರ್ತಿಯ ಕಡೆ ಅವರು ಗಮನ ಕೊಡಬೇಕು. ಚಲನ ಚಿತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಎಂತಹ ಕಲಾಕೋವಿವನಿಗೂ ರಸ ಸ್ಫೂರ್ತಿಗೆ ಚೇತನದಾಯಕವಾದ ಸೂಕ್ಪ್ಮಾಭಿನಯವನ್ನು ಪ್ರದರ್ಶಿಸು**ವು**ದು ಸಾಧ್ಯ ವಿಲ್ಲ. ಗ್ರಾಮೋಪೋನು ಸಂಗೀತದಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ನಾದದ ಸೂಕ್ಷ್ಮ ತರಂಗ ವಿನ್ಯಾಸಗಳು ಕರ್ಣಕ್ಕೆ ಗೋಚರಿಸಲಾರವೋ ಹಾಗೆಯೇ ಛಾಯಾಯಂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸಾಕ್ಸಾತ್ತಾದ ಸೂಕ್ಷ್ಮ ಅಭಿನಯ ನಮ್ಮ ದೃಗ್ಗೋಚರವಾಗಲಾರದು. ನಟನು ಅದ್ಭುತ ಪ್ರತಿಭಾಶಾ**ಲ** ಯಾದರೂ ನಾವು ನೋಡುತ್ತಿರುವುದು ಅವನ ಛಾಯೆಯನ್ನು ಮಾತ್ರವೇ ಆದ್ದರಿಂದ ಅವನ ಅಭಿನಯದಿಂದ ದೊರೆಯುವುದೂ ರಸಚ್ಛಾಯಿಯೇ. ಅದೂ ಹಾಗಿರಲಿ. ಇಂದಿನ ಅಭಿನಯ ಚೆನ್ನಾಗ್ಲಾದಿದ್ದರೆ ರಂಗ ನಟನು ನಾಳೆ ಅದನ್ನು ಸರಿಮಾಡಿಕೊಳ್ಳ ಬಲ್ಲ. ಚಲನಚಿತ್ರದ ನಟನೋ? ಹಾಡಿದ್ದೇ ಹಾಡುವ (ಆಡಿದ್ದೇ ಆಡುವ ಕೂಡ) ಕಿಸಿವಾಯ್ದಾಸ ಅವನು. ಆದ್ದರಿಂದ ಒಮ್ಮೆ ಅವನನ್ನು ಕಂಡಮೇಲೆ ಪುನಃ ನೋಡುವ ರಕ್ತಿ ನಮಗೆ ಹುಟ್ಟುವುದಿಲ್ಲ. 'ಹೀಗಾಗುವುದರಿಂದ ರಸೋಪಾಸನೆ ಮಾಡುವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ನಾಟಕಗಳೊಡನೆ ಸಿನಿಮಾಗಳು ಪೋಟಾಪ್ಪೇಟಗೆ ನಿಲ್ಲಲಾರವು '.' ಅದರಂತೆಯೇ ದ್ರವ್ಯಾರ್ಜನೆಯ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ ನಾಟಕಗಳಾದರೂ ಚಲನ ಚಿತ್ರದೊಡನೆ ನಿಲ್ಲುವುದು ಅಸಾಧ್ಯ. ಚಲನ ಚಿತ್ರಗಳು ಪ್ರೇಕ್ಷಕರಿರುವ ಬಳಿಗೇ ಹೋಗಿ ಅವರನ್ನು ಸಂತೋಷಗೊಳಿಸಬಲ್ಲವು. ಆದರೆ ರಂಗಸ್ಥಳಕ್ಕೆ ಅದು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲದ ಮಾತು. ಹೀಗಾಗಿ ಇವೆರಡಕ್ಕೂ ಒಂದು ಸ್ಪರ್ಧೆಯನ್ನು ಇಟ್ಟುಕೊಳ್ಳುವುದೇ ಅನುಚಿತ.

<sup>2.</sup> ಈಗಿನ ನಾಟಕಗಳು....... ಕ.ಸು.ಶಾ. (ಅನುವಾದ)

ಚಲನ ಚಿತ್ರಗಳೊಡದೆ ಹೋಲಿಸಿದಾಗ ರಂಗಸ್ಥಳದ ಆದಾಯ ಅತ್ಯಲ್ಪವೆನಿಸ ಬಹುದು. ಆದರೆ ಆದಾಯವೇ ಇಲ್ಲದೆ ಹೋಗುವಂತಹ ದೀನಸ್ಥಿತಿ ನಮ್ಮ ನಾಡಿಗೆ ಎಂದಿಗೂ ಉಂಟಾಗದು. ಕಲೋಪಾಸಕರಾದ ಕವಿಗಳೂ, ನಟರೂ ನಮ್ಮ್ರದೇಶದಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲವೇ ಇಲ್ಲವೆನ್ನು ವಷ್ಟು, ಅಭಿಮಾನ ಶೂನ್ಯರಾಗುವ ದೌರ್ಭಾಗ್ಯ ನಮ್ಮ ದೇಶಕ್ಕೆ ಎಂದಿಗೂ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಕಲಾಭಿಮಾನಿಗಳಿಗೆ, ರಸ ಋಷಿಗಳಿಗೆ ಆದಾಯ ಮುಖ್ಯವಾಗಬಾರದು, ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಚಲನ ಚಿತ್ರ ಬರುತ್ತಿದ್ದ ಕ್ಕಿಂತ ಮುಂಚೆ ಕಲಾ ವಿಲಾಸಿಗಳೆಲ್ಲರೂ ಕುಬೇರರಾಗಿರಲಿಲ್ಲ. ಹೇಗೋ ಕಾಲಯಾಪನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದರು. ಕಲಿಗಾಗಿ ತಮ್ಮ ತನುಮನಧನಗಳನ್ನು ತೆತ್ತ ಉದಾಹರಣೆಗಳು ನಮ್ಮ ನಾಡಿನಲ್ಲಿ ಬೇಕಾದಷ್ಟು ಕಂಡು ಬರುತ್ತದೆ ಸಾಹಿತ್ಯ, ಕಲೆ, ವಿಜ್ಞಾನಗಳಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧಿಗಂಡ ಮಹಾ ಪುರುಷರು ಇಂದು ಮಾತ್ರವಲ್ಲ, ಹಿಂದು ಮುಂದೆ ಎಂದೂ ಆದಾಯವೆಂಬುದನ್ನು ಗೌಣವಾಗಿ ಪರಿಗಣಿಸುವವರೇ 'ಉಪರ್ಯುಪರಿ ಪಶ್ಯಕ್ಷತಃ ಸರ್ವ ಏವ ದರಿದ್ರತಿ! ಆದೋಧಃ ಕಸ್ಯ ಮಹಿಮಾನೋಪಜೀಯತೇ' ಎಂಬ ಸೂಕ್ತಿ ಇಂತಹವರ ಆಚರಣೆ ಯಿಂದಲೇ ಸರ್ವಸತ್ಯವಾಗಿರುವುದು.

" ಜನರನ್ನು ರಸಿಕರನ್ನಾಗಿ ಮಾಡುವುದು, ಮಾಡ ಪ್ರಯತ್ನಿಸುವುದು, ರಸೋ ಪಾಸಕ ಕವಿ, ನಟ, ಸಭ್ಯರ ಧರ್ಮ. ಪವೇ ಪವೇ ಒತ್ತಿಹೇಳಿ ಜನರ ಚಿತ್ತವನ್ನೂ ರುಚಿಯನ್ನೂ ಸಂಸ್ಕರಿಸಬೇಕು." ಇದು ಕಷ್ಟ ಸಾಧ್ಯವಾದರೂ ಅತ್ಯಗತ್ಯವಾದ ಕೆಲಸ. ಈ ಕೆಲಸದಲ್ಲಿ ಸಾರ್ವಜನಿಕರು ಮಾತ್ರವೇ ಅಲ್ಲದೆ ಸರ್ಕಾರದವರೂ ಸಹಾಯಕ್ಕೆ ನಿಲ್ಲಬೇಕು. ಜನರಲ್ಲಿ ನಿರಕ್ಷರತೆಯನ್ನು ತೊಡೆದು ಹಾಕುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಬದ್ಧಕಂಕಣರಾಗಿ ನಿಂತಿರುವ ನಮ್ಮ ಸರ್ಕಾರ ನಮ್ಮ ಜನರಲ್ಲಿ ಜ್ಞಾನಪ್ರಸಾರಕ್ಕೆ ನಾಟಕವು ಎಂತಹ ಅದ್ಭುತ ಸಾಧನವೆಂಬುದನ್ನು ಇನ್ನೂ ಗಮನಿಸಿಲ್ಲ. ' ರಂಗಸ್ಥಳ ವೆಂಬುದು ಜನ ಸಾಮಾನ್ಯ ರ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾಲಯ ನಿಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರೀಮತಿ ಸರೋಜಿನೀ ದೇವಿಯವರು ತಮ್ಮ ಭಾಷಣವೊಂದರಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅದರ ಅರ್ಥವನ್ನು ಗ್ರಹಿಸ ಬೇಕು. ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾಲಯದವರೂ ಇದುವರೆಗೆ ಇತ್ತ ತಮ್ಮ ಗಮನವನ್ನು ತಕ್ಕಷ್ಟು ತಿರುಗಿಸಿಲ್ಲ. ಅವರ ದೃಷ್ಟಿಯೆಲ್ಲವೂ ಹುಡುಗನ ಬುದ್ಧಿ ಗೆ ಮೂಟಿಗಟ್ಟಲೆ ವಿಷಯ ಗಳನ್ನು ತುಂಬುವುದು ಅಥವಾ ಅದಕ್ಕೂ ಹೆಚ್ಚಿಂದರೆ ಹೊಟ್ಟಿಗಾಗಿ ವೃತ್ತಿ ಶಿಕ್ಷಣ ವನ್ನು ಕೊಡುವುದು. ಇದರಿಂದ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳ ಕಲಾಶಕ್ತಿಯೆಲ್ಲವು ಪೋಲಾಗುತ್ತದೆ. ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾಲಯದವರು ಪ್ರಾಚೀನ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಪಾಠ ಹೇಳುತ್ತಿರುವರಾದರೂ ಆ ಚಿರಕಾವ್ಯಗಳ ಪರಿಚಯವನ್ನು ಪ್ರದರ್ಶನಗಳ ಮೂಲಕ ಮಾಡಿಕೊಡುತ್ತಿಲ್ಲ. ಕಾವ್ಯ ವಿಮರ್ಶೆಯಲ್ಲಿ ತೊಡಗುವ ಬುದ್ಧಿ ಎಷ್ಟೇ ಪ್ರಖರವಾಗಿದ್ದರೂ ಅನುಭವಿಸುವ ಅಂತ ರಂಗದ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಚಾಚೂ ತಪ್ಪಿಲ್ಲದಂತೆ ಆದು ಅರ್ಥಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆಯೆಂದು ಭಾವಿಸುವುದು ಧಾಷ್ಟ್ರೈವೇ ಸರಿ. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾಲಯಗಳಲ್ಲಿ ನಾಟಕ ರಂಗ ಗಳು ಅನಿವಾರ್ಯವಾದ ಒಂದು ಅಂಗವಾಗಿ ಏರ್ಪಡಬೇಕು. ಅವು ನಾಟಕ ಸಾಹಿತ್ಯ ಬೋಧನೆಗೆ ಪ್ರಯೋಗ ಶಾಲೆಗಳಾಗಬೇಕು. ಹೀಗೆ ಸರ್ಕಾರ ಮತ್ತು ಸಮಾಜದಲ್ಲಿ ಗಣ್ಯರಾದವರ ನೆರವು ದೊರೆತು, ನಟರಾದವರು ತಮ್ಮ ಶರೀರ ಶಾರೀರ ಪ್ರದರ್ಶನದಲ್ಲಿ ತೃಪ್ತರಾಗದೆ ಕಲೋಪಾಸಕರಾದಾಗ, ನಮ್ಮ ಮಹಾ ಕವಿಗಳ ಕಾವ್ಯಗಳನ್ನು ಜನರು ನೋಡುವ ಸಂಪ್ರದಾಯ ಮೂಡಿಬಂದಂದು ನಾಟಕ ಕಲೆ ಉದ್ಧಾರವಾಗುತ್ತದೆ. ಅದರೊಡನೆ ಜನರ, ಜನಸಾಮಾನ್ಯರ ಕಲಾಭಿರುಚಿ ಉತ್ತಮಗೊಳ್ಳುತ್ತದೆ; ನಾಡು ಧೆನ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ.

ತ. ಸು. ಶಾವುರಾಯ

## ಅಗ್ರಹಾರಗಳು ಅಥವಾ ವೈದಿಕ ಸಂಪತ್ತು

(ಒಂದು ಸವಿನೆನಶು)

C

ಮಾಘ ಶುದ್ಧ ಸಪ್ತಮಿ. ರಥಸಪ್ತಮಿ. ನಾಲ್ಪಡಿ ಕೃಷ್ಣರಾಜ ಒಡೆಯರು ಪಟ್ಟ್ರಾಭಿಷಿಕ್ತರಾದ ದಿನ. ಮೈಸೂರಿನಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲಿ ನೋಡಿದರೂ ಸಂಭ್ರಮ. ಅರಮನೆಯಲ್ಲಿ ಪಟ್ಟ್ರಾಭಿಷೇಕದ ದಿನವಾದ್ದರಿಂದ ಬೆಳಿಗ್ಗೆ ಒಂದು ದರ್ಬಾರು. ಚತುರಂಗ ಸೈನ್ಯಗಳೂ ಅರಮನೆಯ ಅಂಗಳದಲ್ಲಿ ನೆರೆದಿವೆ. ವೈದಿಕರೂ ಲೌಕಿಕರೂ ನಿಯತವಾದ ಉಡುಳು ಗಳನ್ನು ಧರಿಸಿ ಅರಮನೆಗೆ ಸಾಲು ಸಾಲಾಗಿ ಹೋಗುತ್ತಿದಾರೆ. ವೈದಿಕರ ಕೈಯಲ್ಲಿ ಅರಿಸಿನ ಸವರಿದ ಒಂದು ತೆಂಗಿನಕಾಯಿ. ಇದು ಸಿಂಹಾಸನಾರೂಢರಾಗಿರುವ ಮಹಾ ರಾಜರಿಗೆ ಫಲ ಮಂತ್ರಾಕ್ಷತೆಗಳ ಪೂರ್ವಕ ಆಶೀರ್ವಾದವನ್ನು ಮಾಡುವುದಕ್ಕೆ. ರಥ ಸಪ್ತಮಿಯಾದ್ದರಿಂದ ಅರಮನೆಯ ಸುತ್ತು ಮುತ್ತಿನ ದೇವಾಲಯಗಳಲ್ಲಿ ರಥಪೂಜೆ. ಅನಂತರ ಸೂರ್ಯಮಂಡಲ ಅಥವಾ ಚಂದ್ರಮಂಡಲದೊಡನೆ ಕಂಗೊಳಿಸುತ್ತಿರುವ ರಥೋತ್ಸವ. ಒಂದೊಂದು ಗುಡಿಯಿಂದ ರಥ ಸಮಸ್ತರಾಜ ಮರ್ಯಾದೆಗಳಿಂದ ಕೂಡಿ ಭಕ್ತರಿಂದ ತುಂಬಿದ ಬೀದಿಗಳಲ್ಲಿ ಉತ್ಸವವನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಪುನಃ ಗುಡಿಗೆ ಹಿಂತಿರುಗುತ್ತಿತ್ತು. ದಾರಿಯುದ್ದಕ್ಕೂ ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಉತ್ಸವಮೂರ್ತಿಗೆ ಭಕ್ತರು ಮಂಗಳಾರತಿಗೆ ಏರ್ಪಡಿಸಿಕೊಂಡು ತಮ್ಮ ಕೈಂಕರ್ಯವನ್ನು ಸಲ್ಲಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಅರಮನೆಯ ಮುಂದೆ ಇಂಥ ಪೂಜೆಗೆ ವಿಶೇಷ ಏರ್ಪಾಡಿರುತ್ತಿತ್ತು. ಅರ್ಧ ಶತ ಮಾನಕ್ಕೂ ಹಿಂದಿನ ಮಾತಿದು.

ಮತ್ತೊಂದು ಕಡೆ ಮೈಸೂರಿನ ಒಂದು ದೊಡ್ಡ ಅಗ್ರಹಾರದ ಮುಂದಿನ ಬೀದಿ ಯಲ್ಲಿ ಚಿಕ್ಕ ಮಕ್ಕಳ ಗುಂಪು ಒಂದು ಸೇರಿತ್ತು. ಐದು-ಆರು ವರ್ಷದ ಮಕ್ಕಳೇ ಹೆಚ್ಚು. ಕೆಲವರು ಹುಡುಗರಿಗೆ ಮತ್ತಷ್ಟು ವಯಸ್ಸಾಗಿತ್ತು. ದೊಡ್ಡ ವರೆನ್ನಿ ಸಿಕೊಳ್ಳು ವವರು ಐದಾರು ಮಂದಿ ಇದ್ದರು. ಎಲ್ಲರೂ ಮಗುಟ ಇತ್ಯಾದಿ ಮಡಿ ಬಟ್ಟಿಗಳನ್ನು ಉಟ್ಟಿದ್ದರು. ಚಿಕ್ಕಮಕ್ಕಳು ಉತ್ಸಾಹದಿಂದ ನಾನಾ ವಿಧವಾಗಿ ಕಿರಿಚಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದರು. ಅಗ್ರಹಾರದಲ್ಲಿ ದೇವರ ಮನೆಗಳಲ್ಲಿದ್ದ ಎಲ್ಲಾ ಘಂಟಿಗಳೂ ಜಾಗಟಿಗಳೂ ಈಗ ಬೀದಿ ಯಲ್ಲಿ ಚಿಕ್ಕ ಮಕ್ಕಳ ಕೈಯಲ್ಲಿ ಮೊಳಗುತ್ತಿದ್ದವು. ಗುಂಪಿನ ಮಧ್ಯದಲ್ಲಿ ಐದಾರು ಪುಟ್ಟ ಪುಟ್ಟ ರಥಗಳಿದ್ದವು. ರಥಗಳ ಹಿಂಭಾಗದಲ್ಲಿ ಥಳಥಳ ಪ್ರಕಾಶಿಸುತ್ತಿರುವ ಚಿಕ್ನದ ಕಾಗದದಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ ಸೂರ್ಯಚಂದ್ರ ಮಂಡಳಗಳು. ರಥಗಳಲ್ಲಿಟ್ಟಿದ್ದ ವಿಗ್ರಹಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ಸಮಸ್ತ ವಿಧವಾದ ಪೂಜಾಸಾಮಗ್ರಿಗಳಿಂದಲಂಕರಿಸಿದ್ದರು. ಒಂದು ರಥದಲ್ಲಿ ಅಲಂಕಾರಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಎರಡು ಕಲಾಪತ್ತಿನ ರವಿಕೆ ಕಣಗಳನ್ನು ತ್ರಿಕೋಣಾಕಾರ ವಾಗಿ ಮಡಿಸಿ ದೇವರ ಎರಡು ಭಾಗದಲ್ಲೂ ಇಟ್ಟಿದ್ದರು. ಅಗ್ರಹಾರದ ಮಕ್ಕಳು

ತಮ್ಮದೇ ಆದ ವಿಶೇಷ ರಥೋತ್ಸವವನ್ನು ವಿಜೃಂಭಣೆಯಿಂದ, ಉತ್ಸಾಹದಿಂದ, ತಮ್ಮ ವಯಸ್ಸಿಗನುಗುಣವಾದ ಭಕ್ತಿಯಿಂದ ನಡೆಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಅಗ್ರಹಾರದ ಪ್ರತಿಮನೆಯ ಮುಂಭಾಗದಲ್ಲೂ ದೊಡ್ಡವರು ಗುಂಪು ಗುಂಪಾಗಿ ನಿಂತು ಸಂತೋಷದಿಂದ ಈ ದೃಶ್ಯ ವನ್ನು ನೋಡಿ ನೋಡಿ ಹಿಗ್ಗುತ್ತಿದ್ದರು. ದಿವ್ಯದೃಶ್ಯ ! ನೋಡಲು ಎಠಡು ಕಣ್ಣು ಸಾಲದು!

9

ಶತಮಾನಾರ್ಧದ ಹಿಂದೆ ಮೈಸೂರು ನಗರದಲ್ಲಿ ಅಗ್ರಹಾರಗಳಲ್ಲಿ ವೈದಿಕರು ತಮ್ಮ ಜೀವನವನ್ನು ಹೇಗೆ ನಡೆಸುತ್ತಿದ್ದರೆಂಬುದನ್ನು ಅಲ್ಪಸ್ವಲ್ಪವಾಗಿಯಾದರೂ ನೆನಪಿಗೆ ತಂದುಕೊಳ್ಳುವ ಉದ್ದೇಶದಿಂದ ಪುಟ್ಟ ಪೀಠಿಕೆಯಾಗಿ ಮೇಲೆ ವಿವರಿಸಿದ ದೃಶ್ಯಗಳನ್ನು ಕೊಟ್ಟದ್ದಾಯಿತು.

ಪೂರ್ವಕಾಲದಲ್ಲಿ ರಾಜರುಗಳು ಬ್ರಾಹ್ಮಣರ ಬದುಕು ಸುಲಭವಾಗಿ ಸಾಗಲು ಅವರಲ್ಲಿ ಯೋಗ್ಯರಾದವರುಗಳಿಗೆ ದವಸ ಧಾನ್ಯಗಳಿಗೋಸ್ಕರ ಭೂಮಿಕಾಣಿಗಳನ್ನೂ ವಸತಿಸೌಕರ್ಯಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಗೃಹಗಳನ್ನೂ ದಾನವಾಗಿ ಕೊಡುತ್ತಿದ್ದರು. ಇದು ಪುರಾಣ ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾದ ವಿಷಯ. ಇವುಗಳಿಗೆ 'ಅಗ್ರಹಾರ' ಗಳೆಂದು ಹೆಸರು. ಮೈಸೂರು ರಾಜರುಗಳೂ ರಾಜ ಬಂಧುಗಳೂ ಈ ಧರ್ಮಕಾರ್ಯವನ್ನು ಯಥಾ ವತ್ತಾಗಿ ನಡೆಸಿಕೊಂಡು ಬಂದಿದ್ದರು. ೧೯೦೦ನೇ ಇಸವಿಯಲ್ಲಿ ಮೈಸೂರು ಪಟ್ಟಣ ದಲ್ಲಿಯೇ ಇಪ್ಪತ್ತರ ಮೇಲೆ ಅಗ್ರಹಾರಗಳಿದ್ದವು (ಗೃಹ ಶ್ರೇಣಿಗಳು). ನಾನಾ ಕಾರಣ ಗಳಿಂದ ಜೀವನೋಪಾಯಕ್ಕಾಗಿ ಹಳ್ಳಿಗಾಡುಗಳಿಂದಲೂ ಕ್ಷೇತ್ರ ಸ್ಥಳಗಳಿಂದಲೂ ಬಂದು ಸಾವಿರಾರು ಮಂದಿ ವೈದಿಕರು ಮೈಸೂರಿನಲ್ಲಿ ನೆಲಸಿದ್ದರು ಇವರಲ್ಲಿ ಯೋಗ್ಯತಾಸಂಪನ್ನ ರಾಗಿ ಗಣ್ಯರಾದವರಿಗೆ ಅಗ್ರಹಾರಗಳಲ್ಲಿ ಆಸರೆ ದೊರಕಿತ್ತು. ಇವರಲ್ಲಿ ತ್ರಿಮಸ್ಥ ರೂ ಇದ್ದರು.

ಈ ಅಗ್ರಹಾರಗಳಲ್ಲಿ ವಾಸಿಸುತ್ತಿದ್ದ ವೈದಿಕರು ಎಂತಹವರು? ಅವರ ದಿನಚರಿ ಯೇನು? ಅವರ ವೃತ್ತಿ ಅಥವಾ ಕಸಬು ಏನು? ಅವರ ನಿಯಮಿತ ಕಾರ್ಯಗಳು ಯಾವುವು? ಅವರು ಗೃಹಕೃತ್ಯ ಕೆಲಸಗಳಲ್ಲಿ ಅನುಸರಿಸುತ್ತಿದ್ದ ವಿಧಿ ವಿಧಾನಗಳಾವವು? ಅವರ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ದೇವಕಾರ್ಯಗಳ ಪರಿಯೇನು? ಹಬ್ಬ ಹರಿದಿನಗಳ ಮತ್ತು ವಿವಾಹೇತ್ಯಾದಿ ಉತ್ಸವ ಕಾಲಗಳ ಸಂಭ್ರಮಗಳೇನು–ಇತ್ಯಾದಿ ಇತ್ಯಾದಿ ಅಂದರೆ ವೈದಿಕರ ಬಾಳಿನ ಬಗೆಯೇನು ಎಂಬುದನ್ನು ಸ್ವಲ್ಪ ವಿಚಾರಿಸೋಣ.

ಇವರು ಸಾಧು ಮನುಷ್ಯರು ಇವರದು ಸಾತ್ತ್ವಿಕ ಜೀವನ. ಇವರಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿ ಯೊಬ್ಬನೂ ಸುಶಿಕ್ಷಿತ ಪಂಡಿತ. ವೇದಶಾಸ್ತ್ರ ಪುರಾಣೀತಿಹಾಸಗಳ ಯಾವುದಾದರೂ ಒಂದು ಶಾಖೆಯಲ್ಲಿಯಾದರೂ ಇವರು ಘನ ವಿದ್ವಾಂಸರಾಗಿರುತ್ತಿದ್ದರು. ಒಬ್ಬ ಋಗ್ಯ ಜುರ್ವೇದಗಳಲ್ಲಿ ಘನಪಾಠಿ, ಮತ್ತೊಬ್ಬ ಸಾಹಿತ್ಯರತ್ನ, ಮಗುದೊಬ್ಬ ಪ್ರಸಿದ್ಧ ನಾದ ವೇದಾಂತಿ. ಒಬ್ಬ ತರ್ಕತೀರ್ಥ, ಒಬ್ಬ ಕವಿತಿಲಕ,—ಹೀಗೆಯೇ ದ್ವೈತಾದ್ವೈತ ವಿಶಿಷ್ಟಾದ್ವೈತ ಸಿದ್ಧಾಂತಿಗಳು, ವೈಯಾಕರಣೆಗಳು, ಜ್ಯೋತಿಶ್ವಾಸ್ತ್ರ ವಿಶಾರದರು, ಋತ್ವಿಜರು, ಪುರೋಹಿತ ಪ್ರಮುಖರು ಇತ್ಯಾದಿ. ಹೀಗೆ ಎಲ್ಲರೂ ನೆರೆಹೊರೆಯವ ರಾಗಿ ಒಂದೇ ಅಗ್ರಹಾರದಲ್ಲಿ ವಾಸಿಸುತ್ತಿದ್ದರೆ ಆ ಅಗ್ರಹಾರವು ಒಂದು ವಿದ್ಯಾಪೀಠ ದಂತೆ, ಒಂದು ಗುರುಕುಲದಂತೆ ಇರುತ್ತಿದ್ದವು. (like a college with many faculties or a small residential University to use a modern name)

ನಮ್ಮ ಅಗ್ರಹಾರದ ಗೃಹಸ್ಥರು ತ್ರಿಮತಾವಲಂಬಿಗಳಾದರೂ ಮೂಲಾಧಾರವಾದ ಕೆಲವು ವೈದಿಕಧರ್ಮಗಳು ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿದ್ದವು. ಅವರು ಎಲ್ಲರೂ ಒಂದು ವಿಧದಲ್ಲಿ ವ್ರತಿಗಳು, ನಿತ್ಯ ವ್ರತಿಗಳು, ಸತ್ಯವ್ರತಿಗಳು. ಬಾಲ್ಯದಿಂದಲೂ ತಮ್ಮ ಮಾತಾಪಿತೃಗಳಿಂದಲೂ ಅನಂತರ ಗುರು ಶಿಕ್ಷಣದಿಂದಲೂ–ಶ್ರೌತ ಸ್ಮಾರ್ತ ನಿತ್ಯ ಕರ್ಮಾನುಷ್ಠಾನಕ್ಕೆ ಪೂರ್ವಸಿದ್ಧತೆಯಾದ ದೇಹೇಂದ್ರಿಯ ಮನಃಸಂಸ್ಕಾರಗಳನ್ನು ಪಡೆದವರು. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ನಮ್ಮ ಧರ್ಮಶಾಸ್ತ್ರಜ್ಞರು ಶೌಚಾಚಾರಗಳಿಗೆ ಪ್ರಥಮ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ಕೊಟ್ಟಿದ್ದಾರೆ. ಅವುಗಳ ಅನುಸರಣೆಯಿಂದ ಅಂತಃಶುದ್ಧಿ ಬಹೀಶುದ್ಧಿ ಗಳನ್ನು ಪಡೆದು ವಿಹಿತವಾದ ಕರ್ಮಗಳನ್ನು ನಿಯತ ರೀತಿಯಿಂದ ಮಾಡಲು ಅರ್ಹತೆ ಯುಂಟಾಗುತ್ತದೆ.

ಶೌಚಾಚಾರಗಳು ಸುಸೂತ್ರವಾಗಿ ಪ್ರತಿನಿತ್ಯವೂ ನಡೆಯಲು ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಹೆಂಗಸರು—ಅದರಲ್ಲೂ ಯಜಮಾನಿ— ಬೆಳಗಿನ ಜಾವದಿಂದ ಏಕಪ್ರಕಾರವಾಗಿ ಶ್ರಮಿಸಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಮನೆಯನ್ನು ಕೊಳಕಿಲ್ಲದೆ ಶುಚಿಯಾಗಿ ಇಟ್ಟುಕೊಂಡಿರಬೇಕು. ಮನೆಯ ಎಲ್ಲಾ ಭಾಗಗಳನ್ನೂ ಗುಡಿಸಿ, ಕೆಲವು ಭಾಗಗಳನ್ನು ಪ್ರತಿನಿತ್ಯವೂ ಗೋಮಯದಿಂದ ಸಾರಿಸಿ ಶುದ್ಧಿ ಮಾಡಿ ರಂಗವಲ್ಲಿಯನ್ನಿಡುವುದು ಮತ್ತು ಬೃಂದಾವನದ ರಕ್ಷಣೆ ಮತ್ತು ಪಾಲನೆ ಹೆಂಗಸರಿಗೆ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಮೊದಲನೆಯ ಕೆಲಸ. ಬೆಳಗಿನ ಜಾವದಲ್ಲಿ ಈ ಕೆಲಸಗಳನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಿರುವಾಗ ಹಿರಿಯ ಹೆಂಗಸರು ಉದಯರಾಗದಲ್ಲಿ ಬಹಳ ಇಂಪಾಗಿ ದೇವರ ಸ್ತ್ರೋತ್ರಗಳನ್ನು ನಿರಾಯಾಸವಾಗಿ ಕಿರುದನಿಯಲ್ಲಿ ಹಾಡಿ ಕೊಳ್ಳುವ ಪದ್ಧತಿಯಿತ್ತು. ಮಲಗಿದ್ದ ಮಕ್ಕಳನ್ನು ಎಚ್ಚರಗೊಳಿಸಿ ಉಪ್ಪವಡಿಸು ತ್ರದಕ್ಕೆ ದೇವರ ನಾಮಗಳೇ ಮೊದಲನೆಯ ಕೂಗು, ಪ್ರಥಮಧ್ವನಿ! ಇದನ್ನು ನೆನಸಿ ಕೊಂಡರೆ ಈಗಲೂ ಅತ್ಯಾನಂದವಾಗುತ್ತದೆ. ಯಜಮಾನನಿಗೆ ಸ್ನಾನ ಸಂಧ್ಯಾವಂದನೆ ಆಗ್ನಿ ಹೋತ್ರ (ಔಪಾಸನ) ದೇವತಾರ್ಚನೆಗಳಿಗೆ ಆಗಬೇಕಾದ ಪೂರ್ವಸಿದ್ಧ ತೆಗಳನ್ನೆ ಲ್ಲಾ ಮಡಿಯುಟ್ಟುಕೊಂಡು ಗೃಹಿಣಿಯೇ ಮಾಡಬೇಕು. ಸಂಧ್ಯಾಪಾತ್ರೆಗಳು, ಪೂಜಾ ಪಾತ್ರೆಗಳು ಮತ್ತು ಉಪಕರಣಗಳು ಬೆಳಗಿ ಹೊಳೆಯುತ್ತಿರಬೇಕು. ಸಕಾಲದಲ್ಲಿ ದೇವರಿಗೆ ನಿವೇದನಕ್ಕೆ ಅನ್ನ ಪಾಯಸ ಹಣ್ಣು ಕಾಯಿ—ಯಾವುದಾದರೂ ಒಂದು ಸಿದ್ಧ ವಾಗಿರಬೇಕು. ಅಡಿಗೆಯ ಮನೆಯನ್ನು ಪ್ರತಿದಿನವೂ ಚೊಕ್ಕಟವಾಗಿ ಸಾರಿಸಿ ಗುಡಿಸಿ ಕೊಳೆ ಕಶ್ಮಲವಿಲ್ಲದಂತೆ ನೋಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಅಡಿಗೆ ಮತ್ತು ಊಟದ ಪಾತ್ರೆಗಳು ದೇವರ ಪೂಜಾ ಪಾತ್ರೆಗಳಂತೆಯೇ ಪ್ರತಿನಿತ್ಯವೂ ತೊಳಿಯಲ್ಪಡುತ್ತವೆ.

ವೈದಿಕರ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಹತ್ತುವರ್ಷದ ಮಕ್ಕಳಿಂದ ಮೇಲಕ್ಕೆ ಎಲ್ಲರೂ ಪ್ರತಿದಿನವೂ ಒಗೆದು ಮಡಿ ಮಾಡಿದ ಬಟ್ಟೆಯನ್ನು ಉಡುವ ಪದ್ಧತಿ ಇದೆ. ಮುಖ್ಯವಾದ ಅಂಶ ವೇನೆಂದರೆ ವೈದಿಕ ಪದ್ಧತಿಯಂತೆ ಎಲ್ಲವೂ ಶುಚಿಯಾಗಿರಬೇಕು, ನಿರ್ಮಲವಾಗಿರ ಬೇಕು. ಹೊರಗಿನಿಂದ ಮನೆಗೆ ಬಂದರೆ ಕೈಕಾಲು ತೊಳೆದುಕೊಂಡು ಒಳಗೆ ಹೋಗ ಬೇಕು; ಮನೆಯಲ್ಲೇ ಇದ್ದರೂ ಕೂಡ ಊಟಕ್ಕೆ ಮುಂಚೆ ಪುನಃ ಕೈಕಾಲು ತೊಳೆದು ಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಈ ಶೌಚೌಚಾರಗಳು ಶಿಷ್ಪಾಚಾರಗಳಿಗೆ ಅಡಿಗಲ್ಲಿನಂತೆ!

ಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಈ ಶೌಚೌಚಾರಗಳು ಶಿಷ್ಟ್ರಾಚಾರಗಳಿಗೆ ಅಡಿಗಲ್ಲಿನಂತೆ!
ಎಲ್ಲ ಬ್ರಾಹ್ಮಣರ ಮನೆಯಲ್ಲೂ ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ವಿವರಗಳನ್ನು ಸಾಧಾರಣವಾಗಿ ಅನುಸರಿಸುತ್ತಾರೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಏನು ಕಾರಣದಿಂದ ಅಗ್ರಹಾರಗಳಲ್ಲಿ ವೈದಿಕರು ಈ ನಿಬಂಧನೆಗಳನ್ನು ಅನುಸರಿಸುತ್ತಾರೆಂದು ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಹೇಳಲಾಯಿತು?—ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ಏಳುತ್ತದೆ. ಆ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರವಿದು: ಕಾಲ ಕ್ರಮೇಣ ಚಾರಿತ್ರಿಕ ಐತಿಹಾಸಿಕ ಸಾಮಾಜಿಕ ಮತ್ತು ಆರ್ಥಿಕ ದುರ್ದಶೆಯ ಕಾರಣಗಳಿಂದ ಮನುಸ್ಮೃತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವ ಶೌಚೌಚಾರ ಪದ್ಧತಿಗಳು ಶಿಥಿಲವಾಗುತ್ತಾ ಬರುತ್ತಿದ್ದ ವು. ಏಕಕಾಲದಲ್ಲಿ ಏಕಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ಮುವತ್ತು ವೈದಿಕರು ಮುವ್ವತ್ತು ಸಂಸಾರ ಗಳನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಂಡಿದ್ದರೆ (ಮೈಸೂರಲ್ಲಿ ಚಾಮರಾಜ ಅಗ್ರಹಾರ), ಅವರಲ್ಲಿ ಒಬ್ಬರ ಆಚಾರ ವ್ಯವಹಾರ ನಡತೆಗಳ ಪರಿಣಾಮ ಉಳಿದವರ ಮೇಲೂ ವ್ಯಾಪಿಸಿ, ಶಿಥಿಲವಾಗುತ್ತಿದ್ದ ಶಿಷ್ಟ್ರಾಚಾರಗಳನ್ನು ಭದ್ರಪಡಿಸಿ,—ಅದರಲ್ಲೂ ಲೌಕಿಕ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಅನುಸರಿಸಲು ಅಭಿಲಾಷೆಪಡುತ್ತಿದ್ದ ಯುವಕರ ಮೇಲೆ ಪರಿಣಾಮವನ್ನುಂಟುಮಾಡಿ, ಆ ಯುವಕರು ಉದರಭರಣಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಲೌಕಿಕರಾದರೂ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಆರ್ಯಪದ್ಧತಿ ಗಳನ್ನು ಬಿಡದೆ ಶಿಷ್ಟ್ರಚಾರ ಪ್ರವರ್ತಕರಾಗಿ ಧರ್ಮಮಾರ್ಗದಲ್ಲಿ ಆಸಕ್ತರಾಗಿ ಬಾಳಲು ಸಹಾಯವಾಯಿತು- ೧೯೦೦ನೆಯ ಇಸವಿಯ ಕಾಲವನ್ನು ಕುರಿತು ಆಗೆ ಮೈಸೂರಲ್ಲಿ ಕಾಣ ಬರುತ್ತಿದ್ದ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಸೂಚಿಸುವುದು ಪ್ರಸ್ತುತ ಪ್ರಯತ್ನ. ಆಗೆ ವೈದಿಕ ಸಂಸಾರಗಳು ಇಬ್ಬಾಗವಾಗಿ ಕವಲು ಒಡೆಯಲು ಪ್ರಾರಂಭವಾಗಿತ್ತು. ಒಂದು ವೈದಿಕ ಶಾಖೆ, ಮತ್ತೊಂದು ಲೌಕಿಕ ಶಾಖೆ.

ತ್ರಿಕಾಲ ಸಂಧ್ಯಾ ದೇವತಾರ್ಚನೆಗಳಲ್ಲದೆ, ಶಾಸ್ತ್ರೋಕ್ತವಾಗಿ ನಿತ್ಯವೂ ನಡೆಸಲ್ಪಡೆ ಬೇಕಾದ ಪಂಚ ಯಜ್ಞ ಗಳಲ್ಲಿ—ಬ್ರಹ್ಮಯಜ್ಞ, ದೇವಯಜ್ಞ, ಪಿತೃಯಜ್ಞ, ಭೂತ ಯಜ್ಞ, ಮನುಷ್ಯಯಜ್ಞ (ಅತಿಥಿ ಸತ್ಕಾರ)—ಕೆಲವು ಹಿರಿಯ ವೈದಿಕರು ಮಾತ್ರ ತಮಗೆ ಶ್ರಮಸಾಧ್ಯವಾದ ಯಜ್ಞ ಗಳನ್ನು ನಡೆಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಮನೆಯಲ್ಲೇ ವಾಸ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳಿಗೆ ಅನ್ನ ದಾನ ವಿದ್ಯಾದಾನ ನಿತ್ಯವೂ ನಡೆಯುತ್ತಿತ್ತು. ಭಿಕ್ಷಾನ್ನ ಮತ್ತುವಾರದ ಹುಡುಗರಿಗೆ ಕೊಡುಗೈ ಭಿಕ್ಷವೂ ಸಾದರ ಭೋಜನವೂ ದೊರಕುತ್ತಿದ್ದವು. ವಾರದ ಹುಡುಗ ಊಟಕ್ಕೆ ಬರಲು ಹೊತ್ತಾದರೆ, ಗೃಹಿಣಿ ಅವನಿಗೋಸ್ಕರ ಕಾದಿದ್ದು ಅವನು ಮನೆಗೆ ಬಂದು ಉಂಡಮೇಲೆ ತಾನು ಊಟ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಳು. ಇದು ದೈವಭಕ್ತಿಯೋ, ಅಥವಾ ಮಾತೃ ಪ್ರೇಮವೋ? ಕಾಮ

ಕ್ರೋಧ ಲೋಭ ನೋಹ ಮದ ಮಾತ್ಸರ್ಯಗಳನ್ನು ಅದುಮಿ ಹತೋಟೆಯಲ್ಲಿಟ್ಟು ಕೊಂಡು ಸನ್ಮಾರ್ಗಪ್ರವರ್ತಕರಾಗಿ ನಾಲ್ಕು ಪುರುಷಾರ್ಧಗಳನ್ನು — ಧರ್ಮ, ಅರ್ಥ ಕಾಮ ಮತ್ತು ಮೋಕ್ಷ — ಸಾಧಿಸಬೇಕೆಂಬುದೇ ಈ ಸಾಧುಮಣಿಗಳ ಜೀವನದ ಗುರಿ ಯಾಗಿತ್ತು. 'ನಿಮಗೆ ಏನು ಬೇಕು ತಾತ ?' ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ನನಗೆ ಏನು ಬೇಕು? ನನಗೆ ಬೇಕಾದ್ದು ಒಂದೇ! ಸದ್ಗತಿ, ಅಷ್ಟೇ!' ಎಂಬ ಉತ್ತರ ಸಾಧಾರಣ ವಾಗಿ ದೊರಕುತ್ತಿತ್ತು.

ಸಂಸ್ಕಾರಗಳಲ್ಲಿ ನಾಮಕರಣ, ಅನ್ನಪ್ರಾಶನ, ಚೌಲ, ಉವನಯನ ಮತ್ತು ವಿವಾಹ— ಇವುಗಳನ್ನು ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಅನುಸರಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಹೆಂಗಸರು ತಮ್ಮೊಳಗೆ ' ಸೀಮಂತೋನ್ನಯನೆ 'ವೆಂಬ ಸಂಸ್ಕಾರವನ್ನು ಸೀಮಂತ ಪ್ರಸ್ತ, ಹೂ ಮುಡಿಸುವುದು ಅಥವಾ ಬಳಿ ತೊಡಿಸುವುದು ಎಂಬ ಹೆಸರುಗಳಲ್ಲಿ ಅತ್ಯಂತ ಸಡಗರದಿಂದ ನಡೆಸು ತ್ತಿದ್ದರು. ಉಪನಯನ ಮತ್ತು ವಿವಾಹ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅಗ್ರಹಾರದ ಪ್ರತಿ ಮನೆಯವರೂ ತಪ್ಪಿಸಿಕೊಳ್ಳದೆ ಶುಭಮುಹೂರ್ತಕಾಲದಲ್ಲಿ ಹಾಜರಿರುತ್ತಿದ್ದರು. ಮಂತ್ರಲೋಸ ಕ್ರಿಯಾಲೋಪಗಳಿಲ್ಲದೆ ಶಾಸ್ತ್ರೋಕ್ತಕರ್ಮಗಳೂ ಸಾಂಪ್ರದಾಯಿಕ ಕಾರ್ಯಗಳೂ ್ರ ಉತ್ಸವಗಳೂ ಆವಸರವಿಲ್ಲದೆ ನಡೆಯುತ್ತಿದ್ದವು. ಮಂತ್ರೋಚ್ಚಾರಣೆ ಪದಚ್ಯುತಿ ಸ್ವರಚ್ಯುತಿಗಳಿಲ್ಲದೆ ಸ್ವಚ್ಛವಾಗಿರುತ್ತಿತ್ತು. ಈ ಸಮಯಗಳಲ್ಲಿ ಎರಡು ವಿಶೇಷ ಸಂಗತಿಗಳು. ಮೊದಲನೆಯದು ಮುತ್ತೈದೆಯರ ಹಾಡುಗಳು. ಹಿರಿಯ ಸುಮಂಗ ಲಿಯರು ಒಂಟೊಂಟಯಾಗಿಯೋ ಜಂಟಿಯಾಗಿಯೋ ಸುಶ್ರಾವ್ಯವಾಗಿ ಜೊತೆಗೂಡಿ ಗಂಭೀರವಾಗಿ ಹಳೆಯ ಕಾಲದ ಹಾಡುಗಳನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದರು. ಈ ಹಾಡು ಗಳಲ್ಲಿ ಪುರಾಣೇತಿಹಾಸ ಪುರುಷರುಗಳ ಮತ್ತು ದೇವ ದೇವತೆಗಳ ಜೀವನ ಚರಿತ್ರೆಯ ಕಥೆಗಳು ಸಮಯೋಚಿತವಾಗಿ ತುಂಬಿರುತ್ತಿದ್ದವು. ಎರಡನೆಯದು ವೇದಘೋಷ. ಶಾಸ್ತ್ರೋಕ್ತ ಕರ್ಮಗಳು ಮುಗಿದ ಮೇಲೆ ಆಶೀರ್ವಾದ ಪೂರ್ವಕವಾಗಿ, ಕಡೆಯ ಪಕ್ಷ ಇಪ್ಪತ್ತು ವಿದ್ವಾಂಸರು ಜೊತೆಯಾಗಿ ವೇದೋಕ್ತಾಶೀರ್ವಾದಗಳನ್ನು ಅನುಗ್ರಹಿಸು ಜುಂ ಅನ್ನುತ್ತಿತ್ತು. ಕ್ರಮೇಣ ಮೈಮರಿತು ತಲ್ಲೀನನಾಗಿ ಸುತ್ತುಮುತ್ತಿನ ಪ್ರಜ್ಞೆಯೇ ನನಗಿರುತ್ತಿ ರಲಿಲ್ಲ, ಅಂಧಾ ಸಮಯಗಳಲ್ಲಿ ! ಮೈಸೂರಲ್ಲಿ ದೊಡ್ಡ ಪಾಠಶಾಲೆಯಲ್ಲಿ ವಿನಾಯಕನನ್ನು ಕೆರೆಗೆ ಬಿಡುವ ಮುನ್ನ ಮಹಾಮಂಗಳಾರತಿಯಾದನಂತರ ಈ ವಿಧವಾದ ವೇದಘೋಷವನ್ನು (ಪಾಠಶಾಲಿಯಲ್ಲಿ ನೂರಾರು ಜನ ಒಟ್ಟಿಗೆ ಹೇಳು ತ್ತಿದ್ದರು) ಕೇಳಿ ಧನ್ಯನಾಗಿದ್ದೇನೆ. ಅದೇ ಪಾಠಶಾಲೆಯಲ್ಲಿ, ಶ್ರೀ ಶೃಂಗೇರಿ ಸ್ವಾಮಿ ಗಳು ಮೈಸೂರಿಗೆ ಬಂದಿದ್ದಾಗ್ಯ ಸ್ವಾಮಿಗಳ ಸನ್ನಿಧಿಯಲ್ಲಿ ಈ ವಿಧವಾದ ವೇದ ಘೋಷವನ್ನು ಕೇಳಿ ಪುನೀತನಾಗಿದ್ದೇನೆ. ಇಂತಹ ವೇದಘೋಷಗಳ ಶ್ರವಣವಾದ . ಮೇಲೆ, ನಮ್ಮ ಪವಿತ್ರವಾದ ' ಶ್ರುತಿ" ಎಂಬ (ವೇದ) ಪದಕ್ಕೆ ಅರ್ಥವು ಮತ್ತಷ್ಟು 35

ಆರ್ಥಗರ್ಭಿತವಾಗುತ್ತದೆ. ಅಗ್ರಹಾರಗಳಲ್ಲಿ ವಾಸಿಸುತ್ತಿದ್ದ 'ವೈದಿಕರು' ಅನ್ವರ್ಥ ನಾಮಾಂಕಿತರಾಗಿದ್ದರು. 'ನಮೋ ಮಹದ್ಭ್ಯೇ ತೇಭ್ಯೇ'

ತಮ್ಮ ಮನೆ ಸಂಪ್ರದಾಯಗಳಂತೆ ಎಲ್ಲರೂ ಹಬ್ಬಗಳನ್ನೂ ವ್ರತಗಳನ್ನೂ ನಡೆಸು ತ್ತಿದ್ದರು. ಮಂಗಳಾರತಿ ಪ್ರಸಾದಗಳಿಗೆ ನೆರೆಹೊರೆಯವರನ್ನು ಆಹ್ವಾನಿಸುವ ಪದ್ಧತಿ ಯಿತ್ತು. ಅದರಲ್ಲೂ ಹೆಂಗಸರಲ್ಲಿ ಈ ಪದ್ಧತಿ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಹರಡಿತ್ತು. ಸಮಾನ ಆಚಾರ ವ್ಯವಹಾರಗಳನ್ನು ಅನುಸರಿಸುತ್ತಲಿದ್ದ ಒಂದೇ ಅಗ್ರಹಾರದಲ್ಲಿ ಇಪ್ಪತ್ತು ಮುವ್ವತ್ತು ಸಂಸಾರಗಳು ಇಂಧಾ ಶುಭಸಮಯಗಳಲ್ಲಿ ಕಲೆತು ಸಂತೋಷಪಡಲು ಸುಲಭವಾಗಿತ್ತು. ಇದೇ ಸೌಕರ್ಯ ಅಗ್ರಹಾರದ ಗಂಡು ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳು ಕೆಲವು ಹಬ್ಬಗಳಲ್ಲಿ ಜೊತೆಗೂಡಿಕೊಂಡು ತಮ್ಮ ಆಟ ಮತ್ತು ಪೂಜೆಗಳನ್ನು ನಡೆಸಲು ಅನು ಕೂಲವಾಗಿತ್ತು. ಉದಾಹರಣೆಗಳು :—ನವರಾತ್ರಿಯಲ್ಲಿ ಬೊಂಬೆ ಕೂರಿಸಿ ಪ್ರತಿನಿತ್ಯವೂ ಸಂಗಾತಿಯರೊಡನೆ ಬೊಂಬೆ ಆರತಿ ಮಾಡಿ ಬೊಂಬೆಬಾಗಿನವನ್ನು ಹಂಚಿ ಅಲಂಕಾರ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಹೊಸ ಬಟ್ಟೆಗಳನ್ನು ಉಟ್ಟು ಮನೆಯಿಂದ ಮನೆಗೆ ಮಿಂಚಿನ ಮರಿ ಗಳಂತೆ ಓಡಾಡುತ್ತಿದ್ದ ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳ ಪೈಪ್ರೇಟ ಉತ್ಸಾಹ ಸಂಭ್ರಮಗಳು ಚಾಮ ರಾಜ ಆಗ್ರಹಾರದ ಒಂದು 'ಸ್ಪ್ರೆಷಲ್ ' (Special) ನೋಟ! ಆಗ್ರಹಾರದ ತಾತಂ ದಿರು ಈ ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳನ್ನು ತಮಗೂ ಬೊಂಬೆ ಬಾಗಿನ ಕೊಡಬೇಕೆಂದು ಅಡ್ಡ ಕಟ್ಟ ಎನೋದವಾಗಿ ಕೆಣಕುತ್ತಿದ್ದರು. ಹುಡುಗಿಯರು ಸಂತೋಷ ತುಂಬಿಕೊಂಡು ತಾತನ ಕೈತಪ್ಪಿಸಿಕೊಂಡು ಚೆಲ್ಲಾ ಪಿಲ್ಲಿಯಾಗಿ ಓಡಿಹೋಗುತ್ತಿದ್ದರು. ನೋಡಲು ಬಲು ಸೊಗಸು! ಅಂತೆಯೇ ಸಂಕ್ರಾಂತಿ ಹಬ್ಬದಲ್ಲಿ ತಾಯಂದಿರು ಮಕ್ಕಳಿಗೆ ಎರೆದು ಭಕ್ಷದ ಊಟ ಮಾಡಿಸಿ ಸಾಯಂಕಾಲ ಹೆಸೆಯ ಮೇಲೆ ಕೂರಿಸಿ ಆರತಿಯನ್ನೆತ್ತಿ ಬದರಿ ಫಲವನ್ನು ಆಶೀರ್ವಚನಗಳೊಡನೆ ಮಕ್ಕಳ ತಲೆಯ ಮೇಲೆ ವರ್ಷಿಸಿ ಸಂತೋಷ ಪಡುವ ತಾಯಿಯರಂತೆಯೇ ಮನೆಯ ಸಣ್ಣ ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳು ಬೊಂಬೆಗಳಿಗೆ ಆರತಿ ಮಾಡಿ ಆ ಬೊಂಬೆಗಳನ್ನು ಕಂಕುಳಲ್ಲಿ ಎತ್ತಿಕೊಂಡು ಅಗ್ರಹಾರದ ಮನೆಗಳಲ್ಲಿ ಇರುವ ಸಂಗಾತಿಯರಿಗೆ ಬೊಂಬೆ ಎಳ್ಳುಬೀರುತ್ತಿದ್ದರು. ಈ ಮಕ್ಕಳ ಸಡಗರ ಆಸಕ್ತಿ ಉತ್ಸಾಹ ಉಲ್ಲಾಸಗಳನ್ನು ನೋಡಲು ಪರಮಾನಂದವಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ಗಣೇಶನ ಹಬ್ಬದ ಚರುವು ದಿನಗಳು; ಗಣೀಶನನ್ನು ಕೆರೆಗೆ ಬಿಡುವ ದಿನ ಬುತ್ತಿ ತಿಂಡಿ ಕಟ್ಟಕೊಂಡು ಕೆರೆಗೆ ಸ್ನೇಹಿತರೊಡನೆ ಹೋಗುವುದು, ಪಟದ ಹಬ್ಬದ ಉತ್ಸಾಹಗಳು, ದೀಪಾವಳಿ ಹಬ್ಬದ ಪಟಾಕಿ ಬಾಣ ಬಿರುಸುಗಳ ಕೋಲಾಹಲ—ಇವುಗಳೆಲ್ಲಾ, ಗಂಡುಮಕ್ಕಳ ಸಾಮೂಹಿಕ ಸಂಭ್ರಮಗಳ ಉದಾಹರಣೆಗಳು. ಅಗ್ರಹಾರದ ವೈದಿಕ ಬಾಳಿನ ಬೆಡೆಗುಗಳು ಇವು!

ಮೈಸೂರಲ್ಲಿ ವೈದಿಕ ವೃತ್ತಿ ನಾನಾಮುಖವುಳ್ಳದ್ದಾ ಗಿತ್ತು. ಜೀವನೋಪಾಯ ಕ್ಕ್ರೋಸ್ಕರ ವೈದಿಕರು ದೇವಸ್ಥಾನಗಳಲ್ಲಿ, ಮಠಗಳಲ್ಲಿ, ಅರಮನೆಯಲ್ಲಿ, ರಾಜಬಂಧು ಗಳ ಮನೆಗಳಲ್ಲಿ, ಸಂಸ್ಕೃತ ಪಾಠಶಾಲೆಗಳಲ್ಲಿ, ಇತರ ಸ್ಕೂಲು ಕಾಲೇಜುಗಳಲ್ಲಿ, ಪೌರೋಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ—ಇತ್ಯಾದಿ ವಿಧವಿಧವಾದ ವೃತ್ತಿಗಳಲ್ಲಿ ಮಾಸಾಶನ (ತಿಂಗಳ ಸಂಬಳ) ಕ್ಕೆ ಒಪ್ಪಿಕೊಂಡು ಕಾಲ ತಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದರು. ಕೆಲವು ವೇಳೆ ಇದು ಕಷ್ಟ ಕಾರ್ಪಣ್ಯ ಗಳಿಗೆ ಒಳಗಾಗಿದ್ದ ಜೀವನವಾಗಿತ್ತು.

ಯಜನ ಯಾಜನ ಅಧ್ಯಯನ ಅಧ್ಯಾಪನ ದಾನ ಪರಿಗ್ರಹ—ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ನಿರತ ನಾಗಿದ್ದ ಬ್ರಾಹ್ಮಣನಿಗೆ ತನ್ನ ಉದರ ಪೋಷಣೆಯ ಯೋಚನೆ ಇರುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಇದು ಶ್ರೀರಾಮ ಧರ್ಮರಾಜರ ಕಾಲದ ಮಾತು. ನಾವಿರುವುದು ಕಲಿಯುಗದಲ್ಲಿ! ಆದರೂ ಅಗ್ರಹಾರದ ಆಗಿನ ವೈದಿಕರ ಜೀವನವು ಹೆಚ್ಚಾದ ಕಷ್ಟವಿಲ್ಲದೆ ನಡೆಯುತ್ತಿತ್ತು. ಇದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ ಅವರ ಸಾತ್ರಿಕ ಸ್ವಭಾವ, ಲೌಕಿಕ ಹವ್ಯಾಸಗಳಿಂದ ದೂರವಾಗಿರುವುದು, ನಿತ್ಯಾನಿತ್ಯ ಪರಿಜ್ಞಾನ, ವಿರಕ್ತಿಭಾವ—ಮೇಲಾಗಿ ವೈದಿಕ ಧರ್ಮಾಚರಣೆ ಯಲ್ಲಿ ಶ್ರದ್ಧೆ ಮತ್ತು ಲಬ್ಧ ಸಂತ್ರಪ್ತಿ! ಸಮಾಜದಲ್ಲಿ ಇವರಿಗೆ ಅಪಾರವಾದ ಗೌರವ ವಿತ್ತು. ಆ ಗೌರವಕ್ಕೆ ಅರ್ಹತೆಯನ್ನು ಕೊಡುವ ಶೀಲ ಸ್ವಭಾವ ಮತ್ತು ನಡತೆಗಳು ಇವರಲ್ಲಿ ಸ್ವಭಾವಿಕವಾಗಿರುತ್ತಿದ್ದವು. ಇವರದು ಸಮಾಧಾನ ಚಿತ್ತ. ನಿಧಾನವಾಗಿ ನಡೆಯುವರು, ಮೆಲ್ಲನೆ ಮಾತಾಡುವರು. ಪರೇಂಗಿತವನ್ನು ತಿಳಿದು ಉತ್ತರ ಕೊಡುವುದು ಇವರ ಪದ್ಧ ತಿ. ಉಡುವುದು ಒಂದು ಪಂಚೆ, ಹೊದೆಯುವುದು ಒಂದು ಪಂಚೆ ಅಥವಾ ಶಾಲು; ಇವುಗಳನ್ನು ನಿರಾಡಂಬರವಾಗಿ, ಆದರೆ ಸುಂದರವಾಗಿ ಮೈತುಂಬ ಧರಿಸುವ 'ಚಾಲೋಕು' ಇವರಲ್ಲಿತ್ತು. ಹಣೆಯಲ್ಲಿ ಗಂಧಾಕ್ಷತೆಗಳು ಅಥವಾ ಅಂಗಾ ರಾಕ್ಷತೆಗಳು ಅಥವಾ ಊರ್ಧ್ವ ಪುಂಡ್ರಗಳು—ಇವುಗಳನ್ನು ಒಪ್ಪುವಂತೆ ತಿದ್ದಿ ಇಟ್ಟು ಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದರು. ವಿಶೇಷತಃ ಇವರ ಮುಖದಲ್ಲಿ ಗಾಂಭೀರ್ಯ, ನಿಷ್ಕಪಟ ಮತ್ತು ನಿರ್ಭಯವಾದ ದೃಷ್ಟಿ, ಮತ್ತು ಒಂದು ವಿಧವಾದ ತೇಜಸ್ಸು ಶೋಭಿಸುತ್ತಿದ್ದವು. ನೋಡಿದವರ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಇವರು 'ಪೂಜಾರ್ಹರು' ಎಂಬ ಭಾವನೆ ಸ್ವಪ್ರೇರಿತವಾಗಿ ಮೂಡುತ್ತಿತ್ತು.

ಮಧ್ಯಾಹ್ನದ ವೇಳೆಯಲ್ಲಿ ಸೂರ್ಯಾಸ್ತದ ತನಕ ಇವರುಗಳಿಗೆ ವಿರಾಮವಿರು ತ್ತಿತ್ತು. ಆ ಕಾಲವನ್ನು ಇವರು ತಿಳಿದ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಚಿಂತನೆ ಮಾಡುವುದು, ಗ್ರಂಥಾವ ಲೋಕನ, ಮನೆಗೆ ಬಂದ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳಿಗೆ ಪಾಠ ಹೇಳುವುದು, ಸ್ವತಃ ಕವಿತ್ವಮಾಡು ಪುದು ಅಥವಾ ಗ್ರಂಥರಚನೆಯಲ್ಲಿ ತೊಡಗಿರುವುದು ಇಂತಹ ಸದ್ವ್ಯ್ಯಾಸಂಗದಲ್ಲಿ ಕಳೆಯುತ್ತಿದ್ದರು. ಆಗಿಂದಾಗ್ಗೆ ಸ್ನೇಹಿತರುಗಳು, ಆರೇಳು ಮಂದಿ ಪಂಡಿತರುಗಳು, ಒಟ್ಟಿಗೆ ಸೇರಿ ವಿನೋದವಾಗಿ ಕಾಲಕಳೆಯುತ್ತಿದ್ದರು. ನಸ್ಯೋಪಾಸನೆ ತಡೆಯಿಲ್ಲದೆ ನಡೆಯುತ್ತಿತ್ತು. ಚತುರಂಗ ಆಟವಾಡುವುದೂಇವರಲ್ಲಿ ವಾಡಿಕೆಯಾಗಿತ್ತು. ಸಲಿಗೆಯಿಂದ ಕೂಡಿದ ಮಾತುಕತೆಗಳು ಮೃದು ಹಾಸ್ಯದೊಡನೆ ನಡೆಯುತ್ತಿದ್ದವು. ಕೆಲವು ವೇಳೆ ಕಾವ್ಯ ರಸಾಸ್ವಾದ, ಸ್ಫೂರ್ತಿದಾಯಕವಾದ ಪಂಡಿತ ಸಂಭಾಷಣೆ, ಗಹನವಾದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ವಾಕ್ಯಾರ್ಥ, ಸ್ಟ್ರಕವಿತಾನಿವೇದನ—ಇವುಗಳು ನಡೆಯುತ್ತಿದ್ದವು. ದೊಡ್ಡ ವರೊಡನೆ ಸರಿಸಮಾನಸ್ಕಂಥರಾಗಿ ಇಂಥಾ ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ಭಾಗವಹಿಸಲು ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲದಿದ್ದ ರೂಸುತ್ತು ಮುತ್ತಲಿರುತ್ತಿದ್ದ ಚಿಕ್ಕವರಿಗೆ ನಾನಾವಿಧಗಳಲ್ಲಿ ಜ್ಞಾನ ವಿಸ್ತಾರವಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ಸುಲಲಿತವಾಗಿ ವಿದ್ಯಾರ್ಜನೆ! ಆ ಕಿರಿಯ ಪಂಡಿತರು ಧನ್ಯರು; ಅಲ್ಲವೆ ?

ಕೆಲವು ಸಂಡಿತರಿಗೆ ಸಂಗೀತ ಜ್ಞಾನವಿತ್ತು. ಮಧ್ಯಾಹ್ನ ದೇವತಾರ್ಚನೆ ಮುಗಿದ ಮೇಲೆ ಅವರು ಶ್ರೀಮದ್ರಾಮಾಯಣ ಸಾರಾಯಣವನ್ನು ಕಥಾಸಂದರ್ಭಾನುಸಾರ ವಾಗಿ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ರಾಗಗಳಲ್ಲಿ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದರು. ವಿಶೇಷತಃ ಸಾಯಂಸಂಧ್ಯಾ ಮುಗಿದ ಮೇಲೆ ದೇವತಾಸ್ತೋತ್ರಗಳನ್ನು ಮಧುರವಾಗಿ ಭಕ್ತಿ ರಸವನ್ನು ಸೂಸುತ್ತಿರುವ ಮುಕ್ತ ಕಂಠದಿಂದ ಹಾಡುತ್ತಿದ್ದರು. ಅನೇಕ ವೇಳೆ ತಾವೇ ರಚಿಸಿದ ಸ್ತೋತ್ರಗಳನ್ನು ನಿವೇದನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದರು. ಉದ್ದಿಷ್ಟ ದೇವರುಗಳು ಆ ಸಮಯದಲ್ಲಿ ಅಂತರಿಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಅದೃಶ್ಯವಾಗಿದ್ದು ಕೊಂಡು ಸ್ತೋತ್ರಗಳನ್ನು ಕೇಳಿ ಸುಪ್ರೀತರಾಗುತ್ತಿದ್ದ ರಂತೆ!

ಸಮಾಜದಲ್ಲಿ ಇತರರೊಡನೆ ವ್ಯವಹರಿಸುವಾಗ ತಮ್ಮ ಸ್ವಂತ ನಂಬಿಕೆ ಮತ್ತು ಅಭಿಸ್ರಾಯಗಳಿಗೆ ವ್ಯತಿರಿಕ್ತವಾದ ನಂಬಿಕೆ ಮತ್ತು ಅಭಿಸ್ರಾಯಗಳನ್ನು ಇತರರು ವ್ಯಕ್ತಗೊಳಿಸಿದರೆ ನಮ್ಮ ಸಂಡಿತರುಗಳು ಕುಪಿತರಾಗದೆ ತಾಳ್ಮೆ ಮರ್ಯಾದೆಗಳೊಡನೆ ಪ್ರತಿಪಕ್ಷದ ಮತಸ್ಥಾ ಪನೆಗೆ ಆಧಾರವಾದ ತರ್ಕವಾದಗಳನ್ನು ಸೈರಣೆಯಿಂದ ಕೇಳು ತ್ತಿದ್ದರು. ತಾಳ್ಮೆಯನ್ನು ತೋರಿಸುವುದಲ್ಲದೆ ಪ್ರತಿವಾದಿಯ ತೇಜೋವಧೆಯನ್ನು ಎಂದಿಗೂ ಮಾಡುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ಇದು ಗುಣಗ್ರಾಹಿಗಳ ಉದಾರಸ್ವಭಾವ.

ವೈದಿಕ ಧರ್ಮಾಚರಣೆಯ ಪ್ರತಿ ಭಾಗವಿಭಾಗವೂ ಸಮುಚ್ಚಯ ಭಾವನೆ ಯಿಂದ 'ವೈದಿಕ ಸಂಪತ್ತು' ಎಂದು ಹೇಳಬಹುದು ನೆನಪಿಗೆ ಬಂದ ಆ ಸಂಪತ್ತಿನ ಕೆಲವು ಅಂಶಗಳನ್ನು ಸಂಕ್ಷೇಪವಾಗಿ ನಿರೂಪಿಸಿದ್ದಾಯಿತು. ಇನ್ನೂ ಅನೇಕ ಸ್ವಾರಸ್ಯ ವಾದ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಬರೆಯಬಹುದು. ಆದರೆ ಈಗ ಕೊಟ್ಟರುವ ಸ್ಥಳಮಿತಿಯನ್ನು ಮೀರುವುದು ಅನುಚಿತ.

ą

೧೮೯೮ರಿಂಭ ೧೯೦೮ನೇ ಇಸವಿ—ಹತ್ತು ವರ್ಷಗಳನ್ನು, ನನ್ನ ಬಾಲ್ಯದ ಮುಖ್ಯಭಾಗವನ್ನು, ಮೈಸೂರಿನಲ್ಲಿ ನಾನು ನನ್ನ ಪೂಜ್ಯರಾದ ತಂದೆಯವರ ರಕ್ಷಣೆ ಯಲ್ಲಿ ಅಗ್ರಹಾರಗಳಲ್ಲಿ ಕಳೆದೆ. ಪ್ರೊ. ಎ. ಆರ್. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಸಂಭಾವನಾಗ್ರಂಥ ಪ್ರಕಟನ ಸಮಿತಿಯವರು ನಾನೂ ಒಂದು ಲೇಖನವನ್ನು ಬರೆದುಕೊಡಬೇ ಕೆಂದು ಆಹ್ವಾನವಿತ್ತರು. ಗಾಢವಾದ ವಿಷಯಗಳ ಮೇಲೆ ಪ್ರಬಂಧಗಳನ್ನು ಬರೆಯುವ ಪಂಡಿತರು ನೂರಾರುಮಂದಿ ಇದ್ದಾರೆ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳಿಗೆ ಅಲ್ಪಸ್ವಲ್ಪ ವಾದರೂ ಸಂತೋಷವಾಗುವ ಯಾವುದಾದರೂ ಒಂದು ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ನಾಲ್ಕು ಪಂಕ್ತಿಗಳನ್ನು ಬರೆಯಬೇಕೆಂಬ ಉದ್ದೇಶದಿಂದ, ನನ್ನಂತೆಯೇ ಮೈಸೂರಿನಲ್ಲಿ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ತಮ್ಮ ಬಾಲ್ಯದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ವರ್ಷಗಳನ್ನು ಅಗ್ರಹಾರಗಳಲ್ಲಿ ಕಳೆದಿರಬೇಕೆಂದು ಊಹಿಸಿ ನನ್ನ ಬಾಲ್ಯದ ಕೆಲವು ನೆನವುಗಳನ್ನು ಬರೆದದ್ದಾಯಿತು. ಈ ನನ್ನ ಅಲ್ಪ ಕಾಣಿಕೆಯನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಬೇಕೆಂದು ಅವರನ್ನು ವ್ರಾರ್ಥಿಸುತ್ತೇನೆ.

ತಸ್ಮೈ ಶ್ರೀಗುರವೇ ನಮಃ

## ನಾಟಕಗಳ ಪುನರುಜ್ಜೀವನ

ನಮಗೆ ಎಲ್ಲ ಪ್ರಾಚೀನ ನಾಗರಿಕತೆಗಳಲ್ಲಿನ ನಾಟಕದ ಇತಿಹಾಸ ಸಂಪೂರ್ಣ ತಿಳಿಯದಾದರೂ ಚೀನ, ಗ್ರೀಸ್, ರೋಮ್ ಭಾರತ ದೇಶಗಳ ಇತಿಹಾಸ ಪರಂಪರೆ ಯನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸಿದಲ್ಲಿ, ಈ ಕಲೆಗೆ ಎರಡು ಸಾವಿರ ವರ್ಷಗಳ ಅಥವಾ ಹೆಚ್ಚಿನ ಹಿನ್ನೆಲೆ ಇರುವಂತೆ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ನಾಟಕದ ಕಥಾವಸ್ತುಗಳನ್ನು ಸಾಹಿತ್ಯ ದೃಷ್ಟಿ ಯಿಂದ ಓದುವ ಪರಿಪಾಠವೂ, ತಿರುಗಿ ಅದನ್ನು ದೃಶ್ಯ ಚಿತ್ರವನ್ನಾಗಿ ತೋರಿಸುವ ಪರಿಪಾರವೂ ಬಹು ಹಿಂದಿನಿಂದ ಬಂದಿವೆ. ಗ್ರೀಕ್ ದುರಂತ ನಾಟಕಗಳೆಂಬುವು, ಆಗಿನ ಕಾಲದ ಗ್ರೀಸ್ ದೇಶದ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಹೆಗ್ಗುರುತು ಎನಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದವು. ಅನಂತರ ಯುರೋಪಿನಲ್ಲಿ ಲ್ಲಾ ಬೆಳೆದು ಉಳಿದುಕೊಂಡಿರುವ ನಾಟಕ ಕಲೆಗೆ ಇದೇ ಸ್ಫೂರ್ತಿ ಯಾಗಿತ್ತು. ಯುರೋಪು ಈ ಪ್ರಾಚೀನ ಪರಂಪರಿಯನ್ನು ತನ್ನ ಜೀವನದ ಅಂಗ ವೆಂಬಷ್ಟು ಶ್ರದ್ಧೆಯಿಂದ ಇಂದಿಗೂ ಬೆಳಿಸಿ ಉಳಿಸಿಕೊಂಡು ಬಂದಿದೆ. ಜನಗಳ ತಿಳಿವಿಗೂ, ಆನಂದಕ್ಕೂ, ಸತ್ಯದರ್ಶನಕ್ಕೂ ಅದೊಂದು ಪ್ರಮುಖ ಕಲಾಸಾಧನವಾಗಿ ಉಳಿದಿವೆ. ಗ್ರೀಸಿನ ವೈಭವದ ಕಾಲದಿಂದಲೂ ಇಂದಿನ ತನಕ ನಾಟಕಗಳ ವಿಕಾಸ, ಬೆಳವಣಿಗೆಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದೇ ಗತಿಯಿಂದ ಬೆಳೆದು ಬಂದಿದೆ—ಎಂಬುದು ಈ ಮಾತಿನ ಅರ್ಥ ವಲ್ಲ. ಕಲೆ, ಸಾಹಿತ್ಯ ಮೊದಲಾದುವು ಒಂದೊಂದು ಜನಾಂಗದ, ಒಂದೊಂದು ಪರ್ವ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ವಿಶೇಷ ಆದರ, ಪ್ರಗತಿ ಹೊಂದುತ್ತವೆ. ಇನ್ನು ಎಷ್ಟೋ ಕಾಲ, ಕೆಲವು ಶತಮಾನಗಳ ತನಕವೂ, ಅವು ಬರಿವೆ ಜೀವವನ್ನು ಹಿಡಿದುಕೊಂಡು ಉಸಿರಾಡುತ್ತವೆ. ಆದನ್ನು ಜನರು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಮರೆತರೆ, ಆ ಸಂಪ್ರದಾಯವೇ ಸತ್ತು ಪ್ರಗತಿಯ ಹಾದಿ ಇನ್ನಷ್ಟು ಕಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ. ಗ್ರೀಕ್ ಟ್ರಿಜಡಿಗಳ ಕಾಲಕ್ಕೂ ಕಾಲಗತಿಯಿಂ ದುಂಟಾದ ವ್ಯತ್ಯಾಸ ಎಷ್ಟೋ ಇದೆ. ನಾಟಕಗಳ ರಚನೆಯಲ್ಲಿ, ಅವು ಪ್ರತಿಪಾದಿಸುವ ವಸ್ತು ಏನಲ್ಲಿ, ಅವನ್ನು ರಂಗಭೂಮಿಗೆ ತರುವ ಪ್ರಯೋಗದಲ್ಲಿ ಹಲವು ಮಾರ್ಗಗಳು ಹುಟ್ಟ್ರಕೊಂಡಿವೆ. ಎಷ್ಟ್ರೋ ಹಳೆಯ ರೂಪಗಳು ಸತ್ತಿವೆ. ಆದರೆ ಇಂದು ಉಳಿದಿರುವ ಅವರ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ನೋಡುವಾಗ, ಅವುಗಳ ಪ್ರಭೇದಗಳನ್ನು ಎಣಿಸುವಾಗ, ಒಟ್ಟ ನಿಂದ ಆದ ಹಾನಿಗಿಂತಲೂ ದೊರೆತ ಲಾಭವು ಎಷ್ಟೋ ಹೆಚ್ಚೆಂದು ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಜಪಾನು, ಚೀನಾ ದೇಶಗಳಲ್ಲಿ ಹಳಿಯ ಸಂಪ್ರದಾಯದ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಇಂದಿಗೂ ಪ್ರದರ್ಶಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅವನ್ನು ಜನ ಮೆಚ್ಚುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಹಾಗೆಯೇ ಚೀನದ ನಾಟಕ ಗಳಿಗೂ ಸಾವಿರಾರು ವರ್ಷಗಳ ಬೆಳವಣಿಗೆ ಇದೆ. ಆದರೆ ನನಗೆ ಅವುಗಳ ಅನುಭವ ಸಾಲದು; ನಾನು ಹೆಚ್ಚಿಗೆ ಹೇಳುವಂತಿಲ್ಲ.

ಭಾರತ ದೇಶದಲ್ಲಿ ನಾಟಕದ ಮೂಲವನ್ನು, ಗ್ರೀಸಿನ ಜನಗಳಂತೆಯೆ ಋಷಿ, ದೇವತೆಗಳಿಗೆ ಒಯ್ಯುತ್ತಿದ್ದು ದುಂಟು. ಆಗ ನಾಟಕ ಹೇಗೆ ಆಡುತ್ತಿದ್ದರು ಎಂಬ ಕಲ್ಪನೆ, ಇಂದಿನ ನಮಗೆ ದೊರೆಯುವುದು ಶಕ್ಯವಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ನಮ್ಮ ಪಾಲಿಗೆ ಉಳಿದು ದೊರಕಿರುವ ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕಗಳ ಕಾವ್ಯ ಸೌಂದರ್ಯವನ್ನಾಗಲಿ, ಭಾವರಸ ವಿಲಾಸ ಗಳನ್ನಾಗಲೀ ಕಾಣುತ್ತಿರುವ ನಮಗೆ ಈ ನಾಟಕ ಪರಂಪರೆಯನ್ನು ಕುರಿತು ಹೆಮ್ಮೆ ಯುಂಟಾಗಬೇಕು. ಸಾಹಿತ್ಯದ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಅವುಗಳ ಅಧ್ಯಯನವನ್ನು ನಡೆಯಿಸುತ್ತಿರುವ ಜನರು ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಸಾಕಷ್ಟು ಮಂದಿ ಇದ್ದಾರೆ. ನಮ್ಮ ಕಣ್ಣಿ ಗೆ ಕಾಣಿಸದಿರುವ ಭಾಗವೆಂದರೆ—ಅವರ ರಂಗಪ್ರಯೋಗ. ರಂಗಭೂಮಿಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಕಾಳಿದಾಸ, ಭಾಸ, ಶೂದ್ರಕ ಮೊದಲಾದವರೆಲ್ಲರೂ ಬರಿಯ ಹೆಸರುಗಳಾಗಿದ್ದಾರೆ ನಮಗೆ. ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್ ನಾಟಕಗಳಿಗೆ ಇಷ್ಟೊಂದು ಪ್ರಾಚೀನ ಪರಂಪರೆ ಇಲ್ಲ ಎಂಬುದು ನಿಜವಾದ ಮಾತು. ಆದರೆ ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್ ಜನಗಳ ಪಾಲಿಗೆ ಶೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರ್ ಇನ್ನೂ ಜಿವಂತ ನಾಟಕ ಕಾರನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಫ್ರಾನ್ಸ್, ಇಟಿಲಿ ದೇಶಗಳು ಸಹ ತಮ್ಮ ರಂಗಭೂಮಿಯನ್ನು ಬಹು ಸುಂದರವಾಗಿ ಕಾಯ್ದು ಬಂದಿವೆ.

ನಮ್ಮ ದೇಶದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಕಾರಣಗಳಿಂದ, ಸಂಸ್ಕೃತಕ್ಕಿದ್ದ ಮನ್ನಣೆ ಹೋಯಿತು. ಜನಸಾಮಾನ್ಯರ ಮಾತು ಸಂಸ್ಕೃತವಲ್ಲವಾದುದೊಂದು ಮುಖ್ಯ ಕಾರಣ. ಇದರಿಂದ ಸಂಸ್ಕೃತ ರಂಗಭೂಮಿ ಕಣ್ಮರೆಯಾಯಿತು. ಆದರೆ ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕಗಳೇ ನಮ್ಮ ದೇಶಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿನ, ನಾಟಕಗಳಿಗೆ ಪ್ರೇರಕವಾದುವು. ಅವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಂತು ನಾಟಕಗಳು ಹುಟ್ಟುತ್ತಿದ್ದುವೇ, ಇಲ್ಲವೋ! ಆದರೆ ನಮ್ಮ ದೇಶ ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿ—ನಮ್ಮ ಮಹಾಕವಿಗಳ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಆಡುತ್ತಿರುವುದನ್ನು ನಾವು ಇಂದೇತಕ್ಕೆ ಕಾಣ ಲಾರೆವು?

ಕನ್ನಡನಾಡಿನ ಕೆಲವಾದರೂ ಹಳೆಯ ಸ್ಮರಣೆಗಳನ್ನು ತಂದುಕೊಳ್ಳೋಣ. 'ಮಿತ್ರವಿಂದಾ ಗೋವಿಂದ' ನಾಟಕದಿಂದ ತೊಡಗಿ, ವೇಣೀಸಂಹಾರ, ಶಕುಂತಲಾ ಮೊದಲಾದ ನಾಟಕಗಳು — ನಮಗೂ ಸಂಸ್ಕೃತದಿಂದಲೇ ಬಂದುವು. ನಮ್ಮ ಲ್ಲಿಯೂ ಹಲವು ಶತಮಾನಗಳ ಬಳಿಕ ಕನ್ನಡದ ರಂಗಭೂಮಿ ಹುಟ್ಟಿಕೊಂಡಿತು. ನಮ್ಮ ಮಾರ್ಗಪದ್ಧ ತಿಯ ರಂಗರಚನೆಗೆ ಜಾನಪದ ನಾಟಕಗಳು ಮೂಲ ಪ್ರೇರಣೆಯನ್ನು ಕೊಟ್ಟುವು. ಭರತಮುನಿಯ ನಾಟ್ಯ ನಿರ್ದೇಶನ ಪದ್ಧ ತಿಯು ನಮಗೆ ಅಂದರೆ, ಹೊಸಗನ್ನಡ ನಾಟಕಕ್ಕೆ, ರಂಗಭೂಮಿಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ನಿರ್ದೇಶನ ಕಲ್ಪಿಸದೆ ಹೋದರೂ, ಜಾನಪದವಾದ ಯಕ್ಷಗಾನ, ಪಾರಿಜಾತ, ಕಿಲ್ಲಿಕೇತನ ಆಟ, ತೊಗಲು ಗೊಂಬೆಯ ಆಟಗಳು—ಕನ್ನಡ ರಂಗಭೂಮಿಯ ಜನ್ಮಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾದವು. ಯಕ್ಷ ಗಾನವು ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರ ರಂಗಭೂಮಿಗೆ ಪ್ರೇರಣೆಯನ್ನು ಕೊಟ್ಟತು. ಅಲ್ಲಿಂದ ಮರು ಪ್ರೇರಣೆ, ತಿರುಗಿ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಬಂದಿತು. ಇದರಿಂದ ಕನ್ನಡ ನಾಡಿನ ಹತ್ತೆಂಟು ಕಡೆ ಗಳಲ್ಲಿ ನಾಟಕ ಮಂಡಲಗಳು ಹುಟ್ಟಿಕೊಂಡುವು. ಅವುಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ಹೆಸರಿಸುವುದು ಸದ್ಯಕ್ಕೆ ಅವಶ್ಯವಿಲ್ಲವಾದರೂ ಎ. ವಿ. ವರದಾಚಾರ್ಯರು ಸ್ಥಾಪಿಸಿದ 'ರತ್ನಾವಳಿ ನಾಟಕ ಮಂಡಲ'ವು ನಮ್ಮ ಪ್ರಾಚೀನ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಪರಂಪರೆಯ ನಾಟಕಗಳ,

ಅಪೂರ್ಣವಾದರೂ ಮಹತ್ವದ, ಪರಿಚಯವನ್ನುಂಟುಮಾಡಿ ಕೊಟ್ಟತು. ಆಸ್ಥಾನ ವಿದ್ವಾನ್ ಬಸಪ್ಪ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಶಾಕುಂತಲಾ ನಾಟಕವು ಕಾಳಿದಾಸನ ಮೂಲಕೃತಿಯ ಅನುವಾದವಷ್ಟೆ. ಅದನ್ನು ಕನ್ನಡ ಜನಕ್ಕೆ ಪರಿಚಯ ಮಾಡಿಕೊಟ್ಟ ಕೀರ್ತಿಯು ದಿ. ವರದಾಚಾರ್ಯರಿಗೆ ಸಲ್ಲಬೇಕು. ತೀರ ಎಳೆಯನಾಗಿದ್ದಾಗ ಅವರ ಹಲವಾರು ನಾಟಕಗಳನ್ನು ನೋಡಿದ ನಾನು, ಅವರು ಕನ್ನಡ ರಂಗಭೂಮಿಗೆ ಕೊಟ್ಟ ಪ್ರೇರಣೆ ಯನ್ನು ಎಂದೂ ಮರೆಯುವಂತಿಲ್ಲ. ಶಾಕುಂತಳ ಕಾವ್ಯದ ಸೊಗಸನ್ನು -- ಕಂದ, ವೃತ್ತ, ನಟನೆಗಳ ಮೇಳದಿಂದ ಕನ್ನಡ ಜನಕ್ಕೆ ಒದಗಿಸಿ ಕೊಟ್ಟ ಹಿರಿಮೆ ಅವರದ್ದು. ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕಗಳ ಉದಾತ್ತ ನಾಯಕ, ನಾಯಕಿ, ವಿದೂಷಕರ ಪರಂಪರೆಯ ರೂಪಗಳು ಹೇಗೆಂದು ತೋರಿಸಿದ ಹಿರಿಮೆ ಅವರದು. ಅವರ ರಂಗರಚನೆ—ಅಂದರೆ ದೃಶ್ಯಾವಳಿ, ಉಡುಗೆ ತೊಡುಗೆ ಇವೆಲ್ಲ ಕಾಳಿದಾಸನಿಗೆ ಅಪಚಾರ ಮಾಡಿದ್ದುವು. ಉರ್ದು, ಫಾರ್ಸಿ ನಾಟಕಗಳ ಪ್ರಭಾವದಿಂದ ಅವರ ರಂಗಭೂಮಿಯ ಸಲಕರಣೆಗಳು ಹುಟ್ಟಿದುವು. ಆ ಉರ್ದು ನಾಟಕಗಳು ವಿದೇಶೀಯ ರಂಗಭೂಮಿಯ ಕಸಿಗಳಾಗಿದ್ದುವು. ಹಾಗೆ ನೋಡ ಹೋದರೆ, ಇಂದಿಗೂ ನಮ್ಮ ರಂಗಭೂಮಿಯಲ್ಲಾಗಲೀ, ಚಲಚ್ಚಿತ್ರ ಗಳಲ್ಲಾ ಗಲೀ ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸಮನಾದ ಜ್ಞಾನ ಬಂದಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಇಷ್ಟೊಂದು ಅಪಸ್ವರಗಳನ್ನು ಮಿಾರಿಸಿಯೂ, ನಮ್ಮ ವ್ರಾಚೀನ ನಾಟಕಗಳ ಧರ್ಮ, ಕಾವ್ಯ ಸೌಂದರ್ಯ—ಎಂಥವು ಎಂದು ಆರಿವು ಮಾಡಿಕೊಟ್ಟವರು ವರದಾಚಾರ್ಯರು. ಅವರ ಶಕುಂತಲೆಯ ಸಾಲಿಗೆ ಬರಲಾರದಾದರೂ, ಅವರ 'ರತ್ನಾ ವಳಿ'ಯೂ ಕಡಿಮೆಯ ನಾಟಕನಲ್ಲ. ಹಳೆಯದಕ್ಕೆ ಕಣ್ಣು ತೆರೆದಂತೆ, ಬಿ.ಎ. ಕಲಿತ ಅನರಿಗೆ, ಹೊಸದಕ್ಕೂ ಕಣ್ಣು ತೆರೆದಿತ್ತು. ಶೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರಿನ 'ಒಥೆಲೊ'ವನ್ನು 'ಶೂರಸೇನ ಚರಿತ್ರೆ 'ಯಾಗಿ ಅನುವಾದಿಸಿ, ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯ ದುರಂತ ನಾಟಕದ ತೀವ್ರತೆಯನ್ನು ನಮಗೆ ಅವರೇ ತೋರಿಸಿಕೊಟ್ಟರು. ಆಗಿನ ಕಾಲಕ್ಕೆ 'ಇಂದಿರಾ ಮಾಧನ ' ದಂತಹ (ಇದು ಅವರ ಸ್ವಂತ ಕೃತಿ) ಒಂದು ಬಗೆಯ ಹೊಸ ಪರಂಪರೆಯ ನಾಟಕವನ್ನು ತಂದು ಕೊಟ್ಟರು. ಇದೇ ವೇಳೆಗೆ ಧಾರವಾಡ ಮೊದಲಾದ ಭಾಗಗಳಲ್ಲಿ ಹಲವು ನಾಟಕ ಮಂಡಳಿಗಳು ಹುಟ್ಟಕೊಂಡವು. ಪ್ರಭಾವತಿ ದರ್ಬಾರ್, ಬಕಾವಲೀ, ವಿಕ್ರಮ ಶಶಿಕಲಾದಂತಹ ಸಾಮರ ರಂಜನೆಯ ನಾಟಕಗಳು ಪ್ರದರ್ಶನಕ್ಕೆ ಬಂದವು. ಅನಂತರ ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರದ ನಾಟಕಗಳ ಪ್ರಭಾವ, ದೃಶ್ಯಾವಳಿಗಳ ಪ್ರಭಾವ, ಇವೆಲ್ಲವೂ ನಮ್ಮ ನಾಡಿಗೆ ಬಂದು, ಅನೇಕ ನಾಟಕಗಳು ಹುಟ್ಟಿ, ಹಳ್ಳಿ ಹಳ್ಳಿಗಳಿಗೂ ನಾಟಕವೆಂಬುದು ಜನರ ಮನರಂಜನೆಯ ಸಾಧನವಾದುದನ್ನು ಬಲ್ಲಿ ವು. ಇದೇ ಪ್ರೇರಣೆ—ಅನೇಕ ಸಣ್ಣ ಪಟ್ಟ್ರಣಗಳಲ್ಲೂ, ದೊಡ್ಡ ನಗರಗಳಲ್ಲಿನ ನಾಟ್ಯವಿಲಾಸೀ (ameteur) ಸಂಘ ಗಳಿಗೆ ಜನ್ಮಕೊಟ್ಟತು. ಅವರಿಂದಲೂ ನಾಟಕಗಳು ಪ್ರದರ್ಶನಕ್ಕೆ ಬರತೊಡಗಿದುವು. ಈ ಎಲ್ಲ್ಲ್ ಪ್ರಯತ್ನ ಗಳು ದೋಷಭರಿತವಾಗಿದ್ದ ರು ಕೂಡ, ರಂಗಭೂಮಿಯ ಬೆಳ ವಣಿಗೆಯ ದಾರಿಯಲ್ಲಿ ಅನಿವಾರ್ಯ**ವೂ,** ಅವಶ್ಯವೂ ಆಗಿದ್ದುವು. ಆದರೆ ನಮ್ಮ

ಕಾಲಕ್ಕೆ ಒಂದರೆ ಚಲಚ್ಚಿತ್ರಗಳ ಆಘಾತದಿಂದಾಗಿ ವ್ಯವಸಾಯ ರಂಗಭೂಮಿಗಳು ಮಾಯವಾಗುವಂತಾಗಿದೆ. ಅಲ್ಲಿ, ಇಲ್ಲಿ ಕೆಲವೊಂದು ಸಂಸ್ಥೆಗಳು ಬರಿದೇ ಉಸಿರಾಡಲು ಪ್ರಯತ್ನಿಸುತ್ತಿವೆಯಾದರೂ ಅವು ಉಸಿರು ಹಿಡಿದುಕೊಂಡು ಇರುವುದು ಕಷ್ಟವಾಗಿದೆ. ಜನರ ಪ್ರೋತ್ಸಾಹ ಅವರಿಗೆ ದೊರೆಯದಾಗಿದೆ. ಅದರಂತೆ ನಾಟ್ಯ ವಿಲಾಸಿಗಳಿಗೂ ಪ್ರೋತ್ಸಾಹವಿಲ್ಲ. ಅವರಲ್ಲಿ ಶ್ರದ್ಧೆ ಯೂ ಉಳಿದಿಲ್ಲ. ನಾಟಕ ತಿರುಗಿ ಶ್ರವ್ಯ ಕಾವ್ಯವಾಗಿ ಉಳಿಯುವಂತಾಗಿದೆ. ಈಗ ಇನ್ನಿ ತರ ಸಾಹಿತ್ಯ ಪ್ರಕಾರಗಳು ಶ್ರಾವಕನ ಮನ ರಂಜನೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕೆ ಇರುವಾಗ, 'ನಾಟಕ' ವೆಂಬ ಶ್ರವ್ಯ ಕಾವ್ಯವು ಎಷ್ಟು ದಿನ ಉಳಿದೀತು? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ನಮ್ಮ ಎದುರಿಗೆ ಬರುತ್ತದೆ, ಉಳಿಯಬೇಕು ಎಂಬ ಆಸೆ ಹಲವರಲ್ಲಿ ಇರಬಹುದಾದರೂ, ಉಳಿಸುವ ಪ್ರಯತ್ನ ದೇಶದಲ್ಲಿ ಏನು ನಡೆದಿದೆ?

ನಮಗೆ ಚಲಚ್ಚಿತ್ರ ಕಲೆಯಲ್ಲಿ ಮಾರ್ಗದರ್ಶನವನ್ನು ಮಾಡಿದವರು ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರು. ಈ ಹೊತ್ತು ಮನೆ, ಮನೆಗೂ ಒಂದು ವಿಧದ ನಾಟಕವನ್ನು ಒಯ್ದು, ರಂಗಭೂಮಿಗೇ ಹೋಗಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ, ಎಂದು ಟೆಲಿವಿಜನ್ ನಿರ್ಮಾಣಮಾಡಿ ತೋರಿಸುತ್ತಿರುವವರೇ ಅವರು. ಹೊಸತಾದ ಈ ಮನರಂಜನೆಯಲ್ಲಿ, ನಾಟಕರೂಪದ ಸಾಮಗ್ರಿಗಳು, ಬಂದಿವೆ ಎಂದು ತಮ್ಮ ರಂಗಭೂಮಿಗೆ ಶರಣು ಹೊಡೆದಿಲ್ಲ. ಯುರೋಪಿನಲ್ಲಿ ತಮ್ಮ ನಾಡಿನ ಹಳೆಯ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಇನ್ನು ಆಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ನಮ್ಮಂತೆ ಎಂದೂ ಮಾಡಿಲ್ಲ. ಇದಕ್ಕೆ ಏನು ಕಾರಣ ? ಅವರು ಸಾಂಪ್ರದಾಯ ಶರಣರೆನ್ನ ಬೇಕೆ ? ಹಾಗಿದ್ದರೆ ಅಲ್ಲಿ ಹೊಸತು ಬರುವಂತೆಯೇ ಇರಲಿಲ್ಲ. ದಿನದಿನ ಅವರ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಪ್ರಗತಿ ಕಾಣುತ್ತಿದೆ. ಅವರ ಮನರಂಜನೆಯ ಇತರ ಸಾಧನೆಗಳಲ್ಲೂ ಪ್ರಗತಿ ಕಾಣುತ್ತಿದೆ. ಹಾಗಿದ್ದರೆ ಅವರು ಹಳೆಯದನ್ನು ಬಿಟ್ಟಲ್ಲವೇಕೆ ? ಇಂಧ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳನ್ನು ನಾವು ವಿಚಾರ ಮಾಡದೆ ಹೋದರೆ ನಮ್ಮ ರಂಗಭೂಮಿಯ ಉದ್ಧಾ ರವಾಗಲಾರದು; ನಮ್ಮ ಜೀವನಕ್ಕೂ ಕಳೆಬರಲಾರದು.

ನಮ್ಮ ಲ್ಲಿ ಚಲಚ್ಚಿತ್ರ ಬಂದಮೇಲೆ, ಜನರಿಗೆ ನಾಟಕ ಬೇಡವಾಯಿತು. ತೋರಿಕೆಗೆ ನಮ್ಮ ಜೀವನದ ಅನೇಕ ಅಂಗಗಳಲ್ಲಿ ಇನ್ನೂ ಸಾಂಪ್ರದಾಯಿಕತೆ ಉಳಿದಿದೆ. ಆದರೆ ಸಂಪ್ರದಾಯ ನಮ್ಮ ಪಾಲಿಗೆ ಆತ್ಮಕ್ಕಂಟೆಕೊಳ್ಳದ ತೊಗಟಿಯಂತಾಗಿದೆ. ಹೊಸ ಅಂಗಿ ಬಂದಿತೆಂದು, ಹಳೆಯ ಅಂಗಿಯ ಚೆಲುವನ್ನು ಮರೆತು ಬಿಟ್ಟವರು ನಾವು. ಹೊಸ ಬಾಳು ಹಳೆಯದನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಹುಟ್ಟಲಾರದು; ಬೆಳೆಯಲಾರದು. ನಮ್ಮ ಚಲಚ್ಚಿತ್ರಗಳಿಗಿಂತ, ನಿಕೃಷ್ಟಾವಸ್ಥೆ ಯಲ್ಲಿರುವ ರಂಗಭೂಮಿಯಾದರೂ ಬೇಕೆನಿ ಸುತ್ತಿದೆ—ನನಗೆ. ಈ ಚಲಚ್ಚಿತ್ರಗಳ ಆಭಾಸ ಬೇಡ, ಎನ್ನುವ ಸ್ಥಿತಿಗೆ ನಾವು ಬಂದಿದ್ದರೂ,—ನಮ್ಮ ಲ್ಲಿ ಅರಿವು ಹುಟ್ಟೆಲ್ಲ.

ಬಾಳಿನ ಗಿಡವು ಎಷ್ಟೋ ಹೊಸ್ ರೆಂಬೆ, ಕೊಂಬೆ, ಬೇರುಗಳನ್ನು ಪಡೆಯ ಬಹುದು. ಅದು ಪಡೆಯಬೇಕಾದದ್ದೇ. ಅದು ಬೆಳವಣಿಗೆಯ ಲಕ್ಷಣ. ಆದರೆ ತಾಯಿಬೇರನ್ನು ಕಳಚಿಕೊಂಡ ಗಿಡವು ಬಹುದಿನ ಬದುಕಲಾರದು, ಎಂಬುದನ್ನು ನಾವು ಮರೆತುಬಿಡುತ್ತೇವೆ. ಹೊರಗಿನಿಂದ ತಂದ ಕಸಿಯ ಗಿಡದ ಗೆಲ್ಲು, ಮೊಗ್ಗು, ಕಾಯಿ, ಗಿಡದ ಕಾಂಡ ಬೇರುಗಳಿಲ್ಲದೆ ಬದುಕಲಾರದು—ಎಂಬುದನ್ನು ಮರೆತು ಬಿಟ್ಟಿದ್ದೇವೆ. ಸಂಪೂರ್ಣವಾದ ಹೊಸ ಬಾಳೆಂಬುದು ಎಲ್ಲಿಯೂ ಇಲ್ಲ. ಇಂದು ನಾಳೆಗೆ ಸೆರಗು; ನಿನ್ನೆ ಇಂದಿನ ಸೆರಗು; ಮೊನ್ನೆ ನಿನ್ನೆಗೆ ಸೆರಗು. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಸಂದು ಕಡಿದ ಕಾಲವುಂಟೆ? ಅದು ಸಾಧ್ಯವೇ? ಇದನ್ನು ತಿಳಿದವರು ಅವರು; ತಿಳಿಯದವರು ನಾವು—ಎನ್ನದೆ ಗತ್ಯಂತರವಿಲ್ಲ.

ಹಳೆಯ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಉಳಿಸಿಕೊಂಡ ಅವರು, ಅದರ ಇತಿಮಿತಿಗಳನ್ನೂ ತಿಳಿದಿದ್ದಾರೆ. ಅದರಿಂದಲೇ ಅವರಲ್ಲಿ ಹೊಸ ನಾಟಕಗಳು ಹುಟ್ಟವೆ, ಹುಟ್ಟುತ್ತಿವೆ; ಉಳಿದಿವೆ. ಜನಸಮುದಾಯದ ನೆರವಿಲ್ಲದೆಯೆ, ರಂಗಭೂಮಿ ಉಳಿಯಲಾರದೆಂದು ಬಲ್ಲ ಅವರು ಜನರಂಜನೆಗೂ ಅಷ್ಟೇ ಗಮನ ಕೊಟ್ಟವ್ದಾರೆ. ಚಲಚ್ಚಿತ್ರದಂತಹ ಹೊಸ ವೈರಿ ಹುಟ್ಟಿದ್ದರೂ, ಅಲ್ಲಿನ ರಂಗಭೂಮಿ ಸ್ವಂತ ಶಕ್ತಿಯಿಂದ ತನ್ನ ಸ್ಥಾನ ಮಾನವನ್ನು ಉಳಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಹೋರಾಡುತ್ತಿದೆ. ಆ ಧೀರತನ ನಮ್ಮಿಂದ ಕಳೆಚಿ ಹೋಗಿದೆ. ನಾವೀನ್ಯದ ಮೋಹ ಅವರಿಗೂ ಉಂಟು ; ನಮಗೂ ಉಂಟು. ಹಳೆಯ ಬೇಸರ ಹೋಗಲಾಡಿಸಲು ಅವರು ದಿನ ದಿನ ನಾವೀನ್ಯದ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಸೃಷ್ಟಿ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಂಡ ನಮ್ಮ ರಂಗಭೂಮಿಯು ಕನಿಷ್ಠ ದರ್ಜೆಯ ಅನು ಕರಣೆಯ ಮೇಲೆ, ಜೀವ ಹಿಡಿಯಲೆತ್ನಿಸಿ, ಈ ನಾವಿನ್ಯದ ಓಟದಲ್ಲಿಯೂ ಸೋತಿದೆ. ರಂಗಭೂಮಿಯು ಹಲವು ಕಲೆಗಳ ಒಂದು ಸಮಷ್ಟಿ ರೂಪ. ಅದರ ಒಂದೊಂದು ಅಂಗದಲ್ಲೂ ತಜ್ಞ ತೆಯನ್ನು ಪಡೆದರೆ, ಆಗ ಮಾತ್ರ ಹೊಸದಾರಿ, ಹೊಸ ಬೆಳಕು ಕಂಡೀತು. ಪರಾವಲಂಬಿಯಾದವನಿಂದ ಈ ಕಾರ್ಯ ಹೇಗೆ ಸಿದ್ಧಿ ಸೀತು? ಹೀಗಾಗಿ — ನಮಗೆ ಉಚ್ಚ ಕಲೆಯ ಆದರ್ಶವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಜನರಂಜನೆ ಮಾಡಿ ನಾಟಕ ವ್ಯವಸಾಯವನ್ನಾದರೂ ಉಳಿಸಿಕೊಳ್ಳೋಣ—ಎಂಬ ಹೋರಾಟದಲ್ಲಿಯೂ ಯಶಸ್ಸು ್ಯ ದೊರೆತಿಲ್ಲ. ಕಲಿಯ ವುನರುಜ್ಜೀವನದೆ ಒಂದು ಮಹಾಸಂಗ್ರಾಮವೇ ನಮ್ಮ ಕಣ್ಣು ಮುಂದಿರುವಾಗ—ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಕದನರಂಗದಲ್ಲಿಯೂ ನಾವು ಕಾಲ್ತಿಗೆಯುವುದನ್ನೇ ಕಾಣುತ್ತಿದ್ದೆ ವೆಯೇ ಹೊರತು ಹೋರಾಡುವುದನ್ನು ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲ. ಗತ ವೈಭವದ ಜಪದಿಂದ, ನಮಗೆ ವಿಜಯ ದೊರಕುವಂತಿಲ್ಲ. ಕದನಕ್ಕೆ ತಕ್ಕ ಕಸವು, ಯುಕ್ತಿ, ಧೈರ್ಯ, ಸಲಕರಣೆಗಳನ್ನು ಒದಗಿಸಿಕೊಂಡಲ್ಲದೆ ನಮ್ಮ ರಂಗಭೂಮಿ ಚೀತನಗೊಳ್ಳ ಲಾರದು. ಅವೇನೆಂದು ಪರಿಶೀಲಿಸೋಣ.

ಒಂದು ನಾಟಕ ಮಂಡಳದ ಸಂಚಾರ, ಜೀವನ ನಿರ್ವಹಣ ಮೊದಲಾದ ಕಾರ್ಯಗಳು ಮೊದಲಿಗಿಂತ ಹಲವು ಪಾಲು ವೆಚ್ಚದ ಸಂಗತಿಯಾಗಿ ಬಂದುದರಿಂದ, ವ್ಯವಸಾಯ ನಾಟಕ ಸಂಸ್ಥೆಗಳು ಮೊದಲಿನಂತೆ ಊರೂರು ಸಂಚಾರ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಜೀವನ ಸಾಗಿಸುವುದು ಕಷ್ಟವಾಗಿ ಬಂದಿದೆ. ಅಂತಹ ಮಂಡಳಗಳ ಜೀವನವು ದೊಡ್ಡ ದಾದ ನಗರಗಳಲ್ಲಿ ಎರಡು ಮೂರು ತಿಂಗಳ ಕಾಲ ನಡೆಯುವಂತಿದ್ದರೆ ಮಾತ್ರ ಅವು ಉಳಿಯುವುದು ಸಾಧ್ಯ. ಚಲಚ್ಚಿತ್ರಗಳನ್ನು ಅಗ್ಗವಾಗಿ ತೋರಿಸುವಂತೆ ನಟರೇ ಊರೂರಿಗೆ ಹೋಗಿ ಆಡಿತೋರಿಸಬೇಕಾದ ನಾಟಕಗಳು, 'ಅಗ್ಗ' ವಾಗುವುದಂತು ಶಕ್ಯವಿಲ್ಲ. ನಾಟಕಕ್ಕೆ ತೆರಬೇಕಾದ ಆರ್ಥಿಕ ಬೆಲೆ ಹೆಚ್ಚು. ಅದನ್ನು ಕೊಡುವುದಕ್ಕೆ ಸಮಾಜವು ಸಿದ್ಧ ವಾಗಿರಬೇಕು. ಅದಕ್ಕಿಂತ ಮೊದಲು ನಾಟಕವೆಂಬುದು ಚಲಚ್ಚಿತ್ರ ವಲ್ಲ, ಚಲಚ್ಚಿತ್ರ ನಾಟಕವೂ ಅಲ್ಲ, ಇವೆರಡರ ಶಕ್ತಿ ಯುಕ್ತಿ ಗಳು ಬೇರೆ—ಎಂಬುದನ್ನು ನಾವು ತಿಳಿಯಬೇಕಾದ ವಿಷಯ. ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ನಟನು ಜೀವಂತನಾಗಿ ನಮ್ಮೆದುರಿಗೆ ನಿಲ್ಲುತ್ತಾನೆ. ಪಾತ್ರದ ಜೀವಂತರೂಪವನ್ನು ತೋರಿಸುವುದಕ್ಕೆ ನಟನಿಗೆ ಅವಕಾಶ ವಿದೆ ಒಂದು ಪಾತ್ರದ ಸಂಪೂರ್ಣ ಬೆಳವಣಿಗೆಯನ್ನು ಅವನು ಅನುಭವಿಸುವುದಕ್ಕೆ, ಅನುಭವಿಸಿದ ಮೇಲೆ ನಮಗೆ ತೋರಿಸುವುದಕ್ಕೆ ಹೆಚ್ಚಿನ ಅವಕಾಶವಿವೆ. ಚಲಚ್ಚಿತ್ರದಲ್ಲಿ ಪಾತ್ರದ ಶೀಲ, ಘಟನೆಗಳನ್ನು ಕ್ರಮಗತವಾಗಿ ನಟಸದೆಯೇ, ನಾಳಿನದನ್ನು ಇಂದು ಮಾಡಿ, ಇಂದಿನದನ್ನು ನಾಳೆಮಾಡಿ—ಚಿತ್ರದ ತುಣಿಕುಗಳನ್ನು ಜೋಡಿಸುವ ಚಮತ್ಕಾರದಿಂದಾಗಿ ನಟನ ಶಕ್ತಿಯು ನಮಗೆ ಅರಿವಾಗಬೇಕು. ರಸ, ಭಾವಗಳ ಪ್ರಕಟಣೆಯ ರೂಪದಲ್ಲೂ ವ್ಯತ್ಯಾಸವಿದೆ. ನಾಟಕವು ರಸ, ಭಾವ ಪ್ರದರ್ಶನಕ್ಕೆ ಇನ್ನಷ್ಟು ಉಜ್ವಲ ಶಕ್ತಿಯೂ ಆಗಬಲ್ಲುದು. ಯೂರೋಪಿನಲ್ಲಿ ರಂಗಭೂಮಿಯಲ್ಲಿ ನುರಿತ, ಹೆಸರಾದ ನಟರನ್ನೇ ಚಲಚ್ಚಿತ್ರಗಳು ಆಕರ್ಷಿಸುತ್ತಿವೆಯಾದರೂ, ಅನೇಕ ನಟರು, ನಾಟಕದ ಸ್ವತಂತ್ರ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಮರೆಯಲಾರದವರಾಗಿದ್ದಾರೆ, ನಾಟಕದಲ್ಲೇ ನಟಡಿಯಲು ಇಚ್ಛಿಸುತ್ತಾರೆ.

ನಾಟಕಗಳು ಕಲೆಯ ಪ್ರತಿಪಾದನೆಯ ಜತೆಗೆ, ಮನರಂಜನೆಯ ಕೆಲಸವನ್ನೂ ಮಾಡುತ್ತವೆ. ನಮ್ಮ ರಂಗಭೂಮಿಯ ಜನಗಳು ಇದರ ವ್ಯಾಪ್ತಿ ವಿಸ್ತಾರಗಳನ್ನ ರಿತು ಸಾಕಷ್ಟು ಪ್ರಯೋಗಗಳನ್ನು ನಡೆಸಿಲ್ಲ. ಇದರಿಂದಲೂ ಅದು ಸೋಲುವ ಕಾಲ ಬಂದಿದೆ. ವಾಶ್ಚಾತ್ಯರಲ್ಲಿ ಎಷ್ಟು ನಾಟಕ ಪ್ರಕಾರಗಳಿವೆಯೋ, ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಅಷ್ಟನ್ನು ನಾವು ಕಾಣುತ್ತಲಿಲ್ಲ. ಅಷ್ಟನ್ನು ಕಂಡು, ಸಾಧಿಸುವ ತನಕ—ನಮ್ಮ ಕೆಲಸ ಕಷ್ಟ. ನಮ್ಮಲ್ಲಿದ್ದ ನಾಟಕಗಳ ಕುಂದುಕೊರತೆಗಳನ್ನು ಏನೆಂದು ನೋಡಿ, ನಾವು ನಿವಾರಿಸ ಬೇಕಾಗಿತ್ತು. ಹಳೆಯ ಕವಿಗಳಾದ ಕಾಳಿದಾಸ, ಭಾಸ, ಶೂದ್ರಕ ಮೊದಲಾದವ ರನ್ನು ಕುರಿತು ಅಭಿಮಾನವುಳ್ಳ ನಾವು ಕಲಾತ್ಮಕವಾಗಿ ಅವರ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ತೋರಿಸುವ ಪ್ರಯತ್ನ ಮಾಡಿದ್ದು ಸಾಲದು. ಅವರ ನುಡಿಗಳನ್ನು ನಟನೆಯಿಂದ ತೋರಿಸಿದರೆ ಸಾಲದಾಗುತ್ತದೆ. ಉದಾಹರಣೆಗೆ ಕಾಳಿದಾಸನ 'ಶಾಕುಂತಳ' ಇದೆ ಯೆಂದು ಯೋಚಿಸುವ. ವರದಾಚಾರ್ಯರು ಆಡುತ್ತಿದ್ದಂಥ ಆ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ನುಡಿ, ಗೀತ ಅಭಿನಯಗಳ ಭಾಗಗಳಿಗೆ ಗಮನಕೊಟ್ಟಿದ್ದರೂ ಉಡುಗೆ, ಹಿನ್ನೆಲೆಗಳ ವಿಚಾರ ದಲ್ಲಿ ಏನೂ ಗಮನಕೊಡಲಿಲ್ಲ. ಕಾಳಿದಾಸನ ಕಾಲಕ್ಕೂ, ಅಜಂತ ಚಿತ್ರಕಲೆಯ ಕಾಲಕ್ಕೂ ಬಹುವಾದ ವ್ಯತ್ಯಾಸವಿರಲಿಲ್ಲ. ಉಡುಗೆ, ಅಲಂಕಾರ, ಮುಖವರ್ಣಕೆ, ದೃಶ್ಯಾವಳಿ ಇವೆಲ್ಲವಕ್ಕೂ ಪೋಷಣೆಯನ್ನು ಕೊಡುವ ಶಕ್ತಿ ಅದಕ್ಕಿತ್ತು. ಕಾಲ,

ಆವರಣಗಳನ್ನು ಸೂಚಿಸುವ ಈ ಮುಖ್ಯ ಸಂಗತಿಗಳಿಗೆ ಗಮನವಿಟ್ಟು, ಈ ಎಲ್ಲ ಹಿನ್ನೆಲೆ ಯನ್ನು ವಾಸ್ತಕವಾಗಿ ತೋರಿಸುವುದು ಸಾಧ್ಯವಿತ್ತು. ಭಾವಾತ್ಮಕವಾಗಿ ತೋರಿಸುವು ದೆಂದರೆ—ಒಂದು ದೃಶ್ಯದ ಮುಂದೆ ನಡೆಯುವ ರಸ, ಭಾವನೆಗಳಿಗೆ ಸಮನಾದ ಹಿನ್ನೆಲೆಯನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸುವುದು. ಶೃಂಗಾರಕ್ಕೆ ತಕ್ಕುದಾದ ಹಿನ್ನೆಲೆ (ದೃಶ್ಯ, ಗೀತರೂಪ ಗಳಲ್ಲಿ) ದುಃಖಕ್ಕೆ ತಕ್ಕುದಾದ ಹಿನ್ನೆಲೆ, ಇತರ ರಸಗಳಿಗೆ ತಕ್ಕುದಾದ ಹಿನ್ನೆಲೆ— ಇವನ್ನೆಲ್ಲ ನಾವು ತಿಳಿದವರಾಗಿಲ್ಲ. ಅಂಥ ವೇಳೆಯಲ್ಲಿ ಯಾವ ಹಿನ್ನೆಲೆಯೂ ಇಲ್ಲದೆ, ದೃಶ್ಯವನ್ನು ಪ್ರೇಕ್ಷಕನ ಊಹೆಗೇ ಬಿಟ್ಟು ಅಭಿನಯಿಸುವ ಕೆಲಸ ಉಚಿತವಾಗಿತ್ತು. ಬದಲು ಕಣ್ವನನ್ನು ಮುಂಬಯಿಯ ಬೀದಿಯ ಮುಂದೆ ನಿಲ್ಲಿಸುವುದು, ದುಷ್ಯಂತನನ್ನು ವರ್ಸತಿ ಅರಮನೆಯ ಮುಂದೆ ನಿಲ್ಲಿಸುವುದು ರೂಢಿಯಾಗಿ ಬಂದು— ರಸಾಭಾಸಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾಯಿತು.

ಮಹಾಭಾರತ, ರಾಮಾಯಣಗಳ ಕಧಾನಕಗಳು ತುಂಬ ರಂಗಭೂಮಿಗೆ ಬಂದುವು. ಇಲ್ಲಿಯೂ ಆ ಕೊರತೆ ಕಾಣುತ್ತೀವೆ. ಪುರಾಣಯುಗದ ಕಲ್ಪನೆಯನ್ನು ಕೊಡುವ, ಉಡುಗೆ, ತೊಡುಗೆ, ದೃಶ್ಯಗಳು ನಮ್ಮ ಲ್ಲಿ ಬರಲಿಲ್ಲ. ನಮ್ಮ ದೇವತೆಗಳು, ರಾಕ್ಷಸರು, ಅತಿಮಾನವ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳು, ಅಮಾನುಷ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳು ಪ್ರೇಕ್ಷಕರು ಮನಸ್ಸಿಗೆ ಸ್ವಯಂಪ್ರೇರಣೆ ಕೊಡಲಾರದಂತಹ ಬಡಪಾಯಿ ' ಮನುಷ 'ರಾಗಿದ್ದರು. ಇಂಥಲ್ಲಿ ನಾವು, ನಮ್ಮ ಯಕ್ಷಗಾನದ ವೇಷಗಳಂತೆ ಜಾವಾ, ಬಾಲಿ, ಸಾಯಂ ದೇಶಗಳ ರಾಮಾಯಣ ಭಾರತಗಳ ಕಥಾನಕಗಳ ವೇಷಗಳಂತೆ 'ಅದ್ಭುತ' (Fantasy) ಚಿತ್ರಣಕ್ಕೆ ಬೇಕಾದ ಹೊಸಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಬಹುದಿತ್ತು. ಜಾವಾ, ಬಾರಿ, ಜಪಾನ್, ಚೀನಾ ಮೊದಲಾದ ದೇಶಗಳಲ್ಲಿ ಇಂಧ ಅತಿಮಾನವ, ಅಮಾನುಷ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳಿಗೆ ಸಾಂಕೇತಿಕವಾದ ಒಂದೊಂದು ಬಗೆಯ ಮುಖವಾಡಗಳನ್ನು ರಚಿಸಿ, ಅವನ್ನು ತೊಟ್ಟು ನಟಿಸುವ ಪರಂಪರೆಯು ಈಗಲೂ ಉಳಿದಿದೆ. ಅಪ್ರತಿಮವಾದ ವೇಷ ಭೂಷಣಗಳು ನಮ್ಮ ಯಕ್ಷಗಾನಕ್ಕಿದ್ದರೂ, ಆ ಜನಗಳೇ ಇಂದು ರಂಗಭೂಮಿಯ, ಅಥವಾ ಸಿನೇಮಾ ವೇಷಗಳ, ಆಭಾಸದ ಉಡುಗೆ ತೊಡುಗೆಗಳನ್ನು ಅನುಕರಿಸುವುದನ್ನು ಕಂಡರೆ, ನಮ್ಮ ಲ್ಲಿ ಕಲಾಪರಿಜ್ಞಾನ ಎಷ್ಟು ಶೂನ್ಯವಾಗಿದೆ....ಎಂಬುದನ್ನು ಕಾಣಬಹುದು. ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರು —ಮಾನವ ಕುಲಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದ ಒಳಿತು ಕೆಟ್ಟುದುಗಳ ಚಿರಂತನ (eternal) ಪ್ರಕ್ನಿ ಗಳನ್ನು ನಾಟಕರೂಪವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸುವಾಗ, ಈ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿಸಿ ಬೆರಗುಂಟು ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಇಲ್ಲಿ ರಂಗರಚನೆ, ಅಲಂಕಾರ, ಮುಖವರ್ಣಿಕೆ ಮೊದಲಾದ ಕಲೆಗಳಿಗೆ ಒಂದು ಹೊಸರಾಜ್ಯವೇ ತೆರವಿದೆ. ಯಕ್ಷಗಾನದ ಸುಂದರ ವೇಷಗಳು ಹುಟ್ಟದ ನಾಡಿನಲ್ಲೇ, ಇಂದು ಇಂಥ ಪ್ರಗತಿಯನ್ನು ನಾವು ಕಾಣುತ್ತಲಿಲ್ಲ; ಅದಕ್ಕೆ ಮೆಚ್ಚು ಗೆಯೂ ಇಲ್ಲ — ಅಂದರೆ ಈ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ನಮ್ಮ ದೃಷ್ಟಿ ಶಕ್ತಿ ಉಡುಗಿದೆ ಎಂಬುದೇ ಅರ್ಥ.

ಇನ್ನು ಜನರಂಜನೆಯ ವಿಚಾರವನ್ನು ಎತ್ತಿಕೊಳ್ಳುವ. ಜನರ ಅಭಿರುಚಿ ಒಂದೇ ಪ್ರಕಾರವಾಗಿ ಉಳಿಯುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗಾಗಿ ಅವರನ್ನು ಮೆಚ್ಚಿಸುವ ನಾಟಕ ಗಳು, ರಂಜಿಸುವ ನಾಟಕಗಳು ದಿನದಿನ ಹೊಸದಾರಿ ಹುಡುಕಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಹಾಸ್ಯ ನಿದೆ, ನಿಡಂಬನೆ ಇದೆ, ಸರಿಹಾಸ್ಯನಿದೆ, ನಿಕಟ ಹಾಸ್ಯನಿದೆ, ನಿನೋದನಿದೆ. ನಾಟಕದ ಬರವಣಿಗೆ, ನಟನೆ, ಉಡುಗೆ—ಇಲ್ಲಿಲ್ಲ ಒಂದೊಂದು ವಸ್ತುನಿನ ಪ್ರವೃತ್ತಿಗೆ ಸಮನಾಗಿ, ಹಲವು ರೂಪತಾಳಬಲ್ಲುದು. ನಾವೋ—ಗಂಭೀರವಾದ ಒಂದು ನಿಷಯವನ್ನು ಎತ್ತಿಕೊಂಡು, ಅದರಲ್ಲಿರುವ ರಸಗಳನ್ನು ಅತಿರೇಕಕ್ಕೇರಿಸಿ, ಹೊತ್ತಲ್ಲದ ಹೊತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಅಸಂಬದ್ಧ ಹಾಸ್ಯಮಾಡಿ, ಎಲ್ಲ ರಸಗಳನ್ನು ಆರಂಡಿಗೆ ತಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದೇವೆ. ಅವರೋ—ಘನ ಉದ್ದೇಶದಿಂದ ಉದಾತ್ತ ಭಾವದಿಂದ ಆಡುವ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಆಡುತ್ತಾರೆ. ಹುಚ್ಚರ ಆಸ್ಪತ್ರೆ, ಇದು ಎಂಬಷ್ಟು ಲಘುವಾದ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಆಡುತ್ತಾರೆ! ಈ ಎರಡು ನಿಷಮಗಳ ನಡುವೆ ಹಲವಾರು ಹೊಸಹೊಸ ನಿಧಾನಗಳನ್ನು ಹುಟ್ಟಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದಾರೆ, ಹುಟ್ಟಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಕೇವಲ ಹಾಸ್ಯದಿಂದಲೇ, ಚಮತ್ಕಾರಿಕ ಮಾತುಗಳಿಂದಲೇ, ನಿಕಟ ಸನ್ನಿ ವೇಶಗಳಿಂದಲೇ ತುಂಬಿರುವ ಅದರ—ಮೈಮ್, ಬರ್ಲೆಕ್ಸ್, ಫಾರ್ಸೆ ಮೊದಲಾದುವುಗಳನ್ನು ನೋಡಿದರೆ—ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಆ ನಿಧಗಳ ನಾಟಕ ರೂಪಗಳ ಕೊರತೆ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಕಾಣುತ್ತದೆ.

ಅದ್ಭುತ ದೃಶ್ಯಗಳಿಂದ ತೋರಿಸುವಂತಹ ನಾಟಕಗಳೂ, ಅವರಲ್ಲಿವೆ. ಆಗ ಅಲ್ಲಿನ ರಂಗಭೂಮಿಯ ವಿಶಾಲವಾದ ಆಯಸಾಯ, ಬೆಳಕು, ಬಣ್ಣ, ಉಡುಗೆ ತೊಡುಗೆ, ರಂಗಮಂಟಪದಲ್ಲಿ ಬಂದು ನಿಲ್ಲುವ, ನಲಿಯುವ ನೂರಾರು ಜನಗಳು— ಇವೆಲ್ಲ ಅದ್ಭುತವಾಗಿಯೇ ಕಾಣಿಸುತ್ತವೆ. 'ಸ್ಪೆಕ್ಟ್ರೇಕ್ಯುಲರ್ಸ್' ಎಂಬವು ಇವು. ಇಲ್ಲಿ ಕಲ್ಪನೆಗೆ ಅನಂತವಾದ ಸೀಮೆ ಇದೆ. ಪೇರಿಸ್ ನಗರದಲ್ಲಿ ನಡೆಯುತ್ತಿರುವ 'ಫಾಲೀಸ ಬರ್ಜರೆ' (Follies Berger) ಎಂಬ ನಾಟಕಗಳು ಈ ತೆರನವು ಇಂಥವನ್ನು ಊರೂರಿಗೆ ಕಿತ್ತು, ಒಯ್ದು ತೋರಿಸುವುದು ಕಷ್ಟ. ಅವು ಇರುವಲ್ಲಿಗೇನೆ ಜನಗಳು ಬಂದು ನೋಡ ಬೇಕು. ಹಾಗೆ ನೋಡಬೇಕಾದರೆ ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಅಂಥ ಆಕರ್ಷಣ ಶಕ್ತಿ ಇರಬೇಡವೆ ?

ನಾವು—ಒಂದೇ ನಾಟಕರೂಪದಿಂದ ಎಲ್ಲಾ ಬಗೆಯ ಜನಗಳನ್ನು ಮನವೊಲಿಸಿ ಸಂತೋಷಗೊಳಿಸುತ್ತೇವೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಮಾಡಹೋಗಿ, ಯಾರನ್ನೂ ತೃಪ್ತಿಗೊಳಿಸದ ಸ್ಥಿತಿಗೆ ಬಂದಿದ್ದೇವೆ. ಒಂದೇ ನಾಟಕದಲ್ಲಿ ಪಂಡಿತರನ್ನೂ, ಪಾಮರರನ್ನೂ ರಂಜಿಸ ಬೇಕು; ಸಂಗೀತವೂ ಬೇಕು; ನೃತ್ಯವೂ ಬೇಕು—ಎಂದು ಅವನ್ನೆಲ್ಲ ಕಲಬೆರಕೆಯಾಗಿ ಮಾಡಿ, ಒಂದರ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಇನ್ನೊಂದರಿಂದ ಹಾಳುಮಾಡಿದ್ದೇವೆಯೇ ಹೊರತು, ಈ ಒಂದೊಂದು ಮಾಧ್ಯಮಕ್ಕೂ ಇರುವ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಹೆಚ್ಚಿಸಿಕೊಂಡು, ಅವವುಗಳ ಇತಿಮಿತಿಯನ್ನು ತಿಳಿದುಕೊಂಡು, ಪ್ರಯೋಗ ನಡೆಸಲಿಲ್ಲ. ಗದ್ಯ, ಪದ್ಯ, ಗೀತ ಗಳೆಲ್ಲವೂ—ನಾಟಕವಸ್ತುವನ್ನು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ತೋರಬಲ್ಲ ಮಾಧ್ಯಮಗಳು. ಅವನ್ನು ಅಸಂಗತವಾಗಿ ಬೆರಕೆಮಾಡುತ್ತೇವೆ—ನಾವು ಯಾವ ನಾಟಕಕ್ಕೆ ಗೀತ ತಕ್ಕದು, ಯಾವುದಕ್ಕೆ ಗದ್ಯ ತಕ್ಕುದು, ಯಾವುದು ಪದ್ಯಕ್ಕೆ ಒಲಿಯುತ್ತದೆ— ಎಂದು ತಿಳಿಯು ವುದು ನಮ್ಮ ಮೊದಲ ಕೆಲಸ. ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರು ಅಪೆರಾ (ಗೀತನಾಟಕ), ಸರಳನಾಟಕಗಳು

ಅಣಕವಾಡಗಳು (mime) ಗೊಂಬೆಯಾಟಗಳು (marionettie) ಇವನ್ನೆಲ್ಲ ಸ್ವತಂತ್ರ ವಾಗಿ ಉಳಿಸಿ, ಬೆಳೆಸಿ ಬಂದಿದ್ದಾರೆ. ನೃತ್ಯರೂಪದ ನಾಟಕಗಳೂ ಅವರಲ್ಲುಂಟು. ಅವರ ಬಾಲೆ (Ballet) ಈ ಬಗೆಯದು. ಇಂಥವನನ್ನು ಮಾಡುವುದಾದರೂಹಲವಾರು ಜನರು, ಕೆಲವು ಬಾರಿ ನೂರಾರು ಜನರು, ರಂಗನಿರ್ದೇಶಕನ ಕೆಳಗೆ ಕೆಲಸಮಾಡ ಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಒಂದೊಂದನ್ನೂ ಮೇಲಿಂದ ಮೇಲೆ ಅಭ್ಯಸಿಸಿ, ಒಂದೊಂದರ ಸ್ಥಾನತೂ ತಪ್ಪದಂತೆ ಪ್ರದರ್ಶಿಸಿ, ನೋಡುವವನ ಕಣ್ಣಿನ ಮೇಲೆ, ಮನಸ್ಸಿನ ಮೇಲೆ, ಕಿವಿಯ ಮೇಲೆ ಆಗುವ ಪರಿಣಾಮಗಳನ್ನು ವಿಮರ್ಶಿಸಿ, ತಿಳಿದು, ತಮ್ಮ ನಾಟಕ ಪ್ರಯೋಗಗಳನ್ನು ವಿದೇಶೀಯರು ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ನಮ್ಮ ನಾಟಕ ವ್ಯವಸಾಯ ಗಳಲ್ಲಾಗಲೀ, ವಿಲಾಸಿಗಳಲ್ಲಾಗಲೀ ಈ ಬಗೆಯ ಅಧ್ಯಯನ, ವ್ಯಾಸಂಗ, ಪ್ರಯೋಗ, ಪ್ರಯೋಗ ಪರಿಶೀಲನ—ಯಾವುದೂ ಚೆನ್ನಾಗಿ ನಡೆದಿಲ್ಲ. ವ್ಯವಸಾಯಗಳಿಗೆ ನಾಟಕ ಮಂಡಲದ ಯಜಮಾನನ ಭಯವಾದರೂ ಇರುತ್ತದೆ. ನಮ್ಮ ನಾಟ್ಯವಿಲಾಸಿಗಳಿಗೆ ರಂಗಭೂಮಿಯಲ್ಲಿ ಮರೆಯುವ ಚಾಪಲ್ಯವೊಂದಲ್ಲದೆ—ಇತರ ಧ್ಯೇಯಗಳಾಗಲೀ, ಶ್ರದ್ಧಿಯಾಗಲೀ ಕಂಡುಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಹಿಂದೆ ಅಶಿಕ್ಷಿತರ ಕೈಯಲ್ಲಿ ನಾಟಕ ವ್ಯವಸಾಯ ಹಾಳಾಯಿತೆಂದು ನಾವು ಮರುಗುತ್ತಿದ್ದೇವಾದರೂ, ಶಿಕ್ಷಿತರಾದ ನಾಟ್ಯವಿಲಾಸಿಗಳು ಶಾಲೆಯ ಶಿಕ್ಷಣವುಳ್ಳವರಾಗಿರಬಹುದೇ ಹೊರತು, ರಂಗಭೂಮಿಗೆ ಬೇಕಾದ ಶಿಕ್ಷಣ, ಅಧ್ಯಯನ ಮಾಡಿದವರಲ್ಲ. ಕರ್ಣಾಟಕದ ವಿವಿಧ ಭಾಗಗಳಲ್ಲಿ ವ್ಯವಸಾಯಿಗಳ, ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಬೇಕಷ್ಟು ಕಂಡೇ ಈ ಮಾತನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದೇನೆ.

ನಾಟಕ ಸಮಸ್ಟ್ರಿಯಾದ ಕಲೆ. ನಾವು ಆಡುವ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಎಷ್ಟು ಅಭ್ಯಸಿಸಬೇಕೋ, ಅದನ್ನು ಪ್ರದರ್ಶಿಸುವುದಕ್ಕೆ ಬೇಕಾದ ಅಂಗ ಉಂವಾಂಗಗಳನ್ನು ಅಷ್ಟೇ ಅಭ್ಯಸಿಸಬೇಕು. ಇದು ಒಂದೊಂದೂ ತಜ್ಞ ರ ಕ್ಷೇತ್ರ. ಮಾಡಿ ಮುಗಿಯಿತು ಎನ್ನದಷ್ಟು ಹೊಸತು. ಏನಿಲ್ಲ ಎನ್ನದಷ್ಟು—ವಿಶಾಲವಾದ ಕ್ಷೇತ್ರ ಅದರದು. ಇದನ್ನು ತಿಳಿದು ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರು ಕೆಲಸ ಮಾಡುತ್ತಿರುವುದರಿಂದಲೇ, ಅವರ ನಾಟಕ ಉಳಿದು ಕೊಂಡಿದೆ. ರೋಮ್ ನಗರದಲ್ಲಿ 'ಕೆರೆಕಲಾ' ಎಂಬುದು ಪ್ರಾಚೀನಯುಗದ ಒಂದು ನಾಟ್ಯ ಶಾಲೆ. ಪ್ರಾಚೀನ ರೋಮಿನ ಈ ನಾಟ್ಯಶಾಲೆಯಲ್ಲಿ ಅವರ ಆನುವಂಶಿಕರಾದ ಇಟಿಲಿಯನರು ತಮ್ಮ ರಂಗಭೂಮಿಯನ್ನು ಇಂದಿಗೂ ನಡೆಸಿಕೊಂಡು ಬಂದಿದ್ದಾರೆ. ಫ್ರೆಂಚರು ಫ್ರೆಂಚ್ ನಾಟಕಗಳನ್ನೂ, ಬ್ರಿಟಿಷರು ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ನಾಟಕಗಳನ್ನೂ ತಮ್ಮ ದೇಶಗಳಲ್ಲಿ ಇಂಥ ಶ್ರದ್ಧೆಯುಂದ ಬೆಳೆಯಿಸಿಕೊಂಡು ಬಂದಿದ್ದಾರೆ. ಎವನ್ ನದೀ ತೀರದ ಸ್ಟೇಫರ್ಡ್ ನಲ್ಲಿ ಶೇಕ್ಸ್ ಪಿಯರಿನ ಸ್ಮಾರಕ ಭವನದಲ್ಲಿ, ವರ್ಷ, ವರ್ಷ ಅವನ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಆಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಜನಗಳು ಹೋಗಿ ನೋಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ, ಎಂದರೆ ಅದು ಅವರ ಅಂಧ ಶ್ರದ್ಧೆ ಯಾಗಿ ಉಳಿದಿಲ್ಲ. ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಸಜೀವ ಅಂಗವಾಗಿ ಉಳಿದಿದೆ. ಅವರಾಡುವ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ನೋಡಲು ಯಾವತ್ತು ಇಂಗ್ಲೆಂಡಿನಿಂದ, ಯಾತ್ರೆ ಮಾಡುವಷ್ಟು ಶ್ರದ್ಧೆಯಿಂದ, ಜನ ಕಲೆಯುತ್ತಾರೆಂದರೆ ಅದು ಅವರ ಸಾಂಪ್ರದಾಯಿ

ಕತೆಯ ಬರಿಯ ನೋಹನಲ್ಲ, ಅದರಲ್ಲಿರುವ ಶಕ್ತಿ, ಸೌಂದರ್ಯಗಳನ್ನು ನಾಟಕ ಪ್ರದರ್ಶಕರೂ ತೋರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾ ರೆ—ಎಂಬುದರಿಂದ. ಹೆಂಗೇರಿಯ ಓಬರ್ ಮಾಗುವಿ'ನಲ್ಲಿ ಹತ್ತೆಂಟು ವರ್ಷಗಳಿಗೊಮ್ಮೆ ನಡೆಯುವ 'ಪೇಶನ್' ಪ್ಲೇ' ಅದನ್ನು ನೋಡುವುದಕ್ಕೂ, ಸ್ವಿಜರ್ ಲೇಂಡಿನ ಇಂಟರ್ ಲಾಕಿನ್ ನಗರದಲ್ಲಿ ವಿಲಿಯಂ ಟೆಲ್ ನ ನಾಟಕ ನಡೆಯುವುದನ್ನು ನೋಡುವುದಕ್ಕೂ ಯೂರೋಪಿನ್ಸ್ ಜನಗಳ ಯಾತ್ರೆಯೇ ಬರುತ್ತದೆ. ಈ ಬಹಿರಂಗ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ, ಒಂದೂರಿನ ಜನರೆಲ್ಲರೂ ಪಾತ್ರವರ್ಗವಾಗಿ ನಟಸುತ್ತಾರೆ. ಇದಕ್ಕಾಗಿ ವರ್ಷ ವರ್ಷಗಳ ತಯಾರಿ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಹಾಗೆ ಮಾಡುವರೆಂದೇ—ಪ್ರೇಕ್ಷಕನ ಮೇಲೆಯೂ ಅದ್ಭುತ ಪರಿಣಾಮ ಉಂಟಾಗುತ್ತದೆ.

ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯರು—ಎಷ್ಟ್ರೇ ಪ್ರಾಚೀನ ಐತಿಹಾಸಿಕ ಘಟನೆಗಳನ್ನು ವರ್ಷದ ಹಬ್ಬವಾಗಿ, 'ಪೇಜಂಟೆ' ಮಾದರಿಯಲ್ಲಿ, ಮೆರವಣಿಗೆ ಹೊರಡಿಸಿ, ಬಹಿರಂಗ ನಾಟಕ ವಾಗಿ ಪ್ರದರ್ಶಿಸುತ್ತಾರೆ. ಸ್ಪೇನಿನಲ್ಲಿ ಇಂತಹ ಹಬ್ಬಗಳುಂಟು. ಇಂಗ್ಲೆಂಡಿನಲ್ಲುಂಟು; ಇತರ ದೇಶಗಳಲ್ಲುಂಟು. ಅದಾಗುವ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ, ಭಾಗಿಗಳಾಗುವ ಜನರು, (ಘಟನೆಗೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದ) ಗತಕಾಲದ ಉಡುಗೆ, ತೊಡುಗೆಗಳನ್ನು ಉಟ್ಟುಕೊಂಡು, ಅದನ್ನು ಆಡುತ್ತಾರೆ. ಭಾರತ ದೇಶದಲ್ಲಿ ರಾಮಚಂದ್ರ, ಅಶೋಕ, ಪುಲಿಕೇಶಿ, ಅಕ್ಬರರಂಥ ಹಿರಿಯ ಸಾಮ್ರಾಟರು ಆದರು. ಬುದ್ಧ, ಮಹಾವೀರ, ಮೊದಲಾದ ಸಾಧುಸಂತರೂ ಆಗಿಹೋದರು. ಕಾಳಿದಾಸಾದಿ ಮಹಾಕವಿಗಳೂ ಹುಟ್ಟು ತಮ್ಮ ಕಾಣಿಕೆಯನ್ನು ನಾಡಿಗೆ ಸಲ್ಲಿಸಿಹೋದರು. ಇಂದು—ಅಂಥವರ ಪುಣ್ಯದಿನವನ್ನು ಅಲ್ಲಿ, ಇಲ್ಲಿ ನಾವು ಆಚರಿಸುತ್ತಲೂ ಇದ್ದೇವೆ. ಆದರೆ—ಆ ದಿನಾಚರಣೆಗಳಲ್ಲಿ ನೀರಸವಾದ ಒಣಮಾತು ಗಳು, ಉದ್ದುದ್ದ ಭಾಷಣಗಳು, ಗತವೈಭವಕ್ಕಾಗಿ — ಇಷ್ಟನ್ನು ಕಾಣುತ್ತಿದ್ದೇವೆಯೇ ಹೊರತು, ಪೂರ್ವ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಚಿತ್ರವು ಜನರ ಕಣ್ಣೆ ದುರಿಗೆ ನಿಂತು ನಮ್ಮ ಬಾಳನ್ನು ಬೆಳಗಿಸುವುದಕ್ಕೆ ಬೇಕಾದ ಮೂರ್ತ ಪ್ರಯತ್ನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದೇವೆಯೇ?

ನಾಟಕ ಕಲೆಯು ಉಳಿಯುವುದಕ್ಕೆ ಅಂಥ ಪ್ರೇಕ್ಷಕ ವರ್ಗಬೇಕು. ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದಂತಹ ನಾಟಕಕಾರರೂ, ನಟವರ್ಗದವರೂ, ನಿರ್ದೇಶಕರೂ ಬೇಕು. ಅಷ್ಟಿ ದ್ದರೆ ನಾಟಕ, ಸಂಸ್ಕೃತಿ, ರಂಗಭೂಮಿ ಉಳಿಯುತ್ತದೆ; ಇಲ್ಲದೆ ಹೋದರೆ—ಉಳಿಯುವುದು ನೀರಸವಾದ ಮರುಭೂಮಿ.

ಶಿವರಾಮ ಕಾರಂತ

## ಸಂಸಭಾರತದ ಕೃಷ್ಣ : ಒಂದು ಚಿಕ್ಕ ಟಿಸ್ಪಣಿ

ಆಲದೊಳ್ ದುರ್ಕೈ ಭನಂ ನನ್ನಿ ಯೊಳಿನತೆನಯಂ ಗಂಡಿನೊಳ್ ಭೀನುಸೇನಂ ಬಲದೊಳ್ ಮದ್ರೇಶನತ್ಕುನ್ನ ತಿಯೊಳಮರಸಿಂಧೂದ್ಭ ವಂ ಚಾಪವಿದ್ಕಾ -ಬಲದೊಳ್ ಕುಂಭೋದ್ಭವಂ ಸಾಹಸದ ಮಹಿಮೆಯೊಳ್ ಫಲ್ಗು ಣಂ ಧರ್ಮದೊಳ್ ಸಿ -

ರ್ಮಲಚಿತ್ತಂ ಧರ್ಮಪುತ್ರಂ ಮಿಗಿಲಿವರ್ಗಳಿನೀ ಭಾರತಂ ಲೋಕ**ಪೂಜ್ಯ**ಂ∥ಿ

ಪಂಪಭಾರತದ ಈ ಪದ್ಯ (೧೪–೬೪) ತುಂಬ ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಭಾರತಕಥೆ ಯಲ್ಲಿ ಬರುವ ಅನೇಕ ಪ್ರಮುಖವ್ಯಕ್ತಿಗಳನ್ನು ಪಂಪನು ಇಲ್ಲಿ ಹೆಸರಿಸಿ ಅವರವರ ಜೀವಗುಣವೇನೆಂಬುದನ್ನು ಎತ್ತಿಹಿಡಿದಿದ್ದಾನೆ. ತನ್ನ ಕಥಾವಸ್ತುವಿನ ನಾಯಕ ಪ್ರತಿನಾಯಕರನ್ನು ಮಾತ್ರವಲ್ಲದೆ, ಭೀಷ್ಮನಂಥ ಕುಲಪಿತಾಮಹನನ್ನು ಮಾತ್ರವಲ್ಲದೆ, ಅಷ್ಟೇನೂ ಪ್ರಧಾನನಲ್ಲದ ಶಲ್ಯನನ್ನೂ ಇಲ್ಲಿ ಸೇರಿಸಿ ಅವನ ಗುಣಗಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾನೆ. ಮಹಾಭಾರತಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೆ ಪ್ರೇರಕಶಕ್ತಿಯಾದ ದ್ರೌಪದಿಯ ಹೆಸರು ಇಲ್ಲಿ ಬರಲಿಲ್ಲ ವಲ್ಲ ಎಂಬ ಕೊರತೆ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಸುಳಿದರೂ, ಪಂಪನು ಇಲ್ಲಿ ಕೇವಲ ಪುರುಷಪಾತ್ರ ಗಳನ್ನಷ್ಟೇ ಗಣನೆಮಾಡಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಬಹುಶಃ ಸಮಾಧಾನಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬಹುದು. ಆದರೆ ಒಬ್ಬ ಮಹಾವ್ಯಕ್ತಿಯ ಹೆಸರು ಈ ಪಟ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಸದಿರುವುದು ಮಾತ್ರ ಅನೇಕರನ್ನು ವಿಚಾರಕ್ಕೂ ಕೆಲವರನ್ನು ಅತೃಪ್ತಿಗೂ ಒಳಗುಮಾಡಿದೆ. ಕುಮಾರ ವ್ಯಾಸನ ಉತ್ಘೃಷ್ಟ ಕೃತಿಯನ್ನು ಕೇಳಿ, ಓದಿ, ಭಾರತಕಥೆಗೆ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣನೇ ಸೂತ್ರ ಧಾರನೆಂದು ಮನಗಂಡಿರುವ ರಸಜ್ಜರಿಗೆ, ಭಾವುಕರಿಗೆ—ಪಂಪನ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಕೃಷ್ಣನ ಸ್ಮರಣೆ ಕೂಡ ಇಲ್ಲದೆ ಹೋಯಿತಲ್ಲ; ಅವನು ಅಷ್ಟು ಅಮುಖ್ಯನಾದನೆ—ಎನ್ನಿಸುವುದು ಅಸಹಜವಲ್ಲ. ಈ 'ಲೋಪ'ಕ್ಕೆ ಕಾರಣವನ್ನು ಹುಡುಕುವುದೂ ಅನಿವಾರ್ಯ.

ಈ ವೀರಶ್ರೀಣಿಯ ಒಕ್ಕಣೆಗೆ ಒಂದು ವೃತ್ತವನ್ನು ಮಾತ್ರ ಪಂಪನು ವಿನಿ ಯೋಗಿಸಿದ್ದಾನೆ; ಅಲ್ಲಿ ಕಿಕ್ಕಿರಿದಿರುವ ಹೆಸರುಗಳ ನಡುವೆ ಕೃಷ್ಣ ನ ಹೆಸರನ್ನೂ ಸೇರಿ ಸಲು ಪಂಪನಿಗೆ ಜಾಗಸಾಲದೆ ಹೋಯಿತು ಎಂದು ತೇಲುನೋಟದ ಉತ್ತರಕೊಡುವುದು ಅನಭಿಜ್ಞ ತೆ. ಪಂಪನು ಪದ್ಯಬಂಧದಲ್ಲಿ ಅಷ್ಟೊಂದು ಅಶಕ್ತನೇನೂ ಅಲ್ಲ. ಹಾಗಾದರೆ, ಉದ್ದೇಶಪೂರ್ವಕವಾಗಿಯೇ ಅವನು ಕೃಷ್ಣ ನ ಹೆಸರನ್ನು ಕೈಬಿಟ್ಟರ ಬೇಕು ಪಂಪನು ಮತದಲ್ಲಿ ಜೈನ. ಜೈನಪುರಾಣದಂತೆ ಕೃಷ್ಣ (ವಾಸುದೇವ)ನು ತನ್ನ ಕಾಲದ ಪ್ರತಿವಾಸುದೇವನನ್ನು ಕೊಂದ ಪರಿಣಾಮವಾಗಿ ನರಕಕ್ಕೆ ಇಳಿಯ ಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. (ಭಾವಿತೀರ್ಥಂಕರರ ಸಾಲಿಗೆ ಆ ಬಳಿಕ ಅವನು ಏರುವನೆಂಬುದು ಬೇರೆಯ ಮಾತು.) ಆದಕಾರಣ ಪಂಪನಿಗೆ ಕೃಷ್ಣ ನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಭಕ್ತಿಯಿರಲಿಲ್ಲ.

ಉದಾಹರಣೆಗೆ, ನೋಡಿ: ದ್ರೌಪದಿಯ ಮಾನಪರೀಕ್ಷ್ಮೆಯ ಪ್ರಸಂಗದಲ್ಲಿ, ದುಶ್ಶಾಸನನು ಆಕೆಯ ಸೀರೆಯನ್ನು ಎಷ್ಟೇ ಸೆಳೆಸೆಳೆದು ಹಾಕಿದರೂ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣನ ಅನುಗ್ರಹದಿಂದ ಅದು ಅಕ್ಷಯವಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸಿದ ಸಂಗತಿಯನ್ನೇ ಪಂಪನು ಹೇಳಿಲ್ಲ. ಆಕೆಯ ಮುಡಿಯನ್ನು ದುಶ್ಶಾಸನನು ಎಳೆದಾಡಿದ್ದ ಕ್ಕೇ ಪ್ರಾಮುಖ್ಯಕೊಟ್ಟು ಆಕೆ ' ಉಟ್ಟುದು ವರಂ ಕಯ್ದಂದು ' ಅವನು ನಿಂತನೆಂದಷ್ಟೇ ಹೇಳಿ ಪಂಪನು ಈ ಭಾಗವನ್ನು ತೇಲಿಸಿ ಬಿಟ್ಟದ್ದಾನೆ.—ಈ ರೀತಿಯಾಗಿ ಆಕ್ಷ್ಮೇಪಿಸುವವರೂ ಇಲ್ಲದಿಲ್ಲ.

ಈ ಆಕ್ಷ್ಮೇಪಣೆಯನ್ನು ಕೆಲಮಟ್ಟ್ರಗೆ ಪರಿಶೀಲಿಸಬೇಕು. ದ್ರೌಪದಿಗೆ ಅಕ್ಷಯ ವಸ್ತ್ರದ ವರವನ್ನು ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣನು ದಯಪಾಲಿಸಿದನೆಂಬ ಅಂಶವನ್ನು ಪಂಪನು ಮರೆ ಮಾಡಿದ್ದಾ ನೆಂಬ ದೋಷ ಅವನಿಗೆ ನಿಜವಾಗಿ ತಟ್ಟುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ಸಂಗತಿಯೇ ಮೂಲ ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಇದ್ದಂತೆ ತೋರುವುದಿಲ್ಲ. (ಇದರ ವಿವರಣೆಗೆ ಇಲ್ಲಿ ಎಡೆಯಿಲ್ಲ. ವುಣೆಯ ಭಾಂಡಾರ್ ಕರ್ ಪ್ರಾಚ್ಯಸಂಶೋಧನಸಂಸ್ಥೆ ಯವರು ಪ್ರಕಟಸುತ್ತಿರುವ ಮಹಾಭಾರತದ ಪರಿಷ್ಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಭಾಪರ್ವದೊಳಗಿನ ಈ ಭಾಗದ ವಾಠಸಾಮಗ್ರ ಯನ್ನೂ ಇದನ್ನು ಕುರಿತ ಸಂಪಾದಕೀಯ ಟಪ್ಪಣಿಗಳನ್ನೂ ಕುತೂಹಲಿಗಳು ಓದಿ ನೋಡಬಹುದು.) ದ್ರೌಪದಿಯ ಸೀರೆಯನ್ನು ದುಶ್ಶಾಸನನು ಸೆಳೆದನೆಂಬ ವಿಷಯ ಮಹಾಭಾರತ ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಹಿಂದಿನಿಂದ ಇತ್ತು; ಪಂಪನಂತೂ ಅದನ್ನು ಅರಿತಿದ್ದನು; ಆದಕಾರಣವೇ ಅದನ್ನು ತನ್ನ ಕೃತಿಯಲ್ಲಿ ಎರಡು ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ಸೂಚಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಅವನ 'ಶಿಷ್ಯ'ನಾದ ರನ್ನನು 'ತುಱುವಂ ಕಳಿಸುವ ಕೃಷ್ಣೆಯ ನಿಱಾಯಂ ಪಿಡಿದುರ್ಚ ವೇಲ್ವ ... ದುರ್ನಯಂ , ಎಂದು ನಿರ್ದೇಶಿಸಿರುವುದನ್ನೂ (ಗದಾಯುದ್ಧ, ೬–೧೦) ಇಲ್ಲಿ ನೆನಪಿಗೆ ತಂದುಕೊಳ್ಳಬಹುದು. ಆದರೆ ಈ ಪ್ರಸಂಗದಲ್ಲಿ ಕೃಷ್ಣ ನ ಮಹಿಮೆಯ ಪ್ರಕಾಶನವು ಇತ್ತೀಚಿನ ಪ್ರಕ್ಷೇಪವೆಂದೇ ಹೇಳಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಸಂಸ್ಕೃತ ಮಹಾ ಭಾರತದ ಹಸ್ತಪ್ರತಿಗಳ ಸಾಕ್ಷ್ಯವನ್ನು ಗಮನಕ್ಕೆ ತಂದುಕೊಂಡ ಬಳಿಕ ಬೇರೆಯ ನಿರ್ಣಯಕ್ಕೆ ಬರುವುದು ಅತಿಕಷ್ಟ. ಹೀಗಿರುವುದರಿಂದ, ಪಂಪಭಾರತದ ಈ ಭಾಗ ದಲ್ಲಿ ಕೃಷ್ಣನ ಕೈವಾಡವಿಲ್ಲದಿರುವುದನ್ನು ಕುರಿತು, ಇದು ಪಂಪನಲ್ಲಿ ಒಂದು ಕುಂದು ಎಂದು ಹೇಳುವುದು ತಪ್ಪಿಹೋಗಿ, ಈ 'ಸವಾಡ' ಸಂಸನ ಕಾಲಕ್ಕಿಂತ ಈಚೆಗೇನಾದರೂ ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಸೇರಿಕೊಂಡಿತೇ ಹೇಗೆ ಎಂಬ ಆಲೋಚನೆ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಮೂಡು ತ್ತ್ರದೆ.

ಇನ್ನು ಕೃಷ್ಣ ನ ಪ್ರಾಮುಖ್ಯ ಮಹತ್ತ್ವಗಳ ವಿಚಾರ. ಈ ಅತಿ ಸಂಕ್ಷಿಸ್ತವಾದ ಟಪ್ಪಣಿಯಲ್ಲಿ ಒಟ್ಟು ಭಾವನೆಯನ್ನು ಮಾತ್ರ ಉಲ್ಲೇಖಿಸುವುದು ಸಾಧ್ಯ. ಪಂಪ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲಿ ಕೂಡ ಕೃಷ್ಣ ನನ್ನು ಉದ್ದೇಶವಿಟ್ಟುಕೊಂಡಾಗಲಿ ಮರವಿನಿಂದಾಗಲಿ ಅವಜ್ಞೆ ಗೈದಿರುವಂತೆ ಅದರ ನಿಷ್ಪಕ್ಷಸಾತಿಯಾದ ಓದುಗನಿಗೆ ತೋರಲಾರದು; ಅಂಥ ಆಲೋಚನೆಯೇ ಪಂಪನ ಚಿತ್ತದಲ್ಲಿ ಸುಳಿದಂತೆ ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲ. ಪಂಪಭಾರತದ ಮೊದಲನೆಯ ಮಂಗಳಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ' ನಾರಾಯಣ 'ನಿಗಿಂತ ' ಚಳುಕ್ಕ ನಾರಾಯಣ 'ನು

ಒಂದು ಕೈ ಮೇಲೆಂದು ಸೂಚಿಸಿರುವುದು ನಿಜ; ಆದರೆ ಅದು ಪಂಪನ ಕಾವ್ಯವನ್ನು ಕವಿದಿರುವ ' ರಾಜಕೀಯಶ್ಲೇಷೆ 'ಯ ಪ್ರಭಾವ; ಅವಹೇಳನದ ಹುರುಹೇನೂ ಅಲ್ಲ. ಪಂಪನಲ್ಲಿ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ನನ್ನು ಕುರಿತು ಭಕ್ತಿಯ ಉದ್ರೇಕವಿಲ್ಲವೆಂಬದು ದಿಟ; ಆದರೆ ಅವನ ಕಾವ್ಯದಲ್ಲಿ ಅದನ್ನು ನಿರೀಕ್ಷಿಸುವುದೇ ಅನುಚಿತ. ಇದೊಂದು ಅಂಶವನ್ನು ಬಿಟ್ಟರೆ ಸಾಕು. ಕೃಷ್ಣ ನು ಪುರುಷೋತ್ತಮ ಮಾತ್ರವಲ್ಲ, ಅವನು ಅವತಾರಪುರುಷ ನೆಂಬುದನ್ನೂ ಪಂಪನು ಅರಿತು ಅದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ನಿರೂಪಿಸಿರುವುದು ಅವನ ಕೃತಿ ಯಲ್ಲಿ ಎಷ್ಟೋ ಕಡೆ (ಉದಾಹರಣೆಗೆ, ೬ನೆಯ ಮತ್ತು ೯ನೆಯ ಆಶ್ವಾಸಗಳಲ್ಲಿ) ಗೋಚರವಾಗುತ್ತದೆ. ಕರ್ಣನ ಸಾರಧ್ಯವನ್ನು ಅರ್ಧದಲ್ಲಿ ಬಿಟ್ಟು, ಅರ್ಧದಿನದ ಸೇನಾಪತಿಯಾಗಿ ಕೊನೆಗೊಂಡ ಶಲ್ಯ ನಿಗಿಂತಲೂ ' ತ್ರೈಲೋಕ್ಯ ಗುರು' ಕೃಷ್ಣ ನು ಕಡಮೆಯೆಂಬ ಭಾವ ಪಂಪನ ಕನಸಿನಲ್ಲಿ ಕೂಡ ತೋರರಲಾರದು! ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ. ಕೃಷ್ಣ ನನ್ನು ಕುರಿತು ಮಾತಾಡುವಾಗ 'ಅಜಿತ', 'ಅನಂತ' ಎಂಬ ಪರ್ಯಾಯ ಪದಗಳನ್ನು ಪಂಪನು ತನ್ನ ಕೃತಿಯಲ್ಲಿ ಒಂದೆರಡು ಕಡೆ (ಅಜಿತ: ೯-೨೬ವ.; ಅನಂತ: ೫-೫೮ವ., ೧೦-೪೬ವ.) ಉಪಯೋಗಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಇವು ತೀರ್ಥಂಕರರಿಬ್ಬರ ಹೆಸರು ಗಳನ್ನು ನೆನಪಿಗೆ ತರುವುದಿಲ್ಲವೆ ? 'ಅನಂತ' ಎಂಬುದೇನೋ ' ಅನಂತಪದ್ಮನಾಭ' ನನ್ನು ಸ್ಮರಣೆಗೆ ತಂದರೂ 'ಅಜಿತ' ಎಂಬುದಂತೂ ಕೃಷ್ಣ ನಿಗೆ ಪ್ರಚುರವಾದ ಹೆಸರಲ್ಲ ನಷ್ಟೆ. ಇಲ್ಲಿ ಪಂಪನು ಉದ್ದೇಶಪೂರ್ವಕವಾಗಿಯೇ ಈ ಹೆಸರುಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿ ಸಿದ್ದಾ ನೆಂದೂ, ಆ ಮೂಲಕ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ನಲ್ಲಿ ತನಗಿರುವ ಪೂಜ್ಯ ಭಾವವನ್ನು ಪ್ರಕಟಿಸಿದ್ದಾ ನೆಂದೂ ತೋರುತ್ತದೆ. ಈ ಮನ್ನಣೆಯನ್ನು ತನ್ನ ಕಥಾನಾಯಕನಾದ ಅರ್ಜುನ—ಅರಿಕೇಸರಿಗೂ ಅವನು ಸಲ್ಲಿಸಿಲ್ಲ.

ಈ ದೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮುಂದುವರಿಸಿದರೆ, ಪಂಪನ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಕೃಷ್ಣನ ಹೆಸರು ಬಾರದಿರುವುದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ ಹೊಳೆಯುತ್ತದೆ. ಅಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವವರೆಲ್ಲ ಕೇವಲ ಲೌಕಿಕ ವೀರರು. 'ಬೆಳಗುವೆನಿಲ್ಲಿ ಲೌಕಿಕಮಂ' ಎಂದು ಪ್ರತಿಜ್ಞೆ ಮಾಡಿ ಬರೆದ ಕೃತಿಯಲ್ಲಿ ಈ ಲೌಕಿಕಪುರುಷರ ಚರಿತೆಗೆ ಹೆಚ್ಚು ಗಮನಕೊಟ್ಟು ಅವರ ಗುಣದೋಷಗಳನ್ನು ಪಂಪನು ನಿರೂಪಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣನು 'ಲೌಕಿಕ'ವನ್ನು ಎಲ್ಲರಿಗಿಂತಲೂ ಚೆನ್ನಾಗಿ ಬಲ್ಲವನಾದರೂ, ಭಾರತಲೋಕದ ವ್ಯವಹಾರದ ನಡುವೆ ಸುಳಿದು ಅದರ ಎಳೆಗಳನ್ನು ಆಡಿಸಿದವನಾದರೂ, ಅವನು ಲೋಕದ ಮಟ್ಟಕ್ಕೆ ಮಾರಿದವನು, ದೇವತ್ವದ ನೆಲೆಯವನು. ಆದಕಾರಣವೇ ಈ ಮಕ್ಕವರ ಸಾಲಿನಲ್ಲಿ ಅವನನ್ನು ನಿಲ್ಲಿಸಲು ಪಂಪನ ಮನಸ್ಸು ಒಪ್ಪಲಿಲ್ಲ. ಪಂಪನ ಪದ್ಯದಲ್ಲಿ ಕೃಷ್ಣನ ಹೆಸರು ಕಾಣಿಸದಿರುವುದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ ಅವನು ಈ ಪಂಕ್ತಿಗೆ ಕೆಳಗಿನ ಆಗಣ್ಯನೆಂದಲ್ಲ, ಅದಕ್ಕೆ ಮಾರಿದ ಮಹಾಮಹಿಮನೆಂದು. ಇಲ್ಲಿ ಪಂಪನ ಮೌನವು ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣನ ಲೋಕೋತ್ತರತ್ವಕ್ಕೆ ಉತ್ತಮಧ್ವನಿಯ ಕಾಣಿಕೆ.

# ಕುಮುದೇಂದು ಕವಿಯ 'ಭೂನಲಯ'

' ಸಿರಿಭೂವಲಯ ' ನಾಮಾಂಕಿತವಾದ ಕುಮುದೇಂದು ಕವಿಯ ಅದ್ಭುತ ಗ್ರಂಥವನ್ನು ಸಂಪಾದಕರಾದ ಶ್ರೀಕರ್ಲಮಂಗಲಂ ಶ್ರೀಕಂಠಯ್ಯ ಮತ್ತು ಪಂಡಿತ ಎಲ್ಲಪ್ಪಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಬಹು ಪ್ರಯಾಸಪಟ್ಟು ಬೆಳಕಿಗೆ ತಂದಿರುವರು.¹ ಈ ಮಹಾ ಗ್ರಂಥದ ಪ್ರಥಮಭಾಗಕ್ಕೆ ಮುನ್ನುಡಿಯನ್ನು ಬರೆದ ಶ್ರೀ ಶ್ರೀಕಂಠಯ್ಯನವರು ಸಾಧ್ಯವಾದ ಮಟ್ಟಗೂ ಅನೇಕ ಸಮಸ್ಯೆಗಳಿಗೆ ಪರಿಹಾರವನ್ನು ಹೇಳಿ ಈ ಗ್ರಂಥದ ವಿಶ್ವಪ್ರಾಶಸ್ತ್ರ್ಯವನ್ನು ಸೂಚಿಸಿರುವರು. ಕೇವಲ ಭಾಷಾದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಈ ಗ್ರಂಥವು ಆಧುನಿಕವೆಂದು ತೀರ್ಮಾನಿಸಿದರೆ ಉದ್ಭವಿಸುವ ಅನೇಕ ಸಮಸ್ಯೆಗಳಿಗೆ ಸದುತ್ತರ ಕೊಡುವುದು ದುಸ್ತರವಾದುದರಿಂದಲ್ಲೂ, ಈ ಗ್ರಂಥವನ್ನು ಅಧ್ಯಯನ ಮಾಡಲು ಕನ್ನಡ ಭಾಷಾಶಾಸ್ತ್ರವೇ ಅಲ್ಲದೆ ಜೈನಸಿದ್ಧಾಂತ, ಜ್ಯೋತಿಷ, ಆಯುರ್ವೇದ, ರಸಾಯನ ಶಾಸ್ತ್ರ, ಜೈನಗಣಿತ ಪದ್ಧತಿ, ಪುರಾತತ್ತ್ವಾಶೋಧನೆ, ಕರ್ಣಾಟಕದ ಚರಿತ್ರೆ, ಆನೇಕ ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿ ಪಾಂಡಿತ್ಯ, ಋಗ್ವೇದ, ರಾಮಾಯಣ, ಮಹಾಭಾರತ, ಭಗವದ್ಗೀತೆ ಇತ್ಯಾದಿಗಳ ಸಂಪೂರ್ಣ ಜ್ಞಾನ ಮುಂತಾದವು ಅತ್ಯವಶ್ಯಕ. ಸರ್ವಜ್ಞ ತ್ವವಿಲ್ಲದೆ ಈ ಗ್ರಂಥದ ವಿಮರ್ಶಿಗೆ ಕೈಹಾಕಿ ಕೇವಲ ಕುತೂಹಲಜನಕವಾದ, ಮನೋರಂಜನೆಗಾಗಿ ಚಕ್ರಬಂಧ ಸ್ಪರ್ಧೆಗಾಗಿ ರಚಿಸಿದ ಗ್ರಂಧವೆಂದು ತಿರ್ಮಾನಿಸಿದರೆ, ಮಹಾ ಅಪಚಾರ ಮಾಡಿದಂತಾಗುವುದು. ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಗೇ ಅಲ್ಲದೆ ವಿಶ್ವ ಸಂಸ್ಥೃತಿಗೂ ಈ ಗ್ರಂಥವು ಪರಮೋಪಕಾರ ಮಾಡುತ್ತದೆಯೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಅತಿ ಶಯೋಕ್ತಿಯಾಗಲಾರದು. ಈಗ ಪ್ರಕಟವಾಗಿರುವ ಭೂವಲಯ ಸಿದ್ಧಾಂತಧ ಪ್ರಥಮ ಮತ್ತು ದ್ವೀತಿಯ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬರುವ ಕೆಲವು ಅಂಶಗಳನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಚರ್ಚಿಸಲಾಗಿದೆ.

ಗ್ರಂಥ ರಚನೆಯ ಕಾಲದ ವಿಷಯವಾಗಿ ಕುಮುದೇಂದು ತನ್ನ ವಿಷಯವನ್ನೇ ಹೇಳಿಕೊಂಡಿರುವದರಿಂದ ಸಂಪಾದಕರು ಸೂಚಿಸಿದಂತೆ ಕವಿಯು ವೀರಸೇನ, ಜಿನಸೇನ, ಅಮೋಘವರ್ಷ, ಶಿವಮಾರ ಗಂಗರ ಕಾಲದವನು ಆಗಬೇಕಾಗುತ್ತದು. ವೀರಸೇನನ ಮತ್ತು ಜಿನಸೇನನ ಟೀಕೆಯನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿರುವನು. ವೀರಸೇನನು ಧವಳ ಟೀಕಾ ಗ್ರಂಥದ ಉಪೋದ್ಭಾತದಲ್ಲಿ ಮಹಾವೀರ ತೀರ್ಥಂಕರನ ಕಾಲದಿಂದ ಅವಿಚ್ಛಿನ್ನವಾಗಿ ನಡೆದು ಬಂದ ಆಗಮ ಪರಂಪರೆಯನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿರುವನು. ಮಹಾವೀರನ ಉಪದೇಶಗಳನ್ನು ಇಂದ್ರಭೂತಿ ಗೌತಮನು ಹನ್ನೆರಡು ಅಂಗಗಳಾಗಿ ವಿಂಗಡಿಸಿದನು.

<sup>1.</sup> ಸಿರಿಭೂವಲಯ...ಸರ್ವಾರ್ಥಸಿದ್ಧಿ ಸಂಘ, ಬೆಂಗಳೂರು ಭಾಗ ೧. ೧೯೫4; ೨. ೧೯೫೫,

ಮಾಫಣಂದಿಯ ಶ್ರಾವಕಾಚಾರದಲ್ಲಿ ಗೌತಮನ ಅನಂತರ ೨೮ ಆಚಾರ್ಯರು ನೀರ ನಿರ್ವಾಣ ೬೮೩ ನರೆಗೆ ಆಗಮಗಳನ್ನು ರಕ್ಷಿಸಿಕೊಂಡು ಬಂದರೂ, ಏಕಾಂಗಧರರಲ್ಲಿ ಕೊನೆಯವನಾದ ಲೋಹಾಚಾರ್ಯನ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಒಂದೇ ಅಂಗವು ಉಳಿಯಿತೆಂದು ಹೇಳಿದೆ. ಅನಂತರ ಸ್ವಲ್ಪಕಾಲವಾದ ಮೇಲೆ ಗುಣಧರನ ಸಮಕಾಲೀನನಾದ ಧರಸೇನನು ಕೆಲವು ಭಾಗಗಳನ್ನು ಮಾತ್ರ ಕಲಿತಿದ್ದು ತನ್ನ ಶಿಷ್ಯರಾದ ಪುಷ್ಪದನ್ವ ಮತ್ತು ಭೂತ ಬಲಿಗಳಿಗೆ ಉಪದೇಶಿಸಲು ಅವರು ಸೂತ್ರರೂಪವಾಗಿ ರಚಿಸಿದರು. ಪುಷ್ಪದನ್ತನು ೧೭೭ ಸೂತ್ರಗಳನ್ನು ಮಿಕ್ಕ ಸೂತ್ರಗಳನ್ನು ಭೂತಬಲಿಯು ರಚಿಸಿದರು. ನಂದಿಸಂಘದ ಪ್ರಾಕೃತ ಪಟ್ಟಾವಳಿಗಳಲ್ಲಿ ಆಚಾರ್ಯರ ಕಾಲವನ್ನು ಹೇಳಿರುವದೇ ಅಲ್ಲದೆ ಧರಸೇನ ಗುಣಧರ ಪುಷ್ಪದಂತ ಭೂತಬಲಿಗಳ ಹೆಸರುಗಳನ್ನು ಸೇರಿಸಿ ವೀರನಿರ್ವಾಣ ಶರ್ಕ ೯೧೪-೯೮೭ ರಲ್ಲಿದ್ದ ರೆಂದು ಹೇಳಿದೆ. ಬೃಹಟ್ಟಪ್ಪಣಿಕಾ ಎಂಬ ಗ್ರಂಧದ ಪ್ರಕಾರ ವೀರಶಕ ೬೦೦ ರಲ್ಲಿ ಧರಸೇನನು ಜೋಣಿಪಾಹುಡವನ್ನೂ ರಚಿಸಿದನು.

ಶುತ್ರದಂತ ಭೂತಬಲಿಗಳ ಸೂತ್ರಗಳು ಮೊದಲು ಅರ್ಧಮಾಗಧಿಯಲ್ಲಿ ರಚಿತ ವಾಗಿದ್ದು ಅನಂತರ ಸೌರಾಷ್ಟ್ರೀ ಮತ್ತು ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರೀ ಪ್ರಾಕೃತ ರೂಪವಾದುವೆಂದು ಊಹಿಸಲಾಗಿದೆ. ವೀರಸೇನನ ಧವಳದಲ್ಲಿ ಹನ್ನೆ ರಡನೆಯ ಅಂಗವಾದ ದಿಟ್ಟವಾದದ ಮತ್ತು ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗಿದ್ದ ಭಾಗಗಳ ನಿರ್ದೇಶವಿದೆ. ದಿಟ್ಟವಾದದಲ್ಲಿ ಐದು ಭಾಗಗಳಿದ್ದು ನಾಲ್ಕನೆಯದು ಪೂರ್ವಗತ ಎನಿಸಿಕೊಂಡಿತ್ತು. ಅದರಲ್ಲಿ ಹೆದಿನಾಲ್ಕು ವಿಭಾಗಗಳಿದ್ದು ಎರಡನೆಯದಕ್ಕೆ ಆಗ್ರಾಯಣೀಯ ಪೂರ್ವ ಎಂಬ ಹೆಸರಿದ್ದಿತು. ಈ ಆಗ್ರಾಯಣೀಯ ಪೂರ್ವದಲ್ಲಿ ಪುನಃ ಹದಿನಾಲ್ಕು ಭಾಗಗಳಿದ್ದು ಐದನೆಯದು ಚಯನ ಲಬ್ಧಿ. ಅದರಲ್ಲಿ ೨೦ ಪಾಹುಡಗಳಲ್ಲಿ ನಾಲ್ಕನೆಯ ವಾಹುಡಕ್ಕೆ ಕಮ್ಮಪಯಡಿ (ಕರ್ಮ ಪ್ರಕೃತಿ) ಎಂದು ಹೆಸರು. ಈ ಕಮ್ಮ ವಯಡಿ ಪಾಹುಡದ ೨೪ ವಿಷಯಗಳು ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗಿದ್ದವು. ಒಂದು ಸಣ್ಣ ಭಾಗವು ಮಾತ್ರ ವಿಯಾಹ ಪನ್ನತ್ತಿಯನ್ನ ನುಸರಿಸಿದ್ದಿತು. ತಿ

ವೀರಸೇನನು ಈ ಸೂತ್ರಗಳನ್ನು ಷಟ್ಟಂಡ ಸಿದ್ಧಾಂತವೆಂದು ಕರೆದಿರುವನು. ಷಟ್ಟಂಡಾಗಮ ಎಂಬ ಹೆಸರು ಅನಂತರ ಬಂದಿತೆಂದು ಕಂಡುಬರುವದು. ಜೀವ ಕ್ಯಾಣ, ಖುದ್ದಾಬಂಧ, ಬಂಧ ಸಾಮಿತ್ತ ವಿಚಯ, ವೇದಣಾ, ವಗ್ಗಣಾ, ಮಹಾ ಬಂಧ ಎಂಬ ಆರುಖಂಡಗಳಲ್ಲಿ ಮೊದಲು ಐದು ಖಂಡಗಳು ೬೦೦೦ ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗಿದ್ದು ಅವಕ್ಕೆ ವೀರಸೇನನು ೭೨೦೦೦ ಗ್ರಂಥಪರಿಮಿತಿಯ " ಧವಲ " ಎಂಬ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು ಬರೆದನು. ಕೊನೆಯದಾದ ಮಹಾಬಂಧಕ್ಕೆ ಭೂತಬಲಿಯೇ ಮೂವತ್ತು ಅಥವಾ ನಲ್ಪತ್ತುಸಾವಿರ ಗ್ರಂಥವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಬರೆದಿದ್ದ ನೆಂದು ಅದಕ್ಕೆ ಮಹಾಧವಲ ಎಂಬ ಹೆಸರಿದ್ದಿ ತೆಂದು, ಆದುದರಿಂದ ತಾನು ಪುನಃ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

<sup>2.</sup> Jaina Antiquary Vol. VI,

ಬರೆಯಲಿಲ್ಲವೆಂದು ನೀರಸೇನನು ಹೇಳಿರುವನು. ಈ ಭೂತಬಲಿಯ ಮಹಾಬಂಧವು [ಮಹಾಧವಲ] " ಪಡಿಯ. ಶ್ರಿದಿ, ಅಣುಭಾಗ, ಪದೇಶ" [ಪ್ರಕೃತಿ, ಸ್ಥಿತಿ, ಅನುಭಾಗ, ಪ್ರದೇಶ] ಎಂಬ ನಾಲ್ಕು ವಿಧಾನಗಳನ್ನು ನಿರೂಪಿಸುತ್ತದೆಂದು ವೀರಸೇನನು ತನ್ನ ಧವಲ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವನು.

ಧರಸೇನಾಚಾರ್ಯನ ಸಹಪಾಠಿಯಾದ ಗುಣಧರನು ದಿಟ್ಟ ವಾದದ ಮತ್ತೊಂದು ಭಾಗವನ್ನು ರಕ್ಷಿಸಿದನು. ಹದಿನಾಲ್ಕು ಪೂರ್ವೆಗಳಲ್ಲಿ ಐದನೆಯದು ಜ್ಞಾನಪ್ರವಾದ. ಅದರಲ್ಲಿ ಹನ್ನೆರಡು ವಸ್ತುಗಳಿದ್ದು, ಹತ್ತನೆಯ ವಸ್ತುವಿನಲ್ಲಿ ಇಪ್ಪತ್ತುಪಾಹುಡಗಳಿದ್ದವು. ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಮೂರನೆಯದಾದ ಪಜ್ಜದೋಸಪಾಹುಡವನ್ನು ಗುಣಧರನು ೧೮೦ ಗಾಧೆ ಗಳಾಗಿ ರಚಿಸಿ ಕಷಾಯಪಾಹುಡವೆಂಬ ಹೆಸರನ್ನು ಕೊಟ್ಟನು. ಈ ಕಷಾಯಪಾಹುಡಕ್ಕೆ ಯತಿ ವೃಷಭನು ಚೂರ್ಣಸೂತ್ರವನ್ನು ರಚಿಸಿದನು. ಈ ಕಷಾಯ ಪಾವುಡಕ್ಕೆ 'ವೋಛಾಮಿ ಸತ್ತಕಮ್ಮೇ ಪಂಚಿಯ ರೂಪೇಣ ವಿವರಣಂ ಸುಮಹತ್ಥಂ ' ಎಂದು ಆರಂಭವಾಗುವ ಒಂದು ಪ್ರಾಕೃತಪಂಜಿಕೆ ಇದೆ. ತುಂಬಲೂರಾಚಾರ್ಯನ ಚೂಡಾಮಣಿ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿದ್ದಂತೆ ತಿಳಿದುಬರುವದರಿಂದ ಈ ಪ್ರಾಕೃತ ಪಂಜಿಕೆ ಮತ್ತಾವ ಗ್ರಂಥಕಾರ ನದೊ ಆಗಿರಬೇಕು. ಈ ಸತ್ತಕಮ್ಮ ಅಧವಾ ಕಸಾಯಪಾಹುಡ ೭೨೦೦೦ ಸಾವಿರ ಗ್ರಂಥವೆಂದು ಧವಲದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದೆ. ಆದಕ್ಕೆ ವೀರಸೇನನೂ ಅವನ ಶಿಷ್ಯ ಜಿನಸೇನನೂ ೬೦,೦೦೦ ಗ್ರಂಥಪ್ರಮಾಣದ ಜುರುಧವಲ ಎಂಬ ಟೀಕೆಯನ್ನು ರಚಿಸಿದರು. ಹಿಂದೆ ಗುಣಧರನ ಶಿಷ್ಯರಾದ ನಾಗಹಸ್ತಿ ಮತ್ತು ಆರ್ಯಮಂಗು[ಮಂಕ್ಷು](೨) ನಾಗಹಸ್ತಿಯ ಶಿಷ್ಯಯತಿ ವೃಷಭ [ಚೂರ್ಣೀ ಸೂತ್ರಕರ್ತು], ಅವನ ಶಿಷ್ಯ ಉಚ್ಛಾರಣಾಚಾರ್ಯ [ವೃತ್ತಿಕಾರ] ಇದ್ದರು.

ವೀರಸೇನನು ತನಗಿಂತಲೂ ಪೂರ್ವದಲ್ಲಿ ಸೂತ್ರಗಳ ಮೇಲೆ ರಚಿತವಾಗಿದ್ದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನಗಳ ಹೆಸರುಗಳನ್ನು ಉದಾಹರಿಸಿರುವನು. ಕುಂಡಕುಂದನ 'ಪಠಿಕ್ರಮ.' [೧೨೦೦೦ ಗ್ರಂಥ] (೨) ಶ್ಯಾಮಕುಂದನ "ಪದ್ಧತಿ" [೧೨೦೦೦], ತುಂಬಲೂರಾಚಾರ್ಯನ 'ಚೂಡಾಮಣಿ' [ಕನ್ನಡ, ೧೧೦೦೦], ಸಮಂತಭದ್ರನ 'ಭಾಷ್ಯ' [ೀಳಲ,೦೦೦],ಬಪ್ಪದೇವನ ವ್ಯಾಖ್ಯಾಪ್ರಜ್ಞಪ್ತಿ [ಪ್ರಾಕೃತ, ೭೩೦೦೦ ಶ್ಲೋಕ], ಅಲ್ಲದೆ ಪೂಜ್ಯಪಾದನ ಸಾರಸಂಗ್ರಹ, ಛೇದಸುತ್ತ, ಕಮ್ಮಪವಾದ, ದಶಕರಣಿ ಸಂಗ್ರಹ, ಜೋಣಿ ಪಾಹುಡ ಇತ್ಯಾದಿಗಳ ಉಲ್ಲೇಖನೆಯಿದೆ. ವೀರಸೇನನ ಧವಲಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ[ಅಮ ರಾವತಿ ಪ್ರತಿ, ಪುಟ ೩೯೭] ಧನಂಜಯನ ಅನೇಕಾರ್ಥನಾಮಮಾಲೆಯ 'ಹೇತಾ ವೇವಂ ಪ್ರಕಾರಾದ್ಯೈಃ ವ್ಯವಚ್ಛೇದೇ ವಿಪರ್ಯಯೇ! ಪ್ರಾದುರ್ಭಾವೇ ಸಮಾಪ್ತಾ ಚ ಇತಿ ಶಬ್ದಂ ವಿದುರ್ಬುಧಾಃ॥' ಎಂಬ ನಿಘಂಟು ಉಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಕುಂಡಕುಂದವುರದ ಪದ್ಮನಂದಿ ಕರ್ಮಪ್ರಾಭೃತ ಮತ್ತು ಕಷಾಯಪ್ರಾಭೃತಗಳನ್ನು ಅರಿತಿದ್ದು ಷಟ್ಟುಂಡಾಗ ಮದ ಮೊದಲು ಮೂರು ಖಂಡ [ಜೀವವಿಭಾಗ]ಗಳಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು ರಚಿಸಿದ ನೆಂದು ಪ್ರತಾವತಾರವು ಹೇಳುವುದು. ವಿಬುಧ ಶ್ರೀಧರನು ಕುಂಡಕುಂದನ ಶಿಷ್ಯನಾದ

ಕುಂದಕೀರ್ತಿ ಈ ಟೀಕೆಯನ್ನು ರಚಿಸಿದನೆಂದು ಹೇಳುವನು.

ನೀರಸೇನನು ಚಿತ್ರಕೂಟಾಮ್ನಾಯದ ಏಲಾಚಾರ್ಯನ ಮತ್ತು ಪಂಚ ಸ್ತೂಪಾಮ್ನಾಯದ ಚಂದ್ರಸೇನನ ಶಿಷ್ಯನಾದ ಆರ್ಯನಂದಿಯ ಶಿಷ್ಯನೆಂದು, 'ಆನತೇಂದ್ರ'ನಿಂದ ವಾಟಗ್ರಾಮದಲ್ಲಿ ನಿರ್ಮಿತವಾದ ಬಸದಿಯಲ್ಲಿ ಗ್ರಂಥರಚನೆಮಾಡಿದ ನೆಂದು ಧವಳಗ್ರಂಥದಿಂದಲೂ ಇಂದ್ರನಂದಿಯ ಶ್ರುತಾವತಾರದಿಂದಲೂ ತಿಳಿದುಬರು ವುದು. ವೀರಸೇನನು ಧವಳ ಟೀಕಾ ಗ್ರಂಥರಚನಾಕಾಲವನ್ನು ಹೀಗೆ ಸೂಚಿಸಿರುವನು.

ಅರತೀಸಮ್ಮಿ ಸತಸಏ ವಿಕ್ಕವುರಾಯಂ ಕಿ[ಹಿ] ಏಸುಸಗಣಾವೇ!

ವಾಸೇಸುತೇರಸಿಯೇ ಭಾಣುವಿಲಗ್ಗೇ ಧವಲಪಕ್ಕೇ ॥

[ಅವುರಾವತಿಪ್ರತಿ]

ಅಟ್ಮಿತೀಸಮ್ಮಿ ಸಾಸಿಯವಿಕ್ಕವುರಾಯಮ್ಮಿ ಏಸು ಸಂಗರಮೋ!

ಪಾ[ಪ್ರೋ]ಸೇ ಸುತೇರಸಿಯೇ ಭಾವವಿಲಗ್ಗೇ ಧವಲಪಕ್ಟೇ ॥ ೬ ॥
ಜಗತ್ತುಂಗದೇವರಜ್ಜೇ ರಿಯಮ್ಮಿ ಕುಂಭವ್ಹಿ ರಾಹುಣಾಕೋಣೀ!
ಸೂರೇತುಲಾಯೇಸಮ್ತೇ ಗುರುವ್ಹಿ ಕುಲಪಿಲ್ಲಯೇ ಹೋನ್ತೇ ॥ ೭ ।
ಚಾವಮ್ಮಿ ವರಣವುತ್ತೇ ಸಿಂಗ್ಫೇ[ಗ್ಧೇ?]ಸುಕ್ಕಮ್ಮಿ ಮಿಣೀಚಂದಮ್ಮಿ !
ಕತ್ತಿಯುಮಾಸೇಏಸಾಟೀಕಾ ಪುಸಮಾಣಿಲಾ ಧವಲಾ ॥ ೮ ॥
ವೋದ್ದ ಣರಾಯಣರಿಂದೇ ಣರಿಂದಚೂಡಾ ಮಣಿಮ್ಮಿ ಭುಂಜಂತೇ!
ಸಿದ್ಧೆ ನ್ನ ಗನ್ನ ಮತ್ತಿಯ ಗುರುಪ್ಪಸಾಯೇಣ ವಿಗತ್ತಾಸಾ ॥ ೯ ॥
ನಿರ್ಣಯಸಾಗರಪ್ರತಿ]

ಹೀರಾಲಾಲರು ವಿಕ್ರಮರಾಯನ ಕಾಲದ ೭೧೮ ಎಂದಿದ್ದರೂ ಶಾಲಿವಾಹನಶಕಕ್ಕೆ (ಸಗಣಾಮೇ) ಅನ್ವಯಿಸಿ, ಧವಲಗ್ರಂಥ ಸಮಾಪ್ತಿ ಕ್ರಿ.ಶ. ೮^೬, ಕಾರ್ತಿಕಶುದ್ಧ ೧೩ (ಅಕ್ಟೋಬರ್ ೮) ಎಂದು, ಆಗ ಜಗತ್ತುಂಗನ ರಾಜ್ಯ ಮುಗಿದು 'ಬೊದ್ದ ನರಯ ' [ಬದ್ದೆ ಗ—ಅಮೇಘವರ್ಷ]ನ ಆಳಿಕೆ ಆರಂಭವಾಗುತ್ತಿದ್ದಿ ತೆಂದು ನಿರ್ಧರಿಸಿದರು. ಆದರೆ ಜೆ. ಪಿ. ಜೈನರು ತಿರ್ವಿಮಸಂವತ್ ೮೩೮ [ಕ್ರಿ.ಶ. ೭೮೦] ಕಾರ್ತಿಕಶುದ್ಧ ೧೩ [ಸೋಮವಾರ, ಅಕ್ಟೋಬರ್ ೮] ಎಂದು ಅಭಿಪ್ರಾಯಪಡುವರು. ಹೀರಾಲಾಲರ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಲ್ಲಿ 'ವಿಕ್ರಮರಾಯಂಹಿ ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಸಮರ್ಪಕವಾದ ಅರ್ಥವಿಲ್ಲ. ಜೆ. ಪಿ. ಜೈನರ ಊಹೆಯಲ್ಲಿ 'ಸಗಣಾಮೇ ' ಅಥವಾ 'ಸಂಗರಮೇ ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವಿಲ್ಲ. ವೀರಸೇನನು ಹೇಳಿರುವ ಗ್ರಹಸ್ಫುಟದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಸಮಸ್ಯೆಗಳಿವೆ. ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಜೈನಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ವಿಕ್ರಮ ಶಕದ ಉಲ್ಲೇಖನೆಯೇ ಕಂಡುಬರುವದು. ಆದರೆ ಜೆ. ಪಿ. ಜೈನ್ ಅವರು ಹೇಳಿದಂತೆ ಕಾರ್ತಿಕ ಶು. ೧೩ ಕ್ರಿ.ಶ. ೭೮೦ರಲ್ಲಿ ಅಕ್ಟೋಬರ್ ೮ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅಕ್ಟೋಬರ್ ೧೬ ಸೋಮವಾರವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದರೂ ಗ್ರಹಗತಿಗಳು ಸರಿಹೋಗುವದಿಲ್ಲ. ವೀರಸೇನನು ಹೇಳಿದಂತೆ ಕುಂಭದಲ್ಲಿ ರಾಹು,

<sup>3</sup> Jaine Antiquary, Jan. 1949, Vol 15.

ಕೋಣ [ಶನಿ ?], ತುಲೆಯಲ್ಲಿ ರವಿ, ಕುಲವಿಲ್ಲ [ಕುಳೀರ]ದಲ್ಲಿ ಗುರು, ವರಣವುತ್ತ [ಕುಜ?] ಧನುಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ, ಶುಕ್ರ ಸಿಂಹದಲ್ಲಿ, ಚಂದ್ರ ಮೀನದಲ್ಲಿದ್ದರು. ತುಲಾಮಾಸ ಕಾರ್ತಿಕ ಶು. ೧೩ರಲ್ಲಿ ಚಂದ್ರನು ರೇವತಿಯಲ್ಲಿರಬಹುದು.

ಕ್ರಿ.ಶ. ೭೮೦ ಅಕ್ಟ್ರೋಬರ್ ೧೯ ಸೋಮವಾರ ಕ್ರಿ.ಶ. ೮೧೯. ಅಕ್ಟ್ರೋಬರ್ ೮ ಬುಧವಾರ

| ರವಿ   | ೧೯೩೦         | ತುಲ         |   |     | ರವಿ      | OF           | <b>y</b> o | ತುಲ         |
|-------|--------------|-------------|---|-----|----------|--------------|------------|-------------|
| ಚಂದ್ರ | નુ જ હ ૰     | ಖೀನ         |   |     | ಚಂದ್ರ    | 4 ઝ          | <b>L</b> o | ವೀನ         |
| ಬುಧ   | ೧೭೨೦         | ಕನ್ನಾ       |   |     | ಬುಧ      | 90           | ೮೦         | <b>ತ</b> ುಲ |
| ಕುಜ   | ೨೫ ೬°        | ಧನುಸ್       |   |     | ಕುಜ      | ا ا و        | g°         | ಧನುಸ್       |
| ಗುರು  | <b>೧೦೯</b> ೦ | ಕಟಕ         |   |     | ಗುರು     | ೧೧೯          | -0         | ಕಟಕ         |
| ಶುಕ್ರ | OFO°         | ತುಲಾ        |   |     | ಶುಕ್ರ    | ೧೪೯          | 30         | ಸಿಂಹ        |
| ಶನಿ   | ೨೪೧೦         | ಧನುಸ್       |   |     | ಶನಿ      | 408          | 80         | ಕುಂಭ        |
| ರಾಹು  | 4 800        | ವೀನ         |   |     | ರಾಹು     | <b>a</b> 9 8 | ю          | ಕುಂಭ        |
| ಕೇತು  | ೧೭೦೦         | ಕನ್ಯಾ       |   |     | ಕೇತು     | ೧೪೫          | ю          | ಸಿಂಹ        |
| ರಾಚ   |              |             | 1 | ಚ   | .        |              |            | 7           |
| ಕ್ರ.  | ಶ. ೭೮೦       | ಗು          | - | n ජ | ಕ್ರಿ. ಶ. | 1            | ಗು<br>ಕೇ   | -           |
| ಕು ಶ  | ಲ ರ<br>ಬು ಶು | <b>है</b> ९ |   | ಕು  |          | ဃ            |            | -           |

ಕ್ರಿ. ಶ. ೭೮೦ರಲ್ಲಿ ಉಕ್ತತಿಧಿಯಲ್ಲಿ ಶುಕ್ರನು ಸಿಂಹದಲ್ಲಿರುವದಿಲ್ಲ ಮತ್ತು ಕುಂಭದಲ್ಲಿ ಕೋಣ (ಶನಿ) ಇರುವದಿಲ್ಲ. ಕ್ರಿ. ಶ. ೮೧೬ ಕಾರ್ತಿಕ ಶುದ್ಧ ೧೩ರಲ್ಲಿ ಗ್ರಹಗಳು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ವೀರಸೇನನು ಹೇಳಿದಂತೆಯೇ ಇದ್ದರೂ ವಿಕ್ರಮರಾಯನ ಶಕಕ್ಕೆ ಅನ್ವಯಿಸಲಾಗುವದಿಲ್ಲ.

ಇನ್ನು 'ಜಗತ್ತುಂಗ ದೇವರಾಜ್ಯ' 'ವೋದ್ದ ಣರಾಯಣರಿಂದ' ಎಂಬುದರ ಆಧಾರದ ಮೇಲೆಯೂ ವೀರಸೇನನ ಶಿಷ್ಯರ ಗ್ರಂಥಗಳ ಆಧಾರದ ಮೇಲೆಯೂ ವೀರಸೇನನ ಶಾಲ ನಿರ್ಣರ್ಯವನ್ನು ಮಾಡಬಹುದು. 'ತುಂಗ' ಎಂಬುದು ರಾಷ್ಟ್ರ ಕೂಟ ಚಕ್ರವರ್ತಿಗಳ ಚಿಹ್ನೆ. ರಾಷ್ಟ್ರ ಕೂಟರಲ್ಲಿ ಇಮ್ಮಡಿ ಗೋವಿಂದ (ಕ್ರಿ. ಶ. ೭೭೨-೭೭೯)ನಿಗೆ ಈ ಜಗತ್ತುಂಗ ಎಂಬ ಬಿರುದಿದ್ದಿ ರಬಹುದಾದರೂ ಈಗ ಸಿಕ್ಕಿರುವ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬಂದಿಲ್ಲ. ಅನಂತರ ಆಳಿದ ಧ್ರುವನಿರುಪಮ (೭೭೯–೭೯೩)ನ

ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಹರಿನಂಶಕರ್ತೃವಾದ ಜಿನಸೇನನು ವೀರಸೇನನ ಹೆಸರನ್ನು ಹೇಳಿರುವನು. ಈ ಧ್ರುವಧಿರುಪಮನಿಗೆ ಜಗತ್ತುಂಗನೆಂಬ ಬಿರುದಿತ್ತಿದೆಂದು ನಿಶ್ಚಿತವಾಗಿಲ್ಲ. ಬಾದಿ ಪೊದ್ದಿಯ ಪಟ್ಟ್ರದಕಲ್ ಶಾಸನ ಇಮ್ಮ್ರಡಿ ಗೋವಿಂದನದೆಂದು ಫ್ಫೀಟ್ ಊಹಿಸಿದ್ದು ದನ್ನು ಕೀಲ್ ಹೋರ್ನ್ನ ಅಂಗೀಕರಿಸಿಲ್ಲ. ವಾಮನನ ಲಿಂಗಾನುಶಾಸನದಲ್ಲಿ 'ಜಗತ್ತುಂಗ ಸಭಾ' ಉಲ್ಲೇಖನೆಯಿದೆ.

ಹರಿವಂಶವನ್ನು ರಚಿಸಿದ ಬೃಹತ್ಪುನ್ನಾಟಸಂಘದ [ಒಂದನೆಯ] ಜಿನಸೇನನು ವೀರಸೇನ, ಕೀರ್ತಿಷೇಣ ಗುರುಗಳನ್ನು ತನ್ನ ಸಮಕಾಲೀನ[ಶಕ ೭೦೫= ಕ್ರಿ.ಶ. ೭೮೩] ರಾಜರನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿರುವನು.4

ಜಿತಾತ್ಮ ಪರಲೋಕಸ್ಯ ಕವೀನಾಂ ಚಕ್ರವರ್ತಿನಃ | ವೀರಸೇನಗುರೋಃ ಕೀರ್ತಿರಕಲಂಕಾವಭಾಸತೇ ॥

ಯಾವಿತೋ $_{S}$ ಭ್ಯು ದಯೇ ತಸ್ಮ ಜಿನೇಂದ್ರ ಗುಣಸಂಸ್ತು ತಿಃ | ಸ್ವಾಮಿನೋಜಿನಸೇನಸ್ಮ ಕೀರ್ತಿಸಂಕೀರ್ತಯತ್ನ ಸೌ  $\parallel$  ೧. ೩೯-೪೦

ತಪೋನುಯೀಂ ಕೀರ್ತಿನುಶೇಷದಿಕ್ಷುಯಃ ಕ್ಷಿಪನ್ ಬಭೌ ಕೀರ್ತಿತಕೀರ್ತಿಷೇಣಃ| ತದಗ್ರಶಿಷ್ಠೇಣಶಿವಾಗ್ರಸೌಖ್ಯ ಭಾಗರಿಷ್ಟನೇವೀಶ್ವರಭಕ್ತಿ ಭಾವಿನಾ ॥

ee\_44.

ಸ್ವಶಕ್ತಿಭಾಜಾ ಜೀನಸೇನಸೂರಿಣಾ ಧಿಯಾಲ್ಪಯೋಕ್ತಾ ಹರಿವಂಶಪದ್ಧ ತೀ | ಯುದತ್ರಕಂಚಿದ್ರ ಚಿತಂ ಪ್ರಸಾದತೇ ಪರಂಪರಾವ್ಯಾಹೃತಿದೋಷದೂ ೩ತಮ್ ॥ ೬೬-೩೪

ಶಾಕೇಷ್ಟಬ್ಧ ಶತೇಷು ಸಪ್ತಸು ದಿಶಂಪಂಚೋತ್ತರೇಷೂತ್ತರಾವರ್ । ಪಾತೀಂದ್ರಾಯುಧನಾನ್ನು ಕೃಷ್ಣ ನೃಪಜೀಶ್ರೀ ಪಲ್ಲಭೇ ದಕ್ಷಿಣಾಮ್ ! ಪೂರ್ವಾಂ ಶ್ರೀಮದವನ್ನೆ ಭೂಭೃದಿನೃಪೇ ವತ್ಸಾಧಿರಾಜೀs ಪರಾಮ್ | ಸೌರ್ಯಾಣಾಮಧಿಮಂಡಲಂ ಜಯುತೇ ವೀರೇವರಾಹೋವತಿ ॥

ಕಲ್ಯಾ ಜೈಃ ಪರಿವರ್ಧಮಾನನಿಪುಲಶ್ರೀ ವರ್ಧಮಾನೇಪುರೇ। ಶ್ರೀಪಾರ್ಶ್ವಾಲಯನನ್ನ ರಾಜನಸತೌ ಪರ್ಯಾಪ್ತಿ ಶೇವೇಪುರಾ। ಪಶ್ಚಾ ದ್ದೌ ಸ್ತ್ರಟಕಾಪ್ರಜಾಪ್ರಜನಿತ ಪ್ರಾಜ್ಯಾ ರ್ಚನಾವರ್ಚನೇ। ಶಾಂತೇಶಾಂತಗೃ ಹೇ ಜಿನೇಶರಚಿತೋ ವಂಶೋಹರೀಣಾಮಯಮ್ ॥

ವ್ಯುತ್ಸೈಷ್ಟಾಖಲ ಸಂಘನ್ನತಿ ಬೃಹತ್ತುನ್ನಾಟ ಸಂಘಾನ್ವಯೇ। ಪ್ರಾಸ್ತರ್ರೀ ಜಿನಸೇನಸೂರಿಕವಿನಾ ಲಾಭಾಯ ಬೋಧೀಃ ಪುನಃ। ದೃಷ್ಟೋಯಂ ಹರಿವಂಶಪುಣ್ಯ ಚರಿತಃ ಶ್ರೀಪಾರ್ಶ್ವತಃ ಸರ್ವತೋ। ವ್ಯಾಪ್ತಾಶಾಮುಖಮಣ್ಡೆಲಃ ಸ್ಥಿ ರತರಃ ಸ್ಥೇಯಾತ್ತೈಥಿನ್ಯಾಂ ಚಿರಮ್॥

FF 24-22.

ಇಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವ ವೀರಸೇನನು ಬಹುಶಃ ಧವಳ ಗ್ರಂಥಕಾರನಾದುದರಿಂದ ಕ್ರಿ. ಶ. ೬೮೩ಕ್ಕೆ, ಹಿಂದೆಯೇ ಪ್ರಸಿದ್ಧ ನಾಗಿದ್ದ ನೆಂದು ಊಹಿಸಬಹುದು. ಈ ಒಂದನೆಯ

<sup>4,</sup> Sources of Karnataka History. Vol I. P. 67,

ಜಿನಸೇನನು ಕೀರ್ತಿಷೇಣನ ಅಗ್ರಶಿಷ್ಯನೆಂದು, ವರ್ಧಮಾನವುರದಲ್ಲಿ ನನ್ನ ರಾಜನಿಂದ ನಿರ್ಮಿತವಾದ ಪಾರ್ಶ್ವನಾಥ ಬಸದಿಯಲ್ಲಿ ಗ್ರಂಥವನ್ನು ರಚಿಸಿದನೆಂದೂ ಹೇಳಿ ಕೊಂಡಿರುವನು. ದ್ವೀತಿಯ ಜಿನಸೇನನು ವೀರಸೇನ ಮುನಿಯ ಶಿಷ್ಯನಾದ ವಿನಯ ಸೇನನ ಪ್ರಚೋದನೆಯಿಂದ ವಾರ್ಶ್ವಾಭ್ಯುದಯವೆಂಬ ವೇಷ್ಟ್ರಿತಕಾವ್ಯವನ್ನು ರಚಿಸಿದನು.

ಇತಿವಿರಚಿತವೇತತ್ಕಾನೃಮಾವೇಷ್ಟ್ರೃಮೀಘಂ
ಬಹುಗುಣಮಪದೋಷಂ ಕಾಲಿದಾಸಸ್ಯ ಕಾವ್ಯಮ್ |
ಮಲಿನಿತ ಪರಕಾವ್ಯಂ ತಿಷ್ಮತಾದಾಶಶಾಂಕಂ
ಭುವನಮವತು ದೇವಃ ಸರ್ವದಾಮೋಘವರ್ಷಃ ॥
ಶ್ರೀ ವೀರಸೇನ ಮುನಿಪಾದಪಯೋಜ ಭೃಂಗಃ
ಶ್ರೀಮಾನಭೂದ್ವಿನಯಸೇನ ಮುನಿರ್ಗರೀಯಾನ್ ।
ತಚ್ಚೋದಿತೇನ ಜಿನಸೇನ ಮುನೀಶ್ವರೇಣ
ಕಾವ್ಯಂ ವೃಧಾಯಿ ಪರಿವೇಷ್ಟಿತ ಮೇಘದೂತಮ್ ||
ಇತ್ಯಮೇಘವರ್ಷ ವರಪೇಶ್ವರ ಪರಮಗುರು ಶ್ರೀ ಜಿನಸೇನಾಚಾರ್ಯ

ಇದರಿಂದ ಅಮೋಘವರ್ಷನ ಪರಮಗುರು ಜಿನಸೇನನು ವೀರಸೇನನ ಶಿಷ್ಯನಾದ ವಿನಯಸೇನನ ಸಮಕಾಲೀನನು. ಮಹಾಪುರಾಣದಲ್ಲಿ ವೀರಸೇನನು ತನ್ನ ಗುರುವೆಂದೂ ಧವಲ ಗ್ರಂಥಕರ್ತ್ಯವೆಂದೂ ಜಿನಸೇನನು ಸೂಚಿಸಿರುವನು.<sup>6</sup>

ವಿರಚಿತೇ ಮೇಘದೂ ತವೇಷ್ಟ್ರಿತೇ ಪಾರ್ಶ್ವಾ ಭ್ಯು ದೆಯೇ....

ಶ್ರೀ ನೀರಸೇನ ಇತ್ಯಾ ಪ್ರಭಟ್ಟಾ ರಕ ಪೃಥು ಪಥಃ ।

ಸನಃ ಪುನಾತು ಪೊತಾತ್ಮಾಕವಿ ವೃಂದಾರಕೋ ಮುನೀ ॥

ಲೋಕವಿತ್ತ್ವಂ ಕನಿತ್ತ್ವಂಚ ಸ್ಥಿತಂ ಭಟ್ಟಾ ರಕೇ ದ್ವಯ ಮ್ ।

ವಾಬ್ಮುತಾ ವಾಗ್ಮಿತಾ ಯಸ್ಮ ವಾಚಾವಾಚೆ ಸ್ಪತೇರಪಿ ॥

ಸಿದ್ಧಾ ನ್ತೋ s ಸಿನಿಬದ್ಧಾ ನಾಂ ವಿಧಾತುರ್ಮದ್ಗು ರೋಶ್ಚಿ ರಂ ।

ಮನ್ಮನಃ ಸರಸಿಸ್ಥೇಯಾನ್ ಮೃದುಪಾದ ಕುಶೀಶಯಮ್ ।

ಧವಲಾಂ ಭಾರತೀಂ ತೆಸ್ಮ ಕೀರ್ತಿಂಚ ವಿಧು ನಿರ್ಮಲಾಂ ।

ಧವಲೀಕೃತ ನೀಶೀಸಭುವನಾಂ ತಾಂ ನಮಾಮ್ಮ ಹಮ್ ॥

(റ.೫೫\_೫೮)

ಇದೇ ಜಿನಸೇನನು ವೀರಸೇನನ ಧವಳದ ಸಮಾಪ್ತಿಯಾಗಿ ಜಯ ಧವಳವನ್ನು ಶಕ ೬೫೯,ಫಾಲ್ಗುಣ ಶುದ್ಧ ದಶಮೀ, ನಂದೀಶ್ವರ ಮಹೋತ್ಸವದ ದಿನಪೂರ್ತಿಮಾಡಿದನು. ಶ್ರೀಪಾಲನು ಈ ಗ್ರಂಧ ಸಂಪಾದನೆ ಮಾಡಿದನೆಂದೂ, ಅಮೋಘವರ್ಷನು ಆಳು ತ್ತಿದ್ದಾಗ ಗೂರ್ಜರಾರ್ಯನಿಗೆ ಸೇರಿದ್ದ ವಾಟಗ್ರಾಮದಲ್ಲಿ ಬರೆಯಲ್ಪಟ್ಟಿತೆಂದು ಜಿನಸೇನನು ಜಯಧವಳ ಪ್ರಶಸ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವನು.<sup>7</sup>

<sup>5.</sup> Sources Vol. I. p. 68

<sup>6.</sup> Sources. Vol. I. p. 74

<sup>7.</sup> Sources. Vol. I. p. 77

ಇತಿ ಶ್ರೀವೀರಸೇನೀಯಾಟೀಕಾ ಸೂತ್ರಾರ್ಥಬೋಧಿನೀ। ವಾಟಗ್ರಾಮಪುರೇಶ್ರೀಮದ್ಗೂ ರ್ಜರಾರ್ಡ್ಯ ಸುಪಾಲಿತೇ ॥ ಫಾಲ್ಗು ನೇಮಾಸಿ ಪೂರ್ವಾಹ್ನೇ ದಶಮ್ಮಾಂ ಶುಕ್ಲ ಪಕ್ಷಕೇ। ಪ್ರವರ್ಧಮಾನಪೊಜಾಯಾಂ ನಂದೀಶ್ವರಮಹೋತ್ಸವೇ ॥ ಅನೋಘವರ್ಷರಾಜೇಂದ್ರಪ್ರಾಜ್ಯ ರಾಜ್ಯ ಗುಣೋದಯಾ | ನಿಷ್ಠಿತ ಪ್ರಚಯಂ ಯಾಯಾದಾಕಲ್ವಾಂತ ಮನಲ್ಪಿಕಾ ॥ ಷಷ್ಠಿ ರೇವಸಹಸ್ರಾಣಿ ಗ್ರಂಥಾನಾಂ ಪರಿಮಾಣತಃ | ಶ್ಲೋಕೇನಾನುಷ್ಟು ಭೇನಾತ್ರ ನಿರ್ದಿಷ್ಟಾನ್ಯ ನುಪೂರ್ವಶಃ ॥ ವಿಭಕ್ತೀ ಪ್ರಥಮಸ್ತನ್ದೋ ದ್ವಿತೀಯಃ ಸಂಕ್ರಮೋದಯಃ। ಉಪಯೋಗಶ್ಚಶೀಷಾಸ್ತು ತೃತೀಯಸ್ಕೃನ್ನ ಇಷ್ಟತೇ॥ ಏಕಾನ್ನಷಷ್ಠಿಸಮಧಿಕಸಪ್ತಶತಾಬ್ದೇಷು ಶಕನರೇನ್ದ್ರಸ್ಕ್ರ! ಸಮತೀತೇಷು ಸಮಾಪ್ತಾ ಜಯಧವಲಾ ಪ್ರಾಭೃತವ್ಯಾಖ್ಯಾ ॥ ಟೀಕಾ ಶ್ರೀಪೀರಸೇನಾಯಾ ಶೇಷಾ ಪದ್ವತಿಪಂಜಿಕಾ ॥ ್ರೀವೀರಪ್ರಭುಭಾಷಿತಾರ್ಥಘಾಟನಾ ನಿರ್ಲೋಡಿತಾನ್ಡಾಗಮ... ನ್ಯಾಯಾ ಶ್ರೀ ಜಿನಸೇನ ಸನ್ಮುನಿವರೈರಾದೇಶಿತಾರ್ಥಃಸ್ಥಿತಿ:। ಟೀಕಾ ಶ್ರೀಜಯ ಚಿಹ್ನಿತೋರುಧವಲಾ ಸೂತ್ರಾರ್ಥಸಂಬೋಧಿನೀ | ಸ್ಥೇಯಾದಾರವಿಚಸ್ಥ್ರಮುಜ್ಜ್ವಲತಮಾ ಶ್ರೀಪಾಲಸಂಪಾದಿತಾ ॥

ಜಯಧನಲವು ಕ್ರಿ.ಶ ೮೩೭, ಫೆಬ್ರವರಿ ೧೯, ಸೋವ ವಾರ ಸಮಾಪ್ತಿಯಾಯಿತು. ಬಹುಶಃ ಜಿನಸೇನನು ಮಹಾಪುರಾಣ ಗ್ರಂಥರಚನೆಯನ್ನು ಅನಂತರ ಆರಂಭಿಸಿ ಅಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಬಿಟ್ಟುದನ್ನು ಅವನ ಶಿಷ್ಯನಾದ ಗುಣಭದ್ರಾ ಚಾರ್ಯನು ಬಂಕಾಪುರದಲ್ಲಿ ಕ್ರಿ.ಶ. ೧೯೮, ಮಾರ್ಚಿ ೨ ಗುರುವಾರ ಶ್ರೀಪಂಚಮಿ ದಿನ ಉತ್ತರ ಪುರಾಣರೂಪವಾಗಿ ಪೂರ್ತಿಮಾಡಿದನು.

ವೀರಸೇನ.... ಕೀರ್ತಿಷೇಣ.

ಹರಿವಂಶದ ಜಿನಸೀನ ಕ್ರಿ.ಶ. ೭೮೩.

ವೀರಸೇನನಧವಲ. ಕ್ರಿ.ಶ. ೮೧೬.

ವಿನಯ ಸೇನ\_ ಜಿನಸೇನ\_ ಪಾರ್ಶ್ವ ಭ್ಯು ದಯ

ಜಿನಸೇನ-- ಜಯಧವಲ ಕ್ರಿ.ಶ. ೮೩೭.

ಶ್ರೀಪಾಲ

ಜಿನಸೇನ\_\_ ಮಹಾಪುರಾಣ\_ ಆದಿಪುರಾಣ.

ಗುಣಭದ್ರ .... ಉತ್ತರಪುರಾಣ .... ಕ್ರಿಶ. ೮೯೮.

ನೀರಸೇನ ಮತ್ತು ಎರಡನೆಯ ಜಿನಸೇನರು ಬಹು ದೀರ್ಘಕಾಲ ಜೀವಿಸಿದ್ದ ರೆಂದು ಊಹಿಸಬೇಕಾಗಿದೆ. ಹರಿವಂಶದ ಜಿನಸೇನನು ತನ್ನ ಗ್ರಂಥವನ್ನು ನನ್ನ ರಾಜನಿಂದ

<sup>8.</sup> Sources. Vol I, P. 109.

<sup>9.</sup> E. I. IX. P. 193,

ನಿರ್ಮಿತವಾದ ಬಸದಿಯಲ್ಲಿ ಬರೆದನೆಂದು ಹೇಳಿರುವದರಿಂದ ಬಹುಶಃ ಈ ನನ್ನ ರಾಜನು ಕ್ರಿ.ಶ. ೭೯೩ರಲ್ಲಿದ್ದ ಶಂಕರಗಣನ ತಂದೆಯೂ ಕಕ್ಕನ ಮಗನೂ ಆದ ನನ್ನ ರಾಜನಾಗಿರಬೇಕು. ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟ ಮುಮ್ಮಡಿ ಗೋವಿಂದ [ಕ್ರಿ.ಶ. ೭೯೩–೮೧೫]ನಿಗೆ ಜಗತ್ತುಂಗನೆಂಬ ಬಿರುದಿದ್ದಿ ತೆಂದು [ಸು. ಕ್ರಿ $\cdot$ ಶ. ೮೦೦] ಬನವಾಸಿಯ ರಾಜಾದಿತ್ಯ ಪರಮೇಶ್ವರನ ಶಾಸನದಿಂದಲೂ  $^{10}$  ಹೂಲಹಳ್ಳಿ ಶಾಸನದಿಂದಲೂ ತಿಳಿದುಬರುವದು. ಈ ಹೂಲಿಹಳ್ಳಿಶಾಸನದಲ್ಲಿ 11 ಜಗತ್ತುಂಗನು ಆಳುತ್ತಿದ್ದಾಗ ಸಲುಕಿಕವಂಶದ ಮಣಿ ನಾಗನ ಮೊಮ್ಮಗನೂ ಬನವಾಸಿಯ ರಾಜಾದಿತ್ಯನ ಮಗನೂ ಆದ ಸಾಮಂತ ಬುದ್ಧ ರಸನುಎರೆಯಮ್ಮ್ರರಸನೊಡನೆ ದಾನಮಾಡಿದಂತೆ ಹೇಳಿದೆ. ವೀರಸೇನನು ಜಗತ್ತುಂಗ ದೇವರಾಜ್ಯ ವೆಂದು ಹೇಳಿ ವೊದ್ದ ಣರಾಯನರೇನ್ದ್ರ ನೆಂದು ಬಹುಶಃ ಒಬ್ಬ ಸಾಮಂತನ ಹೆಸರನ್ನು ಹೇಳಿರುವನು. ಮುಮ್ಮಡಿ ಗೋವಿಂದನ ಮಗನಾದ ಅಮೋಘವರ್ಷ [ನೈ ಪತುಂಗ] ಸೀ ' ಬೊದ್ದ ನ ನರಯ '[ಬದ್ದೆ ಗ ನರಪ] ಎಂಬ ಹಿರಾಲಾಲರ ಪಾಠಾಂತರ \_ 0 ದಿಂದ, ಅಮೋಘವರ್ಷನಿಗೂ ಬದ್ದೆಗ ಎಂಬ ಹೆಸರಿದ್ದಿ ತೆಂದು ಕೆಲವರೂ ಊಹಿಸಿರು ವರು ಕ್ರಿ.ಶ. ೯೩೭ರಲ್ಲಿದ್ದ ಇಮ್ಮಡಿ ಕೃಷ್ಣನ ಮೊಮ್ಮಗನೂ ಯುವರಾಜನಾಗಿಯೇ ಗತಿಸಿದ ಜಗತ್ತುಂಗನ ದ್ವಿತೀಯವುತ್ರನೂ ಆದ ಮುಮ್ಮಡಿ ಅಮೋಘವರ್ಷನಿಗೆ ಬದ್ದೆಗ ಎಂಬ ಹೆಸರೂ ಇದ್ದಿ ತು. ಆದರೆ ಅವನೆ ಹಿಂದಿನ ಇಬ್ಬರು ಅಮೋಘವರ್ಷ ರಿಗೂ ಬದ್ದೆಗೆ ಎಂಬ ಹೆಸರಿದ್ದಿ ತೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಸಾಕಷ್ಟು ಆಧಾರಗಳಿಲ್ಲ. ಕೇವಲ ನರೇಂದ್ರ ಎಂದು ಹೇಳಿರುವದರಿಂದ ಸಾಮಂತ ಬುದ್ಧರಸನ ಹೆಸರನ್ನೇ 'ವೊದ್ದ ಣರಾಯ $^{-}$ ಎಂದು ವೀರಸೇನನು ಹೇಳಿರಬಹುದು. ಅಮೋಘವರ್ಷ ನೃವತುಂಗನಿಗೆ ಅತಿಶಯ ಧವಲ ಎಂಬ ಬಿರುದಿತ್ತೆಂದು ಕವಿರಾಜಮಾರ್ಗದಿಂದ ವಿದಿತವಾಗಿದೆ.12

ಕೃತಕೃತ್ಯಮಲ್ಲನಪ್ಪತಿಹತವಿಕ್ತಮನೊಸೆದು ವೀರನಾರಾಯಣನ್ನ ಪ್ಪ**ತಿಕರುುಥವಳಂ** ನಮಗೀಗತರ್ಕಿತೋಪಸ್ಥಿ ತಪ್ರತಾಪೋದಯಮಂ 🏾

ಭೂತಬಲಿಯ ಮಹಾಧವಳ, ವೀರಸೇನನ ಧವಳ, ಜಿನಸೇನನ ಧವಳ ಅಲ್ಲದೆ, ಕುಮು ದೇಂದು ವಿಜಯ ಧವಳ, ಜಯಶೀಲ ಧವಳ ಮತ್ತು ಅತಿಶಯಧವಳಗಳ ಉಲ್ಲೇಖನೆ ಮಾಡಿರುವನು. ಜೀನಸೇನನ ಜಯಧವಳ [ಕ್ರಿ.ಶ. ೮೩೭] ಅನಂತರ ಅಮೇಘ ವರ್ಷನ ಅಂತ್ಯ [ಕ್ರಿ.ಶ. ೮೭೭]ಕ್ಕೆ ಮತ್ತು ಕ್ರಿ.ಶ. ೮೬೬ ನೀಲಗುಂದ ಸಿರೂರುಶಾಸನ ಗಳಿಗೆ ಮುಂಚೆ ನೃಸತುಂಗನಿಗೆ ಅತಿಶಯಧವಳ ಎಂಬ ಬಿರುದು ಬಂದು ಈ ಅಂತರ ದಲ್ಲಿ ಕುಮುದೇಂದುವಿನ 'ಭೂವಲಯ' ಮತ್ತು ಕವಿರಾಜಮಾರ್ಗ ರಚಿತವಾಗಿರ ಬೇಕು.

<sup>10,</sup> E. C. VIII. Sb. 22. 11. M E.R. 1934. E. 95.

<sup>12.</sup> Sources. Vol I. P. 79.

ವರೆದವುಂಗಳಪ್ರಾಭೃತದ ಪುಹಾಕಾವ್ಶಃ ಸರಣಿಯೊಳ್ ಸಿರಿ ನೀರಸೇನ। ಗುರುಗಳ ಮತಿಜ್ಞಾ ನದರಿನಿಗೆ ಸಿಲುಕಿಹ। ಅರಹನ್ವಕೇವಲಜ್ಞಾ ನ॥ [ಭೂವಲಯ ೯.೧೪೩]

ಜನಿಸಲು ಸಿರಿವೀರಸೇನರ ಶಿಷ್ಯನ । ಘನವಾದ ಕಾವ್ಯದ ಕಥೆಯ । ಜಿನಸೀನ ಗುರುಗಳ ತನುವಿನಜನ್ಮದ । ಘನಪುಣ್ಣ ವರ್ಧನ ವಸ್ತು ॥ ೧೪೫ ॥ ಹಾಹಾಜನಪದವೆಲ್ಲದರೊಳು ಧರ್ಮ । ತಾನು ಕ್ಷೀಣಿಸಿ ಬರ್ಪಾಗ । ತಾನಲ್ಲಿ ಮಾನ್ಯಬೇಟದ ದೊರೆಜಿನಭಕ್ತ ! ತಾನು ಅಮೋಘವರ್ಷಾನ್ಯ ॥ ॥ ೧೪೬ ॥

ಪದವಿಗಳೈದುಸಂಜನಿಸಿದ ರಾಜಗಿ । ಸ **ಧವಲದಾದಿನು** ವೈದ್ಧ್ಯಾ ... ಸ್ಪದವಾಗಿ ಎರಡನೆಯ ಜಯುಧವಲಾಂಕದ । ಬದಿಗೆ ಮೂರನೆ **ವುಹಾಧವಲ** ॥

ದೀನತ್ವವಳಿಸುತ ಜನತೆಯ ಪಾಲಿಪ । ಭೂನುತ ವರ್ಧಮಾನಾನ್ಕ । ಆ ನಮ್ಮಜನತೆಯ ಜಯಶೀಲಧವಲದ | ಶಾನೆ ಪದವಿಯದು ನಾಲ್ಕು ॥ ವಶವಾದತಿಶಯಧವ ಭೂವಲಯದ । ಯಶವಾಗೆ ಐದನೆಯ ಅನ್ಕ । ರಸವಿಸ್ಮಯವಾನ ವಿಜಯಧವಲವಿನ್ತು । ಯಶದ ಭೂವಲಯದ ಭರತ ॥ ಮಹಿಯಗೆಲ್ದಂತವ ವಶಗೆಯ್ದ ರಾಜನು | ವಹಿಸಿದ ದಕ್ಷಿಣ ಭರತೆ | ಸಿಹಿಯ ಖಂಡದ ಕರ್ಮಾಟಕಚಕ್ರಿಯ | ಮಹಿಯೆ ಮನ್ಡಲವೆಸರಾನ್ತು ॥

( F. O & F .. O & 9 )

ಬಹುಶಃ ಭಹಖಂಡಶಾಸ್ತ್ರದ ಆರು ಭಾಗಗಳಾದ ಜೀವರ್ಗಾಣ, ಖುದ್ದಾಬಂಧ, ಬಂಧ ಸಮಿತ್ತ ವಿಚಯ, ವೇದಣಾ, ವಗ್ಗಣಾ, ಮಹಾಬಂಧಗಳಿಗೆ ಅನುಕ್ರಮವಾಗಿ ಧವಲ, ಜಯಧವಲ, ಮಹಾಧವಲ, ಜಯಶೀಲಧವಲ, ಅತಿಶಯಧವಲ ಮತ್ತು ವಿಜಯ ಧವಲಗಳೆಂಬ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಭಾಗಗಳಿದ್ದವೆಂದು ಕುಮುದೇಂದುವಿನ ಅಭಿಪ್ರಾಯವಿರ ಬಹುದು.

ಕುಮುದೇಂದು 'ಜಿನಸೇನ ಗುರುಗಳ ತನುವಿನ, ಜನ್ಮ್ರದ... ವಸ್ತು ' ಎಂದು ಜಿನಸೇನನಿಗೂ ಗುರುಪದವಿಯನ್ನು ಕೊಟ್ಟರುವದರಿಂದಲೂ ಜಯಧವಲ ಮತ್ತು ಮಹಾಪುರಾಣಗಳ ಉಲ್ಲೇಖನೆಯಿಂದಲೂ ಮಹಾಪುರಾಣ (ಆದಿಭಾಗ) ಪ್ರಚಾರಕ್ಕೆ ಬಂದಮೇಶೆ ಅಮೋಘವರ್ಷನ ಅಂತ್ಯ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಭೂವಲಯ ಗ್ರಂಥವನ್ನು ರಚಿಸಿರ ಬೇಕು. ಭೂವಲಯದ ಮೂರನೆಯ ನವಕದಲ್ಲಿರುವ ಸಂಸ್ಕೃತ ಬಂಧದಲ್ಲಿ—

ಅಸ್ಯ(ವ?) ಭೂವಲಯ ಸಿದ್ಧಾನ್ರ ನಾವುಧೀಯಸ್ಯ ಮೂಲಗ್ರನ್ಥ (ಃ) ಕರ್ತಾರಃ ಶ್ರೀ ಸರ್ವಜ್ಞ ದೇವಾಃ ತದುತ್ತರ ಗ್ರಂಥಕರ್ತಾರಃ ಗಣಧರದೇವಾಃ ತೇಷಾಂ ವಚನಾನುಸಾರ ಸಾದ್ಯಾಚಾರ್ಯ ಶ್ರೀಕುನ್ದ ಕುನ್ದಾಚಾರ್ಯಮ್ನಾಯ ಶ್ರೀಪುಷ್ಪದನ್ನ ಭೂತಬಲಿ ಗುಣಧರಾರ್ಯಮಂಕ್ಷು ನಾಗಹಸ್ತಿ ಯತಿ ವೃಷಭ ವೀರ ಸೀನಾಭ್ಯಾಂವಿರಚಿತಂ ಶ್ರೀಶ್ರೋತಾರಃ ಸಾವಧಾನತೆಯೂ ಶ್ರುಣ್ವನ್ನು ॥

ಧವಲಾಂ ಭಾರತೀಂ ಚ ಖಣ್ಡಂ ಶುಚಿ ನಿರ್ಮಲಾಂ । ಧವಲೀಕೃತನೀಶೇಷ ಭುವ್ರನಾನ್ತ್ರಾಮ್ ನಮಾಮ್ಮಹಪ್ ॥ ಶ್ರೀ ವೀರಸೇನ ಇತ್ಯಾಪ್ತ ಭಟ್ಟಾರಕ ಪೃಥುಪ್ರಥಃ। ಆಸಾನ (१ मतः) ಶುನಾತು ಪೂತಾತ್ಕ್ಯಾ ಕವಿವೃಂದಾರಕೋ ಮುನಿः॥ ಈ ಎರಡು ಶ್ಲೋಕಗಳು ಮಹಾಪುರಾಣದಲ್ಲಿ ಹೀಗಿವೆ.

> ಶ್ರೀ ನೀರಸೇನ ಇತ್ಯಾತ್ತೆ ಭಟ್ಟಾರಕ ಪೃಥುಪಥಃ। ಸನಃ ಪುನಾತು ಪೂತಾತ್ಮಾ ಕನಿವೃಂದಾರಕೋ ಮುನೀ॥ ಧವಲಾಂ ಭಾರತೀಂತೆಸ್ಮ ಕೀರ್ತಿಂಚ ವಿಧು ನಿರ್ಮಲಾಂ। ಧವಲೀಕೃತ ನಿಶ್ಶೇಷಭುವನಾಂ ತಾವರ್ ನಮಾಮ್ಮಹಮ್॥

> > (ಮಹಾ ಪುರಾಣ ೧. ೫೫,೫೮)

ಕುಮದೇಂದು ಭಲ್ಲಾ ತಕಾದ್ರಿ(ಗೇರುಸೊಪ್ಪೆ) ನಂದಿ, ಕೊವಳಾಲ, ಕಟ್ಟು ಪ್ಪು, ಗೊಟ್ಟಿಗೆ ಗಂಗ, ತಲೆಕಾಚ ಗಂಗ ಮುಂತಾದುವನ್ನು ಸೂಚಿಸಿರುವದರಿಂದ ಅಮೋಘವರ್ಷನೆ ಸುಮಾರು ಸಮಕಾಲೀನನಾದ ಶಿವಮಾರ ಸೈಗೊಟ್ಟನ ಆಶ್ರಯವನ್ನು ಪಡೆದಿದ್ದ ನೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಸೈಗೊಟ್ಟ ಶಿವಮಾರನು ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟ ಧ್ರುವನ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ದಂಗೆಯೆದ್ದು ಅವಧಿಂದ ಬಂಧಿಸಲ್ಪಟ್ಟು ಮುಮ್ಮಡಿ ಗೋವಿಂದನಿಂದ ಬಿಡುಗಡೆ ಪಡೆದನು. ಆದರ ಪುನಃ ಗಂಗರಾಜ್ಯದಲ್ಲಿ ದಂಗೆ ಎದ್ದು ದರಿಂದ ಗೋವಿಂದನು ಶಿವಮಾರನನ್ನು ಪುನಃ ಸೆರೆಯಲ್ಲಿಟ್ಟನು.<sup>13</sup>

ಯೇನೇಹ ಬದ್ಧ ಮನಲೋಕ್ಕ್ರ ಚಿರಾಯ ಗಾಂಗಂ ದೂರೇಶ್ವನಿಗ್ರಹಧಿಯೇನ .. ಕಲೀ ಪ್ರಯಾತಃ॥

ಯೇನಾತ್ಯಂತದಯಾಳುನ್ಯಾಥ ನಿಗಳಕ್ಷೇಶಾದಪಸ್ಥಾನತೆಂ ಸ್ವಂದೇಶಂಗಮಿತೋ<sub>ತ</sub>ಪಿ ದರ್ಪವಿಸರಾದ್ಯಃ ಪ್ರಾತಿಕೂಲೈ ಸ್ಥಿತಃ । ಲೀಲಾಭ್ರೂಕುಟಲೇ ಲಲಾಟ ಫಲಕೇ ಯಾವಚ್ಚನಾಲಕ್ಷ್ಮತೇ ವಿಕ್ಷೇಪೇಣ ವಿಜಿತ್ಯತಾವದಚಿರಾದಾಬದ್ದಗಂಗಂ ಪುನಃ॥

ಕಲ್ಭಾವಿ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಈ ಸೈಗೊಟ್ಟ ಶಿವಮಾರನು ಅಮೋಘವರ್ಷನ ಪಾದ ಪದ್ಮೋಪಜೀವಿಯೆಂದೂ, 'ಕುವಲಾಲವುರವೇಶ್ವರ, ಪದ್ಮಾವತೀ ಲಬ್ಧ ವರ ಪ್ರಸಾದಿತ, ಭಗವದರ್ಹನ್ಮು ಮಕ್ಷು ಪಿಂಛಧ್ವಜವಿಭೂಷಣ, ಸಾರಸ್ವತ ಜನಿತ ಭಾಷಾತ್ರಯ ಕವಿತಾ ಲಲಿತಾವಾಗ್ ಲಲನಾ ಲೀಲಾಲಲಾಮಂ, ಗಜವಿದ್ಯಾಧಾಮ, ಶ್ರೀಮತ್ ಸಿವಮಾರಾಭಿಧಾನ ಸೈಗೊಟ್ಟ ಗಂಗಪೆರ್ಮಾನಡಿಗಳ್' ಎಂದೂ ಹೇಳಿರು ವದರಿಂದ, ಅಮೋಘವರ್ಷನಿಗೂ ಇವನು ಮೊದಲು ವಿಧೇಯನಾಗಿದ್ದನು. ನೃಪ ತುಂಗನ ಮಗನಾದ ಕೃಷ್ಣನು ದಂಗೆ ಎದ್ದು ತಲಕಾಡು ಗಂಗರನ್ನಾಶ್ರಯಿಸಿದಾಗ ನೃಪತುಂಗನು ಬಂಕೇಶನನ್ನು ಕಳುಹಿಸಿದನು. ಬಹುಶಃ ಈ ಸಮಯದಲ್ಲಿ ಸೈಗೊಟ್ಟ

<sup>13.</sup> Badaņa Guppe grant of Kamba, Sources. Vol I p. 62

<sup>14.</sup> I.A. XVIII p 274

ಶಿವಮಾರನು ಪುನಃ ಗಂಗ ರಾಜ್ಯವನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಂಡು ಸತ್ತಿರಬೇಕು. ಇಮ್ಮಡಿ ರಾಚಮಲ್ಲನ ಕೆರೆಗೋಡೆ ರಂಗಪುರ ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಶಿವಮಾರನ ಮಗನಾದ ವಿಜಯಾದಿತ್ಯ ಮತ್ತು ಒಂದನೆ ರಾಚಮಲ್ಲ ರಣವಿಕ್ರಮನ ವಿಷಯವು ಹೀಗಿದೆ— ಶ್ರೀಶಿವಮಾರದೇವಃ ಸೈಗೊಟ್ಟಾ ಪರನಾಮಧ್ಯೆಯಃ ಕನಿ ವಿಜಯಾದಿತ್ಯ ಭೂಸಾಭಿಭೂತಃ ।

ತಸ್ಮ್ರಾದಭೂತ್ಸು ತವರೋಜಗತೋ ಹಿತಾಯ ತೇಜೋಹತಾನ್ಯ ತಿಮಿರೋನುತ ರಾಜವುಲ್ಲಃ

ಭೂಭೃಚ್ಛಿ ೋನಿಕಿಂತ ಪಾದವಿರಾಜನುನೀನಿ ರಾಜಾಂಬುಭೇರಿನ ಶಶೀ ಸಕಲಂ ಕಲೌಘೈ ः॥

ಅಪಿಚ ಯಾಖಲು ಸಕಲಲೋಕ ಸಂಗೀಯ ಮಾನನೀಯಮಹಿಮಾ ವಿಭಾಸಿತ ನಿಜ ಭುಜಾಲಾನಸ್ತಂಭ ಲೀಯಮಾನವೀರ ಶ್ರೀಕರೀಣು ವಿಭ್ರಮಭ್ರಾಜಿತ ಶಿವಮಾರ ಮಹಾರಾಜ ಹಸ್ತಕುಶಲಾಪಾಯ ಪ್ರಚ್ಯುತಾಂ ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟಕ್ಷಿತಿಪತಿಹೈತ ಮಲಿನ ಮುಖೀಂ ಸ್ವಕುಲಯೋಗ್ಯ ಪ್ರಾಜ್ಯರಾಜ್ಯಲಕ್ಷ್ಮೀಯುವತೀಮತಿ ಶಯಾಮತಿ

ಹೇತೊದ್ಶೋಗ ಸಿದ್ಧಿಸ್ವಭಾವೇನ ನೀ(?) ಅನುದಿತೆ ಮಹೋದಯಾಭಿಮುಖ ಕೃತಮಂಗಳಾಭಿಷೇಕ ಸ್ವಯಮಭಿಮತೆ ಗುಣವಿಭೂಷಣೈತಿರಮರಮಲಂಕರೋತಿಸ್ಮ] ಅಪಿಚ\_

ಕ್ಷೋಣೀವೃತ್ತಕ್ಷಿತೀಂದ್ರೇಷ್ಟಪಗತನಿಷಯಂ ನಿಶ್ರಮೋ ದಿಗ್ಗ ಜಾನಾಮ್ | ಜಾತೋ ದೀರ್ಘಶ್ಚ ಕಾಲಾತ್ ಧರಣಿಧರಾನ್ತಶ್ರೇಷತ ಶೈೀಷತೋಸ್ಥಾ । ವೃರ್ಧೋಭೂಲ್ಲೋ ಕಪಾಲಾ ನಿಧಿರಧಿಕತರಃ ತತ್ಸವಾಖ್ಯೇಷ್ವಧೀಶೇ | ಯಸ್ಸಿನ್ ಬಂಕೇಶಲೇಶಂಭುವನಗುರುಭರಂ ಸತ್ಯವಾಕ್ಕೇ ದಧಾನೇ ॥

..... ಗುರ್ವನುಲ್ಲಂ ಭಿನೇನ ರಣವಿಕ್ರಮನರೇಂದ್ರಃ ಪೃಥಿವ್ಯಾಂರಾಜ್ಯಂ ಘ ಪ್ರತಿಷ್ಠಾ ಪ್ಯಸ್ವಯಂವೃತಗೃಹೀತಯಾವರಾಜ್ಯ ಸಾರಭಾರಃ । ಪುನಃ ಸ್ವಯಂಸವುನುಷ್ಠಿತ ರಾಜ್ಯಾ ಭಿಷೇಕ ಪಟ್ಟೋ ಪಶೋಭಿತ ಲಲಾಲಪಟ್ಟಃ॥ ಯುವರಾಜ ಮಾರಸಿಂಹನ ಕೂಡಲೂರು ಶಾಸನದಲ್ಲ [ಕ್ರಿಶ. ೭೯೯] ಕೈಗೊಟ್ಟ ಶಿವಮಾರನ ಗುರುಮಕರಧ್ವಜನೆಂದು ಹೇಳಿದೆ. 16

<sup>15</sup> Sources Vol I p. 98 ಇಮ್ಮಡಿ ಶಿವಮಾರನ ಕೊನೆಯ ವರ್ಷ ಕ್ರಿ.ಶ. ಆ೧೨, ರುಚಮಲ್ಲನ ಮೊದಲನೆ ವರ್ಷ ೮೧೭ ಎಂದು ಕೆಲವರು ಹೇಳುವರು (Age of Imperial Kanuj. Bharatiya Vidya Bhavan. Vol. 4. 1955). ಅಂದರೆ ಶಿವಮಾರನು ನೃಪತುಂಗನ ಪಟ್ಟಾಭಿಷೇಕಕ್ಕೆ ಮುಂಚೆಯೇ ಗತಿಸಿದ್ದನು. ಇದು ಕಲ್ಭಾನಿ ಶಾಸನಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ದ.

<sup>16.</sup> ನಿಜನಿರ್ಮಿತಗಜದಂತಕಲ್ಪಾಗಮಾನಲ್ಪ ಚೀತಾ ವಿರಚಿತಸೇತುಬಂಧನಿ ಬಂಧನಾನಂದಿತ ವಿಪಶ್ಚಿನ್ಮಂಡಲಃ ಮಕರಧ್ವಜಗುರುಚರಣಸರೋಜವಿನಮನಪವಿತ್ರೀ ಕೃತೋತ್ತಮಾಂಗಃ ॥

ಇದರಿಂದ ಕುಮುವೇಂದುನಿನ ಗ್ರಂಥ ಜೀನಸೇನನಧವಳಾ ಟೀಕೆಯ ರಚನಾಂತರ [ಕ್ರಿ.ಶ.೮೩೭], ಆದಿಪುರಾಣವೂ ಪ್ರಚಾರಕ್ಕೆ ಬಂದಮೇಲೆ ಬಂಕೇಶನ ತಲಕಾಡು ದಿಗ್ವಿ ಜಯಕ್ಕೆ ಮುಂಚೆ ಸೈಗೊಟ್ಟ ಶಿವಮಾರನು ಇನ್ನೂ ಜೀವಿಸಿದ್ದಾಗ [ಸುಮಾರು ಕ್ರಿ.ಶ. ೮೫೦ರಲ್ಲಿ' ರಚಿತವಾಗಿರಬೇಕು. ಗಂಗ ಮೊದಲನೆಯ ಶಿವಮಾರ [ಸು. ಕ್ರಿ.ಶ. ೭೧೩]ನಿಗೆ ಗೊಟ್ಟಿಗೆ ಎಂಬ ಬಿರುದಿದ್ದಂತೆ ಕಂಡುಬರುವುದಲ್ಲ. ಕುಮುದೇಂದು ನೃಪತುಂಗ ಎಂಬ ಹೆಸರನ್ನು ಹೇಳದಿದ್ದರೂ ಅಮೇಘ ಎಂದು ಹೇಳುವದರಿಂದ ಎಂಟನೆಯ ಶತಾಬ್ದದಲ್ಲಿ ಮಾನ್ಯ ಖೇಟದಲ್ಲಿ ನೃಪತುಂಗನಿಗೆ ಹಿಂದೆ ಒಬ್ಬ ಅಮೇಘ ನೆಂಬ ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟ ರಾಜನಿದ್ದ ನೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಯಾವ ಆಧಾರವೂ ಇಲ್ಲ.

ಭೂವಲಯದ ಪ್ರತಿ ವಿಷಯವನ್ನು ಚರ್ಚಿಸುವದು ಅವಶ್ಯಕ. ಸಂಪಾದಕರು ಉಪಯೋಗಿಸಿದ ಕಾಗದದ ಪ್ರತಿಯ ಕಾಲವನ್ನು ತಿಳಿಸಿಲ್ಲ. ಮಲ್ಲಿಕಬ್ಬೆ ಪ್ರತಿಲಿಸಿ ಮಾಡಿಸಿದ ಪ್ರತಿಯೇ ತಮ್ಮ ಬಳಿಯಲ್ಲಿದೆಯೆಂದು ಹೇಳಿರುವರು. ಸೇನನ ಸತಿಯಾದ ಮಲ್ಲಿಕಬ್ಬೆ ತನ್ನ ಪರಮಗುರು, ಗುಣಭದ್ರ ಸೂರಿಯ ಶಿಷ್ಯ ಮಾಘನಂದಿಗೆ ಶ್ರೀಪಂಚಮಿ ಉದ್ಯಾ ಪನೆಯ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಶಾಸ್ತ್ರದಾನ ಮಾಡಿದಳು. ಇದೇ ಪ್ರಶಸ್ತಿ ಮೂಡಬಿದರಿಯ ಲೋಕನಾಥ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಹೇಳಿಕೆಯಂತೆ ಮಹಾಧವಳದ ಪ್ರತಿಯ ಕೊನೆಯಲ್ಲೂ ಇದೆ. 17 ಈ ಗುಣಭದ್ರ ಮತ್ತು ಮಾಘಣಂದಿ ಯಾವ ಗುಣಗಚ್ಛದವ ರೆಂದು ಸಂವಾದಕರು ನಿರೂಪಿಸಿಲ್ಲ. ಮೂಡಬಿದ್ರಿಯ ಹಸ್ತ ಪ್ರತಿ ಸಮುದಾಯದಲ್ಲಿ ಕೊಪಣತೀರ್ಥದ ಶ್ರೀಧರಾಚಾರ್ಯನ ಶಿಷ್ಯನಾದ ಮಾಘಣಂದಿ ಸೈದ್ಧಾ ನ್ರಿ ಕನ ಶಿಷ್ಯ [ನ]ಯಕೀರ್ತಿ, ರಚಿಸಿದ ಪುಷ್ಪಾಂಜಲಿಕಾವ್ಯವೆಂಬ ಒಂದು ಗ್ರಂಧವಿದೆ. ಇದು ದೊದ್ದ ವಲದೇಶಾಧಿಪತಿ ಕದ್ರುಭೂಪಾಲನಾಮಾಂಕಿತವಾಗಿ ದದ್ದ ಪಶ್ರೇಷ್ಠಿಯಿಂದ ಪ್ರವರ್ತಿತವಾಯಿತು.

ದಂಷ್ಟ್ರೋಪಲಕ್ಷಿತ ಪುಹಾಕಡಗಸ್ಯ ವಂಶೇ । ಜಾತಃಸಮೌಕ್ತಿಕ ಇವಾವುಲಕದ್ರುಭೂಪಃ॥

ಇತಿ ಸ್ಥಾವರ ಕುವಣತೀರ್ಥನಿವಾಸಿ ಜಂಗಮತೀರ್ಧ ಶ್ರೀಧರದೇವ ಪರಮ ಭಟ್ಟುರಕ ಶಿಷ್ಯ ಶ್ರೀಮಾಘಣಂದಿ ಸೈದ್ಧಾನ್ತಿ ಚರಣಸರಸೀರುಹ ಚಂಚರೀಕೇಣೋ . ಯಕೇರ್ತಿನಾ (?) ವಿರಚಿತೇ ಪುಷ್ಪಾಂಜಲಿಮಹಾಕಾವ್ಯೇ ದದ್ದ ಪಕ್ರೇಷ್ಠಿ ಪ್ರವರ್ತಿತೇ ಶ್ರೀಮದ್ದೊದ್ದ ಬಲ ದೇಶಾಧಿಪತಿ ಕದ್ರು ಭೂಪಾಲ ನಾಮಾಂಕಿತೇ .... ಈ ಮಾಘಣಂದಿ ಶ್ರೀಧರಾಚಾರ್ಯನ ಶಿಷ್ಯನಾದುದರಿಂದ ಭೂವಲಯ ಪ್ರತಿಯ ಗುಣಭದ್ರಸೂರಿಯ ಶಿಷ್ಯನಾದ ಮಾಘನಂದಿ ಅಲ್ಲ. ಶ್ರವಣಬೆಳಗೊಳ ೪೨ (೪೬) ಶಾಸನದಲ್ಲಿ ಶ್ರೀಧರನ ಶಿಷ್ಯ ಮಾಘನಂದಿ, ಅವನ ಶಿಷ್ಯ ಆಚಾರ್ಯನಾಗದೇವನು ಮಾಘನಂದಿಯ ಶಿಷ್ಯ

<sup>17.</sup> Bhujabali Sastri, Catalogue, Banaras. 1948. ಇದು ಮಹಾಬಂಧದ ಪ್ರತಿಯಪ್ರಶಸ್ತಿಯೇ ಹೊರಕು ಭೂವಲಯದ ಪ್ರಶಸ್ತಿ ಆಗಿರಲಾರದು.

ಚಂದ್ರಕೀರ್ತಿಯ ನಿಸಿದಿಯನ್ನು ಮಾಡಿಸಿದನೆಂದು ಹೇಳಿದೆ. ನಿರ್ಣಯಸಾಗರ ಪ್ರೆಸ್ಸಿನ ಧವಲಗ್ರಂಥದ ಪ್ರತಿಗೆ ಮೂಲ 'ಮಂಡಲಿನಾಡ ಶ್ರೀ ಭುಜಬಲಗಂಗ ಪ್ರೆದ್ಮಿ ಡಿದೇವರತ್ತೆ ಯರುಮಪ್ಪ ದ್ರವಿ ದೇವಿಯಕ್ಕೆ ' ಶ್ರುತ ಪಂಚಮಿಯ ಉದ್ಯಾಪನೆ ಯಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಗುರುವಾದ, ಬನ್ನಿಯಕೆರೆಯ ಉತ್ತುಂಗಚೈತ್ಯಾಲಯದ ದಿವಾಕರಣಂದಿ ಸಿದ್ಧಾಂತ ರತ್ನಾಕರನ ಶಿಷ್ಯ (ಮಲಧಾರಿಯ) ಶಿಷ್ಯ ಶುಭಚಂದ್ರನಿಗೆ ದಾನಮಾಡಿದ ಧವಲಿಯ ಪುಸ್ತ್ರಕ" ' ಕುಪಣಪುರ... ಆಣಿಗ ವಂಶಜ ಜಿನ್ನ ಮ ಮ(ಮು)ನು ನೀತಿ ಮಾರ್ಗ' ಎಂಬ ಪ್ರತಿಮಾಡಿದವನ ಉಲ್ಲೇಖನೆಯು ಇದೆಯೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ.<sup>17</sup> ತತ್ತ್ವಾರ್ಥ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಕರ್ಣಾಟಕ ಲಘುವೃತ್ತಿಯನ್ನು ರಚಿಸಿದ ದಿವಾಕರಣಂದಿ ಕ್ರಿ.ಶ. ೧೦೬೨ ಸೊರಬ ೫೮, ನಗರ ೫೭ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಬೀರಸಾಂತರನ ಪಟ್ಟಣಸ್ವಾಮಿ ನೊಕ್ಕನ ಗುರುವಾದ ಸಕಲಚಂದ್ರನಿಗೆ ಗುರುವೆಂದೂ ಚಂದ್ರಕೀರ್ತಿಯ ಶಿಷ್ಯನೆಂದೂ (ಉಭಯ) ಸಿದ್ಧಾಂತ ರತ್ನಾಕರೆ ಎಂಬ ಬಿರುದನ್ನು ಹೊಂದಿದ್ದ ನೆಂದು ಹೇಳಿದೆ. $^{18}$ ನಯಸೇನನ ಧರ್ಮಾವುತ (ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೧೧೨ ದಲ್ಲಿ ಉಕ್ತವಾದ ಗುರು ಪರಂಪರೆಯಲ್ಲಿ ಏಳಾಚಾರ್ಯ, ವೀರಸೇನ, ಜಿನಸೇನ, ಗುಣಭದ್ರ, (ಶು)ಭಚಂದ್ರ, ಅಜಿತಸೇನ, ಸೋಮದೇವ, ನರೇಂದ್ರಸೇನ, ನಯಸೇನಮುನಿ, ದಿವಾಕರಣಂದಿ, ಶುಭಚಂದ್ರ ಎಂಬ ಹೆಸರುಗಳಿವೆ.<sup>19</sup> ಆದುದರಿಂದ ಈ ಧವಲ ಪ್ರತಿ ಸು ಕ್ರಿ ಶ. ೧೦೫೦ರಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟಿರಬೇಕು. ಮೂಡಬಿದ್ರೆಯ ಧನಲ ಮತ್ತು ಮಹಾಬಂಧ ಪ್ರತಿಗಳೂ ಹನ್ನೊಂದನೆಯ ಶತಮಾನದಲ್ಲಿ ಪ್ರಚಾರವಾಗಿದ್ದಿ ರಬೇಕು. ಹೀರಾಲಾಲರು ಮೂಡ ಬಿದ್ರೆಯ ಧವಲ ಪ್ರತಿ ಸು. ೯-೧೦ ನೆಯ ಶತಮಾನಪ್ದೆಂದು ಊಹಿಸಿರುವರು.<sup>20</sup>

ಕುಮುದೇಂದು ಗುರುಪರಂಪರೆಯನ್ನು ಹೇಳುವಾಗ 'ಸ್ವಸ್ತಿಶ್ರೀಮದ್ರಾಯ ರಾಜಗುರು ಭೂಮಂಡಲಾಚಾರ್ಯ, ಭಾಷ್ಯ ಪ್ರಭಾಕರರು, ಮಿಾಮಾಂಸಕ ವಿದ್ಯಾ ಧರರು, ಕನ್ನಾಡಿನೊಡೆಯರು, ಪುಷ್ಪಗಚ್ಛದಲಿಭೂವಲಯರ್, ಮಧ್ಯಾಹ್ನ ಕಲ್ಪ ವೃಕ್ಷರು, ಇಂದ್ರಪ್ರಸ್ಥ ಗದ್ಗು ಗೆಯರು, ಯೊವನಾಲಿ ಭಾಷಾಭಾಷಿತರು, ವೃಷಭ ಸೇನಾಯಕರು ಪುಷ್ಪಗಚ್ಛದ, ಸೇನಗಣರು ' ಎಂದು ಬಿರುದಗಳನ್ನು ಕೊಟ್ಟರುವನು. 'ರಾಯರಾಜಗುರು ಭೂಮಂಡಲಾಚಾರ್ಯ' ಎಂಬ ಬಿರುದು ಹದಿಮೂರನೆಯ ಶತಾಬ್ದಕ್ಕೆ ಹಿಂದೆ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡು ಬರುವದಿಲ್ಲ. ಮೂಡಬಿದ್ರಿಯ ಹೆಸ್ತಪ್ರತಿ (ಸಂಖ್ಯೆ ೩೪೪) 'ಗುಣಭದ್ರಪ್ರಶಸ್ತಿ' ಎಂಬುದರಲ್ಲಿ ವೃಷಭಸೇನಾನ್ವಯದ ಸಿದ್ಧ

<sup>17</sup> Bhujabali Sastri, Cat. P 226. No 17. ಈ ಪ್ರತಿಶ್ವಾಶ೭ ಕಲ ಎಂದು ಹೇಳಿರುವದು ತಪ್ಪು.

<sup>18.</sup> ਵ. ਵ. ਬ. I. P. 79

<sup>19.</sup> ਚ. ਚ. ಚ. I P. 120.

<sup>20.</sup> Jaina Antiquary Vol VI. 1.

<sup>21.</sup> Jama Antiquary Vol XII. P 100.

ಸೇವ, ಶಿವಕೋಟ ಭಟ್ಟಾರಕ, ರೈವತ ಪರ್ವತದಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧ ಚಕ್ರವನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸಿದೆ ಎರಸೇನ, ಧವಲ, ಮಹಾಧವಲ, ಜಯಧವಲ, ವಿಜಯಧವಲ, ಮಹಾಪುರಾಣಾದಿ ಗಳನ್ನು ರಚಿಸಿದ ಜಿನಸೇನ, ಅನಂತರ ನೇಮಿಸೇನ, ಛತ್ರಸೇನ, ಜಿನಸೇನ, ಲೋಲ ಸೇನ, ಬ್ರಹ್ಮಸೇನ, ಉದಯಸೇನರ ಹೆಸರನ್ನು ಹೇಳಿ, ಕಂದರ್ಪ ರೂಪಾವತಾರ ಚತುರ್ದಶ ಪೂರ್ವ ಪಂಚಕ್ರಜ್ಞ ಪ್ತಿ ಪಂಚವಿಧ ದೃಷ್ಟಿ ವಾದಾಂಗಾದಿ ಸಕಲ ಶ್ರುತನಾದ ಗುಣಭದ್ರಾ ಚಾರ್ಯ, ಮತ್ತೆ ಹೆನ್ನೆರಡು ತಲೆಗಳನಂತರ—

'ಶ್ರೀ ಮದ್ರಾಯರಾಜಿಗುರು ವಸುಂಧರಾಚಾರ್ಯವರ್ಯ ಮಹಾವಾದಿವಾದೀ ಶ್ವರ ರಾಯವಾದಿ ಪಿತಾಮಹೆ ಸಕಲವಿದ್ವಜ್ಜನ ಚಕ್ರವರ್ತಿವಂಕಡಿಕಡಿವಾಣ ಪರಗ್ರಹ ವಿಕ್ರಮಾದಿತ್ಯ ಮಧ್ಯಾಹ್ನ ಕಲ್ಪವೃಕ್ಷ ಪುಷ್ಕರಗಜ್ಞೆ ಬಿರುದಾವಳೀ ವಿರಾಜಮಾನ.... ಸಡ್ದರ್ಶನಸ್ಥಾ ಪನಾಚಾರ್ಯ, ಷಟ್ತರ್ಕ ಚಕ್ರೇಶ್ವರ, ಡಿಲ್ಲಿ ಸಿಂಹಾಸನಾಧೀಶ್ವರ ಸಾಭಿಮಾನವಾದೀಭಸಿಂಹ ಚಕ್ರೇಶ್ವರ ಸೋಮಸೀನ ... ಮೂಲಸಂಘ ವೃಷಭಸೀನಾನ್ವಯ ಸೇನಗಣ '

ಎಂಬ ಬಿರುದುಗಳನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ.

ಭೂನಲಯದಲ್ಲಿ ಕುಮುದೇಂದು 'ಐದು ಪರಮೇಷ್ಠಿಗಳ ಬೊಲ್ಲಿ (ಅಧ್ಯಾಯ ೧೩.೨೧೩) ಹೇಳಿರುವನು. ಶತ ೧೧೯೫ (ಬಾಣಪದಾರ್ಥ ಕಳಾಧರ), ಆಂಗಿರಸ ಕಾರ್ತಿಕ ಶುದ್ಧ ಪಂಚಮಿಯಲ್ಲಿ ಬಾಲಚಂದ್ರ ಪಂಡಿತದೇವನು<sup>22</sup> ದ್ರವ್ಯಸಂಗ್ರಹಸೂತ್ರ ಗಳಿಗೆ ಕರ್ಣಾಟಕ ಲಘುವೃತ್ತಿಯನ್ನೂ, ಪಂಚಪರಮೇಷ್ಠಿಗಳ ಬೊಲ್ಲಿ ಎಂಬ ಗದ್ಯ ಗ್ರಂಥವನ್ನು ರಚಿಸಿರುವನು. (ಕ್ರಿ.ಶ. ೧೨೭೩ ೧೨೭೫) ಬಾಲೇಂದು ಬುಧ ಎಂದೂ ತನ್ನನ್ನು ನಿರ್ದೇಶಿಸಿಕೊಂಡಿರುವನು. ಕುಮುದೇಂದು ಹೇಳುವ 'ಬೊಲ್ಲಿಪದ್ಧತಿ' ಬಾಲಚಂದ್ರನ ಗದ್ಯಗ್ರಂಥಕ್ಕೆ ಆದರ್ಶವಾಗಿದ್ದಿ ರಬಹುದು.

ಕುಮುದೇಂದು ಅಕ್ಷರಸಂಖ್ಯೆಯನ್ನು ಹೇಳುವಾಗ—

ತ್ರಿಷಷ್ಟಿಶ್ಚತುಷ್ಪಷ್ಟಿರ್ವಾವರ್ಣಾ ಶುಭವುತೇಮತಾಃ |

ಪ್ರಾಕೃತೇಸಂಸ್ಕೃತೇಚಾಪಿಸ್ವಯಂಸ್ರೋಕ್ತಾಃಸ್ವಯಂಭುವಾ |

ಅಕಾರಾದಿಹಕಾರಾನ್ತಾಂ ಶುದ್ಧಾಂ ಮುಕ್ತಾವಲೀಮಿವ |

ಸ್ವರವೃಂಜನಭೇದೇನ ದ್ವಿಧಾಭೇದಮುಪೇಯುಷೀಮ್ |

ಅಯೋಗವಾಹಪರ್ಯನ್ತಾಂ ಸರ್ವವಿದ್ಯಾಸುಸಂಗತಾಮ್ |

ಅಯೋಗಾಕ್ಷರಸಂಭೂತಿಂ ನೈಕಬೀಜಾಕ್ಷರೈಶ್ಚಿತಾಮ್ |

ಸಮವಾದೀದಧದ್ಪ್ರಾಹ್ಮೀ ಮೇಧಾವಿನ್ಯತಿಸುಂದರೀ |

ಸುಂದರೇಗಣಿತಂಸ್ಥಾನಂ ಕ್ರಮೈಃಸಮ್ಯಗಧಾಸ್ಯಯತ್ |

ತತೋಭಗವತೋವಕ್ತಾನ್ನೀಸೃತಾಕ್ಷರಾವಳೀಮ್ |
ನಮ ಇತಿವ್ಯಕ್ತಸುಮಂಗಲಾಂ ಸಿದ್ದ ಮಾತ್ಯ ಕಾಮ್ |

(ಭೂವಲಯ. ೫. ೧೩೮\_೧೪೫)

<sup>22</sup> ಕ.ಕ.ಚ. i ಪು. ೩೯೧. ಪು. ೧೧.

ಎಂಬ ಜೈನ ಗ್ರಂಥದ ಶ್ಲೋಕಗಳನ್ನು ಉದಾಹರಿಸಿರುವನು. ಸ್ವಲ್ಪ ಪಾಠಭೇದ ಗಳೊಡನೆ ಈ ಶ್ಲೋಕಗಳು ಶಂಭುರಹಸ್ಯ, ಮಾತೃಕಾರ್ಣವತಂತ್ರ, ಅಗ್ನಿ ಪುರಾಣ ಇತ್ಯಾದಿ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬರುತ್ತವೆ.<sup>23</sup>

ತ್ರಿಸಷ್ಠಿ ಶ್ವತು ಸ್ಟ್ರಷ್ಟಿರ್ನಾ ವರ್ಣಾ ಶಂಭು ಮತೀಮತಾಃ ।
ಪ್ರಾಕೃತೀ ಸಂಸ್ಕೃತೀವಾಪಿ ಸ್ವಯಂ ಪ್ರೋಕ್ತಾ ಸ್ವಯಂಭುವಾ ॥
ಸ್ವರಾಃ ವಿಂಶತಿರೇಕಶ್ಚ ಸ್ಪರ್ಶಾನಾಂ ಪಂಚವಿಂಶತಿಃ |
ಯಾದಯಶ್ಚ ಸ್ಮೃತಾಹೈ ಸ್ಟ್ರೌ ಚತ್ವಾರಶ್ಚಯಮಾಃಸ್ಮೃತಾಃ ॥
ಅನುಸ್ವಾರೇ ವಿಸರ್ಗಶ್ಚ ಗ್ಗಕ್ ಗ್ರಶಾಚಾಪಿಪರಾಶ್ರಯಾ ।
ದುಃ ಸ್ಪ್ರಸ್ಟ್ ತಿವಿಜ್ಞೆ ೀಯಾ ಇಕಾರಃ ಪ್ಲುತ ಏವಚ ॥

ಸಿದ್ಧ ಮಾತೃಕಾಸ್ತ್ರೋತ್ರವೂ ಶಾಕ್ತತಂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬರುವುದಲ್ಲದೆ ಬೌದ್ಧ ರಲ್ಲಿಯೂ ಇದ್ದು ಈಗಲೂ ಜವಾನಿನಲ್ಲಿ ಷಿತ್ತೋನ್ ಎಂಬ ವರ್ಣಮಾಲೆ ಇದೆ.<sup>24</sup> "ಸಿದ್ಧಾ ಹಿಶುದ್ಧ ಕಾಃ" "ಸಿದ್ಧೋವರ್ಣಸಮಾಮ್ನಾಯಃ" ಎಂದು ಕಾತಂತ್ರವ್ಯಾಕರಣ ದಲ್ಲಿಯೂ ಬಹುಶಃ ಐಂದ್ರವ್ಯಾಕರಣದಲ್ಲಿಯೂ ಇದೆ.

ಕುಮುದೇಂದು ಅರವತ್ತು ನಾಲ್ಕ್ರಕ್ಷರಗಳನ್ನು ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದಾನೆ. ಕಾದಿಯಿಂವರ್ಣಮಾಲಾಂಕ | ಕಾದಿಯಿಂ ನವಮಾಂಕ ಬಂಧ | ಟಾದಿಯಿಂ ನವಮಾಂಕ ದಂಗ | ಪಾದಿಯಿಂನವಮಾಂಕ ಭಂಗ | ಯಾದ್ಯಷ್ಟ ರಳಕುಳಳಂಗ | ಸಾದ್ಯಂತ | ಆಂ ಆಃ ್ಗೆಕ್ಗೆ ಪ್ರದ ಮೋದದಿಪ್ಪತ್ತೇಳುಸ್ವರದ | ಓದಿನ ಅರವತ್ನಾಲ್ಕಂಕ ।

( എ. റഠ. റെയ\_ാജ)

ಸಂಸ್ಕೃತ ವರ್ಣಮಾಲೆಯಲ್ಲಿ ೬೩ ಅಥವಾ ೬೪ ಅಕ್ಷರಗಳೆಂದು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದರೂ, ಶಿಕ್ಷಾ ಮತ್ತು ಪ್ರಾತಿಶಾಖ್ಯ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಸಂಖ್ಯೆಗಳು ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟಿವೆ. ಕಾತ್ಯಾಯನನ ಶುಕ್ಲಯಜುಃಪ್ರಾತಿಶಾಖ್ಯದಲ್ಲಿ ೬೫, ತೈತ್ತಿರೀಯ ಪ್ರಾತಿಶಾಖ್ಯದಲ್ಲಿ ತ್ರಿಭಾಷ್ಯರತ್ನದ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಂತೆ ೬೦, ಗಾರ್ಗ್ಯ ಗೋಪಾಲಯಜ್ವನ ಮತಾನುಸಾರ ೫೯, ಮಾಹಿಷೇಯ ಭಾಷ್ಯವನ್ನನುಸರಿಸಿ ೫೩ ಎಂದೂ; ಶಂಭು ಶಿಕ್ಷ (ರಹಸ್ಯ) ಯಲ್ಲಿ ೬೩ ಅಥವಾ ೬೪, ಕಾಲನಿರ್ಣಯ ಶಿಕ್ಷೆಯಲ್ಲಿ ೭೩, ಆರಣ್ಯಕ ಶಿಕ್ಷೆ ಯಲ್ಲಿ ೬೫, ಲಕ್ಷೀಕಾಂತ ಶಿಕ್ಷೆಯಲ್ಲಿ ೧೦೮ ಎಂದು ಅಕ್ಷರಸಂಖ್ಯಾ ನಿರ್ಣಯಮಾಡಿದೆ. ೨೮

<sup>23.</sup> ಶ್ರೀ ನಿದ್ಯಾರ್ಣನತನ್ನ, I. ಶು. ೬೩.

<sup>24.</sup> Art and Thought.

ಸೇನನು ೬೪ ಅಕ್ಷರಗಳಿಂದ (ಒಂದು–ಒಂದು, ಎರಡು–ಎರಡು, ಮೂರು–ಮೂರು ಇತ್ಯಾದಿ) ೨೬೪೧ ಪದಗಳು ರಾಶಿಯಾಗುವವೆಂದು ಹೇಳಿರುವನು. ಭಟ್ಟಾಕಲಂಕನು "ಕರ್ಣಾಟಕೇ ಮೂಲವರ್ಣಾಃ ಚತುಷ್ಟಷ್ಠಿರಿತ್ಯವಿವಾದಮ್" ಎಂದು ೨೫ ಸ್ವರ, ಳ ಯೋಗವಾಹ, ೨೫ ವರ್ಗೀಯವ್ಯಂಜನ, ೧೦ ಅವರ್ಗೀಯ ವ್ಯಂಜನಗಳನ್ನು ಹೇಳಿರುವನು. ಭಟ್ಟ್ರಾಕಲಂಕನ ಮತದಲ್ಲಿ ಐ, ಔ ಗಳಿಗೆ ಹ್ರಸ್ವವಿಲ್ಲದಿರುವದರಿಂದ ೨೭ ಸ್ವರಗಳಿಲ್ಲ. ಕಾತ್ಯಾಯನ ಪ್ರಾತಿಶಾಖ್ಯದಲ್ಲಿ ೨೩ ಸ್ವರಗಳು (೧೩ ಮೂಲಸ್ವರ, ೮ ಸಂಧ್ಯಕ್ಷರ), ೩೩ ಯೋಗವಾಹಗಳು, ೯ ಅಯೋಗವಾಹಗಳು (ಜಿಹ್ವಾಮೂಲೀಯ ಗಕ, ಉಪಧ್ಮಾನೀಯ ಸಪ, ಅನುಸ್ವಾರ (ಮ್), ವಿಸರ್ಜನೀಯ (ಃ), ನಾಸಿಕ್ಯ (ಹುಮ್), ಕುಮ್ ಖುಮ್ ಗುಮ್ ಘುಮ್ ಎಂಬ ೪ ಯಮಗಳು ಒಟ್ಟು ೬೫ ಅಕ್ಷರಗಳು. ಕುಮುದೇಂದು ಜೈನ ಮತ್ತು ಪ್ರಾಕೃತ, ಕನ್ನಡ ಭಾಷೆಗಳ ಸಂಪ್ರದಾಯ ದಂತೆ ಐ ಔ ಗಳ ಹ್ರಸ್ವವನ್ನು ಅಂಗೀಕರಿಸಿದಂತೆ ಕಂಡು ಬರುತ್ತದೆ. ಕೇಶಿರಾಜನ ಮತದಲ್ಲಿ ೫೭ ಅಕ್ಷರಗಳು, ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ೪೭. ಶಬ್ದ ಸ್ಮೃತಿಯಲ್ಲಿ ೧೪ ಸ್ವರ (ಅ–ಔ) ಗಳೆಲ್ಲಕ್ಕೂ ಹ್ರಸ್ವದೀರ್ಘವ್ಲು ತವೆಂಬ ಮೂರು ಮೂರು ರೂಪಗಳು, ೨೫ ವರ್ಗೀಯ ವ್ಯಂಜನ ಉಳಿದವು ಅವರ್ಗೀಯವೆಂದು ಹೇಳಿದೆ. ಭಾಷಾಭೂಷಣದಲ್ಲಿ ೧೪ ಸ್ವರ, ೩೩ ವ್ಯಂಜನ, ಒಟ್ಟು ೪೭ ಎಂದು, ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಮುವ್ವತ್ತಾರೆಂದು ನಾಗ ವರ್ಮನು ಹೇಳುವನು. ತಮಿಳಿನಲ್ಲಿ ಅರ್ಧಮಾತ್ರಾ ಕಾಲದ ಕುಟ್ರಿಯಲ್ ಇಗರಮ್ (" ಮ " ಮತ್ತು " ಯ "ಗಳ ನಡುವೆ–ಕೇಣ್ಮೆಯಾ, ಸೇನ್ಮಯಾ) ಮತ್ತು ಕುಟ್ರಯಲ್ . ಉಗರಂ (ಹಿಂದಿನ ಹಲ್ ಸಂಬಂಧಿಸಿದಂತೆ) ಎಂಬ ಎರಡು ಧ್ವನಿಗಳಿದ್ದವು. ¯ ವೈದಿಕ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲೂ ಹ್ರಸ್ವ ಎ, ಒ ಗಳಿದ್ದ ವೆಂದು ಕೆಲವು ಸೂಚನೆಗಳಿವೆ. ಪತಂಜಲಿಯ ಮಹಾ ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ ' ಛಾನ್ಡೋಗಾನಾಮ್ ಸಾತ್ಯಮುಗ್ರಿ ರಾಣಾಯಾಣೀಯಾಃ ಅರ್ಧಮೇಕಾರಮರ್ಥಮೋಕಾರಂ ಚಾಧೀಯತೇ! ನೈವ ಹಿ ಲೋಕೇ ನಾನ್ಯಸ್ಮಿನ್ ವೇದೇ ಅರ್ಧಏಕಾರೋ ಅರ್ಧ ಓಕಾರೋವಾsಸ್ತಿ | '. | ಚಿನ್ನಯಸೂರಿ ತನ್ನ | ಆಂಧ್ರ ವ್ಯಾಕರಣದಲ್ಲಿ 'ಪ್ರಾಕೃತಗಳಲ್ಲಿ ಕೆಲವರ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಂತೆ ಎ ಏ ಒ ಓ ಗಳಿಗೆ ಹ್ರಸ್ವವಕ್ರವೆಂದು, ಇತರರು ಐ ಔ ಗಳಿಗೆ ವಕ್ರತಮವೆಂದು ಹೇಳುವರೆಂದು ' ಅಭಿಸ್ರಾಯಗಳನ್ನು ಉದಾಹರಿಸಿರುವನು.²7 ಹ್ರಸ್ವ ಎ ಓ ಔಗಳು ವ್ರಾಕೃತದಲ್ಲಿಲ್ಲ ವೆಂದು ಹೇಳುವವರು ಐ ಔಗಳು ದೀರ್ಘವೆಂದು ಅಭಿವ್ರಾಯಪಡುವರು. ಈಗ ಪ್ರಕಟವಾಗಿರುವ ಭೂವಲಯ ಭಾಗದಲ್ಲಿ 'ಸರ್ವಷಾಮಯೀ' ಭಾಷೆ'ಯ ೬೪ ಅಕ್ಷರಾನು ಸಾರ ಅಧ್ಯಾಯಗಳನ್ನು ಪ್ರಾಕೃತ ಗಾಥೆಗಳನ್ನೂ ಕುಮುದೇಂದು ಬಂಧಿಸಿರುವನು.

<sup>25.</sup> Śukla yajus Prātiśākhya of Kātyāyana, Madras Or. Sr 1939.

<sup>26.</sup> ಮಹಾಭಾಷ್ಮ. I. 22. ಪಂಕ್ತಿ-21-24

ಇವುಗಳನ್ನು ಪರೀಕ್ಷ್ಮಿಸಿದರೆ (ಪ್ರಕಟವಾದ ೨೦ ಅಧ್ಯಾಯಗಳ ಆದ್ಯಕ್ಷರ ಬಂಧ) ಆಕಾರದಿಂದ ಇಪ್ಪತ್ತನೆಯ ದೀರ್ಘವೃವರೆಗೆ ಈ ವ್ರಾಕೃತ ಪದಗಳು ಉದಾಹರಣೆ ಯಾಗಿ ಸಿಕ್ಕುತ್ತವೆ.

೧ ಅ-ಆಟ್ಟ್ರವಿಹಕನ್ನು

೨ ಆ-ಅದಿನು

೩ ಆಾ-ಆಣೇಹಿಂ

೪ ಇ-ಇಯಮೂಲತನ್ನ

೫ ಈ ಈ ಯವ್ ಕಾಯಾ

೬ ಈ (-(ಅೀ?) ಈ (ಸಮುಹಗ್ಗಹ

೭ ಉ-ಉವವಾದ

೮ ಊ-ಊಣವಮಾಣಂ

೯ ಉೂ. ಊವರ್ನರ

೧೦ ಋ್.ಋಷಿಓ

೧೧ ಋ-ಋ ಅಮಸುದೋ

೧೨ ೠ\_ೠ ಏವಾಣಏತೀರೇ

೧೫ ಳೂ (ಇ?)-ಳೋ (?)ಅಟ್ಟಾವಯ ಉಸಹೋ

೧೬ ಎ-ಎಸಹರರಾಯ

೧೭ ಏ-ಏ ಬಾಹುಬಲೀ ನನ್ನ ಮಿ

೧೮ ಏೀ-ಏೀನಂ ಕಲ್ಲಾಣರಾಣಇಜಾಣ

೧೯ ಐ-ಐವಂಹಿ ಜೀವರಾಯಾಣದನ್ನೋ

೨೦ ಐೖ-ಐೖಘಣಘಾಈಮ್ ಹಣಾ

೨೧ ಪ್ರೈ-ಪ್ರೃಶಿಯಸಾಪರಸಮಯ

ഉം കണ്ണൂത

೨೩ ಓಧಿರಧಾರಿಯ

೨೪ ಓಂದೇಪಂಚಗುರೂ

೨೫ ಔಸಹಿಮಂಗಲ

೧೩ ಳ್ (ಇ?)-ಳಾಡವಂಶಾಪಜ್ಜು ಕ್ಲ್ಯೂ ೨೬ ಔಗಾಲಯದಿವಿ

೧೪ ಳ್ (ಇ?)-ಳುವಿಸನ್ತು ಜಿಣವರಿನ್ದಾ ೨೭ ಔಣ್ಣಿ ವಿಯುಪ್ಪಾ, ಅನಂತರ ಪಶ್ಚಾ

ದಾನು ಪೊರ್ವಿ

ಈ ಪ್ರಾಕೃತ ಪದ್ಯಗಳು ಬಹುಶಃ ನಿರ್ವಾಣಗಾಧೆಗಳು. ಒಂದೇ ಸ್ವರದ ದೀರ್ಘ ಮತ್ತು ಫ್ಲುತರೂಪಗಳಿಂದ ಅರ್ಧವ್ಯತ್ಯಾಸ ಹೇಗಾಗುವುದೆಂಬುದನ್ನು ಮುಂದೆ ವಿಮ ರ್ಶಿಸಬೇಕಾಗಿದೆ.

ಭಾಷೆಗಳ ಸಂಖ್ಯೆಯನ್ನು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಎಲ್ಲ ಜೈನಗ್ರಂಥಗಳು ಹದಿನೆಂಟು ಮಹಾಭಾಷೆಗಳು ಏಳನೂರು ಕ್ಷುಲ್ಲಕಭಾಷೆಗಳು ಎಂದು ಉಲ್ಲೇಖಿಸುವವು.

ಆಟ್ಮಾರಸವಿಹಿಪಗಾರದೇಶೀಭಾಸಾ ವಿಸಾರಏ.

ಆಟ್ಮಾರಸ ದೇಸೀಭಾಷಾ ವಿಸಾರಯಾ (ಜ್ಞಾತಧರ್ಮಕಥಾಸೂತ್ರ) ಆಟ್ಮಾರಸ ದೇಸೀಭಾಷಾ ವಿಸಾರಏ (ಔಪಪಾತಿಕಸೂತ್ರ, ವಿಪಾಕಸೂತ್ರ) ಆಟ್ಮಾರಸ ವಿಹದೇಸಿಷ್ಟ್ರಗಾರಭಾಸಾ `ವಿಸಾರಏ (ರಾಜಪ್ರಶ್ನೀಯ)

ಕುಮುದೇಂದು (ಅ.೫.) ಈ ಸಂಸ್ಕೃತಶ್ಲೋಕಗಳನ್ನು ಉದಾಹರಿಸಿರುವನು : ಅಥವಾ ಪ್ರಾಕೃತಸಂಸ್ಕೃತ ಮಾಗಧಪಿಶಾಚಭಾಷಾಶ್ಚಶೂರಸೇನೀ ಚ। ಷಷ್ಟ್ರೋತ್ರಭೇದೋ ದೇಶವಿಶೇಷಾದಪಭ್ರಂಶಃ॥ ಆಥವಾ ಕರ್ಣಾಟಮಾಗಧಮಾಲವಲಾಟಗೌಡಗುರ್ಜರಪ್ರತ್ಮೇಕತ್ರಯ-ವಿುತ್ಯಷ್ಟ್ರಾದಶನುಹಾಭಾಷಾ ।

<sup>27.</sup> ಜೋಗಿಸೋಮೆಯಾಜುಲು. ಆನ್ಲೃಭಾಷಾವಿಕಾಸಮು. Andhra University.

ರುದ್ರಟನ ಕಾವ್ಯಾಲಂಕಾರ (II. ೧೨) ದಲ್ಲಿ ಮೇಲಿನ ಮೊದಲನೆಯ ಶ್ಲೋಕವು ಹೀಗಿದೆ:

ಪ್ರಾಕೃತ ಸಂಸ್ಕೃತ ಮಾಗಧ ಪಿಶಾಚ ಭಾಷಾಶ್ಚ ಶೌರಸೇನೀ ಚ | ಷಷ್ಕೋ ( ತ್ರ ಭೂರಿ ಭೇದಃ ದೇಶವಿಶೇಷಾದಪಭ್ರಂಶಃ ||

ಇದಕ್ಕೆ ೧೧ ನೆಯ ಶತಮಾನದ ನಮಿಸಾಧು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವಾಗ ಹೀಗೆ ಹೇಳಿರುವನು :

" ಆರಿಸವಯಣೇ ಸಿದ್ಧಂ ದೇವಾಣಂ ಅದ್ಧ ಮಾಗಹಾ ವಾಣೀ" ಇತ್ಯಾದಿ ವಚನಾತ್ ಪ್ರಾಕ್ ಪೊರ್ವಂ ಕೃತಂ ಪ್ರಾಕೃತಂ, ಬಾಲಮಹಿಳಾದಿಸುಬೋಧಂ ಸಕಲಭಾಷಾನಿಬಂಧನ ಭೂತಂ ವಚನಮುಚ್ಯತ್ಕೆ ಮೇಘನಿರ್ಮುಕ್ತ ಜಲಮಿವೈಕಸ್ವರೂಪಂ ತದೇವಚ ದೇಶವಿ ಶೇಷಾ ತ್ರಂಸ್ಕಾರಕರಣಾಚ್ಚ ಸಮಾಸಾದಿತ ವಿಶೇಷಂ ಸತ್ ಸಂಸ್ಕೃತಾದ್ಮುತ್ತರವಿಭೇದಾನಾ ಪೈನ್ನಿತಿ ಅತವಿವ ಶಾಸ್ತ್ರಕೃತಾ ಪ್ರಾಕೃತಮಾದೌ ನಿರ್ದಿಷ್ಟಮ್ ತದನು ಸಂಸ್ಕೃತಾದೀನಿ ಪಾಣಿನ್ಯಾದಿ ವ್ಯಾಕರಣೋದಿತ ಶಬ್ದ ಲಕ್ಷಣೇನ ಸಂಸ್ಕೃತಾಪಕ್ ಸಂಸ್ಕೃತಮುಚ್ಯತೇ ....ತಥಾ ಪ್ರಾಕೃತಮೇವ ಕಿಂಚಿದ್ವಿಶೇಷಾತ್ ಪೈಶಾಚಿಕಮ್."

ನಾಗವರ್ಮನು "ಸರ್ವಭಾಷಾಮಯೀ ಭಾಷಾ ಪ್ರವೃತ್ತಾ ಯನ್ಮುಖಾಂಬು ಜಾತ್" ಎಂದು, " ವ್ರವೃತ್ತಾಯನ್ಮುಖಾದ್ದೇವೀ ಸರ್ವಭಾಷಾ ಸರಸ್ವತೀ" (ಭಾಷಾ ಭೂಷಣ) ಎಂದು, ಭಂದೋಂಬುಧಿಯಲ್ಲಿ

"ಸಂಸ್ಕೃತಂ ಪ್ರಾಕೃತಮಪಭ್ರಂಶಂ ಪೈಶಾಚಿಕವೆುಂಬ ಮೂಱುವರೆ ಭಾಷೆಗಳೊಳ್ಳುಟ್ಟುವ ದ್ರವಿಡಾಂಧ್ರಕರ್ಣಾಟಾದಿ ಷಟ್ಪಂಚಾಶತ್ಸರ್ವ ವಿಷಯ ಭಾಷಾಜಾತಿಗಳಕ್ಕುಂ »

ಎಂದು ಹೇಳಿರುವದರಿಂದ ಕರ್ಣಾಟ ಭಾಷೆಯು ಜನ್ಯಭಾಷೆ. ಸಂಸ್ಥೃತಭವನಾದುದು ಪ್ರಾಕೃತನೆಂದು ಹೇನುಚಂದ್ರ ಮುಂತಾದವರು ಹೇಳುವರು. ಪ್ರಾಯಃ ಜೈನ ಬೌದ್ಧರಿಗೆ ಅರ್ಧಮಾಗಧಿ (ಅಥವಾ ವಾಲಿ) ಮೂಲಭಾಷೆ, ಮಹಾವೀರ ಗೌತಮ ಬುದ್ಧರ ವಾಣಿಯಾದುದರಿಂದ ಜಗತ್ತಿಗೇ ಮೂಲ ಭಾಷೆ, ಸರ್ವಭಾಷಾಮಯೀ ಭಾಷೆ. ಕುಮುದೇಂದು ಹೇಳುವ ಪ್ರಾಕೃತ ಸಂಸ್ಥೃತ ಮಾಗಧ ಪಿಶಾಚ ಭಾಷಾ, ಶೌರಸೇನೀ, ಅಥವಾ ಕರ್ಣಾಟ ಮಾಗಧ ಮಾಲವ ಲಾಟ ಗೌಡ ಗುರ್ಜರ ಎಂಬ ಆರು, ಮೂರು ವಿಧವಾಗಿ ಹದಿನೆಂಟು ಭಾಷೆಗಳು, ಅಷ್ಟಾದಶಮಹಾಭಾಷೆಗಳಾಗಿರ ಬಹುದು. ಈ ಪ್ರಾಕೃತಗಳ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಭರತನಾಟ್ಯ ಶಾಸ್ತ್ರವು " ಮಾಗಧ್ಯವನ್ತಿ ಜಾಪ್ರಾಚ್ಯಾ ಶೂರಸೇನ್ಯರ್ಧಮಾಗಧೀ । ವಾಹ್ಲೀಕಾ ದಾಕ್ಷಿಣಾತ್ಯಾ ಚ ಸಪ್ತಭಾಷಾಃ ಪ್ರಕೀರ್ತಿತಾಃ" ಎಂದು ಏಳನ್ನು, ದಂಡಿಯ ಕಾವ್ಯಾದರ್ಶದಲ್ಲಿ " ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರೇ ಶೌರಸೇನೀ ಗೌಡೀ ಲಾಟೀ" ಎಂಬುವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖಿಸಲಾಗಿದೆ. ಕುಮುದೇಂದುವಿನ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಂತೆ ಮೂಲಭಾಷೆ " ಕರ್ಮಾಟ, ಕನ್ನಡ."

ಸಕಲವು ಕರ್ರಾಟದಣುರೂಪ ಹೊಂದುತೆ। ಪ್ರಕಟದೆ ಒಂದರೊಳಡಗಿ | ಹದಿನೆಂಟು ಭಾಷೆಯು ಮಹಾಭಾಷೆಯಾಗಲು | ಬರಿಯಭಾಷೆಗಳೇಳು ನೂರಂ ॥ ಆದಿತೀರ್ಥಂಕರನು ಸೌಂದರಿಗೆ ಉಪದೇಶಿಸಿದ ಅಂಕಾಕ್ಷರಪದ್ಧ ತಿಯ ಭಾಷೆ ಕನ್ನಡವಾ ಗಿದ್ದಿ ತು. ನಾಗವರ್ಮನಿಗೂ (ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೦೪೦) ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ತಿಳಿದಿರಲಿಲ್ಲವೆಂದು ಊಹಿಸಬೇಕಾಗುವುದು.

ಕುಮುದೇಂದು ಹೇಳಿರುವ ಭಾಷೆಗಳನ್ನೂ ಲಿಪಿಗಳನ್ನೂ ಇತರ ಜೈನಗ್ರಂಥ ಗಳಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವವನ್ನೂ ವಿಮರ್ಶಿಸಬೇಕು. ಬೌದ್ಧರ ಲಲಿತ ವಿಸ್ತರದಲ್ಲಿ ೬೪ ಲಿಪಿ ಗಳ ಉಲ್ಲೇಖನೆಯಿದೆ. ಜೈನರ ಪನ್ನವನ್ನ ಸುತ್ತ ಮತ್ತು ಸಮವಾಯಾಂಗ ಸುತ್ತಗಳಲ್ಲಿ " ಕಲ್ಪಾಂತರವಾಕ್ಯಾನಿ" ಎಂದು ೧೮ ಲಿಪಿಗಳು ಉಕ್ತವಾಗಿವೆ. $^{25}$ 

ಭಮ್ಬೀ, ಜವಣಾಲೀ, ದೋಸಾಪುರಯಾ, ಖರೋಟ್ಮೀ, ಪುಕ್ಕರಸಾರೀ (ದಿ), ಭೋಗವತಿ, ಪಹಾರಾಯಿ, ಉಯ ಅಂತರಿಕ್ಟ, ಅಕ್ಕರಪಿಟ್ಟ, ತೇವಣಇ, ರಾಹತಿ, ಅಂಕಲಿವಿ, ಗಳಿತ(ಗಣಿತ)ಲಿವಿ, ಗನ್ಧವ್ವಲಿವಿ, ಆಂಧಸಲಿವಿ, ಮಾಹೇಸರೀ, ದಾಮಿಲೀ, ಪೌಲಿಂದೀ.

ಕುಮುಪೇಂದು (ಅ. ೫. ೧೦೧) " ಹಂಸಲಿಪಿ, ಭೂತಲಿಪಿ, ವೀರ, ಯಕ್ಷಿ , ರಾಕ್ಷಸಿ, ಊಹಿಯ, ಯುವನಾನಿ, ತುರ್ಕಿಯ, ದ್ರವಿುಳ, ಸೈಂಧವ, ಮಾಲ ವಣೀಯ, ಕೀರಿಯನಾಡು, ದೇವನಾಗರಿ, ಲಾಡ, ಪಾರಶಿ, ಆಮಿತ್ರಿಕ, ಚಾಣಕ್ಕ, ಬ್ರಾಹ್ಮೀ" ಎಂಬ ಹದಿನೆಂಟು ಲಿಪಿಗಳನ್ನು ಹೇಳಿ ಅಂಕಗಳಲ್ಲಿ ಶುದ್ಧ ಕರ್ಮಾಟಕ, ಪ್ರಾಕೃತಿಲಿಪಿ ಅಂಕ, ಸಂಸ್ಕೃತ ದ್ರವ್ಯ ಅಂಕ, ದ್ರಾನಿಡ, ಆಂಧ್ರ, ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರ, ಮಲೆಯಾಳ, ಗುರ್ಜರ, ಅಂಗ, ಕಳಿಂಗ, ಕಾಶ್ಮೀರ, ಕಾಂಭೋಜ. ಹಮ್ಮೀರೆ, ಶೌರಸೇನಿ, ವಾಲಿಯಂಕ, ತೇಬತಿ ಆದಿ ಅಂಕ, ನೆಂಗಿಸಲು, ವಂಗ, ಬ್ರಾಹ್ಡಿ ಯಾದಂಕ, ವಿಜಯಾರ್ಧ, ಸದ್ಮ, ವೈದರ್ಭ್ಯ, ವೈಶಾಲಿ, ಸೌರಾಷ್ಟ್ರ, ಖರೋಷ್ಟ್ರ, ನಿರೋಷ್ಟ್ರ, ಅಪಭ್ರಂಶಿಕ, ಪೈಶಾಚಿಕ, ರಕ್ತ್ರಾಕ್ಷರ, ಅರಿಸ್ಟವೇಶದಂಕ, ಕುಸುಮಾಜಿ ದೇಶದಂಕ, ಸುಮನಾಜಿ ದೇಶದಂಕ, ಐಂದ್ರಧ್ವಜ, ಜಲಜದಲ, ಮಹಾಪದ್ಮ, ಅರ್ಧ ಮಾಗಧಿ, ಆರಸ, ಪಾರಸ, ಸಾರಸ್ವತ, ಬಾರಸ ದೇಶದಂಕ, ಶೂರ, ಮಾಲವ, ಲಾಟ, ಗೌಡ, ಮಗಧ, ವಿಹಾರು ಉತ್ಕಲ, ಕನ್ಯಾಕುಬ್ಜ, ವರಾಹನಾಡು, ವೈಶ್ರಮಣರನಾಡು, ವೇದಾನ್ತ, ಅಡವಿಯ ಬನವಾಸಿ, ಕರ್ಣಾಟಕ, ಮತ್ತು ವರ್ಧಮಾನಾಂಕ ಎಂಬ ಐವತ್ತ್ರನಾಲ್ಕಕ್ಕೆ ಒಂದನ್ನು ಕೂಡಿದರೆ ಐವತ್ತೈದು ಆಗುವುದೆಂದು ಹೇಳುವನು. ನಾಗವರ್ಮನು ಹೇಳುವ ಷಟ್ಪಂಚಾಶತ್ (೫೬) ಭಾಷೆಗಳಿಗೂ ಇವಕ್ಕೂ ಸಂಬಂಧ ವಿರಬಹುದು.

ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ತೇಬತಿ (ಟಿಬೆಟನ್) ಲಿಪಿ ಗುಪ್ತರಕಾಲದ ನಾಗರೀಲಿಪಿಯನ್ನನು ಸರಿಸಿ ಟಿಬೆಟ್ಟನಲ್ಲಿ ಏಳು ಎಂಟನೆಯ ಶತಾಬ್ದಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಚಾರವಾಯಿತು. ಹರ್ಷನ ಸಮಕಾಲೀನನಾದ ಸ್ರೊ-ತ್ಸಾನ್-ಗಾಮ್-ಪೊ ಎಂಬ ರಾಜನು ನೇಪಾಳೀ ರಾಜ

<sup>25</sup> Ojha. Bhāratiya Lipimālā,

ಪುತ್ರಿಯನ್ನು (ನೀಲತಾರಾ) ಚೀಣರಾಜಪುತ್ರಿಯನ್ನೂ (ಶ್ವೇತತಾರಾ) ಮದುವೆಯಾಗಿ ಅವರ ಪ್ರಭಾವದಿಂದ ಬೌದ್ಧ ಮತವನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಿ ಪ್ರಚಾರಮಾಡಿದನು. ಪದ್ಮಸಂಭವ ಶಾಂತಿರಕ್ಷಿತ (ಸು ಕ್ರಿ.ಶ. ೭೫೦), ಶಾಂತಿದೇವ, ಕಮಲಶೀಲರೆಂಬ ನಾಲಂದಾ ವಿಶ್ವ ವಿದ್ಯಾಲಯದ ಬೌದ್ಧ ಭಿಕ್ಷುಗಳು ಟಿಬೆಟ್ಟನಲ್ಲಿ ಬೌದ್ಧ ಮತನನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸಿ ಬೌದ್ಧೆ ಗ್ರಂಥಗಳನ್ನು ಆ ಭಾಷೆಗೆ ತರ್ಜುಮೆಮಾಡಲು ಆ ಕಾಲದ ದೇವನಾಗರಿಲಿಪಿಯನ್ನೇ ಲಿಪಿಗಳ ಪರಿಚಯ ಅಶೋಕನ ಶಾಸನಗಳನ್ನು ಪ್ರಿನ್ಸೆವ್, ಕೋಲ್ಬ್ರುಕ್ ಮುಂತಾ ದವರು ಗ್ರೀಕರ ದ್ವಿಭಾಷಾ ಲಿಪಿಗಳುಳ್ಳ ನಾಣ್ಯಗಳ ಸಹಾಯದಿಂದ ಓದಿದ ಮೇಲೆ ನಮಗೆ ಗೊತ್ತಾಯಿತು. ಯವನಾನಿ ಎಂಬುದು ಪಾಣಿನಿಸೂತ್ರಗಳಿಗಿಂತ ಪ್ರಾಚೀನ. ' ಇಂದ್ರಭನಶರ್ನರುದ್ರ್ರಮೃಡಹಿಮಾರಣ್ಯ ಯವಯವನಮಾತುಲಾಚಾರ್ಕ್ಯಾಣಾಮಾ ನುಕ್ ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಕಾತ್ಯಾಯನನವಾರ್ತಿಕ, ಪತಂಜಲಿಯ ಮಹಾಭಾಷ್ಯಗಳು 'ಯವನಾನಿ ಲಿಪಿ: , ಎಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿರುವುದರಿಂದ ಅಲೆಕ್ಸಾಂಡಿರಿನೊಡನೆ ಬಂದ ಯವನರಲ್ಲದೆ, ಕ್ರಿ. ಪೂ. ಆರನೆಯ ಶತಾಬ್ದದಲ್ಲಿದ್ದ ಅಕೆಮೀನಿಯನ್ ಗ್ರೀಕ್ ಜನರೆಂದು ಊಹಿಸಲಾಗಿವೆ. ತುರ್ಕಿ ಎಂಬುದು ಮಧ್ಯ ಏಷ್ಯಾದಲ್ಲಿ ಕ್ರಿ. ಶ. ನಾಲ್ಕು ಐದನೆಯ ಶತಮಾನದ ಭಾಷೆ. ದ್ರಮಿಳ ಲಿಪಿಯ ಉಲ್ಲೇಖನೆಯು ಜೈನರ ಅಂಗ ಗ್ರಂಥ ಗಳಲ್ಲಿಯೇ ಕಂಡುಬಂದರೂ, ಕ್ರಿ.ಶ. ೬-೭ನೆಯ ಶತಾಬ್ದ ದವರೆಗೂ ಬ್ರಾಹ್ಮೀಲಿಪಿಯಿಂದ ಹುಟ್ಟಿದ ದಾಕ್ಷಿಣಾತ್ಯ ಲಿಪಿಗಳೇ ತಮಿಳು ದೇಶದಲ್ಲಿಯೂ ಪ್ರಚಾರದಲ್ಲಿದ್ದವು. ಮೌರ್ಯ ಸಾಮ್ರಾಜ್ಯದ ದಕ್ಷಿಣ ಭಾಗದಲ್ಲಿಲ್ಲ ಬ್ರಾಹ್ಮೀಲಿಪಿಯೇ ಇದ್ದಿತೆಂದು ಅತೋಕನ ಶಾಸನಗಳಿಂದ ಕಂಡುಬರುವದು. `ತಮಿಳು ದೇಶದಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕಿರುವ ಅತ್ಯಂತ ಪ್ರಾಚೀನ ಶಾಸನಗಳೂ ಕೂಡ ಬ್ರಾಹ್ಮೀ ಅಕ್ಷರಗಳಲ್ಲಿಯೇ ಇವೆ. ಬಹುಶಃ ಏಳನೆಯ ಶತಾಬ್ದ ನಂತರ ಪಲ್ಲವ-ಗ್ರಂಧಲಿಪಿಗೆ ದಾಮಿಲೀ ಎಂಬ ಹೆಸರು ಬಂದಿರಬಹುದು. ಚಾಣಕ್ಯ ಲಿಪಿ 'ಕುಟಲ' ಲಿಪಿಯಾಗಿದ್ದ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಉಕ್ತವಾದ ಗೂಢಲಿಪಿಯಾಗಲೀ, ಗುಪ್ತರ ಕಾಲದ ಕುಟಲಲಿಪಿಯಾಗಿದ್ದಿ ರಬಹುದು. ಹಮ್ಮೀರ ಎಂಬುದು ೯ನೆಯ ಶತಾಬ್ದ ದಷ್ಟು ವ್ರಾಚೀನವೇ ಎಂಬ ಸಂದೇಹನು ತಲೆದೋರುವದು. ಹನ್ನೊಂದು ಹನ್ನೆ ರಡನೆಯ ಶತಾಬ್ದ ಗಳಲ್ಲಿ ರಾಜಪುತ್ರ ವಂಶಗಳ ಚರಿತ್ರೆ ಗಳಲ್ಲಿ ಹಂಬೀರ, ಹಮ್ಮೀರ ಎಂಬ ಹೆಸರು ಮೊದಲು ಕಂಡುಬರುವುದು 'ಅಮೀರ್' ಶಬ್ದದ ರೂಪವಿರಬಹುದು. ಜಯಸಿಂಹ ಸೂರಿಯ 'ಹಮ್ಮೀರ ಮದಮರ್ದನ' ಕಾವ್ಯ,<sup>27</sup> ನಯಚಂದ್ರಸೂರಿಯ 'ಹಮ್ಮೀರ ಮಹಾಕಾನ್ಯ' <sup>28</sup> ರಾಜಪುತ್ರಚರಿತ್ರೆಗೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟವೆ.<sup>29</sup>

<sup>26.</sup> S. C. Vidyabhushana Tibetan Grammar.

<sup>27.</sup> Gaekwar Or. Sr. No. 10

<sup>28.</sup> I. A. VIII. P 55 tr, Kirtane.

<sup>29</sup> Ojha. History of Rajputana.

ಇನ್ನು ಕುಮುದೇಂದು ಹೇಳಿರುವ ಜೈನಗ್ರಂಥಗಳನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸಿದರೆ, ದಿಗಂಬರ ಪಂಥದವರು ದಿಟ್ಟವಾದವೆಂಬ ಹನ್ನೆ ರಡನೆಯ ಅಂಗ ಒಂದು ಮಾತ್ರ ಉಳಿದುಕೊಂಡಿ ರುವದೆಂದು ಮಿಕ್ಕ ಹನ್ನೊಂದಂಗಗಳು ನಷ್ಟವಾಗಿವೆಯೆಂದೂ, ಶ್ವೀತಾಂಬರರು ಹನ್ನೊಂದು ಅಂಗಗಳು ಉಳಿದು ದಿಟ್ಟವಾದ ಲುಸ್ತವಾಗಿದೆಯೆಂದು ಹೇಳುವರಷ್ಟೆ. ಶ್ವೇತಾಂಬರರ ಹನ್ನೊಂದು ಅಂಗಗಳನ್ನು ದಿಗಂಬರರು ಪ್ರಮಾಣಗ್ರಂಥಗಳೆಂದು ಆಂಗೀಕರಿಸುವದಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಜೇಕೊಬಿ ಮುಂತಾದವರು ತೋರಿಸಿರುವಂತೆ ಆಚಾರಾಂಗ ಸೂತ್ರಕೃತಾಂಗ ಮುಂತಾದುವು ಕ್ರಿ.ಪೂ. ೩ನೆಯ ಶತಾಬ್ದದಲ್ಲಿಯೇ ಪ್ರಚಾರವಾಗಿ ದ್ದಂತೆ ಕಂಡುಬರುವದು. ಕುಮುವೇಂದು ದಿಗಂಬರ ಮುನಿಯಾದರೂ ಹನ್ನೊಂದಂಗ ದ್ದ ಗಳನ್ನೂ ಹೇಳಿರುವನು. ಜೈನಾಗಮಗಳನ್ನು ಮೂರು ರೀತಿಯಾಗಿ ವಿಂಗಡಿಸುವ ಸಂಪ್ರದಾಯವಿದೆ. (೧) ದೃಷ್ಟಿವಾದ ಅಂಗವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ೪೫ (೧೦ ಅಂಗ, ೧೨ ಉಪಾಂಗ, ೧೦ ಪಇನ್ನ, ೬ ಫೀದಸೂತ್ರಗಳು, ೨ ನಂದಿ ಮತ್ತು ಅನುಯೋಗದ್ವಾರ ಸುತ್ತಗಳು, ೪ ಪುೂಲಸೂತ್ರಗಳು). ಆಥವಾ (೨)ಅಂಗ (ಅಂಗಪ್ರವಿಷ್ಟ) ಮತ್ತು ಅಂಗಬಾಹಿರ, ಅಂಗಪ್ರವಿಷ್ಟ್ರದಲ್ಲಿ ಹನ್ನೆರಡು ಅಂಗಗಳು ಅಥವಾ ಗಣಿಪಿಡಗ; ಅಂಗ ಬಾಹಿರದಲ್ಲಿ ೬ ವಿಧವಾದ ಆವಶ್ಯಕ, ಕಲಿಯ ಉತ್ಘಾಲಿಯ ಮುಂತಾದ ಭೇದಗಳುಳ್ಳ ಆವಶ್ಯವಿರಕ್ತ; (೩) ೮೪ ಆಗಮಗಳು (೧೧ ಅಂಗ, ೧೨ ಉಪಾಂಗ, ೫ ಛೀದಸೂತ್ರ, ೨ ಮೂಲಸೂತ್ರ, ೩೦ ಪ ಇನ್ನ, ೨ ಜೂಲಿಯ ಸುತ್ತ, ೮ ಇತರ ಸೂತ್ರಗಳು ಕಲ್ಪಗಳು ೧೦ ನಿಜ್ಜು ತ್ರಿ, 🤻 (ಪಿಂಡನಿಜ್ಜು ತ್ರಿ, ಸಂಸಕ್ತ ನಿಜ್ಜು ತ್ರಿ, ವಿಸೇಸಾವಸ್ಸೆಯ ಭಾಸ) — ಒಟ್ಟು **೮೪ ಆಗಮಗಳು ಇವು**ಗಳಮೇಲೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನಗಳನ್ನು ನಿಜ್ಜುತ್ತಿ, ಭಾಸ, ಚುಣ್ಣಿ, ಟೀಕಾ ಎಂಬ ವಿಧವಾಗಿ ವಿಭಜಿಸಿದೆ.

ಹನ್ನೆ ರಡನೆಯ ಅಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಕುಮುದೇಂದು ಆಗಮಗಳನ್ನು ಹೇಳಿರುವನು. (ಅ. ೧೨. ೪೭).

೧ ದ್ವಾದಶಾಂಗ

೪೧ ಪ್ರಾಣಾವಾಯ ಪೂರ್ವ

೨ ಚತುರ್ದಶಪೂರ್ವ

೪೨ ಕ್ರಿಯಾವಿಶಾಲ

**೩** ಪ್ರತಿಕ್ರಮಣಶಾಸ್ತ್ರ

೪೩ ಲೋಕಬಿಂದುಸಾರ (ಥವ)

೪ ಪರೀಕ್ಷ್ಮಿತ

**೪೪ ೧೪ ಪೊ**ರ್ವ

[ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ೧೦, ೧೪, ೮, ೧೮, ೧೨, ೧೨, ೧೩, ೨೦, ೩೦, ೧೫, ೧೦, ೧೦, ೧೦, ೧೦ ವಸ್ತುಗಳು]

<sup>30. (</sup>ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಹೆಮ್ಮೀರಕಾವ್ಯ ಅಥವಾ ರಾಜೀಂದ್ರ ವಿಜಯವೆಂಬ ಚಂಪೊ ಗ್ರಂಥ ಮುರಿಗೆ ದೇಶಿಕೇಂದ್ರನಿಂದ ಸು. ೧೫೬೦ ರಲ್ಲಿ ರಚಿತವಾಯಿತು. ಇದು ಪಟ್ಟದ ಕಲ್ಲಿನ ರಾಜ್ಯನಾದ ಹೆಮ್ಮೀರನ ಚರಿತ್ರೆಯೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ)ಕ. ಕ. ಚ. ೨. ಪು. ೨೯೧.

| 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ಮತಿಜ್ಞಾನ                                                   | Y M          | ಆಗ್ರೇಯಣೀಯ ಆಶೆಯಾದಿಯ   |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|--------------|----------------------|--|--|--|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ಪರಾಕ್ಷ್ಮ ಯಾಕ್ಷರ                                            |              | ಎರಡರಲಿ               |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ಪದಸಂಘಾತೆ                                                   | 4.5          | ಪೂರ್ವೆಯ ೧೪           |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ಪ್ರತಿಪತ್ಯಂಗಧರ                                              | ų٤           | ಪೊರ್ವಾನ್ತ            |  |  |  |
| F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                            | ಳ ೮          | ಅಪರಾನ್ತ              |  |  |  |
| 00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ಪ್ರಾ <b>ಭೃ</b> ತಕ                                          | PE           | <b>ಧ</b> ್ರುವ        |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ಪ್ರಾಭೃತಕಾಂಗ                                                | <b>35</b> O  |                      |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ೧೦ ಪೊರ್ವ                                                   | <b>%</b> O   | ಚವನಲಬ್ದಿ             |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ಜೀವಸಮಾ <b>ಸ</b>                                            | 89           | ಆಧ್ರುವ ಸಂಪ್ರಣಧಿ      |  |  |  |
| ೧೪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ಆಚಾರ                                                       | ઝ ર          | ಆರ್ಥ                 |  |  |  |
| OM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ಸೂತ್ರಕೃತ                                                   | 28.6         |                      |  |  |  |
| ೦೯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ಸ್ಥಾನ                                                      | 38 38        |                      |  |  |  |
| ೧೭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ಸಮವಾಯ                                                      | 3f F         | ಆತೀತಜ್ಞಾನ            |  |  |  |
| ೧೮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                            |              | ಅನಾಗತ್ರೆ ಸಿದ್ಧ       |  |  |  |
| 0 E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ಜ್ಞಾತರೂಸಕಥಾ                                                | <b>3</b> 5 0 | ಉಸಹ                  |  |  |  |
| 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ಉಪಾಸಕಾಧ್ಯಾಯನ                                               | 38 €         | <b>Φ</b>             |  |  |  |
| <b>೨</b> ೧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                            | €0           |                      |  |  |  |
| و و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ಅನುತ್ತರೋಪವಾದ ದಶ,                                           | ۶٥           | -                    |  |  |  |
| ૭ ફ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                            |              | ಜಯಧನಳ                |  |  |  |
| ي و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ವಿಪಾಕ ಸೂತ್ರ                                                |              | ವಿಜಯಧವ <b>ಳ</b> ್ಳ   |  |  |  |
| 9 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                            | <b>ም</b> ል   | <u>ತ್ರಿ</u> ಲೋಕಸಾರ   |  |  |  |
| ક હ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                            | £ 33         | ω                    |  |  |  |
| ع و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                            | ۾ ۾          | ಚಾರಿತ್ರ ಸಾರ          |  |  |  |
| ೨ ೮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •                                                          | ھ ج          |                      |  |  |  |
| 3 €                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                            | ₹ 0          |                      |  |  |  |
| 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ಪೊರ್ವಗತದಲಿ                                                 |              | ಯುಕ್ತಿ ಯುಕ್ತಾಗವು     |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ಉತ್ಪಾದಾಗ್ರೇಣಿಯೆದ                                           |              | ಪರಮಾಗನು              |  |  |  |
| 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ವೀರಾ, ನುವಾದಾ                                               |              | ತೀರ್ಥಿಕರಾಂತ ಸಂತತಿ    |  |  |  |
| 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                            | 2.9          | ಮೂಲ ಪ್ರಕೃತಿ          |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ಜ್ಞ್ಯಾನಪ್ರವಾದ                                              |              | ಉತ್ತರೋತ್ತರ ಪ್ರಕೃತಿ   |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ಸತ್ಕೆ ಪ್ರವಾದ                                               |              | ಆಶಾಯುರ್ವೇದ ವಿಧಿ      |  |  |  |
| 4 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ಆತ್ಮಪ್ರವಾದ                                                 | ೭೫           | •                    |  |  |  |
| <b>ą</b> 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <del>ಕ</del> ರ್ಮಪ್ರವಾದ                                     |              | ಯೋಗಸಾರ               |  |  |  |
| <b>೩</b> ೮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ಪ್ರತ್ಯಾಖ್ಯಾನ್ಗ <b>ಸೂ</b> ರ್ವ                               |              | ರಸವಾದ                |  |  |  |
| ₹ €                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ವಿ <b>ದ್ಯಾ</b> ನುವಾದ <b>ಸೂ</b> ರ್ವ                         | ೭ ೮          | <b>ಛಶತದ ಸೂತ್ರಾಂಗ</b> |  |  |  |
| ೪೦ ಕಲ್ನಾಣವಾದ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                            |              |                      |  |  |  |
| ಮೇಲಿನ ಪಟ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ೧೪ರಿಂದ ೨೪ವರೆಗೆ ಹನ್ನೊಂದು ಅಂಗಗಳು ಉಕ್ತವಾಗಿವೆ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                            |              |                      |  |  |  |
| (ಆಯಾರಾಂಗ್, ಸೂಯಗಡಂಗ, ಠಾಣಾಂಗ, ಸಮವಾಯಾಂಗ, ಭಗವತಿ ಅಥವಾ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                            |              |                      |  |  |  |
| `<br>ನಾ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ವ್ಯಾಖ್ಯಾಪನ್ನತ್ತಿ, ನಾಯಧಮಕ್ನಹಾ, ಉವಾಸದಸಾ, ಅಂತಗಡದಸಾ, ಅನುತ್ತರೋವ |              |                      |  |  |  |
| man and the second of the seco |                                                            |              |                      |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                            |              |                      |  |  |  |

ವಾಯಿಯದಸಾ, ಪಣ್ಣ ವಾಗರನಾಇಮ್, ವಿವಾಗಸುಯಂ). ಹನ್ನೆ ರಡನೆಯ ಅಂಗ ದಿಟ್ಟ ವಾಯ (ದೃಷ್ಟಿ ವಾದ). ಸೇನಗಣದವರಿಗೆ ಈ ಶ್ವೀತಾಂಬರರಿಂದ ಅಂಗೀಕೃತವಾದ  $\cap \cap$  ಅಂಗಗಳೂ ತಿಳಿದಿದ್ದ ವೆಂದು ಕುಮುದೇಂದು ಹೇಳುವನು. ಹನ್ನೆ ರಡು ಉಪಾಂಗ ಗಳಲ್ಲಿ ಉವವಾಇಅ (ಔಪಪಾತಿಕ), ರಾಯಪಸೇನಿಯ, ಜೀವಾಭಿಗಮ, ಸೂರ್ಯ ಪ್ರಜ್ಞ ಪ್ತಿ ಮುಂತಾದುವನ್ನು ಕುಮುದೇಂದು ಹೇಳಿರುವನು.

ಹನ್ನೆ ರಡನೆಯ ಅಂಗವಾದ ದಿಟ್ಟ ವಾದದಲ್ಲಿ ಐದು ಚೂಳಿಕೆಗಳೆಂದು ನೀರ ಸೇನನೂ ಕುಮುದೇಂದುವೂ ಹೇಳುವರು. ನಾಲ್ಕನೆಯ ಚೂಳಿಕೆಗೆ ಪೂರ್ವಗತವೆಂದು ಹೆಸರು. ಅದರಲ್ಲಿ ೧೪ ಭಾಗಗಳಿದ್ದು ಎರಡನೆಯದು ಅಗ್ರಾಯಣೀಯ ಪೂರ್ವ. ಈ ಅಗ್ರಾಯಣೀಯ ಪೂರ್ವದಲ್ಲಿ ಹದಿನಾಲ್ಕು ಭಾಗಗಳಿದ್ದು ಐದನೆಯದಕ್ಕೆ ಚವನಲಬ್ಧಿ ಎಂದು ಹೆಸರು. ಚಯನಲಬ್ಧಿಯ ೨೦ ಪಾಹುಡಗಳಲ್ಲಿ ನಾಲ್ಕನೆಯ ಪಾಹುಡಕ್ಕೆ ಕಮ್ಮ ಪಯಡಿ ಎಂದು ಹೆಸರು.

ಅಗ್ಗೇಯಣೀಯಸ್ಸಪೂವ್ವಸ್ಸ ಪಂಚಮಸ್ಸವತ್ದು ಸ್ವ ಚವುತ್ಥೋ ಸಾಹುಡೋಕಮ್ಮ ಪಯಡೀಣಾಮ (ಭೂತಬಲಿ).

ಆಗ್ರಾಯಣೀಯ ಪೂರ್ವದಲ್ಲಿನ ೧೪ ವಸ್ತುಗಳನ್ನು ಪೂಜ್ಯಪಾದನು 'ಶ್ರುತಭಕ್ತಿ' ಯಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ವಿವರಿಸಿರುವನು.

ಸೊರ್ನಾಂತಂಹ್ಮ ಪರಾಂತಂ ಧ್ರುವಮಧ್ರುವ ಚೃವನ ಲಬ್ಧಿ ನಾಮಾನಿ |

ಅಧ್ರುವ ಸಂಪ್ರಣಿಧಿಂ ಚಾಪ್ಯರ್ಥಂ ಭೌವಾವಯಾದ್ಯಂ ಚ। ಸರ್ವಾರ್ಥಕಲ್ಪನೀಯಂ ಜ್ಞಾನಮತೀತೆಂ ತ್ವನಾಗತಂ ಕಾಲಂ। ಸಿದ್ಧಿ ಮುಪಾಧ್ಯಂಚ ತಥಾಚತುರ್ದಶ ವಸ್ತುನಿ ದ್ವಿತೀಯಸ್ಯ,।

ಇವನ್ನು ಮೇಲಿನ ಪಟ್ಟಿಯಲ್ಲಿ (೪೭-೬೦) ಕುಮುದೇಂದು ಹೇಳಿರುವನು. 'ವಂದಿತ್ತು' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಕುಮುದೇಂದು ಸೂಚಿಸಿರುವನು. (ಭೂವಲಯ, ಪ್ರುತಾವತಾರ ಪು. ೮೨). ಜೋಣಿ ಪಾಹುಡ ದಿಗಂಬರರಿಗೆ ಪ್ರಮಾಣವಲ್ಲವೆಂದು ಕೆಲ ವೆಡೆ ಹೇಳಿದ್ದ ರೂ ಕುಂದಕುಂದನೇ ಜೋಣಿಸಾರವನ್ನು ಬರೆದಂತೆ ತಿಳಿದು ಬರುವದು. ಕುಂದ ಕುಂದ, ಶಿವಕೋಟ, ಶಿವಾಯನ, ಪೂಜ್ಯಪಾದ, ಸಮಂತ ಭದ್ರ. 'ಚೂಡಾ ಮಣಿ' ಕರ್ತೃ ತುಂಬಲೂರಾಚಾರ್ಯ ಮುಂತಾದವರ ಗ್ರಂಥಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ಕುಮು ದೇಂದು ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿರುವನು.

ಆದರೆ ಈಚಿಗೆ ಪ್ರಕಟವಾದ ೨೦-೩೩ ಅಧ್ಯಾಯಗಳಲ್ಲಿ ಈ ಕೆಳಗೆ ಕಂಡ ಗ್ರಂಥ ಗಳಿಂದ ಕೆಲವು ಭಾಗಗಳು ಗೋಚರವಾಗಿವೆ.

- ೧ ಸಮಂತಭದ್ರ-ಬೃಹತ್ಸ್ವಯಂಭುಸ್ತ್ರೋತ್ರ
- ೨ ಪಾತ್ರಕೇಸರಿ ಸ್ತ್ರೋತ್ರ
- ೩ ಗುಣಭದ್ರ-ಉತ್ತರ ಪುರಾಣ
- ೪ ಉಗ್ರಾದಿತ್ಯ ಕಲ್ಯಾಣಕಾರಕ

- ೫ ಜಿನಸೇನ-ಜಯಧವಳಾಟೀಕೆ
- ೬ ತಿಲೋಯಪಣ್ಣ ತ್ತ್ತಿ
- ೭ ಪೂಜ್ಯಪಾದ-ಇಷ್ಟ್ರೋಪದೇಶ
- ೮ ಇಂದ್ರನಂದಿ-ಸಮಯಭೂಷಣ-ನೀತಿಸಾರ
- ೯ ಜಿನಸೇನ-ಆದಿವುರಾಣ-ಸಹಸ್ರನಾಮಸ್ತ್ರೋತ್ರ.
- ೧೦ ' ಗಂಭೀರಂ ಮಧುರಂ ' ಎಂಬ ಶ್ಲೋಕ್ನ ಭಟ್ಟಾ ಕಲಂಕನ ಶಬ್ದಾ ಹುಶಾಸನ ದಲ್ಲಿಯೂ ಉದ್ದೃತ)
- ೧೧ 'ಕವಿಜಿಹ್ವಾಬಂಧನ'
- ್ಲೂ ವಡ್ಡಾರಾದನಾ (?)
- ೧೩ ಸಿರಿಗೊಮ್ಮಡವೇವ ವಿರ ಇಯ ಕಂಮಡ ಸಕ್ಕದ ಪಾಹುಡಗೀದಾ
- ೧೪ ಆದಿಗೊಮ್ಮಟವೇವ ವಿರ ಇಯಾ ಅಣಾಇ ಅಣಿಹಣಭಯವದ್ಗೀದಾದಿ ಮಂಗಲ ಪಾಹುಡಸುತ್ತಂ ತರಾಲಟಿಯ ದವ್ವಪ್ಪ ಮಾಣಾಣುಯೋಗ ದ್ದಾ ದ್ದಾ ರೇ ಪಥಮಸುತ್ತಂ ಸಮತ್ತಾ.

೧೫ ಅಥವ್ಯಾಸರ್ಷಿ ಪ್ರಣೀತ ಜಯಾಖ್ಯಾನಾದ್ಯಂತರ ಶ್ರೀಢೀ ಋಕ್ ಮಂತ್ರಾಂತರ್ಗತ ಗೀತಾ.

- ೧೬ ಸಮಂತಭದ್ರಯತಿವರ-ಗನ್ನ ಹಸ್ತಿಯ ಮಹಾಭಾಷ್ಯ
- ೧೭ ಭಗವದ್ಗೀತಾ ಸೈಶಾಚೀ ಭಾಷ್ಯ.
- ೧೮ ಮಹಾಬಂಧ.

ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಜಿನಸೇನನ ಜಯಧವಳಾ ಟೀಕೆಯು ಕ್ರಿ. ಶ. ೮೩೭ ರಲ್ಲಿ ಪೂರ್ತಿ ಯಾಯಿತು. ಅನಂತರ ಆದಿಪುರಾಣವನ್ನು ರಚಿಸಿದನೆಂದು ಊಹಿಸಬಹುದು. ಉತ್ತರಪುರಾಣವನ್ನು ಗುಣಭದ್ರನು ಕ್ರಿ. ಶ. ೮೯೮ ರಲ್ಲಿ ಬಂಕಾಪುರದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ತಿ ಮಾಡಿದನು. ಸಮಯಭೂಷಣ ಅಥವಾ ನೀತಿಸಾರ, ಜ್ವಾಲಾಮಾಲಿನೀಕಲ್ಪ ಮುಂತಾದ ಗ್ರಂಥಗಳನ್ನು ಇಂದ್ರನಂದಿಯು ಕ್ರಿ. ಶ. ೯೩೦ ರಲ್ಲಿ ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟ ಮುಮ್ಮಡಿ ಕೃಷ್ಣನ ಆಳಿಕೆಯಲ್ಲಿ ರಚಿಸಿದನು. ಈ ಗ್ರಂಥಗಳಿಂದ ಉದ್ಧೃತವಾದ ಶ್ಲೋಕಗಳು ಭೂವಲಯದಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗಿವೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಒಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಕುಮುದೇಂದು ಹೇಳುವ ತ್ರಿಲೋಕಸಾರ, ಲಬ್ಧಿಸಾರ, ಚಾರಿತ್ರಸಾರಗಳು ಕ್ರಿ. ಶ. ೯೮೦ ರಲ್ಲಿದ್ದ ನೇಮಿಚಂದ್ರನ ಗ್ರಂಥಗಳೇ ಎಂದು ನಿರ್ಧರಿಸುವದಕ್ಕೆ ತಕ್ಕಷ್ಟು ಆಧಾರ ಗಳಿಲ್ಲ. ಅದೇ ಹೆಸರಿನ ಗ್ರಂಥಗಳನ್ನು ಇತರರು ರಚಿಸಿರುವರು. ಮೇಘಚಂದ್ರನ ಶಿಷ್ಯನಾದ ವೀರಣಂದಿಯು ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೧೫೩ ರಲ್ಲಿ ಒಂದೇ ಚಾರಿತ್ರಸಾರವನ್ನು ರಚಿಸಿ ರುವನು. ಸು. ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೪೦೦ ರಲ್ಲಿ ಚಂದ್ರಕೀರ್ತಿ ಪರಮಾಗಮಸಾರವನ್ನು ರಚಿಸಿರುವನು. ಕುಮುದೇಂದು ಹೇಳುವ ಕನಿಜಿಹ್ವಾಬಂಧನಕ್ಕೂ ಹದಿನೈದನೆಯ

ಶತಾಬ್ದದ ಈಶ್ವರ ಕನಿಯ ಕನ್ನಡ ಛಂದೋ ಗ್ರಂಥವಾದ ಅದೇ ಹೆಸರಿನ ಗ್ರಂಥಕ್ಕೂ ಯಾವ ಸಂಬಂಧವೂ ಕಂಡುಬರುವದಿಲ್ಲ. ಶಿವಕೋಟಿಯ ವಡ್ಡಾ ರಾಧನೆಯಿಂದಲೇ ಉದ್ದೃ ತವಾಕ್ಯಗಳು ಭೂವಲಯದಲ್ಲಿವೆ ಎಂದು ನಿಸ್ಸಂಶಯವಾಗಿ ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯ ನಿಲ್ಲ.

ಕುಮುದೇಂದು ಶತಕ ಎಂಬುದನ್ನು ಪಿರಿಯಾಪಟ್ಟಣದ ದೇವಪ್ಪನು ರಚಿಸಿರುವ ನೆಂದು ಅವನಿಗೆ ಭೂವಲಯದ ಪರಿಚಯವಿದ್ದಿತೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಈ ಕುಮುದೇಂದು ಶತಕ ಎಂಬುದರಲ್ಲಿ ದೊಡ್ಡಯ್ಯನ ಸಂಸ್ಕೃತ ಭುಜಬಲಿ ಚರಿತೆಯ ಮತ್ತು ಇತರ ಗ್ರಂಥಗಳಿಂದ ಶ್ಲೋಕಗಳನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಇತರ ಜೈನಾಚಾರ್ಯರ ಹೆಸರು ಬಂದಾಗ ಕುಮುದೇಂದು ಎಂದು ಸೇರಿಸಿ ಬಿಟ್ಟು ರಚಿಸಿರುವ ಶತಕ (?) ವಾದುದರಿಂದ ಭೂವಲಯದ ಕಾಲವನ್ನು ನಿರ್ಧರಿಸಲು ಇದರಿಂದ ಏನೂ ಸಹಾಯ ವಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಕುಮುದೇಂದು ಆತ್ಮಕಧೆಯನ್ನು ಹೇಳುವಾಗ ಮಾನ್ಯ ಖೇಟದ ಅಮೋಘ, ಸೈಗೊಟ್ಟಿಸಿವ, ಅವನ ರಾಣಿಯರು ಜಕ್ಕಿ, ಲಕ್ಕಿ ಎಂದು ಎರಡೇರಾಜರ ಹೆಸರುಗಳನ್ನು ಹೇಳುವನು.

| ಮತ್ತು_ಕಳ್ಳಪ್ಪು      | ಉಚ್ಚಂಗಿ           | ಸಿದ್ಧಾ ಪುರ          | ಕೊಂಗುಣಿ                 |
|---------------------|-------------------|---------------------|-------------------------|
| ತಿ <b>ಸ್ಪ್ರೊ</b> ರು | ಮೈ ದಾಳ            | ಕೊತ್ತಳ              | <b>ದ್ರ</b> ವಿುಳ         |
| ಯಲವಭೂ               | ಕೈ ದಾಳ            | ಕು <i>ಸು</i> ವುದಪುರ | ಜಿನವಿ <b>ಷ್ಣು</b> ಕಂಚಿ  |
| ನಸ್ಥಿ               | <b>ಮ ಲೆಯೂ</b> ರು  | ಗೇರುಸೊಪ್ಪ <u>ೆ</u>  | <b>ತ</b> ವರೂರು          |
| ಆಯ್ದಾ ಳ             | ಸೆಯ್ಗೊಟ್ಟ ಸಿವನೂರು | ಸಾಗರ                | ತಿ ರು ಪ್ಪ <b>ಳಮೂ</b> ರು |
| ಪೆನುಗೊಂಡೆ           | ಕುಂ <b>ದಾ</b> ಪುರ | ನೀಲಗಿರಿ             | ತಿರುಕ್ಕು ರುಳ್ಕೊಂಡ್ರಂ    |
| ಗಜದನ್ನ              | ವನ್ದ ವಾಸಿ         | ಚಿತ್ತಾ ಮೂರು         |                         |
| ಪೊನ್ನೂ ರು           | ಮಾನೂ ಲ್           | ಮಿ ನಾಕ್ಷಿಯಕೋ ವಿ     | ಶ್                      |
| <b>ಮ</b> ಲೆ         | ತಿ <b>ರು</b> ವುಲೆ | ಕಾಮಾಕ್ಷಿಯಕ್ಷಿಯ      | ದಾ ನಾಂಕಸಾ ಲೆ            |

ಎಂಬ ಜೈನ ಕ್ಷೇತ್ರಗಳ ಹೆಸರುಗಳನ್ನು ಹೇಳಿರುವನು. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಪೆನುಗೊಂಡೆ ಮತ್ತು ಗೇರುಸೊವ್ಪೆ ಹೊಯ್ಸ್ಗಳ-ವಿಜಯನಗರ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಪ್ರಖ್ಯಾತವಾದವು. ಅದಕ್ಕೆ ಹಿಂದಿನ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡು ಬಂದಿಲ್ಲ. ಮಾನ್ಯಖೇಟವನ್ನು ಅಮೇಘ ವರ್ಷನೇ ನಿರ್ಮಿಸಿ ರಾಜಧಾನಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡನೆಂದೂ, ಅದಕ್ಕೆ ಮುಂಚೆ ಮಯೂರ ಖಂಡಿಯೋ, ಸೂಲಭಂಜಂ ಎಂಬುದೋ ರಾಷ್ಟ್ರಕೂಟರ ರಾಜಧಾನಿಯಾಗಿದ್ದಿ ತೆಂತೂ ಫ್ರೀಟ್ ಹೇಳುವರು. ಆದರೆ ಅದಕ್ಕೆ ಮುಂಚೆಯೇ ಮಾನ್ಯಖೇಟವು ಜ್ಯೋತಿಷ್ಕರ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಮುಖ್ಯ ಸ್ಥಳವಾಗಿದ್ದಿ ತೆಂದು ತಿಳಿದು ಬರುವುದು.

ಭೂವಲಯದ ಪ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬರುವ ಮಲ್ಲಿಕಬ್ಬೆಯ ಪ್ರಶಸ್ತ್ರಿ ಮೂಡಬಿದ್ರಿಯ

ಮಹಾಬಂಧದ ಪ್ರತಿಯಿಂದ ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಸೇರಿಸಿರಬೇಕು. ಇದರಲ್ಲಿ ಭೂವಲಯದ ಪ್ರತಿಯನ್ನು ದಾನಮಾಡಿದಂತೆ ಹೇಳಿಲ್ಲ. ಶ್ರೀ ಭುಜಬಲಿಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಕನ್ನಡ ತಾಡಪತ್ರಿ ಗ್ರಂಥಗಳ ಕೋಶದಲ್ಲಿ ಈ ಅಂಶಗಳು ಕಂಡುಬರುತ್ತವೆ.

- ವುಟ ೨೫೭. ಮೂಡಬಿದ್ರಿ, ಸಿದ್ಧಾ ನ್ತಬಸದಿ, ಪ್ರತಿ ೨೨, ಭೂತಬಲಿಯ ಮಹಾಬಂಧ, ಲಿಪಿ-ಪ್ರಾಚೀನ ಕನ್ನಡ, ಪ್ರತಿ ಲಿಪಿಕಾರ-ಶ್ರೀ ಉದಯಾ ದಿತ್ಯ ತನ್ನ ರಾಜನಾದ ಶಾಸ್ತ್ರಿಸೇನನ ಪತ್ನಿ ಮಲ್ಲಿಕಬ್ಬೆ ದೇವಿಗಾಗಿ ಬರೆದನು. ಶ್ರುತಪಂಚಮಿಯ ಉದ್ಯಾಪನೆಯಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧಾನ್ತ್ರಮುನಿಮಾಘ ನಂದಿಗೆ ದಾನಮಾಡಲಾಯಿತು.
- ಪ್ರತಿ ೨೫. ಲದ್ಧಿ ಸಾರ-ನೇಮಿಚಂದ್ರನ ಗ್ರಂಧ, ಪ್ರಾಚೀನ ಕನ್ನಡ ಲಿಪಿ. ಪ್ರತಿ
- ಲಿಸಿಕಾರ ರೇಚಣ್ಣ. ಮಾಘನಂದಿಗೆ ಪ್ರತಿಯ ದಾನ. ಪ್ರತಿ ೨೬. ಸತ್ತಕಮ್ಮ ಸಂಜಿಕಾ-ಪ್ರತಿಲಿಸಿಕಾರ ಉದಯಾದಿತ್ಯ, ರಾಜ ಶಾಸ್ತ್ರಿನಾಧನಿಗಾಗಿ, ಮಾಘನಂದಿಗೆ ದಾನ.
- ಪುಟ ೨೫೬. ಪ್ರತಿ ೧೫. ವೀರಸೇನನಧೆವಳಾಟೀಕಾ. ಗಂಡರಾದಿತ್ಯನ ಸೇನಾ ಪತಿ ಮಲ್ಲಿದೇವನು **ಕುಲಭೂಷಣ** ಮುನಿಗೆ ದಾನಮಾಡಿದುದು. ಪ್ರಾಚೀನ ಕನ್ನಡ ಲಿಪಿ.
- ಪ್ರತಿ ೧೭. ಧವಳಾಟೀಕೆ (ಷಟ್ಟುಂಡಾಗಮ). ಮಂಡಲಿನಾಡು ಭುಜಬಲೀ (?) ಗಂಗಪೆರ್ಮಾಡಿಯ ಅತ್ತೆದೇವಿಯಕ್ಕ, ಕುಪಣಪುರದ ಆಣಿಗವಂಶದ, ಚಿನ್ನಪ್ಪನಿಂದ ಪ್ರತಿಮಾಡಿಸಿ, ಬನ್ನಿಯ ಕೆರೆಯ ಉತ್ತುಂಗ ಜಿನಚೈತ್ಯಾ ಲಯದ ಮುನಿ ಕುಭಚಂದ್ರ ನಿಗೆ ದಾನಮಾಡಿದಳು. ಶಾಲಿವಾಹನಶಕ ೭೩೮ (?)
- ಪುಟ ೨೫೫,೮. ವೀರಸೇನ ಜಿನಸೇನರ ಜಯಧವಳಾಟೀಕಾ-- ಪ್ರತಿಲಿಪಿಕಾರ ಭುಜಬಲ ಅಣ್ಣ, ಚಿಕ್ಕಮ್ಮಯ ಮತ್ತು ಬಲ್ಲಿಸೆಟ್ಟಿ **ಪದ್ಮಸೇನನಿಗೆ** ದಾನಮಾಡಿದುದು. ಶಾಲಿವಾಹನಶಕ ೭೫೮ [?]

ಪ್ರತಿಗಳನ್ನು ಮಾಡಿದ ಉದಯಾದಿತ್ಯ ಮತ್ತು ರೇಚಣ್ಣರು ಮಾಫನಂದಿ, ಶಾಂತಿನಾಥ (ಸೇನ) ಮಲ್ಲಿಕಬ್ಬೆಯರ ಸಮಕಾಲೀನರು. ಮಹಾಬಂಧ, ಸತ್ತ್ರಕರ್ಮ ಪಂಜಿಕಾ ಮತ್ತು ಲಬ್ಭಿಸಾರಗಳನ್ನು ಬರೆದರು. ಮಹಾಬಂಧದ ಠಿದಿಬಂಧಾಧಿಕಾರ ಸಮಾಪ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಗುಣಭದ್ರಸೂರಿಯ ಶಿಷ್ಯ ಮಾಘನಂದಿ ಎಂದು, ಅವರಿಗೆ ಸೇನ— ಮಲ್ಲಿಕಬ್ಬಿಯರು ಶಾಸ್ತ್ರದಾನಮಾಡಿದರೆಂದು ಹೇಳಿದೆ. ಅನುಭಾಗ ಬಂಧಾಧಿಕಾರದಲ್ಲಿ ಮೇಘಚಂದ್ರನಶಿಷ್ಯ ಮಾಘನಂದಿಗೆ ಸೇನ-ಮಲ್ಲಿಕಬ್ಬೆಯರು ದಾನಮಾಡಿದಂತೆ ಇದೆ. ಪ್ರದೇಶಬಂಧಾಧಿಕಾರದಲ್ಲಿ ಮಲಧಾರಿ ಮುನೀಂದ್ರನಶಿಷ್ಯ ಮಾಘಣಂದಿಗೆಸೇನನು ದಾನ ಮಾಡಿದಂತೆ ಹೇಳಿದೆ. ಎಂದರೆ ಮಾಘಣಂದಿ, ಗುಣಭದ್ರ, ಮೇಘಚಂದ್ರ ಮತ್ತು ಮಲಧಾರಿಗಳ ಶಿಷ್ಯನಾಗಿದ್ದನು. ಭೂವಲಯದ ಪ್ರಶಸ್ತಿ ಎಂದು ಹೇಳಿರುವುದರಲ್ಲಿ

ಗುಣಭದ್ರಸೂರಿಯ ಶಿಷ್ಯಮಾಘಣಂದಿ ಎಂದಿದೆ. ಇದು ಮಹಾಬಂಧ ಪ್ರತಿಗೆ ಸಂಬಂಧ ಪಟ್ಟಿದೆ. ಭೂವಲಯವನ್ನೂ ಮಲ್ಲಿಕಬ್ಬೆ ಪ್ರತಿಮಾಡಿಸಿದಳೆಂದೂ ಆ ಪ್ರತಿಯೇ ಈಗ ಸಿಕ್ಕಿರುವ ಕಾಗದದ ಪ್ರತಿ ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಆಧಾರಗಳಿಲ್ಲ. ಶಾಂತಿನಾಥ ಅಥವಾ ಶಾಂತಿ ಸೇನ ಎಂಬ ಹೆಸರು ಇದೆಯೆಂದು ಶ್ರೀ ಭುಜಬಲಿಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಹೇಳಿರುವರು. ಆದರೆ ಕೇನಲ ಸೇನ, ರೂಪಜಿತಸೇನ ಎಂದು ಇದೆಯೆಂದು ಅಮರಾವತಿಯಲ್ಲಿ ಸಂಪಾದಿತವಾದ ಗ್ರಂಥದಿಂದ ತಿಳಿದುಬರುವದು. ಉದಯಾದಿತ್ಯ ಶಾಂತಿಸೇನರ ಕಾಲದ ವಿಷಯವಾಗಿ ಶಾಸನಗಳು ಕಂಡುಬಂದಿಲ್ಲ. ಮೇಘಚಂದ್ರ, ಮಾಘಣಂದಿಗಳನೇಕರು ೧೨-೧೩ನೆಯ ಶತಾಬ್ದದ ಶಾಸನಗಳಲ್ಲಿ ಉಕ್ತರಾಗಿರುವರು. ಬನ್ನಿಕೆರಿಯ ಶುಭಚಂದ್ರನ ವಿಷಯಕ ವಾದ ಅನೇಕ ಶಾಸನಗಳು ಸು.ಕ್ರಿ.ಶ. ೧೧೧೮ರಿಂದ ಸಿಕ್ಕುತ್ತವೆ. ಶ್ರೀ ಭುಜಬಲಿ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಧವಳ ಜಯಧವಳಾಟೀಕೆಗಳ ಪ್ರತಿಗಳ ಕಾಲ ಶಾ.ಶ. ೭೩೮,೭೫೮ ಎಂದು ಬರೆದಿರುವದರಲ್ಲಿ ತಪ್ಪಿರಬೇಕು. ಬಹುಶಃ ಶಕ ೧೦೩೮,೧೦೭೮ (ಕ್ರಿ.ಶ. ೧೧೧೬ ೧೧೩೬) ಎಂದರೆ ಶುಭಚಂದ್ರನ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಸರಿಹೋಗುವುದು. ಮಹಾಬಂಧ, ಸತ್ತಕಮ್ಮ ಪಂಜಿಕಾ ಪ್ರತಿಗಳೂ ಅದೇ ಸಮಯದಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟ, ಅದೇ ಸೇನ ಮಲ್ಲಿಕಬ್ಬೆಯರ ಪ್ರಶಸ್ತಿ ಭೂವಲಯಕ್ಕೂ ಅನ್ವಯಿಸುತ್ತದೆ ಎಂದು ತಾತ್ಕಾಲಿಕವಾಗಿ ನಿರ್ಧರಿಸಿದರೆ, ಇಂದ್ರ ನಂದಿ (ಕ್ರಿ.ಶ. ೯೩೦) ಮತ್ತು ಕ್ರಿ.ಶ. ೧೧೨೦ ರೊಳಗಾಗಿ ಭೂಮಲಯ ರಚಿತವಾಗಿ ಬಹುದೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ಎಂದರೆ ಅಮೋಘವರ್ಷ ಶಿವಮಾರ (ಕ್ರಿ.ಶ. ೮೧೫ರ) ಎಂದಿರುವದಕ್ಕೆ ಪರಿಹಾರವನ್ನು ಹುಡುಕಬೇಕು. ಈ ಅದ್ಭುತಗ್ರಂಥ ಪೂರ್ತಿಯಾಗಿ ಪ್ರಕಟವಾದರೆ ಕಾಲನಿರ್ಣಯವನ್ನು ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗುವುದು.

ಎಸ್. ಶ್ರೀಕಂಠಶಾಸ್ತ್ರೀ.

## ವಾಲ್ಮೀಕಿ ರಾಮಾಯಣದಲ್ಲಿ ಗಣಿತ

ವಾಲ್ಮ್ರೀಕಿ ರಾಮಾಯಣಕ್ಕೂ ಗಣಿತಕ್ಕೂ ಏನು ಸಂಬಂಧ? ಎಂಥ ಗಣಿತ ವಿಚಾರಗಳು ವಾಲ್ಮೀಕಿ ರಾಮಾಯಣದಲ್ಲಿ ಇದ್ದಾವು, ಎಂದು ಯಾರಾದರೂ ಪ್ರಶ್ನಿಸಿದರೆ ಆದಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವಿದು : ಹೌದು, ತುಂಬಾ ತೊಡಕಿನ ಗಣಿತ ವಿಚಾರಗಳು ರಾಮಾಯಣ ದಲ್ಲಿ ಬರಲು ಕಾರಣವಿಲ್ಲ; ಆದರೆ ರಾಮಾಯಣದಲ್ಲಿ ಅಲ್ಲಲ್ಲೇ ಬರುವ ಹಲವು ಉಪ ಮಾನ ಉಪಮೇಯಗಳಿಗೂ ಇತರ ಒಂದೆರಡು ವಿಚಾರಗಳಿಗೂ ಆಧುನಿಕ ಎಂದೆನ್ನ ಬಹುದಾದ ಖಗೋಳಶಾಸ್ತ್ರವೇ ಮುಂತಾದ ಗಣಿತ ಶಾಖೆಗಳ ಸಹಾಯವಿಲ್ಲದೆ ಅಧವಾ ಸಮರ್ಪಕವಾದ ಅರ್ಧವಿವರಣೆಯನ್ನು ಕೊಡುವುದು ಸಮಂಜಸವಾದ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಇಂಥವುಗಳಲ್ಲಿ ಮುಖ್ಯವಾದುವನ್ನು ಪಟ್ಟವಾಡಿ ಇಲ್ಲಿ ಕೊಡಲಾಗಿದೆ. ಇವುಗಳಲ್ಲದೆ ಸ್ವಾರಸ್ಯವಾದ ಸಂಖ್ಯಾವಿಚಾರಗಳು ಕೆಲವು ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಬರುತ್ತವೆ. ಗಾಯತ್ರೀಮಂತ್ರಾತ್ಮಕವಾದ ೨೪ ಎಂಬ ಸಂಖ್ಯೆಯು ಬಹು ಸ್ವಾರಸ್ಯವಾದ ರೀತಿ ಯಲ್ಲಿ ರಾಮಾಯಣದ ಕಾಂಡ ಕಾಂಡದಲ್ಲಿಯೂ ಮಿಳಿತವಾಗಿದೆ. ಇವುಗಳನ್ನೆ ಲ್ಲಾ ಇಲ್ಲಿ ನಿರೂಪಿಸಿಲ್ಲ. ವಾಚಕರೆಲ್ಲರಿಗೂ ರುಚಿಸಬಹುದಾದ ಕೆಲವು ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಮಾತ್ರ ಇಲ್ಲಿ ಆರಿಸಿಕೊಳ್ಳಲಾಗಿದೆ. ಈ ಸಣ್ಣ ಲೇಖನವನ್ನು ನನ್ನ ಪೂಜ್ಯ ಗುರುಗಳಾದ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಎ. ಆರ್. ಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳವರ ಸನ್ನಿ ಧಾನದಲ್ಲಿ ಕಿರಿಯದೊಂದು ಗುರು ದಕ್ಷಿಣೆ ಎಂಬ ಭಾವನೆಯಿಂದ ಅರ್ಪಿಸುತ್ತಿದ್ದೇನೆ.

#### ೧. ಬಾಲಕಾಂಡ

ಕೌಶಲ್ಯಾ ಜನಯದ್ರಾನುಂ ಸರ್ವಲಕ್ಷಣ ಸಂಯುತಂ | ವಿಷ್ಣೋರರ್ಧಂ ಮಹಾಭಾಗಂ ಪುತ್ರಮೈ ಕ್ಸ್ವಾಕು ವರ್ಧನಂ॥ ೧೮-೧೦ ಭರತೋನಾನು ಕೈಕೇಯ್ಯಾಂ ಜಜ್ಞೇ ಸತ್ಯ ಪರಾಕ್ರಮಃ! ಸಾಕ್ಸ್ಟಾದ್ವಿಷ್ಣೋ ಚ್ಚತುರ್ಭಾಗಸ್ಸರ್ವೈಸ್ಸ ಮುದಿತೋ ಗುಣೈಃ॥ ೧೮-೧೨ ಅಥಲಕ್ಷ್ಮಣ ಶತ್ರುಘ್ನಾ ಸುಮಿತ್ರಾ ಜನಯತ್ಸುತೌ! ೧೮-೧೩ ವೀರೌ ಸರ್ವಾಸ್ತ್ರ ಕುಶಲೌ ವಿಷ್ಣೋರರ್ಧಸಮಸ್ವಿತೌ॥ ೧೮-೧೩

ಶ್ರೀ ಮಹಾ ನಿಷ್ಣು ನಿನ ಅರ್ಧಭಾಗವಾಗಿ ರಾಮನೂ, ನಾಲ್ಕನೆಯ ಒಂದು ಭಾಗವಾಗಿ ಭರತನೂ, ಅರ್ಧಭಾಗವನ್ನೊಳಗೊಂಡು ಲಕ್ಷ್ಮ್ಯಣ ಶತ್ರುಘ್ನರೂ ಅವತರಿಸಿದರು.  $\frac{c}{s} \times \frac{c}{v} \times \frac{c}{s} =$  ಒಟ್ಟು ೧ ಭಾಗುತ್ತದೆ. ಇದು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ ? ನನ್ನಲ್ಲಿ ೧೦ ರೂಪಾಯಿಗಳಿದ್ದರೆ ಅದರಲ್ಲಿ ಅರ್ಧವನ್ನು ಒಬ್ಬನಿಗೂ, ಕಾಲು ಭಾಗವನ್ನು ಮತ್ತೊಬ್ಬ

ಸಂಕೇತ: ೧೮-೧೦ ಎಂದರೆ ೧೮ನೇ ಸರ್ಗ ೧೦ನೇ ಶ್ಲೋಕ್ತ ಇದೇ ಸಂಕೇತ ವನ್ನು ಎಲ್ಲೆ ಡೆಯಲ್ಲೂ ಉಪಯೋಗಿಸಲಾಗಿದೆ.

ನಿಗೂ, ಅರ್ಧ ಭಾಗವನ್ನು ಮೂರನೆಯವನಿಗೂ ಕೊಟ್ಟಿನೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ, ೧೦ ರೂಪಾಯಿಗಳಿರುನಲ್ಲಿ ೧೨-೨ ರೂ. ಕೊಟ್ಟಿನೆಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಯಾವ ಪರ್ಯಾಸ್ತ ಸಂಖ್ಯೆ (finite number)ಗೂ ಇಂಥ ವಿಭಾಗ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಅಪರ್ಯಾಪ್ತ ಅಥವಾ ಅನಂತ (infinite) ಸಂಖ್ಯೆಗೆ ಇದು ಸಾಧ್ಯವಾಗಬಹುದು. ಗಣಿತದ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ∞ ∞=∞ ಎಂಬುದು ಸಾಧ್ಯ. ವಿಷ್ಣು ವಿನ ಅರ್ಥಭಾಗವ ನ್ನೊಳಗೊಂಡು ಶ್ರೀರಾಮನು ಹುಟ್ಟಿದ ಮೇಲೆ, ವಿಷ್ಣುವಿನ ಇನ್ನರ್ಧಭಾಗ ಮಾತ್ರ ಉಳಿದಿದೆಯೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಉಚಿತವಲ್ಲ. ಅಚಿಂತ್ಯ ವಾದ ಅನಂತಭಾಗವೇ ಉಳಿ ದಿರುತ್ತದೆ. ಇದರಿಂದ ಕಾಲುಭಾಗವನ್ನೊಳಗೊಂಡು ಲಕ್ಷ್ಮಣನು ಹುಟ್ಟಿದನು. ಉಳಿದಭಾಗವು ಮೊದಲಿನಂತೆಯೇ ಅನಂತ. ಈ ಪ್ರಕಾರ, ಮೇಲಿನ ವಿಭಜನೆಗೆ ಸಮರ್ಥನೆ ಕೊಡಬೇಕು. ಶ್ರೀರಾಮನು ಅನುಜರೊಡನೆ ಭೂಮಿಯಮೇಲೆ ೧೧೦೦೦ ವರ್ಷ ಅವತರಿಸಿದ್ದ ಕಾಲದಲ್ಲಿ, ವೈಕುಂಠದಲ್ಲಿ ವಿಷ್ಣು ಮಂದಿರದಲ್ಲಿ ವಿಷ್ಣು ಹಾಜರಿರ ಲಿಲ್ಲವೇ ಏನು ? ಏಕಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲಿಯೂ ಇದ್ದು ಅಲ್ಲಿಯೂ ಇದ್ದ ನಷ್ಟೆ. ಈ ಅಭಿ ಪ್ರಾಯವನ್ನೇ ಈಶಾವಾಸ್ಯೋಪನಿಷತ್ತಿನ ನಾಂದೀ ಶ್ಲೋಕವೂ ಸಮರ್ಥಿಸುತ್ತದೆ.

ಪೂರ್ಣವುದಃ ಪೂರ್ಣಮಿದಂ ಪೂರ್ಣಾತ್ ಪೂರ್ಣಮುದಚ್ಚತೇ। ಪೂರ್ಣಸೈ ಪೂರ್ಣಮಾದಾಯ ಪೊರ್ಣಮೇವಾನವಶಿಷ್ಣ ತೇ ॥

ಪೂರ್ಣ ಅಥವಾ ಅನಂತರದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ಣವನ್ನು ತೆಗೆದ ಮೇಲೆ. ಉಳಿಯುವುದೂ ಪೂರ್ಣ(ಅನಂತ)ವೇ;  $\infty$ — $\infty$ = $\infty$ .

(೨) ರಾಜ್ಞಃ ಪುತ್ರಾನುಹಾತ್ಮಾನಶ್ಚತ್ವಾರೋಜಜ್ಞಿ ರೇಸೃಥಕ್। ಗುಣವಂತೋಽನುರೂಪಾಶ್ಚರುಚ್ಯಾ ಪ್ರೋಷ್ಠ ಪದೋಪಮಾಃ∥ ಬಾಲಕಾಂಡ,೧೮೭೧೪ ದಶರಥನ ನಾಲ್ವರು ಮಕ್ಕಳು ಪೂರ್ವಾಭಾದ್ರ ಉತ್ತರಾಭಾದ್ರ ನಕ್ಷತ್ರಗಳಂತೆ ಕಂಗೊ ಳಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಧ್ರುವ ನಕ್ಷತ್ರ(Polestar)ದ ಬಳಿ, ಪೆಗಸಸ್ ಚಚ್ಚೌಕ (the Great Square of Pegasus) ಎಂಬ ತಾರಾಮಂಡಲವಿದೆ. ಸುಮಾರಾಗಿ ಚಚ್ಚೌಕದ ಆಕೃತಿಯಲ್ಲಿರುವ ಈ ನಾಲ್ಕು ನಕ್ಷತ್ರಗಳ ಪೈಕಿ, ಮೂರು ಪೂರ್ವಾಭಾದ್ರ ನಕ್ಷತ್ರ ರಾಶಿಗೆ ಸೇರಿ, ನಾಲ್ಕನೆಯದು ಉತ್ತರಾಭಾದ್ರ ರಾಶಿಯ ಪ್ರಥಮ (ಮುಖ್ಯ) ತಾರೆಯಾಗಿದೆ. ದಶರಥನ ನಾಲ್ವರು ಮಕ್ಕಳನ್ನು ಈ ನಾಲ್ಕು ನಕ್ಷತ್ರಗಳಿಗೆ ಹೋಲಿ ಸಿದೆ. ಇಷ್ಟು ಮಾತ್ರವಲ್ಲದೆ, ಮುಂದಿನ ಶ್ಲೋಕಗಳಲ್ಲಿ ಲಕ್ಷ್ಮಣನು ಯಾವಾಗಲೂ ರಾಮನನ್ನೇ ಅನುಸರಿಸುತ್ತ ಲಿದ್ದ ನೆಂದೂ, ಶತ್ರುಘ್ನ ನು ಭರತನನ್ನೇ ಅನುಸರಿಸುತ್ತ ಲಿದ್ದ ನೆಂದೂ, ಲಕ್ಷ್ಮಣನನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ರಾಮನು ನಿದ್ರಿಸುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲವೆಂದೂ ಹೇಳಿದೆ. (ನ ಚ ತೇನ ವಿನಾ ನಿದ್ರಾಂ ಲಭತೇ ಪುರುಷೋತ್ತಮಃ, ೧೮-೨೯). ಪೆಗಸಸ್ಚ್ ಚೌಕಧ ನಕ್ಷತ್ರಗಳು ನಿಖರವಾದ ಚೌಕದ ಆಕೃತಿಯಲ್ಲಿಲ್ಲ. ಎರಡು ನಕ್ಷತ್ರಗಳು ಒಂದಕ್ಕೊಂದು ಸ್ವಲ್ಪ ಸಾಮೀಪ್ಯತೆಯನ್ನು ಪಡೆದು ಇನ್ನೆ ರಡು ನಕ್ಷತ್ರಗಳು ಒಂದಕ್ಕೊಂದು ಸಾಮೀಪ್ಯತೆಯನ್ನು ಪಡೆದಿವೆ. ರಾಮಲಕ್ಷಣರ ಮತ್ತು ಭರತ ಶತ್ರುಸ್ನ ರ ಹೊಂದಾ ಣಿಕೆಗೆ ಉಪಮಾನವು ಒಪ್ಪುತ್ತದೆ. ಅಷ್ಟು ಮಾತ್ರವಲ್ಲ, ಆಕಾಶದಲ್ಲಿ ಅಥನಾ ನಕ್ಷತ್ರಗಳ ನಕ್ಷೆಗಳಲ್ಲಿ (stars charts) ಗಮನಿಸಿ ನೋಡಿದಲ್ಲಿ,  $\alpha$  Andromeda (ಉತ್ತರಾಭಾದ್ರ) ಮತ್ತು  $\gamma$  Pegasus ಎಂಬ ನಕ್ಷತ್ರಗಳನ್ನು ಸೇರಿಸುವ ರೇಖೆಯು (mathematically, the great circle through them) ಧ್ರುವ ನಕ್ಷತ್ರದ ಮೂಲಕ ಹಾದು ಹೋಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಎರಡು ನಕ್ಷತ್ರಗಳ ವಿಮ ವೋನ್ನ ತಿಯು\* (right ascension) ಒಂದೇ ಆಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ, ರಾಮ ಲಕ್ಷ್ಮಣರಂತೆ, ಈ ಎರಡು ನಕ್ಷತ್ರಗಳೂ ಒಪ್ಪಿಗೆ ಉದಯಿಸಿ ಒಪ್ಪೆಗೆ ಅಸ್ತ ಮಿಸುತ್ತವೆ. ಚೌಕದ ಇನ್ನೆರಡು ನಕ್ಷತ್ರಗಳಿಗೆ ಈ ಗುಣವು ಅಷ್ಟು ನಿಖರವಾಗಿಲ್ಲದಿದ್ದ ರೂ, ಸ್ಥೂ ಲವಾಗಿ ಇರುತ್ತದೆ.

ಮೇಲಿನ ಶ್ಲೋಕದಲ್ಲಿರುವ ಉಪಮಾನದಲ್ಲಿ ವಾಲ್ಮೀಕಿಯು ಎಷ್ಟು ಆರ್ಥವನ್ನು ತುಂಬಿದ್ದಾ ನೆ! ಉಪಮಾನವು ಎಷ್ಟು ಸಮಂಜಸವಾಗಿ ಅನುಪಮವಾಗಿದೆ!

(೩) ತ್ರಿಶಂಕುವೃತ್ತಾಂತೆ—ಬಾಲಕಾಂಡ, ೬೦-೨೮-೩೨ ವಿಶ್ವಾಮಿತ್ರ ಋಷಿಯ ಪ್ರಭಾವದಿಂದ ತ್ರಿಶಂಕುಮಹಾರಾಜನು ಸಶರೀರನಾಗಿ ಸ್ವರ್ಗವನ್ನು ಸೇರಿ, ಕಡೆಗೆ ದೇವತೆಗಳಿಗೂ ವಿಶ್ವಾಮಿತ್ರನಿಗೂ ಆದ ಒಪ್ಪಂದದಂತೆ, ದಕ್ಷಿಣದಲ್ಲಿ ತಲೆಕೆಳ ಗಾಗಿ ನಿಂತಿರುತ್ತಾನೆ. ವಿಶ್ವಾಮಿತ್ರನಿಂದ ಸೃಷ್ಟಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಹಲವು ನಕ್ಷತ್ರಗಳು ಆತ ನನ್ನೇ ಅನುಸರಿಸಿವೆ. ಖಗೋಳದ ಉತ್ತರ ಧ್ರುವದ ಬಳಿ ನಕ್ಷತ್ರಗಳಿರುವಂತೆ, ಈ ನಕ್ಷತ್ರಗಳು ದಕ್ಷಿಣ ಧ್ರುವದ ಬಳಿ ಇವೆ. ಸಪ್ತರ್ಷಿಮಂಡಲ (Ursa Major. the Great Bear)ದ ಕಡೆಯ ಎರಡು ತಾರೆಗಳನ್ನು (ಪುಲಹ, ಕ್ರತು ಎಂಬ ನಕ್ಷತ್ರಗಳು) ಸೇರಿಸುವ ರೇಖೆಯು (the pointer) ಧ್ರುವನಕ್ಷತ್ರದ ಬಳಿ ಹಾದುಹೋಗು ತ್ತದೆಂಬ ವಿಚಾರವು ಎಲ್ಲರಿಗೂ ತಿಳಿದ ವಿಷಯವಾಗಿದೆ. (Crux or Southern Cross) ಎಂಬ ತಾರಾಮಂಡಲದ ಪಾದ ಮತ್ತು ಶಿರಸ್ಸಿನಲ್ಲಿರುವ (ತೃತೀಯಾ ಮತ್ತು ಪ್ರಥಮ ತಾರೆಗಳು) ನಕ್ಷತ್ರಗಳನ್ನು ಸೇರಿಸುವ ರೇಖೆಯು ದಕ್ಷಿಣ ಧ್ರುವದ ಮೂಲಕ ಹಾದು ಹೋಗುತ್ತದೆ.

### ಅಯೋಧ್ಯಾ ಕಾಂಡ

(೪) ತಂ ಚಂದ್ರಮಿನ ಶುಷ್ಠೇಣಯುಕ್ತ ಧರ್ಮಭೃತಾಂ ವರಂ ಯೌವರಾಜ್ಯೇನಿಯೋಕ್ತಾಸ್ಮಿ ಪ್ರೀತಃ ಪುರುಷಪುಂಗವಂ॥

ಅಯೋಧ್ಯ ಕಾಂಡ, ೨\_೧೩

ಶುಷ್ಯ ನಕ್ಷತ್ರದಿಂದೊಡಗೂಡಿದ ಚಂದ್ರನಂತೆ ವಿರಾಜಿಸುವ ರಾಮನನ್ನು ಯೌವ ರಾಜ್ಯದಲ್ಲಿರಿಸುವೆನೆಂದು ದಶರಥನು ಹೇಳುವ ಮಾತು. ಶುಷ್ಯ ಎಂಬುದು ಅಷ್ಟೊಂದು

<sup>\*</sup> ಇವರ ವಿವರಣೆಗೆ ಖಗೋಳ ಶಾಸ್ತ್ರ ಗ್ರಂಥಗಳನ್ನು ನೋಡಬೇಕು.

ಪ್ರಕಾಶಮಾನವಾದ ನಕ್ಷತ್ರರಾಶಿಯಲ್ಲ, ಆದ್ದೆ ರಿಂದ ಚಂದ್ರನು ಇತರ ಪ್ರಕಾಶಮಾನ ವಾದ ನಕ್ಷತ್ರರಾಶಿಗಳಲ್ಲಿ (ಉದಾ: ಮೃಗಶಿರಾ, ಪುನರ್ವಸು) ಕಾಣಿಸುವುದಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಾದ ಪ್ರಭೆಯೊಡನೆ ಪುಷ್ಯನಕ್ಷತ್ರದಲ್ಲಿರುವಾಗ ಕಾಣಿಸುತ್ತಾನೆ. ಕಡಮೆ ಪ್ರಕಾಶ ವುಳ್ಳ ನಕ್ಷತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಪುಷ್ಯವನ್ನೇ ಏಕೆ ಇಲ್ಲಿ ಕವಿಯು ಆರಿಸಿರುವನು ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರ ಖಗೋಳಶಾಸ್ತ್ರಕ್ಕೆ ಅನ್ವಯಿಸುವುದಿಲ್ಲ ಕಧಾಸಂದರ್ಭವನ್ನ ನುಸರಿಸಿ ಭವಿಷ್ಯ ಭೂಚಕವಾಗಿದೆ. ಪುಷ್ಯನಕ್ಷತ್ರದಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟಿದವನು ಭರತ. ಮುಂದೆ ರಾಮನ ಪಾದುಕೆಗಳನ್ನು ಸಿಂಹಾಸನದಲ್ಲಿಟ್ಟು, ಭರತನು ರಾಮನ ಹೆಸರಿನಲ್ಲಿ ರಾಜ್ಯಪಾಲನೆ ಮಾಡುವನು. ರಾಮ 'ಚಂದ್ರ'ನನ್ನು (ಆತನ ಪ್ರತಿನಿಧಿಯಾದ ಪಾದುಕೆಗಳನ್ನು) ಭರತನೊಡನೆ (ಪುಷ್ಯೇಣ ಯುಕ್ತಂ) ಯೌವರಾಜ್ಯದಲ್ಲಿ ನೇಮಿಸುವೆನು ಎಂಬ ಭವಿಷ್ಯಾರ್ಥವು ದಶರಧನಿಗೆ ಹೊಳೆಯದಿದ್ದರೂ, ಆ ಅರ್ಥಬರುವ ವಾಣಿಯು ದಶರಥನ ಬಾಯಿಂದ ಹೊರಬಿದ್ದಿತು.

(೫) ತ್ರಿಶಂಕುರ್ಲೋಹಿತಾಂಗಶ್ಚ ಬೃಹಸ್ಪತಿ ಬುಧಾವಪಿ। ದಾರುಣಾಸ್ಸೋಮಮಭ್ಯೇತ್ಮ ಗ್ರಹಾಸ್ಸರ್ವೇವ್ಯವಸ್ಥಿತಾಃ॥

ಅಯೋಧ್ಯಾ ಕಾಂಡ, ೪೧.೧೧

ರಾಮನು ವನವಾಸಕ್ಕೆ ಹೊರಟ ದಿವಸ ಪುಷ್ಯನಕ್ಷತ್ರ, ಎಂದರೆ ಚಂದ್ರನು ಪುಷ್ಯದಲ್ಲಿದ್ದಾನೆ; ತ್ರಿಶಂಕು, ಅಂಗಾರಕ, ಬೃಹಸ್ಪತಿ, ಬುಧ ಇವು ಚಂದ್ರನಿಗೆ ಇದಿರಿನಲ್ಲಿ (in opposition) ದಕ್ಷಿಣ ದಿಕ್ಕಿನಲ್ಲಿವೆ [Mars, Jupiter and Mercury are in opposition with the Moon, in the direction of Trisanku [crux]]. ಗಣಿತಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಿಸದ ಇತರ ವಿಶೇಷಾರ್ಥಗಳೂ ಈ ಶ್ಲೋಕಕ್ಕಿವೆ. ಅವು ಇಲ್ಲಿ ಪ್ರಕೃತನಲ್ಲ.

(೬) ತತಸ್ಸು ಮಂತ್ರೇಣಗುಹೇನ ಚೈವ ಸಮಿಾಯತೂ ರಾಜಸುತಾವರಣ್ಯೇ | ದಿವಾಕರಶ್ಚೈವ ನಿಶಾಕರಶ್ವ ಯಥಾಂಬರೇ ಶುಕ್ರ ಬೃಹಸ್ಪತಿಭ್ಯಾಂ ॥

ಅಯೋಧ್ಯ ಕಾಂಡ, ೯೯-೪೧

ಭರತನು ಸೇನಾಸಮೇತನಾಗಿ, ರಾಮನನ್ನು ಹುಡುಕಿಕೊಂಡು ಚಿತ್ರಕೂಟದೆ ಬಳಿ ಬಂದಿರುತ್ತಾನೆ, ಎಲ್ಲರೂ ರಾಮನು ಇರುವ ಸ್ಥಳವನ್ನು ಹುಡುಕುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಆಗ ರಾಮಲಕ್ಷ್ಮಣರು ಸುಮಂತ್ರ ಮತ್ತು ಗುಹ ಎಂಬುವರೊಡನೆ ಅಂತರಿಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಸೂರ್ಯಚಂದ್ರರು ಶುಕ್ರಬೃಹಸ್ಪತಿಗಳೊಡನೆ ಸಂಧಿಸಿದ ತೆರದಲ್ಲಿ ಸೇರಿದರು. ಸಮಂಜಸವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಕೊಡಬೇಕಾಗಿದೆ. ಇಲ್ಲಿ ರಾಮನನ್ನು ಸೂರ್ಯನಿಗೂ ಲಕ್ಷ್ಮಣನನ್ನು ಚಂದ್ರನಿಗೂ ಬೇರೆ ಬೇರೆಯಾಗಿ ಹೋಲಿಸುವುದಕ್ಕಿಂತ ರಾಮಲಕ್ಷ್ಮಣ ರಿಬ್ಬರನ್ನೂ ಒಂದುಗೂಡಿಸಿ ಒಮ್ಮೆ ಸೂರ್ಯನಿಗೂ ಒಮ್ಮೆ ಚಂದ್ರನಿಗೂ ಹೋಲಿಸುವುದು ಬುಹಸ್ಪತಿ ಎಂಬ ವಿಭಜನೆ ಸ್ಪತಿಗಳಿಗೆ ಹೋಲಿಸಿದೆ. ಯಾರು ಶುಕ್ರ, ಯಾರು ಬೃಹಸ್ಪತಿ ಎಂಬ ವಿಭಜನೆ

ಬೇಡ. ಗ್ರಹಗಳೆಲ್ಲಾ ಸೂರ್ಯನ ಸುತ್ತಲೂ ಸುತ್ತಿಬರುವಾಗ, ಸೂರ್ಯನಿಗೆ ಅತಿ ಸಮಾಪದಲ್ಲಿ ಬಂದಾಗ, ಅವು ಅಸ್ತವಾಗುತ್ತವೆ, ಎಂದರೆ ನಮಗೆ ಕಾಣಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗೆ ಇಲ್ಲಿ ಸುಮಂತ್ರ ಗುಹರು ವೇಗವಾಗಿ ಬೆಟ್ಟವನ್ನು ಹತ್ತಿಬಿಟ್ಟು ರಾಮಲಕ್ಷ್ಮ್ಮಣರ ಬಳಿ ಬಂದುಬಿಟ್ಟುದರಿಂದ, ಬೆಟ್ಟದ ಬುಡದಲ್ಲಿಯೇ ಇದ್ದ ಜನರಿಗೆ ಅಗೋಚರರಾದರು. ಇದು ಒಂದರ್ಥ. ರಾಮಲಕ್ಷ್ಮ್ಮಣರೆಂಬ ಸೂರ್ಯನ ಬಳಿ ಸೇರಿ, ಆತನ ಅಧೀನದಲ್ಲಿ ನಿಂತರು ಎಂದು ಒಂದರ್ಥ. ಗ್ರಹಗಳು ಚಂದ್ರನ ಬಳಿ ಇರುವಾಗ, ಒಂದು ಅಪೂರ್ವವಾದಕಾಂತಿಯು (ಕೇವಲ ದೃಗ್ಗೋಚರ) ಗ್ರಹಗಳಿಗೆ ಉಂಟಾಗುತ್ತದೆ. ಅದರಂತೆ, ಇವರಿಬ್ಬರೂ ರಾಮ ' ಚಂದ್ರ'ನ ಬಳಿ ಬಂದು ಸೇರಿ ವಿರಾಜಿಸುತ್ತಿದ್ದರು, ಎಂದು ಒಂದರ್ಥ ಈ ಅಭಿಸ್ರಾಯಗಳೆಲ್ಲಾ ಒಟ್ಟುಗೂಡಿ ಬರುವಂತೆ, ರಾಮಲಕ್ಷ್ಮಣರನ್ನು ಒಮ್ಮೆ ಸೂರ್ಯನಿಗೂ ಒಮ್ಮೆ ಚಂದ್ರನಿಗೂ ಹೋಲಿಸಿದೆ.

## ಕಿಷ್ಕಿಂಧಾಕಾಂಡ

(೭) ಸತೆಯಾ ಶುಶುಭೀ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಲತೆಯಾಕಂಠಸಕ್ತಯಾ। ವಿಪರೀತೆ ಇವಾಕಾಶೇ ಸೂರ್ಯೋ ನಕ್ಷತ್ರೆ ಮಾಲಯಾ॥

ಕಿಷ್ಕಿಂಧಾಕಾಂಡ, ೧೨-೪೧.

ಲಕ್ಷ್ಮಣನು ಕೊರಳಿಗೆ ಹಾಕಿದ ಪುಷ್ಪಹಾರದಿಂದ ಸುಗ್ರೀವನು 'ವಿಪರೀತೆ ಆಕಾಶ'ದಲ್ಲಿ ಸೂರ್ಯನು ನಕ್ಷತ್ರಮಾಲೆಯೊಡನೆ ಶೋಭಿಸುವಂತೆ, ಶೋಭಿಸುತ್ತಿದ್ದನು. ಈ ಶ್ಲೋಕಕ್ಕೆ ಸಮಂಜಸವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಒದಗಿಸುವುದಕ್ಕೋಸ್ಕರ ವೈಯಾಕರಣಿಕರು ಏನೇನೋ ಸೂತ್ರಗಳನ್ನು ತಂದಿಟ್ಟು, 'ವಿಪರೀತ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ರಾತ್ರಿಯೆಂದೂ, 'ಸೂರ್ಯ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಚಂದ್ರ ಎಂದೂ ಅರ್ಥ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

ಪರೀತಂತು ದಿವಾಪ್ರೋಕ್ತಃ, ವಿಪರೀತಂತು ಶರ್ವರೀ । ರಾಕಾಮಧ್ಯಗತಶ್ಚಂದ್ರಃ ಸೂರ್ಯ ಇತ್ಯಭಿಧೀಯತೇ ॥

ಇಷ್ಟು ಎಳೆದೆಳೆದು ಅರ್ಥ ಮಾಡಿಯೂ ಕೂಡ, ನಕ್ಷತ್ರಮಾಲಿ ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ವೈಯಾಕರಣಿಕರು ಅರ್ಧವನ್ನು ಒದಗಿಸಿಲ್ಲ. 'ಮಾಲೆ' ಅದು ಯಾವುದು ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ವೈಯಾಕರಣಿಕರು ಕೊಟ್ಟರುವ ಅರ್ಥವು ಸರಿಯಲ್ಲವೆಂದೂ, ಸರಿಯಾದ ಅರ್ಥವು ಖಗೋಳಶಾಸ್ತ್ರದಿಂದ ದೊರಕುತ್ತದೆಯೆಂದೂ ತಿಳಿಸಬೇಕಾಗಿದೆ. ವೈಯಾಕರಣಿಕರ ಅರ್ಥವೇ ವಾಲ್ಮೀಕಿಯ ಅಭಿಸ್ರಾಯವಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ, ಸುಲಭವಾದ ರಮ್ಯವಾದ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ೨೪,೦೦೦ ಶ್ಲೋಕಗಳನ್ನು ಬರೆದ ವಾಲ್ಮೀಕಿಯು ಇದೊಂದು ಶ್ಲೋಕದಲ್ಲಿ ತೊಡಕಾದ ಯಾವುದೋ ವ್ಯಾಕರಣ ಸೂತ್ರಗಳನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿ ಭಾಷಾ ಪ್ರಯೋಗವನ್ನು ಮಾಡಬೇಕಾದ ಅಗತ್ಯವೇನಿದ್ದಿ ರಬಹುದು? 'ನಿಷ್ಕಲ್ಪಷ ಇವಾ ಕಾಶೇ ಚಂದ್ರೋ ನಕ್ಷತ್ರ ಮಾಲಯಾ' ಎಂದು ಮುಂತಾಗಿ ಪದ್ಯವನ್ನು ಜೋಡಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಿರಲಿಲ್ಲವೇ!

ಮೇಘರಹಿತವಾಗಿ ಬೆಳುದಿಂಗಳಿಲ್ಲದ ರಾತ್ರಿಯಲ್ಲಿ ನಾವು ಆಕಾಶದ ಕಡೆಗೆ ದೃಷ್ಟಿಸಿ

ನೋಡಿದರೆ, ತೆಳುವಾದ ಮೇಘದೋಸಾದಿಯಲ್ಲಿ ಪಟ್ಟ್ರಯ (Belt) ಆಕಾರದಲ್ಲಿ ಹೆರಡಿ ರುವ ಜ್ಯೋತಿಯೊಂದು ಕಾಣಿಸುತ್ತದೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಆಕಾಶಗಂಗೆ (Milky Way, Galaxy) ಎಂದು ಹೆಸರು. ಈ ಪಟ್ಟಿಯ ಉದ್ದಕ್ಕೂ ಬಹುದೂರದಲ್ಲಿ ಲಕ್ಸ್ತಾಂತರ ನಕ್ಷ ತ್ರಗಳಿದ್ದು ಕೊಂಡು, ಬರಿಯ ಕಣ್ಣಿ ಗೆ ಈ ನಕ್ಷ ತ್ರಗಳು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಕಾಣಿಸದಿರು ನುದರಿಂದ, ತೆಳುವಾದ ಮೇಘದ ರೂಪವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತವೆ ಈ ಪಟ್ಟಿಯು ವೃತ್ತಾ ಕಾರದಲ್ಲಿ ಸುತ್ತಲೂ ವ್ಯಾಪಿಸಿದೆ. ವಿಶ್ವದಲ್ಲಿರುವ ನಕ್ಷ ತ್ರ ಸಮುದಾಯಗಳ ಸ್ಥಾನ ಮಾನಗಳನ್ನು ನಿರ್ದೇಶಿಸಲು, ಈ ಆಕಾಶಗಂಗೆಯು ಬಹು ಮುಖ್ಯಪಾತ್ರವನ್ನು ವಹಿಸಿದೆ. ನಮ್ಮ ಸೂರ್ಯನೂ ಕೂಡ ವಿಶ್ವದಲ್ಲಿರುವ ಅನೇಕಾನೇಕ್ಸ್ ನಕ್ಷ್ಪತ್ರಗಳ ಪೈಕಿ ಒಂದು. ಇನೂ ಕೂಡ ಆಕಾಶಗಂಗೆಯ ನಕ್ಷ ತ್ರಸಮುದಾಯಕ್ಕೆ ಸೇರಿದೆ. ಆದರೆ ಪಟ್ಟಿಯ ಅಂಚಿನ ಮೇಲಿಲ್ಲ. ಪಟ್ಟಿಯನ್ನು ಒಂದು ದೊಡ್ಡ ಚಕ್ರಕ್ಕೆ ಹೋಲಿಸಿ ದರೆ, ಚಕ್ರದ ಕೇಂದ್ರದಿಂದ ಹೊರಡುವ ಒಂದು ತ್ರಿಜ್ಯ (Radius) ಅಥವಾ ಅರೆ (spoke)ಯ ಮೇಲೆ, ಸೂರ್ಯನು ಅಂಚಿಗೆ ಸ್ವಲ್ಪ ದೂರದಲ್ಲಿರುತ್ತಾನೆ. ಈ ಸೂರ್ಯನ ಕಂಠದ ಸುತ್ತಲೂ ಹಾಕಿದ ಹಾರದಂತಿದೆ ಆಕಾಶ ಗಂಗೆಯೆಂಬ ನಕ್ಷ್ಮತ್ರ ಮಾಲೆ ' ಪರೀತ' ಎಂದರೆ ಪರಿಧಿ(perimeter)ಯುಳ್ಳದು, ವಿಪರೀತ ಎಂದರೆ ಪರಧಿರಹಿತವಾದುದು [ಸಾಮಾನ್ಯ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ 'ವಿಪರೀತ' ಎಂದರೆ ಮಿತಿಮಾರಿ ದುದು ಎಂಬ ಅರ್ಥವು ಬಳಕೆಯಲ್ಲಿರುವುದು ಎಲ್ಲರಿಗೂ ತಿಳಿದಿದೆ] 'ವಿಸರೀತ ಆಕಾಶ ' ಎಂದರೆ 'ಇಡೀ ವಿಶ್ವ '. ಸುಗ್ರೀವನ ಕತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಇದ್ದ ಹಾರಕ್ಕೂ [ಸುಗ್ರೀವನು ಸೂರ್ಯ ಪುತ್ರ ಎಂಬುದೂ ಗಮನಿಸಬಹುದಾದ ವಿಷಯ], ಬ್ರಹ್ಮಾಂಡ ದಲ್ಲಿ ಸೂರ್ಯನ ಸುತ್ತಲೂ ಇರುವ ನಕ್ಷ ತ್ರ್ರಮಾಲೆ (ಆಕಾಶ ಗಂಗೆ)ಗೂ ಸಮಂಹಸ ವಾದ ಉಪಮಾನವೇರ್ಪಡುತ್ತದೆ.\*

#### ಸುಂದರಕಾಂಡ

(೮) ಸುಂದರಕಾಂಡವೆಂಬ ಹೆಸರು ಈ ಕಾಂಡಕ್ಕೆ ಅನೇಕ ಕಾರಣಗಳಿಂದ ಒಪ್ಪುತ್ತದೆ. ಕಥಾವಸ್ತುವಿನ ಸಮನಾದ ವಿಭಜನೆಯೂ ಸಹ ಈ ಕಾಂಡದ ಸೌಂದರ್ಯವನ್ನು ಹೆಚ್ಚಿಸುತ್ತದೆ. ಪ್ರಕೃತಲೇಖನಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಪಡುವ ಎರಡು ವಿಚಾರಗಳನ್ನು ಮಾತ್ರ ಇಲ್ಲಿ ನಿರೂಪಿಸಲಾಗಿದೆ.

<sup>\*</sup> ವಾಲ್ಮೀಕಿಗೆ ಇಷ್ಟೆಲ್ಲಾ ಖರ್ಗೇಳಶಾಸ್ತ್ರಜ್ಞಾನವಿದ್ದಿತೇ? ಇದೆಲ್ಲಾ ಪ್ರಕೃತ ಲೇಖಕನ ಕಲ್ಪನಾರ್ಥ ಎಂದು ಕರೆಯಬೇಡಿ, ಎಂದು ವಾಚಕರನ್ನು ಬೇಡುತ್ತೇನೆ. ವಾಲ್ಮೀಕಿಯು ಭೂತಭವಿಷ್ಯದ್ವರ್ತವಾನಗಳನ್ನು ಅರಿಯತಕ್ಕ ಶಕ್ತಿಯುಳ್ಳ ಬ್ರಹ್ಮ ಜ್ಞಾನಿ. ಬ್ರಹ್ಮನ ವರಪ್ರಸಾದದಿಂದ, ಸರಸ್ವತೀದೇವಿಯು ವಾಲ್ಮೀಕಿ ಮಹರ್ಷಿಗಳ ಜಿಹ್ನೆಯಲ್ಲಿ ನಿಂತು ಗ್ರಂಥವನ್ನು ಬರೆಸಿದಳು ಎಂಬ ಆಸ್ತಿಕ್ಕ ಭಾವನೆಯಿಂದ ವಾಚಕರೆಲ್ಲರೂ ಈ ಲೇಖನವನ್ನು ಓದುತ್ತಾರೆಂದು ನಂಬಿದ್ದೇನೆ.

- (i) ಶುಸ್ತಕ ವಿಮಾನವು ಮೊದಲು ಕುಬೇರನಿಗೆ ಸೇರಿದ್ದು. ರಾವಣನು ಅದನ್ನು ಅಪಹರಿಸಿ ತಂದಿದ್ದನು. ಕುಬೇರನು ದಿಕ್ಪಾಲಕರಲ್ಲಿ ಒಬ್ಬನು. ದಿಕ್ಪಾಲಕ ರನ್ನು ಈಶ್ವರನಿಂದ ಆರಂಭಿಸಿ, ಪ್ರದಕ್ಷಿಣಾಕಾರವಾಗಿ ಈಶಾನ, ಇಂದ್ರ, ಅಗ್ನಿ, ಯಮ, ನಿಋತಿ, ವರುಣ, ವಾಯು, ಕುಬೇರ ಎಂದು ಎಣಿಸುವುದು ಸಂಪ್ರದಾಯ. ಆದ್ದರಿಂದ, ಕುಬೇರನು ಎಂಟನೆಯ ದಿಕ್ಪಾಲಕನು. ಪುಷ್ಪಕ ವಿಮಾನದ ವರ್ಣನೆಯು ೭, ೮, ೯ ನೇ ಸರ್ಗಗಳಲ್ಲಿ ಮೂರರಲ್ಲೂ ಇರುವುದಾದರೂ, ೮ ಶ್ಲೋಕಗಳುಳ್ಳ ೮ ನೇ ಸರ್ಗದಲ್ಲಿ ಲನೇ ದಿಕ್ಪಾಲಕನ ವಾಹನದ ವರ್ಣನೆಯು ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾಗಿ ಲಿಖಿತವಾಗಿದೆ ಈ ಸಂಖ್ಯಾಗುಣ ಬರುವ ಹಾಗೆ ಲೆಕ್ಕಮಾಡಿ ವಾಲ್ಮೀಕಿಯು ಗ್ರಂಥರಚನೆ ಮಾಡಿ ದ್ದಾ ನೆಯೋ ಎಂಬಂತಿದೆ.
- (ii) ಸುಂದರಕಾಂಡದಲ್ಲಿ ಒಟ್ಟು ೬೮ ಸರ್ಗಗಳಿವೆ ಇದನ್ನು ನಾಲ್ಕು ಸಮ ಭಾಗ ಮಾಡಿದಲ್ಲಿ, ೧೭ನೆಯ ಸರ್ಗದಲ್ಲಿ ಹನುಮಂತನು ಸೀತಾದರ್ಶನವನ್ನು ಪಡೆದು ಆನಂದಪಟ್ಟ ವಿಷಯವೂ, ೩೪ ನೆಯ ಸರ್ಗದಲ್ಲಿ ಹನುಮಂತನು ಸೀತೆಗೆ ತಾನು ಯಾರೆಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿಸಿ, ರಾಮಲಕ್ಷ್ಮ್ಮಣರು ಸುಗ್ರೀವಾದಿಗಳೊಡನೆ ಕ್ಷಿಪ್ರದಲ್ಲಿ ಬಂದು ರಾವಣನನ್ನು ವಧಿಸುವರೆಂಬುದಾಗಿ ಸೀತೆಗೆ ಧೈರ್ಯಹೇಳಿದ ವಿಚಾರವೂ, ಜ೧ನೆಯ ಸರ್ಗದಲ್ಲಿ ಹನುಮಂತನು ರಾವಣನಿಗೆ ಬುದ್ಧಿ ಹೇಳುತ್ತಾ, ಸೀತಾ ಮಾಹಾ ತ್ಮ್ರೃವನ್ನು ತಿಳಿಸಿ ಎಚ್ಚರಿಕೆಯನ್ನು ಕೊಟ್ಟ ವಿಚಾರವೂ, ಸರ್ಗ ೬೮ರಲ್ಲಿ ಹನು ಮಂತನು ಸೀತಾವೃತ್ತಾಂತವನ್ನು ರಾಮನಿಗೆ ಅರುಹಿ ಮುಗಿಸಿದ ವಿಚಾರವೂ ವರ್ಣಿತವಾಗಿದೆ. ಹನುಮಂತನ ಗುಣಪರಾಕ್ರಮಗಳನ್ನು ನಿರೂಪಿಸುವ ಈ ಕಾಂಡಕ್ಕೆ ಹನುಮತ್ಕಾಂಡವೆಂದೂ ಹೆಸರಿಡಬಹುದು. ಹನುಮಂತನ ಮಹತ್ಕಾರ್ಯವು ಈ ಪ್ರಕಾರ ನಾಲ್ಕು ಸಮಭಾಗಗಳಲ್ಲಿ ಸುಂದರಕಾಂಡದಲ್ಲಿ ಲಿಖಿತವಾಗಿದೆ.
  - (೯) **ಧೂಪ್ಯ ಮಾನಾಂ ಗ್ರಹೇಣೇವ ರೋ**ಹಿಣೀಂ ಧೂವುಕೇತುನಾ ಸುಂದರಕಾಂಡ, ೧೯<sub>-</sub>೯.

ರೋಹಿಣಿ ಎಂಬ ನಕ್ಷ ತ್ರವನ್ನು ಧೂಮಕೇತು ಗ್ರಹವು ಪೀಡಿಸುವಂತೆ (ರಾವ ಣನು ಸೀತೆಯನ್ನು ಪೀಡಿಸುತ್ತಿದ್ದನು). ಧೂಮಕೇತುಗಳನ್ನು (comets)ಗ್ರಹ ಗಳೆಂದು ಕರೆಯುವ ವಾಡಿಕೆ ಇಲ್ಲ. ಧೂಮಕೇತುಗಳೂ ನವಗ್ರಹಗಳಂತೆಯೇ ಸೂರ್ಯನ ಆಕರ್ಷಣೆಯ ಬಲದಿಂದ ಸೂರ್ಯನ ಸುತ್ತಲೂ ಪ್ರದಕ್ಷಿಣ ಮಾಡುವ ವಸ್ತುಗಳಾದ್ದ ರಿಂದ, ಒಂದು ವೇಳೆ ಇವನ್ನೂ ಗ್ರಹಗಳೆಂದು ಕರೆದರೆ ತಪ್ಪಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅದರಂತೆ, ಇಲ್ಲಿ ಧೂಮಕೇತುವನ್ನು ಗ್ರಹವೆಂದು ಕವಿಯು ವರ್ಣಿಸಿದ್ದಾ ನೆ.

(೧೦) ಪೌರ್ಣಮಾಸೀಮಿವ ನಿಶಾಂ ರಾಹುಗ್ರಸ್ತೇಂದುಮಂಡಲಾಂ

ಸುಂದರಕಾಂಡ, ೧೯.೧೫.

ರಾಹುಗ್ರಸ್ತ್ರವಾದ ಚಂದ್ರಮಂಡಲವುಳ್ಳ ಪೌರ್ಣಿಮೆಯ ರಾತ್ರಿ. ಗ್ರಹಣಗಳ

ವಿಚಾರಗಳನ್ನು ಮೊದಲು ಅರಿತುದು ಚೀಣಾದೇಶದಲ್ಲೋ, ಈಜಿಪ್ಟ್ ದೇಶದಲ್ಲೋ ಎಂದು ಹೇಳುವವರು ತ್ರೇತಾಯುಗದ ಗ್ರಂಥವಾದ ರಾಮಾಯಣದಲ್ಲಿ ರಾಹುಗ್ರಸ್ತ ಚಂದ್ರಗ್ರಹಣದ ವಿಚಾರವಿರುವುದನ್ನು ಗಮನಿಸಬೇಕು.

#### (೧೧) ಪ್ರದೀಪ್ತ ಲಾಂಗೂಲಕೃತಾರ್ಚಿಮಾಲೀ ಪ್ರಕಾಶತಾದಿತ್ಯ ಇವಾರ್ಚಿ ಮಾಲೀ

ಸುಂದರಕಾಂಡ, ೫೩-೪೪

ಹನುಮಂತನ ಬಾಲಕ್ಕೆ ರಾಕ್ಷ್ ಸರು ಹೆಚ್ಚಿದ ಬೆಂಕಿಯ ವರ್ಣನೆ. ಬರಿಯ ಕಣ್ಣಿಗೆ ದುಂಡಗೆ ಕಂಡರೂ, ಸೂರ್ಯನ ಸುತ್ತಲೂ ಹೊರವಲಯದಲ್ಲಿ ಜ್ವಾಲೆಗಳು ಸೂರ್ಯನ ಶರೀರದಿಂದ ಮೇಲಕ್ಕೆದ್ದು, ಅಲ್ಲಲ್ಲೇ ಲಕ್ಸಾಂತರ ಮೈಲಿಗಳಷ್ಟು ವ್ಯಾಪಿ ಸಿವೆ. ಒಲೆಯಲ್ಲಿ ಜ್ವಾಲೆಗಳು ಮೇಲಕ್ಕೂ ಕೆಳಕ್ಕೂ ಕುಣಿಯುವಂತೆ, ಸೂರ್ಯ ಮಂಡಲದ ಜ್ವಾಲೆಗಳು ಮೇಲಕ್ಕೂ ಕೆಳಕ್ಕೂ ಬರುತ್ತ, ಕ್ಷಣ ಕ್ಷಣಕ್ಕೂ ಆಕಾರ ಗಾತ್ರಗಳನ್ನು ಬದಲಾಯಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತ, ಸುತ್ತಲೂ ಪ್ರಸರಿಸಿವೆ. ಈ ಜ್ವಾಲೆಗಳಿಗೆ Solar Prominences ಸೂರ್ಯೋನ್ನತ ಜ್ವಾಲೆಗಳು ಎಂದು ಹೆಸರು. 'ಆದಿತ್ಯನ ಅರ್ಚಿಮಾಲೀ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಈ ಜ್ವಾಲೆಗಳು ಎಂಬುದು ಸಮಂಜಸವಾದ ಅರ್ಥ. ಸೂರ್ಯೋನ್ನತ ಜ್ವಾಲೆಗಳು ಎಂದು ಶ್ರೀಮಾನ್ ನಂ. ವೆಂಕಟೇಶೈಂಗಾರ್ಯರು ಅವರ 'ಜ್ಯೋತಿರ್ನಿನೋದಿನಿ' ಎಂಬ ಪುಸ್ತಕದಲ್ಲಿ ಪದಪ್ರಯೋಗಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಇದೆ ಕ್ಕಿಂತಲೂ, ವಾಲ್ಮೀಕಿಯ 'ಅರ್ಚಿಮಾಲೀ' ಎಂಬ ಪದವು ಮುದ್ದಾಗಿದೆ, ಸೂರ್ಯನ ಸುತ್ತಲೂ ಇಂಥ ಜ್ವಾಲಾ ಮಾಲೆ ಇದೆ ಎಂಬ ಅಭಿಪ್ರಾಯವು ಇಲ್ಲಿ ವ್ಯಕ್ತಪಡುತ್ತದೆ.

## ಯುದ್ದ ಕಾಂಡ

(೧೨) ಬಿಡಿ, ಹತ್ತು, ನೂರು, ಸಾವಿರ (ಏಕ, ದಶಕ, ಶತಕ, ಸಹಸ್ರ) ಇತ್ಯಾದಿ ಕ್ರಮದಿಂದ ಸಂಖ್ಯೆಗಳನ್ನು ಬರೆಯತಕ್ಕ ಕ್ರಮವು ಈಗ ಎಲ್ಲಿಲ್ಲಿಯೂ ಬಳಕೆಯಲ್ಲಿದೆ. ಇದಕ್ಕೆ ದಾಶಮಿಕ ಸಂಖ್ಯಾಕ್ರಮ (Decimal Scale of Notation) ಎಂದು ಹೆಸರು. ಮೊನ್ನೆ ಮೊನ್ನೆಯವರೆಗೂ ಇದನ್ನು Hindu-Arabic Scale of Numeration ಎಂದು ಕರೆಯುತ್ತಾ, ಈ ಕ್ರಮವನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಿದ ಕೀರ್ತಿಯನ್ನು ಭಾರತೀಯರಿಗೂ ಅರಬ್ಬರಿಗೂ ಒಟ್ಟುಗೂಡಿಸಿ, (ವಾಶ್ಚಾತ್ಯ) ಚರಿತ್ರಕಾರರು ಕೊಡುತ್ತಿದ್ದರು. ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯ ದೇಶಗಳಲ್ಲಿ, ಸುಮಾರು ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೨ ನೆಯ ಶತಮಾನದವರೆಗೂ ಈ ಕ್ರಮದ ತಿಳಿವಳಿಕೆ ಇಲ್ಲದೆ, ಗಣಿತದ ಬೆಳವಣಿಗೆಯು ಬಹಳ ಸಂಕುಚಿತವಾಗಿತ್ತು. ಇಂಡಿಯಾ ದೇಶದಿಂದ ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯ ದೇಶಗಳಿಗೆ ಇದರ ಜ್ಞಾ ನವನ್ನು ಕೊಂಡೊಯ್ದ ವರು ಅರಬ್ಬರೆಂದೂ, ಈ ಕ್ರಮವನ್ನು ಜಾರಿಗೆ ತಂದ ಕೀರ್ತಿ ಭಾರತೀಯರಿಗೇ ಸೇರಿದ್ದೆಂದೂ ಈಗ ಎಲ್ಲರೂ ಒಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾರೆ. ವಾಲ್ಮೀಕಿ ರಾಮಾಯಣದಲ್ಲಿ \* ದಾಶಮಿಕ

<sup>\*</sup> ರಾಮಾಯಣದ ಕಾಲ ತ್ರೇತಾಯುಗ. ಕಲಿಯುಗದಲ್ಲಿ ಈಗ ೫೦೦೦ ವರ್ಷ ಗಳಿಗೆ ಮೇಲ್ಪಟ್ಟು ಕಳೆದು ಹೋಗಿವೆ. ಅದಕ್ಕೆ ಹಿಂದೆ ದ್ವಾಪರಯುಗ ೮೬೪,೦೦೦ ವರ್ಷಗಳು. ಅದಕ್ಕೆ ಹಿಂದೆ ತ್ರೀತಾಯುಗ ಎಂಬುದು ಆಸ್ತಿಕ ಮತ್ತ

ಸಂಖ್ಯಾಕ್ರಮವನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿ ಹೇಳಲ್ಪಡುವ ಸಂಖ್ಯೆಗಳು ಅಲ್ಲಲ್ಲೇ ದೊರಕುತ್ತವೆ. ಲಂಕಾಪಟ್ಟಣವನ್ನು ಜಯಿಸಲು ಹೋದ ಕಪಿ ಸೈನ್ಯದ ಸಂಖ್ಯೆಯನ್ನು ಕವಿಯು ಶುಕನೆಂಬ ಚಾರನ ಬಾಯಿಂದ ರಾವಣನಿಗೆ ನಿರೂಪಿತವಾದ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ವರ್ಣಿಸಿ ದ್ದಾನೆ. ದಾಶಮಿಕ ಸಂಖ್ಯಾಕ್ರಮವು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿದೆ.

> ಶತಂ ಶತಸಹಸ್ರಾಣಾಂ ಕೋಟಿಮಾಹುರ್ಮನೀಷಿಣಃ ಶತಂ ಕೋಟ ಸಹಸ್ರಾಣಾಂ ಶಂಖ ಇತ್ಯಭಿಧೀಯತೇ ಶತಂ ಶಂಖ ಸಹಸ್ರಾಣಾಂ ಮಹಾಶಂಖಮಿತಿಸ್ಮೃತಂ ಮಹಾಶಂಖ ಸಹಸ್ರಾಣಾಂ ಶತಂ ಬೃಂದಮಿತಿಸ್ಟೈತಂ ಶತಂ ಬೃಂದ ಸಹಸ್ರಾಣಾಂ ಮಹಾಬೃಂದಮಿತಿಸ್ಮೈತಂ ಮಹಾ<sup>\*</sup>ಬೃಂದಸಹಸ್ರಾಣಾಂ ಶತಂ ಪದ್ಮಮಿತಿಸ್ಮೃತಂ ಶತಂ ಪದ್ಮೆ ಸಹಸ್ರಾಣಾಂ ಮಹಾಪದ್ಮಮಿತಿಸ್ಟ್ರೌತಂ ಮಹಾ ಪದ್ಮ ಸಹಸ್ರಾಣಾಂ ಶತಂ ಖರ್ವಮಿವೇಚ್ಯತೇ ಶತಂ ಖರ್ವ ಸಹಸ್ರಾಣಾಂ ಮಹಾ ಖರ್ವಮಿತಿಸ್ಕೃತಂ ಮಹಾಖರ್ವ ಸಹಸ್ರಾಣಾಂ ಸಮುದ್ರಮಭಿಧಿಯತೇ ಶತನೋಘ ಸಪಸ್ರಾಣಾಂ ಮಹೌಘ ಇತಿ ವಿಶ್ಯುತಃ

> > ಯುದ್ದ ಕಾಂಡ, ೨೮. ೩೪-೩೯

100 eg = 1 ಕೋಟ =  $10^7$ 

ಲಕ್ಷ ( $=10^5$ ) ಕೋಟ = 1 ಶಂಖ  $=10^{12}$ 

ಲಕ್ಷ ಶಂಖ = 1 ಮಹಾಶಂಖ  $= 10^{17}$ 

ಲಕ್ಷ ಮಹಾ ಶಂಖ = 1 ಬೃಂದ  $= 10^{22}$ 

ಲಕ್ಷ ಬೃಂದ  $\equiv 1$  ಮಹಾಬೃಂದ  $\equiv 10^{27}$ 

ಲಕ್ಷ ಮಹಾ ಬೃಂದ =1 ಪದ್ಮ $=10^{32}$ 

ಲಕ್ಷ ಪದ್ಮ $\equiv 1$  ಮಹಾಪದ್ಮ $\equiv 10^{87}$ 

ಲಕ್ಷ ಮಹಾಸದ್ಮ $\equiv 1$  ಖರ್ವ $\equiv 10^{42}$ 

ಲಕ್ಷ ಖರ್ವ = 1 ಮಹಾಖರ್ವ  $= 16^{47}$ 

ಸಾವಿರ ಮಹಾಖರ್ವ  $\equiv 1$  ಸಮುದ್ರ  $\equiv 10^{50}$ 

[ಇಲ್ಲಿ ಗುಣಕ ಸಂಖ್ಯೆಯು ಇದ್ದ ಕ್ಕಿದ್ದ ಹಾಗೆಯೇ ವ್ಯತ್ಯಾಸ ಪಡೆದಿರುವುದನ್ನು ಗಮನಿಸಬೇಕು. ಘಾತ (index)ದಲ್ಲಿ 50 ಎಂಬ ದುಂಡು ಸಂಖ್ಯೆಯು (round number)ಬರುವಂತೆ ಲೆಕ್ಕವೇರ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಘಾತದ ಭಾವನೆಯು ಆಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇತ್ತೆಂದು ಇದು ಸೂಚಿಸಬಲ್ಲುದೇ ?]

ಲಕ್ಷ ಸಮುದ್ರ (ಓಭ) =1 ಮಹೌಭ  $=10^{55}$ .

ಏವಂ ಕೋಟ ಸಹಸ್ರೇಣ ಶಂಖಾನಾಂ ಚ ಶತೇನ ಚ ಮಹಾ ಶಂಖ ಸಹೆಸ್ರೇಣ ತಥಾ ಬೃಂದ ಶತೇನ ಚ ನುಹಾ ಬೃಂದ ಸಹಸ್ರೀಣ ತಥಾ ಪದ್ಮ ಶತೀನ ಚ

ವುಹಾ ಸದ್ಮ ಸಹಸ್ರೀಣ ತಥಾ ಖರ್ವ ಶತೀನ ಚ ಸಮುದ್ರೀಣ ಶತೀನೈವ ಮಹೌಘೀನ ತಥೈವ ಚ ಏಷ ಕೋಟ ಮಹೌಘೀನ ಸಮುದ್ರ ಸದೃಶೀನ ಚ ವಿಭೀಷಣೇನ ಸಚಿವೈಃ ರಾಕ್ಷಸೈಃ ಪರಿವಾರಿತಃ

ಯುದ್ಧ ಕಾಂಡ, ೨೮. ೩೯\_೪೨

ಎಂದರೆ, ಕಸಿಸೈನ್ಯ ದ ಸಂಖ್ಯೆ =100 ಕೋಟೆ +100 ಶಂಖ +1000 ಮಹಾ ಶಂಖ +100 ಬೃಂದ +1000 ಮಹಾಬೃಂದ +100 ಪದ್ಮ +1000 ಮಹಾಪದ್ಮ +100 ಖರ್ವ +100 ಸಮುದ್ರ +100 ಮಹೌಘ +100 ಕೋಟೆ ಮಹೌಘ +100 ಮತ್ತು ಆತನ (ನಾಲ್ವರು) ಮಂತ್ರಿಗಳು. ವಿಲೋಮ ಕ್ರಮ (reverse order)ದಲ್ಲಿ ಬರೆದರೆ, ಒಟ್ಟು ಸೈನ್ಯ ಸಂಖ್ಯೆ =

 $10^{63} + 10^{57} + 10^{53} + 10^{44} + 10^{40} + 10^{34} + 10^{30} + 10^{24} + 10^{20} + 10^{14} + 10^{10}$  (విభ్యణ మెక్కు ఆకెన మంత్రిగಳన్ను బిట్సు).

(೧೩) ಕುಂಭಕರ್ಣ ಶಿರೋಭಾತಿ ಕುಂಡಲಾಲಂಕೃತಂ ಮಹತ್ ಆದಿತ್ಯೇಭ್ಯುದಿತೇ ರಾತ್ರ್ ಮಧ್ಯಸ್ಥ ಇವ ಚಂದ್ರಮಾಃ

ಯುದ್ಧ ಕಾಂಡ, ೬೭.೧೫೭

ಕುಂಡಲಾಭ್ಯಾಂತು ಯಸ್ಕೃತದ್ಭಾತಿ ಪಕ್ಷ್ಯಂ ಶುಭೀಕ್ಷಣಂ ಪುನರ್ವಸ್ವಂತರಗತಂ ಪೂರ್ಣಂ ಬಿಂಬಮಿವೈಂದವಂ

ಯುದ್ಧ ಕಾಂಡ ೭೧.೨೪

ಎರಡು ಶ್ಲೋಕಗಳೂ ಒಂದೇ ಉಪಮಾನವನ್ನು ಕುರಿತು ಹೇಳುತ್ತವೆ. ಮೊದಲನೆಯದರಲ್ಲಿ, ಹತನಾದ ಕುಂಭಕರ್ಣನ ಶಿರಸ್ಸು, ಎರಡನೆಯದರಲ್ಲಿ ಅತಿಕಾ ಯನ ಶಿರಸ್ಸು (ಹತನಾಗುವುದಕ್ಕೆ ಮುಂಚೆ), ಪುನರ್ವಸು (ಅದಿತಿದೇವಿಯ ಪುತ್ರರು) ನಕ್ಷತ್ರಗಳ ಮಧ್ಯೆ ಇರುವ ಪೂರ್ಣಚಂದ್ರನ ಬಿಂಬದಂತೆ, ಅವರ ಕರ್ಣಕುಂಡಲಗಳ ನಡುವೆ ಶೋಭಿಸುತ್ತಿತ್ತು. Castor and Pollux ಎಂಬ ಎರಡು ಪ್ರಕಾಶಮಾನ ವಾದ ನಕ್ಷತ್ರಗಳನ್ನು ಒಟ್ಟಿಗೆ ಪುನರ್ವಸು ನಕ್ಷತ್ರಗಳೆಂದು ಕರೆಯುತ್ತಾರೆ. ಇವೆರಡರ ಮಧ್ಯೆ ಚಂದ್ರನು ಬಂದರೆ ಹೇಗೋ ಹಾಗೆ, ಆ ರಾಕ್ಷಸನ ಪ್ರಕಾಶಮಾನವಾದ ಕರ್ಣ ಕುಂಡಲಗಳ ನಡುವೆ ಮಹದಾಕಾರವುಳ್ಳ ಆತನ ಶಿರಸ್ಸು ಶೋಭಿಸುತ್ತಿದ್ದಿತು.

ಸಿ. ಎನ್. ಶ್ರೀನಿವಾಸಯ್ಮಂಗಾರ್

<sup>\*</sup> ಮಹಾಭಾರತ ಯುದ್ಧದಲ್ಲಿ ಎರಡು ಕಡೆಯೂ ಸೇರಿ, ಒಟ್ಟು ಸೈನ್ಯ ಸಂಖ್ಯೆ ೧೮ ಆಕ್ಸೌಹಿಣೀ. ಒಂದು ಆಕ್ಸೌಹಿಣೀ <u>—</u> ೧೮, ೭೦೦, ಮೇಲಿನ ಸಂಖ್ಯೆಗೆ ಹೋಳಿ ಸಿದರಿ, ಬಹಳ ಸಣ್ಣ ಸಂಖ್ಯೆ.

### ಸಿಕ್ ಮತ: ವಿಹಂಗಮ ನೋಟ

\*

ಸಿಕ್ ಜನಾಂಗವನ್ನು ಪ್ರಪಂಚದ ಇತಿಹಾಸದಲ್ಲಿ ಅರಿಯದವರಿಲ್ಲ. ಇವರು ಅಸಮಾನಯೋಧರು; ಮತ್ತು ಭಾರತೀಯ ಸೈನ್ಯ್ಯದಲ್ಲಿ ಇವರ ಸ್ಥಾನ ಅತಿಮುಖ್ಯ ವಾದುದು. ೧೯೧೪–೧೮ ಮತ್ತು ೧೯೩೯–೪೫ರಲ್ಲಿ ನಡೆದ ಭೀಕರ ಯುದ್ಧಗಳಲ್ಲಿ ಇವರು ತೋರಿಸಿದ ಶಕ್ತಿ, ಸಾಹಸ ಸಾಮಾನ್ಯ್ಯವಾಗಿ ಎಲ್ಲರಿಗೂ ತಿಳಿದ ವಿಷಯವಾಗಿದೆ. ಇವರು ಮೂರ್ತಿ ಪೂಜಕರಲ್ಲ ಮತ್ತು ಒಳಜಾತಿಗಳ ಸಂಕೋಲೆ ಇವರಲ್ಲಿ ತುಂಬಾ ಕಡಿಮೆ. ಈಗ ಇವರಿಗೆ ಮರಾಧಿಪತಿಗಳು ಯಾರೂ ಇಲ್ಲ. ತಮ್ಮ ವವಿತ್ರಗ್ರಂಥ ವಾದ 'ಆದಿಗ್ರಂಥ'ವನ್ನೇ ಇವರು ಗುರುವೆಂದು ಭಾವಿಸುತ್ತಾರೆ. ಎಲ್ಲಿ ಐದು ಜನ ಸಿಕ್ಕರು ಒಟ್ಟೆಗೆ ಸೇರುತ್ತಾರೋ ಅಲ್ಲಿ ತಮ್ಮ ಗುರು ಇರುವನೆಂದು ಇವರ ನಂಬಿಕೆ.

ಸಿಕ್ ಮತದ ಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ಎರಡು ಗಮನಾರ್ಹವಾದ ಕಾಲಗಳಿವೆ. ಗುರು ನಾನಖನಿಂದ ೫ನೇ ಗುರುವಾದ ಅರ್ಜುನನ ಕಾಲದವರೆಗೆ ಸಿಕ್ಕರು ಶಾಂತಿಪ್ರಿಯರಾ ಗಿದ್ದರು. ಮತದಲ್ಲಿ ಬಹಳ ಆಸಕ್ತಿಯುಳ್ಳವರಾಗಿದ್ದರು. ಅರ್ಜುನನ ಕಾಲದಿಂದಾ ಚೆಗೆ ಅವರು ಮತದ ರಕ್ಷಣೆಗಾಗಿ ರಣಪ್ರಿಯರಾದರು. ಕೊನೆಯ ಗುರುವಾದ ಗೋವಿಂದಸಿಂಗನ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕರು ಉದ್ದವಾಗಿ\* ಕೂದಲನ್ನು ಬಿಡುವುದು, ಕಬ್ಬ ಣದ ಬಳೆಯನ್ನು ತೊಡುವುದು, ಕರಾರಿಯನ್ನು ಸದಾ ಧರಿಸುವುದು, ತುಂಡಾದ ಚಡ್ಡಿ ಮತ್ತು ಬಾಚಣಿಗೆಯನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುವುದು—ಇವುಗಳನ್ನು ಪ್ರಾರಂಭಿಸಿದರು. ಇವು ಅವರು ಕೈಕೊಂಡ ವೀರವ್ರತದ ಕುರುಹುಗಳು; ಅವರು ಯೋಧರಾದುದರ ಸೂಚನೆ. ಸಿಕ್ ಅಂದರೆ ಶಿಷ್ಯ ಎಂದು ಅರ್ಧ. ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ಪರಿವರ್ತನೆಯಿಂದ ಅವರು 'ಸಿಂಗ್' (ಸಿಂಹ) ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ತಮ್ಮ ಹೆಸರಿನ ಕೊನೆಗೆ ಸೇರಿಸಿ ಕೊಂಡರು.

ಒಂದು ನೋಟದಿಂದ ಭಾರತದ ಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ನೊಗಲರ ಕಾಲವು ಬಹಳ ಮುಖ್ಯವೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ತಪ್ಪಾಗಲಾರದು. ಆಗಿನ ಚಿತ್ರಕಲ್ಸೆ ವಾಸ್ತುಶಿಲ್ಪ, ಆಡಳಿತ ಕ್ರಮ, ಸಂಗೀತ, ಉಡುಪು ಹಿಂದು ಮತ್ತು ಮುಸ್ಲಿಂ ಸಂಸ್ಕೃತಿಗಳ ಮಿಳಿತವನ್ನು ತೋರಿಸುತ್ತವೆ. ಮತೀಯವಿಚಾರದಲ್ಲೂ ಇದೇ ಭಾವನೆಯನ್ನು ನಾವು ಸ್ವಲ್ಪ ಮಟ್ಟಿಗೆ ಕಾಣಬಹುದು. ಮೊಗಲರ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಭಕ್ತಿ ಪಂಥವು ಮುಂದುವರಿಯಿತು. ಸುಮಾರು ೧೫ನೇ ಶತಮಾನದಿಂದ ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೭ನೇ ಶತಮಾನದ ತನಕ ಪರಂಪರೆ

<sup>\*</sup> The five K, s:

Kesh, kara, kangha, kach and khanda-History of the Sikhs by J. D. Cunningham, P 73.

ಯಾಗಿ ಸಾಧು ಸಂತರು ಭಕ್ತಿ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಜನರಿಗೆ ಬೋಧಿಸಿದರು. ನಾಮದೇವ, ರಾಮಾನಂದ (೧೪೦೦-೭೦) ಕಬೀರ್ (೧೪೪೦-೧೫೧೮) ಚೈತನ್ಯ, ದಾದು ಮೊದ ಲಾದವರು ಈ ಗುಂಪಿನ ಪ್ರಮುಖರು. ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರದ ರಾಮದಾಸ್, ತುಕಾರಾಂ, ಎಕನಾಥ್ ಮೊದಲಾದವರು ಕೂಡ ಈ ಗುಂಪಿಗೆ ಸೇರಿದವರು. ಇವರು ಜಾತಿ ಅಥವಾ ಕುಲ ಮುಖ್ಯವಲ್ಲ; ದೇವರಲ್ಲಿ ಭಕ್ತಿಯೇ ಮುಕ್ತಿಗೆ ಮಾರ್ಗವೆಂದು ಸಾಂದರು: ಕೆಲ ವರು ವಿಗ್ರಹಪೂಜೆ, ದೇಹದಂಡನೆ, ತೀರ್ಧಯಾತ್ರೆ ಮೊದಲಾದುವುಗಳನ್ನು ಖಂಡಿಸಿ ದರು. ಕೆಲವರು ಹೆಂಗಸು ತನ್ನ ನಲ್ಲನಲ್ಲಿ ಯಾವ ಪ್ರೇಮವನ್ನು ತೋರುವಳೊ, ಅದೇ ಪ್ರೇಮವನ್ನು ತಮ್ಮ ದೇವನಲ್ಲಿ ತೋರಬೇಕೆಂದರು. ಮೀರ ಮತ್ತು ನಾನಕ್ ಇವರ ಗೀತೆಗಳಲ್ಲಿ ಈ ಭಾವವನ್ನು ನಾವು ಕಾಣಬಹುದು. ಸಿಕ್ ಮತ ಈ ಭಕ್ತಿ ಪಂಥದ ಒಂದು\* ಶಾಖೆ ಎಂದರೆ ತಪ್ಪಾಗಲಾರದು.

ಈ ಮತವನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸಿದ ನಾನಖನು ಲಾಹೋರು ಜಿಲ್ಲೆಯ ತಾಲವಾಂಡಿ ಎಂಬ ಗ್ರಾಮದಲ್ಲಿ ಕ್ರಿ. ಶ. ೧೪೬೯ರಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟಿದನು. ನಾನಖನ ತಂದೆ ಕಾಳು ವ್ಯಾಪಾರದಿಂದ ಜೀವಿಸುತ್ತಿದ್ದನು ಅವನ ತಾಯಿಯ ಹೆಸರು ತೃವ್ತಾ ಎಂದು. ಚಿಕ್ಕವನಾಗಿದ್ದಾ ಗಿನಿಂದಲೇ ನಾನಖನಿಗೆ ಮತೀಯ ವಿಷಯಗಳಲ್ಲಿ ಬಹಳ ಆಸಕ್ತಿ. ಕಾಳುವು ನಾನಖನಿಗೆ ಉಪನಯನ ಮಾಡಲು ಪ್ರಯತ್ನಿಸಿದನು. ಆದರೆ ನಾನಖನಿಗೆ ಅದರಲ್ಲಿ ನಂಬಿಕೆ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಅವನಿಗೆ ಯಜ್ಞೊ ವವೀತವನ್ನು ಕೊಡಲು ಹೋದಾಗ ಅವನು ಈ ಕೆಳಗೆ ಕಂಡ ವಚನವನ್ನು ಹೇಳಿದನಂತೆ:

ಕರುಣೆ ನಿನ್ನಯ ಹತ್ತಿಯಾಗಲಿ ತೈಸ್ತಿಯಾಗಲಿ ದಾರವು ಕರಣನಿಗ್ರಹನದರ ಗಂಟೆಲೊ ತಿರಿಚು, ಸತ್ಯದ ಸಾರವು— ಆತ್ಮಕಿಹುದೇ ಬೇರೆ ನಿಧ ನಿುಗಿ ಲೆನ್ನಿಸುವ ಜನವಾರವು! ಓ, ನಿಪ್ರನೆ! ಕೊಡು ಅದಿದ್ದರೆ! ಹೆರಿಯುದೆಂದಿಗು, ಮಾಸದೆಂದಿಗು ಎಂದಿಗೂ ಅದು ಬೇಯದು! ಓ! ನಾನಖ! ಇದನು ಧರಿಸುವನಾರ ಹರಕೆಯು ಕಾಯದು?

ಭಾರತದ ರಾಜಕೀಯರಲ್ಲಿ ಅಂದು ಆಂದೋಳನವು ನಡೆಯುತ್ತಿದ್ದಿ ತು. ಬಾಬ ರನು ಭಾರತಕ್ಕೆ ನುಗ್ಗಿ ಕೊಲೆ, ರಕ್ತ ಸಾತ ನಡೆಸಿದನು. ಲೂದಿಗಳ ರಾಜ್ಯ ಪತನ

<sup>\*</sup>ಪದಾರ್ಥಗಳನ್ನು ಅಂಗಡಿಯಲ್ಲಿ ತೊಕೆಮಾಡುವಾಗ ೧೩ ನೆಯ ಸಂಖ್ಯೆ(ತೇರಾ) ಬಂದಾಗಲೆಲ್ಲಾ, ನಾನಕನು ಆ ಸಂಖ್ಯೆಯನ್ನು ಮೆಲ್ಲನೆ ಅನೇಕ ಸಾರಿ ಉಚ್ಚರಿಸುತ್ತಿದ್ದ ನಂತೆ! ತೇರ, ಅಂದರೆ 'ನಿನ್ನ' ಎಂದರ್ಥ, Macauliffe, Vol. 1. P. 33,

ವಾಗಿತ್ತು. ಬಾಬರನ ಸಮಕಾಲೀನನಾದ ನಾನಖನ ಮನಸ್ಸಿನ ಮೇಲೆ ಇವುಗಳು ಬಹಳ ಪರಿಣಾಮವನ್ನುಂಟುಮಾಡಿದವು. ಜನಗಳ ಅಸಹಾಯಕತೆ ಮತ್ತು ದುಸ್ಥಿತಿ ನಾನಖನಿಗೆ ದುಃಖವನ್ನು ತಂದವು. ವ್ಯಸನದಿಂದ ಅವನ ಮನಸ್ಸು ಅದರ ಪರಿಣಾಮ ವಾಗಿ ಕದಡಿಹೋಗಿತ್ತೆಂದು ಈ ಕೆಳಗೆ ಕಂಡ ನಾನಖನ ವಚನದಿಂದ ಗೊತ್ತಾಗುತ್ತದೆ.

ಇಂದಿನ ಯುಗವೊಂದು ಖಡ್ಗ;
ರಾಜರೆಲ್ಲ ಕಟುಕರು.
ನ್ಯಾಯ ಧರ್ಮಗಳಿಗೆ ರೆಕ್ಕೆ
ಬಂದು ಓಡಿಹೋಗಿವೆ!
ಸಟಿಯ ಸಂಪೂರ್ಣ ಕಾಳ
ರಾತ್ರಿಯೆಲ್ಲು ಹಬ್ಬಿದೆ
ಸತ್ಯಚಂದ್ರನು ದಯವನ್ನೆ
ಕಣ್ಣು ಕಾಣದಾಗಿದೆ
ದಿಟವನರಸಿಯರಸಿ ಮನವು
ಕದಡಿ ಕಲಕಿ ಹೋಗಿದೆ.
ದುಗುಡದಿ ನಾನಳುತಲಿಹೆನು
ದಾರಿಯೇನು ಕಾಣದೆ
ಗರ್ವ ಡಂಬಗಳಿಗೆ ಮನವ
ಬಲಿಯೂತ್ತ ಜನರಿಗೆ
ಹಾದಿಯೆಂತು ಮುಕ್ತಿಗೆ?

ನಾನಖನ ಸಮಾಪಬಂಧುವಾದ ಜಯರಾಮನು ಆಗ ರಾಜ್ಯವನ್ನಾಳುತ್ತಿದ್ದ ದವಲತ್ಖಾನ್ ಲೂದಿಯ ಕೈಕೆಳಗೆ ಅಧಿಕಾರಿಯಾಗಿದ್ದನು. ಜಯರಾಮನ ಕೃಪೆಯಿಂದ ನಾನಖನಿಗೆ ಲೆಕ್ಕ ಬರೆಯುವ ಕೆಲಸ ಸಿಕ್ಕಿತು. ಆದರೆ ನಾನಖನಿಗೆ ಹಣ ಸಂಪಾದಿಸಿ ತನ್ನ ಜೀವನವನ್ನು ಸುಖವಾಗಿ ನಡೆಸಿಕೊಂಡು ಹೋಗುವ ಮನಸ್ಸು ಇರಲಿಲ್ಲ. ಒಂದು ದಿನ ಅವನು ತನ್ನಲ್ಲಿದ್ದ ಹಣ, ಕಾಸು, ಪದಾರ್ಥಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ದಾನಮಾಡಿ ಫಕೀರನಾದನು. ಇದರ ಜೊತೆಗೆ ದವಲತ್ಖಾನ್ ಲೂದಿಯ ಹಣವೂ ಹೋಯಿತು. ಆದರೆ ಅವನು ನಾನಖನಿಗೆ ಯಾವ ಶಿಕ್ಷೆಯನ್ನೂ ವಿಧಿಸಲಿಲ್ಲ.

ವೊದಲಿನಿಂದಲೂ ನಾನಖನಿಗೆ ಸಂನ್ಯಾಸಿ ಮತ್ತು ಫಕೀರರ ಗುಂಪುಗಳಲ್ಲಿ ಬಹಳ ಆಸಕ್ತಿ. ಇವನು ದಕ್ಷಿಣ ಇಂಡಿಯಾ, ಬಾಗದಾದ್, ಸಿಲೋನ್ ಮುಂತಾದ ದೇಶಗಳಲ್ಲಿ ಸಂಚಾರ ಮಾಡಿದನಂತೆ. ಮಕ್ಕಾದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಸಂಗತಿ - ಜರುಗಿತು. ನಾನಖನು 'ಕಾಬ'ದ ಕಡೆಗೆ ಕಾಲು ಚಾಚಿ ಮಲಗಿಕೊಂಡನಂತೆ! ಅಲ್ಲಿದ್ದ ಕಾಜಿಯು ಇವನನ್ನು ಗದರಿಸಿ ಕಾಲನ್ನು ಬೇರೆ ಕಡೆಗೆ ತಿರಿಗಿಸಿದರೆ ಅಲ್ಲಿದ್ದ 'ಮಿಹಿರಬ್' ಕೂಡಾ ಅದೇ ಕಡೆಗೆ ತಿರಿಗಿತಂತೆ! ಅಂದರೆ ನಾನಖನಿಗೆ ಮಕ್ಕದಲ್ಲಿಯೂ ಅನೇಕ ಜನ ಶಿಷ್ಯರು ಸಿಕ್ಕಿರಬಹುದೆಂದು ಊಹಿಸಬಹುದು. ಬೌದ್ಧ ಮತ, ಕ್ರಿಸ್ತ ಮತದಂತೆ ಸಿಕ್ ಮತವು ನ್ಯಾಯವಾದ ಮತ್ತು ಸರಳವಾದ ಜೀವನ, ಒಳ್ಳೆಯ ನಡತೆ, ಒಬ್ಬನೇ ಆದ ದೇವನಲ್ಲಿ ಅಚಲ ಭಕ್ತಿ-ಇವುಗಳೇ ಮಾನವನ ಮೋಕ್ಷಸಾಧನೆಗೆ ದಾರಿಗಳೆಂದು

ಸಾರಿತು. ಕಬೀರನಂತೆ ನಾನಖನು ಮಾನವನ ಕುಲ, ಜಾತಿ, ಕಸಬುಗಳಿಗೆ ಗಮನ ಕೊಡಲಿಲ್ಲ. ತೋರಿಕೆಯ ಅಟಾಟೋಪ, ಆಚಾರ, ಅನುಷ್ಟ್ರಾನಗಳಿಗೆ ಪ್ರಾಮುಖ್ಯತೆ ಕೊಡಲಿಲ್ಲ. ಅವನು ಮುಲ್ಲಾ, ಪಂಡಿತ, ಫಕೀರ, ಪಾಮರ, ಸಂನ್ಯಾಸಿ ಎಂಬ ಭೇದ ವಿಲ್ಲದೆ ಉಪದೇಶ ಮಾಡಿದನು. ಹಿಂದು ಮತ್ತು ಮಹಮ್ಮ್ರದಿಯ ಮತಗಳ ಮುಖ್ಯ ತತ್ವಗಳನ್ನು ಗ್ರಹಿಸಿ ಮನನ ಮಾಡಿಕೊಂಡ ನಾನಖನಿಗೆ ಅವುಗಳಿಂದ ತೃಪ್ತಿಯಾಗ ಲಿಲ್ಲ. ಅವನು ಆಗಾಗ ಕಬೀರನು ಹೇಳಿದ ಈ ವಾಕ್ಯವನ್ನು ಉಚ್ಚರಿಸುತ್ತಿದ್ದನು.

ಸೋದರನೆ, ಕುರಾನು ವೇದೆ
ಗಳು ಸಟಿ; ವಿವಿಧ ಕಾತರದಿಂದ
ಮನವ ಬಿಡುಗಡೆ ಗೈಯ್ಯಲ
ವುಗಳಿಗಸಾಧ್ಯ.
ಆತ್ಮಸಂಯಮ, ವಿನಯ, ಪ್ರಾ
ರ್ಥನೆಯು, ನೆಟ್ಟಕಣ್,
ಹೃದಯ ಶೋಧನೆಗಳಿಂದವೆ
ದೊರೆವನಯ್ಯ!

ಈ ಕೆಳಗೆ ಹೇಳಿರುವ ನಾನಕನ ವಚನಗಳಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ ಮತದ ತತ್ವಗಳು ಅಡಕ ವಾಗಿವೆ:

> ಕಾವಿ ಕಾಷಾಯಗಳನುಟ್ಟರೆ, ಯೋಗ ದಂಡನ ಹಿಡಿದು ನಡೆದರೆ, ಮೈಗೆ ಬೂದಿಯ ಬಿಡದೆ ಬಳಿದರೆ, ಮತವದೆಂದಿಗು ಅಲ್ಲವು! ಕಿವಿಯೊಳಿರಿಸಿದ ಹತ್ತಕಡಕೊಳು ಕ್ಸ್ರೌರ ಮಾಡಿದ ನುಣುಪು ತಲೆಯೊಳು ಕೊಂಬು ಕಹಳೆಯ ಊದು-ದನಿಯೊಳು ಮತವದೆಂದಿಗು ಇಲ್ಲವು! ಬರಿಯ ಪದಗಳ ಕಂತೆಯಲ್ಲವು ಮತದ ಒಳ ಜೀವಾಳವು! ಎಲ್ಲರನು ಸಮತೆಯಿಂದಲಿ ಕಾಣುವವನೆ ಮತೀಯನು! ಗೋರಿ ಸುಡುಗಾಡುಗಳನಲೆದರೆ ವಿವಿಧ ಭಂಗಿಗಳಲಿ ಕುಳಿತರೆ ಬರಿದೆ ಏನನೊ ಧ್ಯಾನಿಸುತಿರೆ ನುತನದೆಂದಿಗು ಆಲ್ಲವು! ವಿವಿಧ ದೇಶವ ಸುತ್ತಿ ಬಂದರೆ ಪುಣ್ಮ ತೀರ್ಥಗಳಲ್ಲಿ ಮಿಂದರೆ ಮತವದೆಂದಿಗು ಅಲ್ಲವು! ಜನದ ಮಲಿನತೆ ನಡುವೆ ಯೇರೆಲೊ

ಪಾವನತ್ವದ ದುರ್ಗವ. ಇದುವೆ ಹಾದಿಯ ನೀನು ತುಳಿದರೆ ಕಾಂಬೆ ಮತದಾ ಮಾರ್ಗವ!

ಬೀರೆ ಕಡೆ ನಾನಖನು ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದಾ ನೆ.

ದಯಿಯೆ ನಿನ್ನ ಮಸೀದಿಯಾಗಲಿ;

ಹೃದಯ ಪಾವನತೆ ಧಾನ್ಯದ ಜಮಖಾನವೆಲೊ;

ನ್ಯಾಯ ಧರ್ಮಗಳೀ ಕುರಾನೆಲೊ;

ವಿನಯ ನಿನ್ನಯ ಖತ್ನವು;

ನಮ್ರತೆಯೆ ಉಪವಾಸವು;

ಇಂತು ನಿನಹೆ ಮುಸ್ಲಿ ಮ.

ಸರಿಯ ನಡತೆಯೆ ನಿನ್ನ ಕಾಬಾ;

ಸತ್ಯವಾತ್ಮದ ಮಾರ್ಗದರ್ಶಕ;

ಸತ್ಯವಾತ್ಮದ ಮಾರ್ಗದರ್ಶಕ;

ಸತ್ಯವಿಗಳಿ ಪಂಥ, ಪ್ರಾರ್ಥನೆ;

ದೇವನಿಚ್ಛಿಯೆ ಜಪ ಮಣೆ.

ನಾನಖನಿಂದ ಅರ್ಜುನನ ಕಾಲದವರೆಗೆ ಸಿಕ್ ಮತವು ಹೀಗೆ ಮತೀಯ ಹಿರಿಮೆ, ಪ್ರತಿಭೆಗಳಿಂದ ಬೆಳಗಿತು. ಅದಕ್ಕೆ ಮನ್ನಣೆ ಎಲ್ಲಾ ಕಡೆಯಲ್ಲಿಯೂ ದೊರಕಿತು. ಅಂಗದ, ಅಮರದಾಸ, ರಾಮದಾಸ ಮೊದಲಾದವರು ನಾನಖನು ಹಾಕಿಕೊಟ್ಟ ಮಾರ್ಗದಲ್ಲೇ ಮುಂದುವರಿದರು. ನಾಲ್ಕನೆಯ ಗುರುವಾದ ರಾಮದಾಸನ ಪ್ರಭಾವವು ಅಕ್ಬರ್ ಚಕ್ರವರ್ತಿಯಿಂದ ಕೂಡ ಗೌರವವನ್ನು ತಂದಿತು. ಅಮೃತಸರದ -ದೇವಾಲಯವನ್ನು ಕಟ್ಟಲು ಆ ಪ್ರದೇಶವನ್ನು ಉಚಿತವಾಗಿ ಅಕ್ಬರನು ರಾಮದಾಸನಿಗೆ ಕೊಟ್ಟನು. ಅಲ್ಲಿಯವರೆಗೆ ಸಿಕ್ಕರಿಗೂ ಮತ್ತು ಮೊಗಲ್ ಸರ್ಕ್ಯಾರಕ್ಕೂ ಯಾವ ವಿಧವಾದ ಮನಸ್ತಾಪವೂ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಅಲ್ಲಿಯವರೆಗೆ ಸಿಕ್ಕರು ರಾಜಕೀಯಕ್ಕೆ ಕೈ ಹಾಕಿರಲಿಲ್ಲ. ಐದನೆ ಗುರುವಾದ ಅರ್ಜುನನು ಖುಸ್ರುವು ತನ್ನ ತಂದೆ ಜಹಾಂಗೀರ್ ಚಕ್ರವರ್ತಿಯ ಆಳ್ವಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಆತನಿಗೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿ ದಂಗೆಯಿದ್ದಾಗ ಸಹಾಯ ಮಾಡಿ ದುದು ಜಹಾಂಗೀರನ ಕೋಪವನ್ನು ಕೆರಳಿಸಿ, ಸಿಕ್ಚರನ್ನು ರಣರಂಗಕ್ಕೆ ಇಳಿಸುವಂತೆ ಮಾಡಿತು. ಇದರಿಂದ ಧಾರ್ಮಿಕ ಮತ್ತು ಮತ್ತಿಯ ಆಸಕ್ತಿ ಕುಗ್ಗಿ ಹೋಗಲವಕಾಶ ವಾಯಿತು. ಬಲ ಮತ್ತು ದರ್ಪ ಅವರನ್ನು ಆಕ್ರಮಿಸಿತು. ಹತ್ತನೆಯ ಗುರುವಾದ ಗೋವಿಂದನ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ ಮತವು ನಾನಖನು ಹಾಕಿದ ಧಾರ್ಮಿಕ ದಾರಿಯನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಕೊಟ್ಟು ಸೈನಿಕನೃತ್ತಿಯ ಕ್ಷೇತ್ರವಾಯಿತು. ಸಿಕ್ ಮತದ ಅಂತ್ಯ ಸ್ಥಿತಿ ಹೀಗೆ ವಿಷಾದಕರವಾದುದು. ಗಗನಚುಂಬಿತ ಪರ್ವತಶಿಖರದ ಹುಟ್ಟ್ರ ಸಮುದ್ರವನ್ನು ಸೇರಲು ಹೊರಟರುವ ನದಿಯು ತನ್ನ ಕುಣಿತವನ್ನೂ ಮತ್ತು ಕಲಕಲನಾದವನ್ನೂ ಕಳೆದುಕೊಂಡು ಮರಳುಗಾಡಿನಲ್ಲಿ ಮಾಯವಾದಂತೆ ಪ್ರಪಂಚ ಕಲ್ಯಾಣಕ್ಕಾಗಿ ನಾನಖನಿಂದ ಸ್ಥಾಪಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಸಿಕ್*ಮತ*ವು ಸೈನಿಕವೃತ್ತಿಯ ತೌರೂರಾಯಿತು. ಧಿನಂಗತ ರವಿಂದ್ರನಾಥ ಠಾಕೂರರು ನುಡಿದಂತೆ ಸಿಕ್ ಮತವು

ಇದರ ಪರಿಣಾಮವಾಗಿ ತನ್ನ ಪ್ರತಿಭೆಯನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಂಡು ಶತಮಾನಗಳು ಉರುಳಿ ದರೂ ನಾನಖನಂತಹ ಮತ್ತೊಬ್ಬ ತತ್ವ ಬೋಧಕನನ್ನು ಪಡೆಯಲಿಲ್ಲ.

ಎಂ. ಶೇಷಾದ್ರಿ

#### Bibliography:

- 1. History of the Sikhs by J. D. Cunningham, edited by Garrett, 1918
  - 2. The Sikh religion by Macauliffe, 6 Vols. [Oxford]
- 3. Dabistān of Mohsin Fāni, Contemporary of 6th and 7th Gurus Har Govind and Har Rai. (Trans. by D. Shea and A. Troyer, Lond. 1843).

# ಸಾಪೇಕ್ಷಸಿದ್ಧಾಂತದ ಹಿನ್ನೆಲೆ

ಸಾವೇಕ್ಷಸಿದ್ಧಾಂತದ ಪ್ರಾಮುಖ್ಯತೆ ಮಂದಟ್ಟಾಗಬೇಕಾದರೆ, ಅದು ತಲೆ ದೋರಿದಾಗ ಅದಕ್ಕಿದ್ದ ಅವಶ್ಯಕತೆಯನ್ನು ಅರಿಯಬೇಕು. ಯಾವುದಾದರೊಂದು ಕ್ಷೇತ್ರದಲ್ಲಿ ಹಿಂದಿನಿಂದ ನಡೆದು ಬಂದ ಅಭಿವ್ರಾಯಗಳು ತಲೆಕೆಳಗಾದರೆ, ಅದರ ಹಿನ್ನೆಲೆಯಾಗಿ ಆ ಕ್ಷೇತ್ರದಲ್ಲಿ ಅವ್ಯವಸ್ಥೆಯುಂಟಾಗಿ ಬಿಕ್ಕಟ್ಟು ಪ್ರಾರಂಭವಾಗುವುದು. ತತ್ತುಲವಾಗಿ ಬೇರೊಂದು ಅಭಿಪ್ರಾಯ ತಲೆದೋರಿ, ಹೊಸ ಸಿದ್ಧಾಂತವೇರ್ಪಟ್ಟು, ತಾತ್ಕಾಲಿಕವಾಗಿಯಾದರೂ ಆ ಕ್ಷೇತ್ರದಲ್ಲಿ ಸಮಸ್ಥಿತಿ ಏರ್ಪಡುವುದು ಸಾವೇಕ್ಷ ಸಿದ್ಧಾಂತ ಸ್ಥಾಪನೆಗೆ ಕಾರಣವಾಗಿ ೧೯ನೆಯ ಶತಮಾನದ ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ಭೌತ ವಿಜ್ಞಾನದಲ್ಲಿ ಉದ್ಭವಿಸಿದ್ದ ಸಮಸ್ಯೆಗಳೇನು?

ಆಕಾಶ (Space ದೇಶ, ಆಕಾಶ)ದ ಎಲ್ಲಿ ಡೆಯನ್ನೂ ಬೆಳಕಿನ ಕಿರಣಗಳು ಮತ್ತು ರೇಡಿಯೋ ತರಂಗಗಳು ಹಾದು ಹೋಗಲು ಮಧ್ಯವರ್ತಿಯಾಗಿ 'ಈತರ್' ಎಂಬ ಕಲ್ಪನಾದ್ರವ್ಯವು ಸರ್ವತ್ರವ್ಯಾಪಿಸಿದೆಯೆಂದು ಭಾವಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿತ್ತು. ಹೀಗೆ ಈಥರ್ ಇದ್ದ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಇದು ಭೂಮಿಯನ್ನು ಆವರಿಸಿ ಅದನ್ನೇ ಹಿಂಬಾಲಿಸುತ್ತಾ ಅದ ರೊಡನೆಯೇ ಸೂರ್ಯನ ಸುತ್ತ ಪ್ರಯಾಣ ಮಾಡುತ್ತಿರುವುದೋ? ಅಥವಾ ಸ್ಥಿರ ವಾಗಿ ನಿಂತಿರುವ ಈತರ್ ಸಮುದ್ರದಲ್ಲಿ ಭೂಮಿಯು ಹಸುಳಿಕೊಂಡು ಮುನ್ನು ಗ್ಗು ತ್ತಿದೆಯೋ? ಎಂಬ ಎರಡು ಸಮಸ್ಯೆಗಳು ತಲೆದೋರು**ವುವು**. ನಮಗೆ **ಖಚಿತ**ವಾಗಿ ತಿಳಿದಿರುವ ಹಲವಾರು ವಿಷಯಗಳ ಆಧಾರದ ಮೇಲೆ, ಈತರ್ ಆವರಣ ಭೂಮಿ ಯೊಡಗೂಡಿ ಪ್ರಯಾಣಮಾಡುತ್ತಿಲ್ಲವೆಂದು ನಿರ್ಧರಿಸಬಹುದು. ಹಾಗಾದರೆ ಸ್ಥಂಭೀ ಭೂತವಾಗಿ ನಿಂತಿರುವ ಈತರ್ ಸಮುದ್ರದಲ್ಲಿ ಭೂಮಿಯೇ ಹುಸುಳಿಕೊಂಡು ಪ್ರಯಾಣ ಮಾಡುತ್ತಿರಬೇಕು. ವೇಗವಾಗಿ ಮುಂದೋಡುವ ಸೈಕಲ್ ಸವಾರನಿಗೆ ಎದರು ಗಾಳಿ ಬೀಸುವಂತೆ, ಭೂಮಿಯ ಮುಂದೋಟದ ಎದರು ದಿಕ್ಕಿನಲ್ಲಿ ಈತರ್ ಗಾಳಿ ಬೀಸುತ್ತಿರ ಬೇಕು. ಹೀಗೆ ಪ್ರವಹಿಸುತ್ತಿರಬೇಕಾದ ಈತರ್ ಗಾಳಿಯ ನಿಜಾಂಶವನ್ನು ತಿಳಿ ಯಲು ೧೮೮೭ ರಲ್ಲಿ ಮೈಕೆರ್ಲ್ಸ ಮತ್ತು ಮಾರ್ದ್ಲಿ ಎಂಬಿಬ್ಬರು ವಿಜ್ಞಾನಿಗಳು ಒಂದು ಪ್ರಯೋಗವನ್ನು ಕೈಗೊಂಡರು. ಆದರೆ ಅವರಿಗೆ ಈತರ್ ಗಾಳಿಯ ಸುಳಿವೇ ಕಂಡು ಬರಲಿಲ್ಲ. ಈ ಫಲಿತಾಂಶವು ಭೌತವಿಜ್ಞಾನ ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ಸರ್ವರಿಗೂ ಆಶ್ಚರ್ಯವ ನ್ನುಂಟುಮಾಡಿತು!

ಸುಮಾರು ಎರಡು ಶತಮಾನಗಳ ಹಿಂದೆ ಈತರಿನ ಭಾವನೆಯು ಭೌತ ವಿಜ್ಞಾನ ದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾರಂಭವಾಯಿತು. ಒಂದು ವಸ್ತುವು ತನ್ನಿಂದ ಬೇಕಾದ ಮತ್ತೊಂದು ವಸ್ತು ಎನಲ್ಲಿ ಉಂಟುಮಾಡುವ ಪರಿಣಾಮಗಳಿಗೆ ಕಾರಣ ಹೇಳಲು ಈ ಸರ್ವವ್ಯಾಪಿಯಾದ ಈತರ್ ಭಾವನೆಯು ಮೊದಲಾಯಿತು. ಗಿಡದಿಂದ ಬೀಳುತ್ತಿರುವ ಹಣ್ಣಿನ ಮೇಲೆ

ಭೂಮಿಯು ಬೀರುತ್ತಿರುವ ಆಕರ್ಷಣ ಶಕ್ತಿಯನ್ನೂ, ದೂರದ ಕಬ್ಬಿಣವನ್ನು ತನ್ನಲ್ಲಿಗೆ ಸೆಳೆಯುವ ಅಯಸ್ಕಾಂತದ ಪ್ರಭಾವವನ್ನೂ, ಸಮರ್ಥಿಸಲು ಈತರ್ ಮಧ್ಯವರ್ತಿಯ ಕಲ್ಪನೆಯು ತಲೆದೋರಿತು. ರೇಡಿಯೋ, ಬೆಳಕು ಮುಂತಾದ ವಿದ್ಯು ತ್ತರಂಗಗಳಿಗೆ ವಾಹಕವಾಗಿ ಈತರ್ ಭಾವನೆಯು ಭೌತವಿಜ್ಞಾನದಲ್ಲಿ ಬೇರೂರಿತು. ತನ್ನ ಈ ನಿಯಮಿತ ಕಾರ್ಯಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ನಿರ್ವಹಿಸಲು ಈತರಿಗೆ ಇರಬೇಕಾದ ಭೌತಲಕ್ಷಣ ಗಳನ್ನು ಹರ್ಯ್ಗ, ಯಂಗ್, ಫ್ಯಾರಡೆ, ಮ್ಯಾಕ್ಸ್ ವೆಲ್ ಮುಂತಾದ ವಿಜ್ಞಾನಿಗಳು ಕಂಡುಹಿಡಿದರು.

ಪ್ರಶಾಂತವಾದ ಸಮುದ್ರದ ಮೇಲೆ ವೇಗವ್ಯತ್ಯಾಸವಿಲ್ಲದೆ ಮುಂದುವರಿಯುವ ಹಡಗಿನಲ್ಲಿ ಯಾವ ಪ್ರಯೋಗಗಳಿಂದಲೂ ಅದರ ವೇಗವನ್ನು ತಿಳಿಯಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಇದಕ್ಕೆ ಸಮುದ್ರದ ಸಹಾಯಬೇಕು. ಕಬ್ಬಿಣದ ತುಂಡನ್ನು ಹಗ್ಗಕ್ಕೆ ಕಟ್ಟ ಸಮು ದ್ರಕ್ಕೆಸೆದರೆ, ತುಂಡು ಬಿದ್ದ ಜಾಗದಲ್ಲಿ ವರ್ತುಳಾಕಾರದ ಅಲಿಗಳು ಸುತ್ತಹರಡುವುವು. ಹಡಗು ಮುಂದುವರಿದಂತೆ ಹಗ್ಗವು ಕೇಂದ್ರವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಮುಂದೆ ಬರುವ ವೇಗದಿಂದ ಹಡಗಿನ ವೇಗವನ್ನು ತಿಳಿಯಬಹುದು. ಹೀಗೆಯೇ ಈತರ್ ಸಮುದ್ರದಲ್ಲಿ ಹುಸುಳಿ ಓಡುತ್ತಿರುವ ಭೂಮಿಯ ವೇಗವನ್ನೂ ಈತರ್ ಸಮುದ್ರಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಿಸುವ ಪ್ರಯೋಗ ಗಳಿಂದಲೇ ಹೊರಗೆಡಹಲು ಯತ್ನಿಸಬೇಕು ಜಗದ್ವಿಖ್ಯಾತವಾದ ಮೈಕೆರ್ಲ್ಸ್-ಮಾರ್ಡ್ಲಿ ಪ್ರಯೋಗವು ಈ ಘನ ಉದ್ದೇಶದಿಂದಲೇ ಕೈಗೊಳ್ಳಲ್ಪಟ್ಟಿತು. ನಮ್ಮ ಭೂಮಿಯೇ ಒಂದು ಹಡಗು, ಕ್ಲೀವ್ಲೆಂಡ್ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾಲಯದ ಭೌತ ವಿಜ್ಞಾನ ಪ್ರಯೋಗ ಶಾಲೆಯೇ ಈತರ್ ಸಮುದ್ರದಲ್ಲಿ 'ಕಬ್ಬಿಣದ ತುಂಡನ್ನೆಸೆದ' ಸ್ಥಳ. ಕಬ್ಬಿಣದ ತುಂಡನ್ನೆ ಸೆಯುವ ಬದಲು ಈತರ್ ಅಲೆಗಳನ್ನೆ ಬ್ಬಿಸಲು ಬೆಳಕಿನ ಪ್ರಸಾರಮಾಡಿದರು; ಈ ಅಲೆಗಳನ್ನು ನೇರವಾಗಿ ನೋಡಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗದ ಕಾರಣ, ಒಂದೆಡೆಯಿಂದ ಹೊರಟ ಬೆಳಕನ್ನು ಎದರುಗನ್ನಡಿಯಿಂದ ಪ್ರತಿಫಲಿತವಾಗುವಂತೆ ಮಾಡಿ ಹೊರಟ ಲ್ಲಿಗೇ ಪುನಃ ಹಿಂತಿರುಗುವಂತೆ ಮಾಡಿದರೆ ಸಾಕಷ್ಟು ವಿಷಯಗಳು ಹೊರಬೀಳುತ್ತವೆ. ಭೂಮಿಯು ಈತರ್ ಸಮುದ್ರದಲ್ಲಿ ಅಲುಗದೆ ನಿಂತಿರುವುದಾದರೆ, ಈ ಪ್ರಯೋಗದಲ್ಲಿ-ಬೆಳಕು ನಿರ್ದಿಷ್ಟವಾದ ದೂರವನ್ನು ಮುಟ್ಟ ಅಲ್ಲಿಂದ ಹೊರಟಿಡೆಗೆ ಹಿಂತಿರುಗಲು ಹಿಡಿಯುವ ಕಾಲ ಬೆಳಕುಹರಿಯುವ ದಿಕ್ಕನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸದೆ ಒಂದೇ ಸಮನಾಗಿರು ವುದು. ಆದರೆ ಈತರ್ ಸಮುದ್ರದಲ್ಲಿ ಭೂಮಿಯು ನಿಂತಿರದೆ ಪೂರ್ವಾಭಿಮುಖವಾಗಿ ಹಾದುಹೋಗುತ್ತಿದೆಯಿಂದು ಭಾವಿಸೋಣ; ಹಿಂದಿನ ಪ್ರಯೋಗದಂತೆ ಪೂರ್ವ ಪಶ್ಚಿಮವಾಗಿಯೂ, ದಕ್ಷಿಣೋತ್ತರವಾಗಿಯೂ, ಒಂದೇ ನಿರ್ದಿಷ್ಟರೂರ ಪ್ರವಹಿಸಿ ಬೆಳಕು ಹಿಂತಿರುಗಿದರೆ ಈ ಎರಡು ಪ್ರಯಾಣಗಳ ಕಾಲಗಳಲ್ಲಿ ವೈತ್ಯಾಸವಿರಬೇಕು. ಇದನ್ನು ಒಂದು ನಿದರ್ಶದಿಂದ ಸುಲಭವಾಗಿ ಗ್ರಹಿಸಬ್ರಕುದು. ನಾಲ್ಕು ಮೈಲಿ ಆಗಲ ವಿರುವ ಒಂದು ನದಿ ಗಂಟಿಗೆ ಮೂರು ಮೈಲಿಯಂತೆ ಪ್ರವಹಿಸುತ್ತಿರುವುದೆಂದು ತಿಳಿ ಯೋಣ; ನಿಂತಿರುವ ನೀರಿನ ಮೇಲೆ ಗಂಟೆಗೆ ಐದುಮೈಲಿ ನಡೆಯುವ ದೋಣಿಯು,

ನದಿಯನ್ನು ದಾಟ ಎದರು ದಡವನ್ನು ಮುಟ್ಟಿ ಹೊರಟ ಸ್ಥಳವನ್ನು ಸೇರಲು ೨ ಗಂಟಿ ಕಾಲಬೇಕಾಗುವುದು; ಅದೇ ನಾಲ್ಕು ಮೈಲಿ ದೂರವನ್ನು ನದಿ ಹರಿಯುನ ದಿಕ್ಕಿನಲ್ಲೇ ಹೋಗಿ, ತಕ್ಷಣ ಹಿಂತಿರುಗಿದರೆ ಹೊರಟ ಸ್ಥಳವನ್ನು ಸೇರಲು ೨॥ ಗಂಟೆ ಕಾಲ ಬೇಕಾ ಗುವುದು. ಆದುದರಿಂದ ಈ ತೆರನಾದ ಎರಡು ದೋಣಿಗಳು ಏಕಕಾಲದಲ್ಲಿ ಹೊರಟು ಮೇಲೆ ತಿಳಿಸಿದ ಬೇರೆಬೇರೆ ಮಾರ್ಗಗಳನ್ನು ಹಿಡಿದು, ಹೊರಟ ಸ್ಥಳಕ್ಕೆ ಬಂದು ಸೇರುವ ಕಾಲ ವೃತ್ಯಾಸದಿಂದ ನದಿಯ ಪ್ರವಾಹದ ವೇಗವನ್ನು ಲೆಕ್ಕ ಹಾಕಬಹುದು. ಅದೇ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಎರಡು ಬೆಳಕಿನ ಕಿರಣಗಳು ಏಕಕಾಲದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಸ್ಥಳದಿಂದ ಹೊರಟು, ದಕ್ಷಿಣೋತ್ತರ, ಪೂರ್ವ ಪಶ್ಚಿಮವಾಗಿ ಒಂದೇ ದೂರಧಾವಿಸಿ ಪುನಃ ಹೊರಟಿಡೆಗೆ ಬಂದು ಮುಟ್ಟುವ ಕಾಲ ವ್ಯತ್ಯಾಸದಿಂದ ಈತರ್ ಗಾಳಿಯ ವೇಗ (ಇದು ಭೂಮಿಯ ವೇಗಕ್ಕೆ ಸಮ)ವನ್ನು ಲೆಕ್ಕಹಾಕಲು ಮೈಕೆರ್ಲ್ಸ-ಮಾರ್ದ್ಲಿ ಪ್ರಯೋ ಗವು ಯತ್ನಿಸಿತು. ಈ ಪ್ರಯೋಗವನ್ನು ಪುನಃಪುನಃ ಮಾಡಿ ನೋಡಿದರು; ಆದರೆ ಭಾವಿಸಿದ್ದಂತೆ ಯಾವ ಕಾಲ ವ್ಯತ್ಯಾಸವೂ ಕಂಡುಬರಲಿಲ್ಲ. ಅಂದರೆ ಸರ್ವವ್ಯಾಪಿ ಯಾದ ಈತರ್ ಸಮುದ್ರದಲ್ಲಿ ಭೂಮಿಯು ಅಲುಗದೆ ನಿಂತಿದೆಯೆಂಬ ಅರ್ಥ ಈ ಪ್ರಯೋಗದಿಂದ ಬರುವಂತಿದೆ. ಹೀಗಾದರೆ, ಸೂರ್ಯ ಚಂದ್ರರೇ ಮುಂತಾದ ಗ್ರಹ ಗಳೂ, ನಕ್ಷತ್ರ ನೀಹಾರಿಕೆಗಳೂ ಭೂಮಿಯ ಸುತ್ತ ತಿರುಗಬೇಕಾಯಿತು. ಹೀಗೆ ಅರ್ಥ ಮಾಡಿದರೆ ಕೂಪರ್ನಿಕಸ್ಸಿಗೆ ಹಿಂದೆ ಪ್ರಚಾರದಲ್ಲಿದ್ದ ಭೂಕೇಂದ್ರಬ್ರಹ್ಮಾಂಡ ವಾದ ಪುನಃ ತಲೆದೋರಿದಂತಾಗುವುದು. ಭೂಮಿಯು ಸೂರ್ಯನ ಸುತ್ತ ಸೆಕಂಡಿಗೆ ಸುಮಾರು ೨೦ ವೈುಲಿ ವೇಗದಲ್ಲಿ ಚಲಿಸುತ್ತಿರುವ ವಿಚಾರ ಹಲವಾರು ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ನಮಗೆ ಖಚಿತವಾಗಿ ಗೊತ್ತು; ಈ ವೇಗದಲ್ಲಿ ಶೀಕಡ ಒಂದು ಭಾಗ ವೇಗವನ್ನಾದರೂ ಕೂಡ ಕಂಡು ಹಿಡಿಯುವಷ್ಟು ಸೂಕ್ಷ್ಮವಾಗಿದ್ದ ಮೈಕೆಲ್ಸ೯-ಮಾರ್ದ್ಲಿ ಪ್ರಯೋಗವು ಭೂಮಿಯ ಚಲನೆಯನ್ನೇ ಕಂಡು ಹಿಡಿಯಲಾರದೆ ನಿಷ್ಪಲವಾಯಿತು. ಚಲಿಸು . <u>ತ್ತಿರುವ ಭೂಮಿ ಅಲುಗದೆ ನಿಂ</u>ತಿದೆಯೆಂದು ತಿಳಿಸುವ ಈ ಪ್ರಯೋಗವನ್ನು ಅರ್ಥ ಮಾಡುವ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಏನೋ ಅವ್ಯವಸ್ಥೆ ತಲೆದೋರಿದೆಯೆಂಬ ಶಂಕೆ ಮೂಡುವುದು.

೧೮೯೩ ರಲ್ಲಿ ಫಿಟ್ಸ್ ಜೆರಾಲ್ಡ್ ಎಂಬ ವಿಜ್ಞಾ ನಿಯೂ, ೧೮೯೫ ರಲ್ಲಿ ಲೊರೆಂಟ್ಸ್ ಎಂಬಾತನೂ ಈ ಸಮಸ್ಯೆಯಿಂದ ಪಾರಾಗಲು ಒಂದು ಹೊಸ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಕಂಡು ಹಿಡಿದರು. ಮೈ ಕೆಲ್ಸ್೯—ಮಾರ್ಲ್ಲಿ ಪ್ರಯೋಗದಲ್ಲಿ ದೂರಗಳನ್ನಳೆಯಲು ಒಂದು ಗಜ ಕಡ್ಡಿಯನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿದ್ದ ರೆಂದು ಭಾವಿಸೋಣ; ಉತ್ತರ ದಕ್ಷಿಣವಾಗಿ ದೂರವ ನೈಳೆಯುವಾಗಲೂ, ಪೂರ್ವ ಪಶ್ಚಿಮವಾಗಿ ದೂರವನ್ನಳೆಯುವಾಗಲೂ ಗಜ ಕಡ್ಡಿಯ ಉದ್ದ ಏಕರೀತಿಯಾಗಿತ್ತೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಆಧಾರವೇನೆಂದು ಈ ವಿಜ್ಞಾ ನಿಗಳು ಸಂಶಯವ ನ್ನೊಡ್ಡಿದರು. ಈತರ್ ಸಮುದ್ರದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವಾಭಿಮುಖವಾಗಿ ಚಲಿಸುತ್ತಿರುವ ಭೂಮಿಯ ಮೇಲೆ ಪೂರ್ವ ಪಶ್ಚಿಮ ದೂರವನ್ನಳೆಯುವಾಗ ಗಜ ಕಡ್ಡಿಯ ಉದ್ದ ವುಸ್ತಲ್ಪ ಕಡಿಮೆಯಾಗಿ ಏಕಿರಬಾರದು? ಸಮುದ್ರದ ಮೇಲೆ ಹಾದು ಹೋಗುತ್ತಿರುವ

ನಾವೆಯು ಮುಂದಿರುವ ನೀರಿನ ಒತ್ತಡದಿಂದಲೂ ಹಿಂದಿರುವ ಯಂತ್ರಗಳ ತಳ್ಳುವಿಕೆ ಯಿಂದಲೂ ಅತ್ಯಲ್ಪವಾಗಿಯಾದರೂ ಉದ್ದದಲ್ಲಿ ಏಕೆ ಕಡಿವೆ:ಯಾಗಿರಬಾರದು? ಇದೇ ರೀತಿ ವೇಗವಾಗಿ ಮುನ್ನುಗ್ಗುತ್ತಿರುವ ವಿಮಾನಗಳೂ, ಮೇಟಾರುಗಳೂ ಉದ್ದದಲ್ಲಿ ಅತಿ ಸ್ವಲ್ಪಮಟ್ಟಿಗೆ ಕೆರಿದಾಗಬಹುದು. ಹೀಗೆ ಮೈಕೆಲ್ಸ೯—ಮಾರ್ಡ್ಲಿ ಪ್ರಯೋಗದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವ ಪಸ್ಚಿಮ ದೂರವೂ ಸ್ವಲ್ಪ ಕಡಿಮೆಯಾಗಿ ಎರಡು ಪಥಗಳಲ್ಲಿ ಚಲಿಸುವ ಬೆಳಕೂ ಏಕಕಾಲದಲ್ಲಿ ಹೊರಟಸ್ಥಳಕ್ಕೆ ಬರಬಹುದು. ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ನಿದರ್ಶನದಲ್ಲಿ, ನದಿಯ ಪ್ರವಾಹದ ದಿಕ್ಕಿನಲ್ಲಿ ಳ ಮೈಲಿ ಹೋಗಿ ದೋಣಿಯು ಹಿಂದಿರುಗುವ ಬದಲು, ೩.೨ ಮೈಲಿ ಮಾತ್ರ ಹೋಗಿ ಹಿಂದಿರುಗಿದರೆ, ೨ ಗಂಟೆಗಳ ಕಾಲದಲ್ಲೀ ಹೊರಟಿಡೆಯನ್ನು ಸೇರಬಹುದು. ಏಕಕಾಲದಲ್ಲಿ ಹೊರಟ ಎರಡು ದೋಣಿಗಳೂ ಪುನಃ ಹೊರಟ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ಏಕಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸಂಧಿಸುವುವು. ಮೈಕೆಲ್ಸ೯—ಮಾರ್ಡ್ಲಿ ಪ್ರಯೋಗದಲ್ಲೂ ಒಂದೇ ದೂರವೆಂದು ಪರಿಗಣಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಎರಡು ಪಥಗಳಿಗೂ ಇರುವ ದೂರ ವ್ಯತ್ಯಾಸದಿಂದಲೇ ಅವರ ನಿಷ್ಟಲಪರಿಣಾಮವನ್ನು ಫಿಟ್ಸ್ ಜೆರಾಲ್ಡ್ ಮತ್ತು ಲೊರೆಂಟ್ಸ್ ರು ಸಮನ್ವಯ ಮಾಡಬಹುದೆಂದು ಗಣಿತಶಾಸ್ತ್ರದ ಸಹಾಯ ದಿಂದ ತೋರಿಸಿದರು

ಈತರ್ ಸಮುದ್ರದಲ್ಲಿ ಭೂಮಿಯ ಚಲನೆಯನ್ನು ಪ್ರಕೃತಿಯು ಮಾನವನಿಗೆ ಗೊತ್ತಾಗದಂತೆ ಬಚ್ಚಿಟ್ಟರುವುದು ಬಹು ವರ್ಷಗಳ ಶ್ರಮಸಾಧ್ಯವಾದ ಪ್ರಯೋಗಗಳಿಂದ ಬಯಲಿಗೆ ಬಂದಂತಾಯಿತು. ಆದರೆ ಈತರ್ ಪ್ರವಾಹವನ್ನು ಪತ್ತೆಹಚ್ಚುವ ಮಾನವ ಪ್ರಯತ್ನಕ್ಕೆ ಪ್ರಕೃತಿಯೇ ಪ್ರತಿಭಟಿಸಿ ಒಳಸಂಚು ನಡೆಸುತ್ತಿರುವುದೆಂದು ಭಾವಿಸುವುದರ ಬದಲು, ಪ್ರಕೃತಿನಿಯಮವೇ ಈ ರೀತಿ ಏಕೆ ಇರಬಾರದೆಂಬ ವಿಚಾರ ಲಹರಿ ವಿಜ್ಞಾನಿಗಳಲ್ಲಿ ತಲೆದೋರಿತು. ಭೌತವಿಜ್ಞಾನವನ್ನರಿಯದವನು ಚಿರಚಲನಯಂತ್ರವನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸುವ ತನ್ನ ಪ್ರಯತ್ನವನ್ನು ಪ್ರಕೃತಿಯು ಪ್ರತಿಭಟಿಸಿ ಮೋಸಗೊಳಿಸುತ್ತಿದೆಯೆಂದು ಭಾವಿಸಬಹುದು; ಆವರೆ ಭೌತವಿಜ್ಞಾನಿಗೆ ಈ ವಿಧವಾದ ಯಂತ್ರವು ಪ್ರಕೃತಿ ನಿಯಮಗಳಿಗೆ ವಿರುದ್ಧ ವೆಂದೂ, ಅದನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸುವ ಯತ್ನಗಳೆಲ್ಲಾ ವಿಫಲವಾಗುವುದೆಂದೂ ಮೊದಲೇ ಗೊತ್ತು. ಇದೇ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ತಿಳಿವಿಲ್ಲದ ದೇಶಭಕ್ತನು ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರದ ನಿಯಮಗಳಿಗೆ ಅನುಸಾರವಾಗಿ ನಡೆವ ಆಂದೋಳನವನ್ನು ಒಂದು ದೊಡ್ಡ ಒಳಸಂಚೆಂದು ಭಾವಿಸಬಹುದು. ಅಚ್ಚೇರಿನ ಪಾತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ಸೇರು ಹಾಲು ಇಲ್ಲವೆಂದು ಅತ್ತಂತೆ!

ಇಂತಹ ಸಂದಿಗ್ಧ ಪರಿಸ್ಥಿ ತಿಯಲ್ಲಿ ಐ೯ಸ್ಟೈ೯ ಎಂಬ ವಿಜ್ಞಾನಿಯ ದೃಷ್ಟಿಯು ಈ ವಿಷಯದ ಮೇಲೆ ಹೊರಳಿತು. ಭೂಮಿಯು ಚಲಿಸುತ್ತಿರುವುದು ಸರಿಯಷ್ಟೆ; ಆದರೆ ಈತರ್ ಸಮುದ್ರದಲ್ಲಿ ಭೂಮಿಯು ಅಲುಗಾಡದೆ ನಿಂತಿದೆಯೆಂಬುದೂ ಅಷ್ಟೇ ಸರಿ; ಈ ಎರಡೂ ಸತ್ಯಾಂಶಗಳು; ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ಪರ ವಿರೋಧವಿರಲಾರದೆಂದು ನಿಶ್ಚಯಿಸಿದನು. ಪ್ರಯೋಗಗಳ ಫಲಿತಾಂಶಗಳನ್ನು ಅರ್ಥಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುವುದರಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲೊ ಅಸಮಂಜಸವಾದ ಕಲ್ಪನೆ ತಲೆದೋರಿದೆಯೆಂದು ಊಹಿಸಿದನು. ಭೌತ ವಿಜ್ಞಾನದ ಮೂಲ ತತ್ವಗಳನ್ನು ಪುನರ್ವಿಮರ್ಶಿಸಿ, ಈ ಪರಸ್ಪರ ವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಚಲನ ಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ದೇಶವೂ ಕಾಲವೂ ಒಂದನ್ನೊಂದು ಅವಲಂಬಿಸದೆ ಎರಡೂ ಸ್ವತಂತ್ರವೆಂಬ ಭಾವನೆಯೇ ಕಾರಣವೆಂದು ವಾದಿಸಿದನು. ನಿರವೇಕ್ಷ್ಮವಾದ ಏಕಕಾಲಿಕ ಭಾವನೆಗೆ ಅರ್ಥವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದೂ, ಅದಕ್ಕೆ ಬದಲಾಗಿ ಸಾಪೇಕ್ಷ ಏಕಕಾಲಿಕ ಭಾವನೆಯನ್ನು ಅನುಮೋದಿಸಿದರೆ ವಿರೋಧಗಳೆಲ್ಲಾ ಮಾಯವಾಗುವುವೆಂದು ಸಕಾರಣವಾಗಿ ಸಾರಿ ದನು. ಇದರ ಫಲವಾಗಿ ನಿರಪೇಕ್ಷವಾದ ದೇಶ ಮತ್ತು ಕಾಲಗಳ ಭಾವನೆಗೆ ಬದಲು, ಪರಸ್ಪರಾವಲಂಬಿಯಾದ ದೇಶ ಕಾಲಗಳ ಹೊಸ ಭಾವನೆ ಮೂಡಿತು. ೧೯೦೫ ರಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಟವಾದ ಐಕಸ್ಟೈನಿನ ಸಾವೇಕ್ಷಸಿದ್ಧಾಂತವು ನೂರ್ಟ ನಿರ್ಮಿಸಿದ್ದ ಚಲನಶಾಸ್ತ್ರಸೌಧಕ್ಕೆ ಕಲಶವಿಟ್ಟಂತಾಯಿತು. ಆಗ ಪ್ರಚಾರದಲ್ಲಿದ್ದ ಭಾವನೆಗಳಿಗೆ ಸಾಪೇಕ್ಷಸಿದ್ಧಾಂತವು ವ್ಯತಿರಿಕ್ತ ಭಾವನೆಗಳನ್ನೊಳಗೊಂಡಿದ್ದಂತೆ ಕಂಡರೂ, ತತ್ವದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ವಿಮರ್ಶಿಸಿದರೆ ಅದು ಹಿಂದಿನ ಮೂರು ಶತಮಾನಗಳ ವಿಜ್ಞಾನ ವಿಕಾಸದ ಫಲವೆಂದೇ ಭಾಸವಾಗುವುದು. ದೇಶ ಕಾಲಗಳ ನಿಜಸ್ವರೂಪವನ್ನೂ ಅವುಗಳ ಪರಸ್ಪರ ನಿಕಟಸಂಬಂಧವನ್ನೂ ನಿರ್ಧರಿಸಿ, ತತ್ಫಲವಾಗಿ ಬ್ರಹ್ಮಾಂಡದ ಮೂಲೆ ಮೂಲೆಗಳಲ್ಲಿ ನಡೆಯುವ ಸಕಲ ಘಟನಾವಳಿಗೆ ಅನ್ವಯಿಸಲು ಐಕಸ್ಟೈನಿನ ಸಾಪೇಕ್ಷ ಸಿದ್ಧಾಂತ ನೆರವಾಯಿತು.

ಇಬ್ಬರು ಸ್ನೇಹಿತರು ತಾವು ಅಳತೆಮಾಡುವ ಕಾಲಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಹೋಲಿ ಸಲು, ತಾವು ಸಂಧಿಸಿದಾಗ ತಮ್ಮ ಗಡಿಯಾರಗಳು ಒಂದಕ್ಕೊಂದಕ್ಕೆ ಹೊಂದಿಕೊಳ್ಳು ವಂತೆ ಮಾಡಬಹುದು. ಆದರೆ ಒಬ್ಬರಿಂದೊಬ್ಬರು ಬಹುದೂರದಲ್ಲಿರುವಾಗ ಬೆಳಕು ಅಥವಾ ರೇಡಿಯೊ ಸನ್ನೆಗಳಿಂದ ಇದೇ ಕೆಲಸವನ್ನು ಮಾಡಬಹುದು. ವಿದ್ಯುತ್ತರಂಗ ಗಳ ಗುಂಪಿಗೆ ಸೇರಿದ ರೇಡಿಯೊ ಅಥವಾ ಬೆಳಕಿನ ಅಲೆಗಳು ಆಕಾಶದಲ್ಲಿ ಸೆಕಂಡಿಗೆ ೧೮೬,೦೦೦ ಮೈಲಿಗಳ ವೇಗದಿಂದ ಪ್ರಸಾರವಾಗುವುದು. ಭೂಮಿಗೆ ೯೩,೦೦೦,೦೦೦ ಮೈಲಿ ದೂರದಲ್ಲಿರುವ ಸೂರ್ಯನಿಂದ ಹೊರಟ ಬೆಳಕು ಭೂಮಿಯನ್ನು ಸೇರಲು ಸುಮಾರು ಆ ನಿಮಿಷಗಳಾಗುವುವು. ಇಬ್ಬರು ಸ್ನೇಹಿತರಲ್ಲಿ ಒಬ್ಬನು ಸೂರ್ಯನ ಮೇಲೂ, ಇನ್ನೊಬ್ಬನು ಭೂಮಿಯಮೇಲೂ ನಿಂತು, ಹೊಂದಿಕೊಂಡಿರುವ ಗಡಿಯಾರ ಗಳನ್ನಿಟ್ಟುಕೊಂಡು, ಬೆಳಕಿನ ಸನ್ನೆಗಳಿಂದ ಪರಸ್ಪರ ಸಂಭಾಷಣೆ ನಡೆಸುತ್ತಾರೆಂದು ಭಾವಿಸೋಣ. ಸೂರ್ಯನಲ್ಲಿರುವವನು ೩ ಗಂಟೆಯೆಂದು ಸನ್ನೆ ಮಾಡಿದರೆ, ಭೂಮಿಗೆ ತಲುಪಲು ಆ ನಿಮಿಷ ಬೇಕಾಗುವುದರಿಂದ, ಭೂಮಿಯಮೇಲಿರುವವನ ಗಡಿಯಾರ ೩ ಗಂಟೆ ಆ ನಿಮಿಷ ತೋರಿಸುವುದು. ಒಡನೆಯೇ ಈ ಕಾಲವನ್ನು ಭೂಮಿಯಿಂದ ಸನ್ನೆ ಮಾಡಿದರೆ ಸೂರ್ಯನಿಗೆ ತಲ್ಪಿದಾಗ ಅಲ್ಲಿಯ ಗಡಿಯಾರದಲ್ಲಿ ೩ ಗಂಟೆ ೧೬ ನಿಮಿಷವಾಗಿರುವುದು. ಈ ಪ್ರಯೋಗದಿಂದ ಸೂರ್ಯನಲ್ಲಿರುವವನು ತನ್ನ ಸ್ನೇಹಿತನ ಗಡಿಯಾರ ತನ್ನ ಗಡಿಯಾರಕ್ಕೆ ಸರಿಯಾಗಿದೆಯೆಂದು ನಿರ್ಧರಿಸುತ್ತನ್ನ ಸ್ನೇಹಿತನ ಗಡಿಯಾರ ತನ್ನ ಗಡಿಯಾರಕ್ಕೆ ಸರಿಯಾಗಿದೆಯೆಂದು ನಿರ್ಧರಿಸು

ವನು. ಆದರೆ ಇಡೀ ಸೌರವ್ಯ್ಯೂಹವೇ ಆಕಾಶದಲ್ಲಿ ಚಲಿಸುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ, ಸೂರ್ಯ ನಿಂದ ಹಿಂಬಾಲಿಸಲ್ಪಟ್ಟು ಭೂಮಿಯು ಮುನ್ನುಗ್ಗುತ್ತಿದೆಯೆಂದು ಭಾವಿಸೋಣ. ಸೂರ್ಯ, ಭೂಮಿಗಳ ವೇಗಗಳು ಒಂದಾಗಿ, ಇವುಗಳ ಚಲನೆ ಒಂದೇ ದಿಕ್ಕೆಗಳಿ ಮುಖವಾಗಿರುವುದರಿಂದ, ನಮ್ಮ ಸ್ನೇಹಿತರ ಅಂತರ ವ್ಯತ್ಯಾಸವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಸೂರ್ಯನಲ್ಲಿರುವವನು ೩ ಗಂಟಿಯೆಂದು ಸನ್ನೆಮಾಡಿದರೆ, ಅದು ಭೂಮಿಗೆ ಧಾವಿಸು ತ್ತಿರುವ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಭೂಮಿಯು ಮುಂದಕ್ಕೆ ಓಡುತ್ತಿರುವ ಕಾರಣ, ಸನ್ನೆಯು ಭೂಮಿ ಯನ್ನು ತಲ್ಲಲು ೮ ನಿಮಿಷಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚು ಕಾಲ ಹಿಡಿಯುವುದು, ಈ ಕಾಲವನ್ನು ೯ ನಿಮಿಷವೆಂದು ಭಾವಿಸೋಣ 🌎 ಒಡನೆಯೇ ಭೂಮಿಯ ಮೇಲಿರುವವನು ೮ ಗಂಟೆ ೯ ನಿಮಿಷವೆಂದು ಸನ್ನೆಮಾಡಿದ<sup>್ಯ</sup>, ಈ ಸನ್ನೆಯ ಕಡೆಗೇ ಸೂರ್ಯನು ಹಾದು ಬರುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ, ೭ ನಿಮಿಷದಲ್ಲೇ ಸೂರ್ಯನನ್ನು ತಲುಪುವುದು. ಇದರಿಂದ ಸೂರ್ಯನಲ್ಲಿರುವವನಿಗೆ ಈಗಲೂ ಹಿಂದಿನಂತೆ ಸೂರ್ಯನಲ್ಲಿರುವವನಿಗೆ ೩ ಗಂಟೆ ೧೬ ನಿಮಿಷಕ್ಕೇ ಸನ್ನೆ ತಲುಪಿದರೂ, ತನ್ನ ಸ್ನೇಹಿತನ ಗಡಿಯಾರ ಒಂದು ನಿಮಿಷ ಮುಂದಿದೆಯೆಂದು ನಿರ್ಧರಿಸುವನು ಮೇಲೆ ಭಾವಿಸಿದ ಚಲನೆ ಭೂಮಿಗೆ ಇದ್ದರೂ ನಮಗೆ ಅದರ ಚಲನೆಯ ಅರಿವೇ ಇಲ್ಲದಿರುವಂತೆ, ಆ ಸ್ನೇಹಿತರಿಗೂ ತಮ್ಮ ಚಲನೆಯ ವಿಚಾರ ಗೋಚರವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅವರಿಗೆ ಮೊದಲನೆಯ ಪ್ರಯೋಗಕ್ಕೂ, ಎರಡನೆಯ ಪ್ರಯೋಗಕ್ಕೂ ಯಾವ ವಿಧವಾದ ಸನ್ನಿವೇಶವೂ ವ್ಯತ್ಯಾಸ ಹೊಂದಿದಂತೆ ತಿಳಿಯುವು ದ್ಲಿ. ಅವರಿಗೆ ಗೋಚರವಾಗದ ಚಲನೆಯ ಫಲವಾಗಿ, ಹೊಂದಿಕೊಂಡಿರುವ ಎರಡು ಗಡಿಯಾರಗಳಿಗೆ ಕಾಲವ್ಯ ತ್ಯಾಸವಿರುವಂತೆ ತೋರುವುದು ತನಗೇ ತನ್ನ ಚಲನೆಯ ಆರಿವಿಲ್ಲದೆ ಸ್ನ್ರೇಹಿತನ ಗಡಿಯಾರ ಸರಿಯಾಗಿಲ್ಲವೆಂದು ಸೂರ್ಯನಲ್ಲಿರುವವನು ನಿರ್ಧರಿ ಸುವ ಸನ್ನಿ ವೇಶದಲ್ಲಿ ನಾವೆಲ್ಲರೂ ಇದ್ದೇವೆ. ಅವನು ತನ್ನ ಸ್ನೇಹಿತನಿಗೆ ಗಡಿಯಾರ ವನ್ನು ೧ ನಿಮಿಷ ಹಿಂದಕ್ಕೆ ತಿರುಗಿಸುವಂತೆಯೂ, ಹಾಗೆ ಮಾಡಿದರೆ ತಮ್ಮ ಗಡಿಯಾರ ಗಳು ಪರಸ್ಪರ ಹೊಂದಿಕೊಳ್ಳುವುವೆಂದೂ ಸನ್ನೆ ಮಾಡುವನು! ನಾನಾ ಗ್ರಹಗಳ ಮೇಲಿರುವ ಸ್ನೇಹಿತರೆಲ್ಲಾ ಸೂರ್ಯನಲ್ಲಿರುವವನ ಗಡಿಯಾರಕ್ಕೆ ತಮ್ಮ ಗಡಿಯಾರ ಗಳನ್ನು ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ಪ್ರಯೋಗದಿಂದ ಹೊಂದಿಸಿಕೊಂಡರೆ, ತಮ್ಮ ಗಡಿಯಾರಗ ಳಿಲ್ಲಾ ಒಂದೇ ಕಾಲವನ್ನು ತೋರಿಸುತ್ತಾ ಹೊಂದಿಕೊಂಡಿವೆಯೆಂದು ಭಾವಿಸುವರು!! ಈ ಭಾವನೆಯು ಉಪಾಧಿರಹಿತವಾಗಿದೆಯೆಂದು ಅವರಿಗೆ ಸಾಧಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಲ್ಲದಿದ್ದ ರೂ, ಅದಕ್ಕಿಂತ ಉತ್ತಮಮಾರ್ಗ ಅವರಿಗೆ ಕಂಡುಬರುವುದಿಲ್ಲ !!! ಕಾಲದೆ ಮೂಲತತ್ವ ದಲ್ಲಿ ಅಡಗಿರುವ ಈ ಉಪಾಧಿಯಿಂದ, ಕಾಲದ ಭಾವನೆಯು ಸ್ವತಂತ್ರವಲ್ಲವೆಂದು ತಿಳಿದು, ಕಾಲವನ್ನು ಆಸ್ವತಂತ್ರ ಅಥವಾ ಸಾಪೇಕ್ಷವೆಂದು ನಿರ್ಧರಿಸಬೇಕು.

ಈ ಸ್ನೇಹಿತರ ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ಚಲಿಸುತ್ತಿರುವ ವಸ್ತುವಿನ ಉದ್ದವನ್ನು ಅಳತೆ ಮಾಡುವುದರಲ್ಲೂ ತೊಡಕಿದೆ. ಯಾವುದಾದರೊಂದು ವಸ್ತುವಿನ ಉದ್ದವನ್ನು ಅಳೆಯಲು ನಾವು ಆ ವಸ್ತುವನ್ನು ಕಾಗದದ ಮೇಲಿಟ್ಟು ಅದರ ತುದಿ ಮೊದಲುಗಳನ್ನು

ಗುರುತಿಸಿ, ಅವುಗಳ ಅಂತರವನ್ನು ಅಳೆಯಬಹುದು. ಚಲಿಸದಿರುವ ವಸ್ತುಗಳ ಉದ್ದ ವನ್ನು ಈ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಸುಲಭವಾಗಿ ಅಳೆಯಬಹುದು. ಆದರೆ ನೀರಿನಲ್ಲಿ ವೇಗವಾಗಿ ಚಲಿಸುತ್ತಿರುವ ಮಾನಿನ ಉದ್ದ ಕಂಡು ಹಿಡಿಯಲು, ಬಾಲದ ಕಡೆ ಮೊದಲು ಗುರುತಿಸಿ ಆಮೇಲಿ ತಲೆ ಕಡೆ ಗುರುತಿಸಿದರೆ, ಮಾನಿನ ಚಲನೆಯಿಂದ ಈ ಗುರುತುಗಳ ಅಂತರ ಮಾನಿನ ಉದ್ದ ಕ್ಕಿಂತ ಜಾಸ್ತಿ ಯಾಗುವುದು ಆದ್ದ ರಿಂದ ಚಲಿಸುತ್ತಿರುವ ವಸ್ತುಗಳ ಉದ್ದ ವನ್ನು ಅಳೆಯಲು ತುದಿ ಮೊದಲುಗಳನ್ನು ಗುರುತಿಸುವ ಕೆಲಸವು ಏಕಕಾಲದಲ್ಲಿ ನಡೆಯಬೇಕು. ನಮ್ಮ ಸ್ನೇಹಿತರಿಬ್ಬರೂ ಏಕಕಾಲದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಬೃಹದ್ವಸ್ತುವಿನ ಆದ್ಯಂತಗಳಲ್ಲಿದ್ದು ಗುರುತಿಸಿ ಅದರ ಉದ್ದವನ್ನು ನಿರ್ಧರಿಸಿದರೆ, ಅವರ ಏಕಕಾಲಕ ಭಾವನೆಯೇ ನಮ್ಮ ಭಾವನೆಗೆ ಸರಿಹೊಂದದಿರುವ ಕಾರಣವಸ್ತುವಿನ ಉದ್ದದಲ್ಲೂ ಭಿನ್ನಾಭಿಪ್ರಾಯ ತಲೆಮೋರುವುದು. ಚಲನೆಯಿಂದ ಗಡಿಯಾರಗಳು ಹೊಂದಿಕೊಳ್ಳ ದಿರುವುದೇ ಅಲ್ಲದೆ, ತತ್ಕಾರಣವಾಗಿ ಉದ್ದದ ಅಳತೆಗಳಲ್ಲೂ ಹೊಂದಿಕೆ ಇಲ್ಲದಂತಾಗು ವುದು. ಹೀಗೆಯೇ ದ್ರವ್ಯಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಕಂಡುಹಿಡಿಯುವಾಗಲೂ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ವೀಕ್ಷಕರಿಗೆ ಅವರವರ ಚಲನೆಯಿಂದ ಅಥವಾ ವಸ್ತುವಿನ ಚಲನೆಯಿಂದ ಅದರ ದ್ರವ್ಯ ಪ್ರಮಾಣವೂ ವ್ಯತ್ಯಾಸವಾದಂತೆ ಭಾಸವಾಗುವುದು. ಅಳತೆಯ ಆಧಾರದ ಮೇಲೆ ್ರ ನಿಂತಿರುವ ಭೌತಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ವಿವಿಧವೇಗಗಳಲ್ಲಿ ಚಲಿಸುತ್ತಿರುವ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ವೀಕ್ಸಕ ರಿಗೆ ದೇಶ, ಕಾಲ, ದ್ರವ್ಯಗಳ ಅಳತೆಯಲ್ಲಿ ಪರಸ್ಪರ ಹೊಂದಾಣಿಕೆ ಇರುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬ ವಿಚಾರ ಎದ್ದು ಕಾಣುವುದು! ಭೂಮಿಯು ತನ್ನ ಅಕ್ಷದ ಮೇಲೆ ತಿರುಗುತ್ತಾ, ಸೂರ್ಯನಿಗೆ ಪ್ರದಕ್ಷಿಣೆಮಾಡುತ್ತಿರುವುದೇ ಅಲ್ಲದೆ, ಇಡೀ ಸೌರವ್ಯೂಹವೇ ಬ್ರಹ್ಮಾಂಡದ ಒಂದು ನಿರ್ದಿಷ್ಟದಿಕ್ಕಿನಲ್ಲಿ ಓಡುತ್ತಿರುವುದು. ಭೂಮಿಯ ಮೇಲೆ ನಡೆಸುವ ಅಳತೆಯ ಅಂಕಿ ಅಂಶಗಳು ಬ್ರಹ್ಮಾಂಡದ ಬೇರೊಂದೆಡೆಯಲ್ಲಿರುವ ವೀಕ್ಷ ಕನ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಸರಿಹೊಂದುವುದಿಲ್ಲ. ರ್ಐಸ್ಟೈನಿನ ಈ ವಾದಸರಣೆಗಳಿಂದ ಭೌತ ಶಾಸ್ತ್ರದ ಆಪಾದಮಸ್ತಕ ಪರ್ಯಂತ ಹಲವಾರು ವ್ಯಾಧಿಗಳು ಅಂಟಿರುವಂತೆ ತಿಳಿಯ ಬಂದಿತು. ಅಲ್ಲಿಯವರಿವಿಗೆ ಪ್ರಚಾರದಲ್ಲಿದ್ದಂತೆ, ದೇಶ, ಕಾಲ, ದ್ರವ್ಯಗಳು ಒಂದೊಂದೂ ಸರ್ವಸ್ವತಂತ್ರವೆಂಬ ಭಾವನೆ ಸರಿಯಲ್ಲವೆಂದೂ, ಇವೆಲ್ಲವೂ ಪರಸ್ಪರಾ ವಲಂಬಿಗಳೆಂದೂ, ಇವೇ ಸಾವೇಕ್ಷ್ಮತತ್ವದ ತಳಹದಿಯೆಂದೂ, ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಗೆಲಿಲಿಯೊ, ನ್ಯೂರ್ಟ ಮುಂತಾದ ಹಿಂದಿನ ತಲೆಮಾರಿನವರ ಚಲನಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ, ಕಾಲವು ಸರ್ವ ಸ್ವತಂತ್ರವೆಂದೂ ನಿರಪೇಕ್ಷವೆಂದೂ ಪರಿಗಣಿಸಲ್ಪಟ್ಟು, ಪರಸ್ಪರ ಚಲನೆ ಯಲ್ಲಿರುವ ಎಲ್ಲ ವೀಕ್ಷಕರಿಗೂ ಸಾಮಾನ್ಯವಾದ ಒಂದು 'ಏಕಕಾಲ' ವುಂಟಿಂಬ ಭಾವನೆ ಅಡಕವಾಗಿತ್ತು. ಐ೯ಸ್ಟೈನಿನ ವಾದದಿಂದ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಇದ್ದ ಈ ಆದರ್ಶ ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಯವಾಗಿ, ಪ್ರಯೋಗದಿಂದಲೇ ನಿರ್ದೇಶಿಸಲಾಗುವ ಕಾಲದ ಒಂದು ಹೊಸ ಭಾವನೆ ಏರ್ಪಟ್ಟತು. ಒಂದು ವಸ್ತುವಿನ ಉದ್ದವು ಆ ವಸ್ತುವಿನ ಸ್ವಾಭಾವಿಕ ಗುಣವೆಂದೂ, ಅದನ್ನು ಅಳತಿಮಾಡುವ ವೀಕ್ಷಕನೆ ಚಲನೆಯನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸುವು

ದಿಲ್ಲವೆಂದೂ ತಿಳಿದಿದ್ದ ದೃಢನಂಬಿಕೆಯೂ ಮಾಯವಾಯಿತು. ಹೀಗೆ ಕಾಲ, ದೇಶ, ದ್ರವ್ಯಗಳ ಪ್ರಮಾಣವು ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಒಂದು ಸತ್ಯಾಂಶವಲ್ಲವೆಂದೂ, ಅವೆಲ್ಲಾ ವೀಕ್ಷಕನಿಗೂ ಅವನ ಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೂ ಇರುವ ಸಂಬಂಧಗಳ ಭೌತ ಸೂಚನೆ ಯೆಂದೂ ಸಿದ್ದ ವಾಯಿತು.

ಭೌತಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಆರ್ಷೀಯವಾಗಿ ಬಂದಿದ್ದ ಭಾವನೆಗಳನ್ನು ಬದಿಗಿಟ್ಟು, ಪ್ರಯೋಗಗಳಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾದ ವಿಚಾರಗಳ ತಳಹೆದಿಯ ಮೇಲೆ ದೇಶ, ಕಾಲ, ದ್ರವ್ಯ ಗಳ ಸಂಬಂಧವನ್ನು ಪರೀಕ್ಷಿಸುವುದು ರ್ಐಸ್ಟೈನಿನ ಗುರಿಯಾಯಿತು. ಈ ಸಂದರ್ಭ ದಲ್ಲಿ ಪ್ರಯೋಗಸಿದ್ಧವಾದ ವಿಷಯಗಳು ಹೀಗಿವೆ:

- (೧) 'ಈತರ್' ಗಾಳಿಯ ವೇಗವನ್ನು ಅಳೆಯುವುದು ಅಸಾಧ್ಯೆ; ಅಂದರೆ ಭೂಮಿಯನ್ನಾ ವರಿಸಿರುವ 'ಈತರ್' ಸಮುದ್ರದಲ್ಲಿ ಭೂಮಿಯ ಚಲನೆಯನ್ನು ಕಂಡುಹಿಡಿಯುವುದೂ ಅಸಾಧ್ಯ. ಪ್ರಕೃತಿಯ ಒಳಸಂಚೆಂದು ತೋರುವ ಈ ವಿಚಾರ ಒಂದು ಸತ್ಯಾಂಶ.
- (೨) ಬೆಳಕು, ರೇಡಿಯೊ ಮುಂತಾದ ವಿದ್ಯುತ್ತರಂಗಗಳನ್ನು ಪ್ರಸಾರ ಮಾಡುವ ಸಲಕರಣಗಳು ಸ್ತಂಭೀಭೂತವಾಗಿ ನಿಂತಿರಲಿ ಅಧವಾ ಚಲಿಸುತ್ತಿರಲಿ, ವಿದ್ಯುತ್ತರಂಗಗಳ ವೇಗ ಮಾತ್ರ ವ್ಯತ್ಯಾಸ ಹೊಂದುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗೆಯೇ ವೀಕ್ಷಕನ ಚಲನೆಯ ಪರಿಣಾಮವಾಗಿಯೂ ಅವುಗಳ ವೇಗ ವ್ಯತ್ಯಾಸವಾಗಿ ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲ. ಇದು ಎರಡನೆಯ ಸತ್ಯಾಂಶ.

ಐಕಸ್ಟೈನನು ಮೇಲಿನ ಎರಡು ಸತ್ಯಾಂಶಗಳಲ್ಲೂ ಯಾವ ವಿಧವಾದ ಪರಸ್ಪರ ವಿರೋಧವೂ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಸಕಾರಣವಾಗಿ ತೋರಿಸಿಕೊಟ್ಟನು. ಪರಸ್ಪರ ಚಲನೆಯಲ್ಲಿ ರುವ ಹಲವಾರು ವೀಕ್ಷಕರ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ದೇಶ, ಕಾಲ, ದ್ರವ್ಯಗಳ ಪ್ರಮಾಣದಲ್ಲಿ ಭಿನ್ನಾಭಿವ್ರಾಯ ತಲೆದೋರುವುದರಿಂದ, ಯಾವನ ಅಳತೆ ಸತ್ಯವೆಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ಏಳುವುದಿಲ್ಲ; ಅದಕ್ಕೆ ಅರ್ಥವೂ ಇಲ್ಲ, ಔಚಿತ್ಯವೂ ಇಲ್ಲ. ಆದರೆ ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬನೂ ತಾನು ಮಾಡುವ ಅಳತೆಗಳಿಂದ ಪ್ರಕೃತಿ ನಿಯಮಗಳಿಗೆ ನಿರ್ದಿಷ್ಟವಾದ ಸೂತ್ರರೂಪವನ್ನು ಕೊಡಬಹುದು, ಅವನವನ ಪ್ರಯೋಗಗಳಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾದ ಪ್ರಕೃತಿ ನಿಯಮ ಸೂತ್ರಗಳು ಮಾತ್ರ ನಿತ್ಯ, ಸರ್ವಸತ್ಯ; ವಿಕ್ಷಕನ ಚಲನ ವಲನಗಳನ್ನು ಅವಲಂಭಿಸದ ಸರ್ವಸ್ವತಂತ್ರವೂ, ನಿರಪೇಕ್ಷವೂ ಆದ ನಿಯಮಗಳು; ದೇಶ ಕಾಲ ದ್ರವ್ಯಗಳು ಸಾಪೇಕ್ಷ, ಪ್ರಕೃತಿ ನಿಯಮಗಳು ನಿರಪೇಕ್ಷ. ಈಗ ಐಕಸ್ಟೈನಿನ ಸಾಪೇಕ್ಷ ನಿಯಮದ ಸ್ವಾರಸ್ಯವನ್ನು ಓದುಗರು ಸ್ವಲ್ಪಮಟ್ಟ ಗಾದರೂ ಗ್ರಹಿಸಬಹುದು: 'ಭೌತವ್ಯೂಹ ಗಳ ಸ್ಥಿತಿ ವ್ಯತ್ಯಾಸಗಳನ್ನು ಪರೀಕ್ಷಿಸುವ ವೀಕ್ಷಕನ ಚಲನೆಯಿಂದ ಸ್ಥಿತಿ ವ್ಯತ್ಯಾಸಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಿಸುವ ಪ್ರಕೃತಿನಿಯಮಗಳು ರೂಪಾಂತರ ಹೊಂದುವುದಿಲ್ಲ. ' ವಿದ್ಯುತ್ತರಂಗ ಗಳಿಗೂ ಈ ಸಾಪೇಕ್ಷ ನಿಯಮವು ಅನ್ವಯಿಸುವುದೆಂಬ ಹೊಸ ಭಾವನೆ ಐಕಸ್ಟೈನಿಗೆ ಅಫಾರವಾದ ಕೀರ್ತಿಯನ್ನು ತಂಧಿತು,

ಭೌತವಿಜ್ಞಾನದ ತಳಹದಿಯನ್ನು ಪ್ರಸ್ತಾಪಿಸಿ ಸಾಧಿಸಿದ ಈ ಸಾಪೇಕ್ಷ್ಣ ಸಿದ್ಧಾಂತವು ೧೯೧೫ ರಲ್ಲಿ ಐ೯ಸ್ಟೈನಿನ ಪ್ರತಿಭಾಪ್ರಭಾವದಿಂದ ಇನ್ನೊಂದು ಹೆಜ್ಜೆ ಮುನ್ನು ಗ್ಗಿತು. ಇದುವರಿವಿಗೆ ಗಣನೆಗೆ ತೆಗೆದುಕೊಂಡಿದ್ದ ವೇಗ ವ್ಯತ್ಯಾಸವಿಲ್ಲದ ಪರಸ್ಪರ ಚಲನೆಯ ಜೊತೆಗೆ, ವೇಗೋತ್ಕರ್ಷವಿರುವ ಪರಸ್ಪರ ಚಲನೆಯ ವಿಮರ್ಶೆಯಲ್ಲಿ ತೊಡಗಿದನು. ಇದರಿಂದ ನ್ಯೂಟನ್ನಿನ ಗುರುತ್ವಾಕರ್ಷಣ ನಿಯಮಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚು ಪ್ರಭಾವಯುತವಾದ ಹೊಸನಿಯಮವನ್ನು ಕಂಡುಹಿಡಿದನು. ಇದರ ಸಹಾಯದಿಂದ ಖಗೋಳಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಅದುವರಿವಿಗೆ ತಲೆದೋರಿದ್ದ ಹಲವಾರು ಸಮಸ್ಯೆ ಗಳು ಮಾಯವಾದುವು. ಭೌತ ವಿಜ್ಞಾನದ ಚರಿತ್ರೆಯಲ್ಲಿ ಅತ್ಯಲ್ಪ ಸಂಖ್ಯೆಯ ಮೂಲ ಭಾವನೆಗಳಿಂದ ಮಹತ್ಸಾಧನೆಯನ್ನು ಸಾಧಿಸಿರುವ ಸಿದ್ಧಾಂತವೆಂದರೆ ಐ೯ಸ್ಟೈನಿನ ಸಾಪೇಕ್ಷ್ಮ ಸಿದ್ಧಾಂತವೆಂದು ನಿಸ್ಪಂದೇಹವಾಗಿ ಹೇಳಬಹುದು.

ಎಲ್. ಸೀಬಯ್ಯ

## ಕನ್ನಡ ನುಡಿಯ ಅಳಿವು-ಉಳಿವು

ឃុានី ឃុំមុំឈាន្ទ លេ០០១៩ ២០០ ស្ទប់ពីសេ០០១ ស១១១ សារនាទាស់កម្មា ការខ្ម នី. តំបង្ស ឥស្ស នាស់ប្រាស់កម្មកំ ឧមនស់ប្រ ಈ សារនាទេសាក់ខ្ម នីលំហេស ឃុានា១១ស្វ្រ ឌ្ណ ហ ការខ្ម សារធិត្តត្រ តំបង្ស អស់ប្រ សារធិត្តត្រ តំបង្ស អង់ប្រ សារធិត្តត្រ តំបង់ មកលេវ សារធារទេស ខេត្ត សារធារ សារធារទេស ខេត្ត សារធារ មេខា សារធារ សារធារ ខេត្តសារធារ ខេត្ត សារធារ មេខា សារធារ សារធារ មេខា សារធារ សារធារ មេខា សារធារទេស សារធារ សារសារ សារធារ សារធារ សារសារ សារធារ សារសារសារ សារធារ សារធារ សារសារ សារសារ សារសារ សារសារ

ಭಾಷೆಯ ಬೆಳವಣಿಗೆಯಲ್ಲಿ ಆಂತರಿಕ ಕಾರಣದಿಂದ ಶಬ್ದಗಳ ರೂಪ-ಅರ್ಥವೃತ್ಯಾಸಗಳ ಒಂದು ಕ್ರಿಯೆ ನಡೆಯುತ್ತಿದ್ದರೆ, ಬಾಹ್ಯ ಕಾರಣದಿಂದ ಇನ್ನೊಂದು ಕ್ರಿಯೆ ನಡೆಯುತ್ತದೆ. ಈ ಬಾಹ್ಯ ಕಾರಣವೆಂದರೆ ಅನ್ಯಭಾಷಾಸಂಸರ್ಗ. ಶಬ್ದ ಗಳ ರೂಪ-ಅರ್ಥ ವ್ಯತ್ಯಾಸಗಳ ಮೇಲೆ ಈ ಬಾಹ್ಯ ಕಾರಣದ ಪ್ರಭಾವ ಕಾಣಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಇದರ ಪ್ರಭಾವ ಶಬ್ದ ಸಂಪತ್ತಿನ ಮೇಲೆ: ಬೇರೆಯ ಭಾಷೆಯ ನಿಕಟ ಸಂಪರ್ಕದ ಫಲವಾಗಿ ಹೊಸ ಶಬ್ದಗಳು ಸೇರುತ್ತವೆ; ಆ ಸಂಪರ್ಕ ಪ್ರಬಲವಾದರೆ ಅನ್ಯಭಾಷೆಯ ಶಬ್ದಗಳು ನಮ್ಮ ನುಡಿ ಬೊಕ್ಕಸಕ್ಕೆ ನುಗ್ಗಿ, ನಮ್ಮ ನುಡಿಗಳು ಸಮಕಲಾಗುತ್ತವೆ.

ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಹಲವು ಹೊರ ಭಾಷೆಗಳ ಕೆಳೆಬೆಳೆಯಿತು: ಸಂಸ್ಕೃತ, ಪ್ರಾಕೃತ, ಪೋರ್ತುಗೀಸು, ಪರ್ಷಿಯನ್, ಹಿಂದೂಸ್ತಾನಿ, ಮರಾಠಿ ಮತ್ತು ಇಂಗ್ಲಿಷ್. ಕೆಳೆಗೆ ಸಹಜವಾದ ಕೊಳ್ಕೊಡೆಯಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡ ತಾನು ಕೊಟ್ಟದ್ದ ಕ್ಕಿಂತ ಕೊಂಡು ಕಳೆದು ಕೊಂಡಿರುವುದು ಹೆಚ್ಚು. (ನೀರ್, ಮಾನ್, ಮೊದಲಾದ ಕೆಲವು ಶಬ್ದಗಳು ದ್ರಾವಿಡ ಭಾಷೆಯಿಂದ ಸಂಸ್ಕೃತಕ್ಕೆ ಹೋಗಿನೆಯೆಂದೂ, ಗ್ರೀಕ್ ಪ್ರಹಸನವೊಂದರಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡ

ಮಾತುಗಳಿವೆಯೆಂದೂ ವಿದ್ವಾಂಸರು ನಿರ್ಣಯಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.) ಅದರಲ್ಲಿಯೂ, ಸಂಸ್ಕೃತ ಹಿಂದೂಸ್ತಾನಿ ಇಂಗ್ಲೀಷು—ಈ ಭಾಷೆಗಳಿಂದ ಬಂದಿರುವಷ್ಟು ಶಬ್ದ ಸಂಪತ್ತು ಬೇರೆಯ ಭಾಷೆಗಳಿಂದ ಬಂದಿಲ್ಲ. ಇದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ ಸ್ಪಷ್ಟ: ಈ ಮೂರು ಭಾಷೆಗಳ ಜನತೂ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಕಾಲಗಳಲ್ಲಿ, ಒಂದಲ್ಲ ಒಂದು ರೀತಿಯಲ್ಲಿ, ಕನ್ನಡಿಗರ ಮೇಲೆ ಪ್ರಭುತ್ವ ಇಟ್ಟುಕೊಂಡಿದ್ದ ವರು. ಈ ಮೂರು ಭಾಷೆಗಳೂ ಕನ್ನಡದ ಬೊಕ್ಕಸಕ್ಕೆ ಹೊನ್ನಿನ ಜೊತೆಗೆ ಬೇಕಾದಷ್ಟು ಕಾಗದದೆ, ತಾಮ್ರದ, ನಿಕ್ಕಲಿನ (ಕಡೆಗೆ, ತೊಗಲಿನ) ನಾಣ್ಯಗಳನ್ನು ತುಂಬಿದುವು. ಅವಕ್ಕೆ ಬೆಲೆಯೇ ಇಲ್ಲವೆಂದಲ್ಲ; ಸಲ್ಲುವುದಿಲ್ಲವೆಂದಲ್ಲ. ಆದರೆ, ಕನ್ನಡದ ಹೊನ್ನು ಮಾತ್ರ ನಮಗೆ ಇದ್ದೂ ಇಲ್ಲದಂತಾಗಿದೆ. ಇದು ವಿಷಾದದ ಸಂಗತಿ.

ಇನ್ನು, ಕನ್ನಡ ಹೊನ್ ನುಡಿಯಳಿವು ಹೇಗೆ ಉಂಟಾಯಿತೆಂಬುದನ್ನು ಕೆಲವು ಉದಾಹರಣೆಗಳಿಂದ ನೆನಪಿಗೆ ತಂದುಕೊಳ್ಳಬಹುದು. ಕೆಳಗಿನ ಉದಾಹರಣಮಾಲೆ ಸಂಸ್ಥೃತ ಪದಗಳು ಹೇಗೆ ಕನ್ನಡ ನುಡಿಗಳ ನೆಲೆ ಹಿಡಿದಿವೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಮನದಟ್ಟು ಮಾಡಿಕೊಡುತ್ತದೆ.

ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ 'ದಿನ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಮಾತು ಇಲ್ಲವಾಯಿತು; ತಮಿಳಿನಲ್ಲಿ 'ನಾಳ'' ಎಂಬ ಮಾತು ಇಂದಿಗೂ ನಿತ್ಯದ ಬಳಕೆಯಲ್ಲಿದೆ; ಇದು ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿಯೂ ಹಿಂದೆ ರೂಢಿಯಲ್ಲಿದ್ದಿ ರಬೇಕು. ಈ 'ನಾಳ್' ಎಂಬ ಮಾತನ್ನು ಬಳಕೆಗೆ ತರುವುದು ಅಸಾಧ್ಯವೆಂದೇ ತೋರುತ್ತದೆ, 'ದಿನ' ಅಷ್ಟು ಬಲವಾಗಿ ಕುಳಿತುಬಿಟ್ಟಿದೆ. ಓದ ದವರ ಬಾಯಲ್ಲಿ ಕೂಡ 'ದಿನ' 'ಜಿನ' ವಾಗಿ, ಕನ್ನಡ ನಾಲಗೆಯನ್ನೇ ಗೆದ್ದಿದೆ. 'ಹಗಲು' ಕೂಡ 'ದಿನ' ಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿ ಪದವೇ. (ಮುದ್ದ ಣನು 'ಪಗಲ್', 'ನಾಳ್' ಎಂಬ ಮಾತುಗಳನ್ನು 'ದಿನ' ಎಂಬ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪುನರುಜ್ಜೀವನಗೊಳಿಸಿದ್ದಾ ನೆ. ಆದರೆ, ಅವನ ಗ್ರಂಥಗಳು ಹಳಗನ್ನಡದಲ್ಲಿವೆ.)

ನಿತ್ಯವೂ ಮೂಡಿ ನಮ್ಮೆದರು ಬೆಳಗುವ 'ನೇಸು ' 'ಸೂರ್ಯ' 'ನಾವ; ನೇಸು ನ್ನು ನಾವಿಂದು ಕಾಣಬೇಕಾದರೆ ಕನ್ನಡನುಡಿಗಳನ್ನು ನಮಗಾಗಿ ಕಾದಿಟ್ಟ ಹಿಂದಿನ ಕವಿಗಳ ಕಾವ್ಯ ಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೆ ಹೋಗಬೇಕು. ಇಂದಿನ ಕಾವ್ಯದ ಬರವಣಿಗೆ ಯಲ್ಲಿ ಕೂಡ ಈ ಮಾತನ್ನು ಬಳಸಲು ಹಿಂಜರಿಯುವಂತಾಗಿದೆ. 'ಸೂರ್ಯ' ಎಂಬ ಅರ್ಥಕೊಡುವ ಇನ್ನೊಂದು ಕನ್ನಡ ಮಾತು 'ಪೊಟ್ತು' 'ಹೊತ್ತು' ಎಂದಾಗಿ ಇಂದಿಗೂ ಹಳ್ಳಿಗರ ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ನಿಂತಿವೆ; 'ಹೊತ್ತಾರೆ' ಯಲ್ಲಿಯೂ 'ಹೊತ್ತು' ಅಡಗಿದೆ. (ಪೊಟ್ತರೆ> ಹೊತ್ತಾರೆ). 'ಇವತ್ತು', 'ಅವತ್ತು' ಎಂಬ ಮಾತುಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಈ 'ಹೊತ್ತು' ಅವಿತುಕೊಂಡಿದೆ. (ಈ ಪೊಟ್ತು> ಈವೊತ್ತು > ಇವೊ(ವ)ತ್ತು.) 'ಹೊತ್ತು ಹುಟ್ಟದೆ, ಮುಳುಗದೆ' ಎಂದು ಇಂದಿಗೂ ಮಾತಾಡುವ ಬಹು ಸಂಖ್ಯೆಯ ಹಳ್ಳಿಗರು ಪಟ್ಟಣೆಗರ ಭಾಷೆಯಿಂದ 'ಸೂರ್ಯ'

ನನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಿ, 'ಹೊತ್ತು' ಕನ್ನಡದ 'ಬಾನಿ' ನಲ್ಲಿ ಮುಳುಗುವ ಕಾಲ ಬಂದರೆ ಆಶ್ಚರ್ಯನಿಲ್ಲ.

ಕನ್ನಡ ಸೂರ್ಯನಿಗೇ ಈ ಗತಿಯಾದ ಮೇಲೆ ಚಂದ್ರನದೇನು! 'ಪೆಱಿ'—
'ತಿಂಗಳ್' ಕನ್ನಡ ಬಾನಿನಲ್ಲಿ ಇನ್ನು ಬೆಳಗಲಾಗದಂತೆ ಮುಳುಗಿಯೇ ಹೋಯಿತು; ಅದರೆಡೆಯಲ್ಲಿ 'ಚಂದ್ರ' ಪ್ರಕಾಶಿಸತೊಡಗಿದ; ಕನ್ನಡ ತಾಯಿ ಕನ್ನಡ ಹಸುಳೆಗೆ 'ಚಂದ' ನನ್ನೇ ತೋರಬೇಕಾಯಿತು; 'ತಿಂಗಳ ಮಾಮ'ನೂ 'ಚಂದ ಮಾಮ' ನಾದ. 'ತಿಂಗಳು' ಈಗ 'ತಿಂಗಳ ಬೆಳಕಿ'ನಲ್ಲೂ, 'ಬೆಳುದಿಂಗಳ'ಲ್ಲೂ ಬೆಳಗುತ್ತಿದೆ; ಮೂವತ್ತುದಿನಗಳ ಕಾಲದ ಎಣಿಕೆಯ ಮಾತಾಗಿಯೂ ಉಳಿದಿದೆ. ಬೆಳುದಿಂಗಳು ಇನ್ನೂ 'ಚಂದ್ರಿಕೆ' ಯಾಗದಿರುವುದು ನಮ್ಮ ಸೈಪು!

' ಮಾನ್'! ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ಅರ್ಥ ಹೇಗೆ ತಟ್ಟನೆ ಹೊಳೆಯುತ್ತದೆ! ಆದರೆ, ' ನಕ್ಷತ್ರ' ಎಂಬ ಅರ್ಧದಲ್ಲಿ ಬಹುಕಾಲದ ಹಿಂದೆಯೇ ಅಳಿದ ಮಾತಿದು. ' ಮಾನ್' ಎಂದೆರೆ ನೀರಿನಲ್ಲಿ ಫಳಫಳಿಸುವ ಪ್ರಾಣಿಯೂ ಹೌದು. ಈ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಇನ್ನೂ ಉಳಿದಿದೆ.

ಇನ್ನು, ಈ ಸೂರ್ಯ ಚಂದ್ರ ನಕ್ಷತ್ರ—ಇವು ಇರುವೆಡೆಯಾದ ' ಬಾನ್' ಈಗ ಶೂನ್ಯ! ಎಷ್ಟು ಪುಟ್ಟ ಸೊಗಸಾದ ಮಾತು! ಬಾನನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ' ಆಕಾಶ' ವನ್ನಿಟ್ಟುಕೊಂಡಿದ್ದೇವೆ. ಹೊಸ ಕನ್ನಡದ ಹಲವು ಬರಹಗಾರರು ಈ ಮಾತನ್ನು ಮತ್ತೆ ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ, ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಕವಿತೆಯಲ್ಲಿ, ಬಳಸತೊಡಗಿದ್ದಾರೆ. ಆದರೆ, ಬಳಕೆ ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ಮತ್ತೆ ಬಂದು ನೆಲೆಸೀತೆನ್ನಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಬಾನಿನಿಂದ ಆದ ' ಬಾನುಲಿ' ಕೂಡ ' ರೇಡಿಯೋ' ಎಂಬ ಹೆಚ್ಚು ಬಳಕೆಯಲ್ಲಿರುವ ಮಾತನ್ನು ಹೊರದೂಡಲಾರ ದೆಂದು ಕಾಣುತ್ತದೆ.

ಆಕಾಶವಾಯಿತು; ಇನ್ನು ದಿಕ್ಕುಗಳ ನಿಚಾರ: ಪೂರ್ವ, ಪಶ್ಚಿಮ, ದಕ್ಷಿಣ, ಉತ್ತರ ಇವು ಮೂಡಲು, ಪಡುವಲು, ತೆಂಕಲು, ಬಡಗಲುಗಳಿಗೆ ಬದಲಾಗಿ ಪಟ್ಟಣೆ ಗರ ನುಡಿವಳಿಯಲ್ಲಿ ಬೇರೂರಿಬಿಟ್ಟಿವೆ. ದಿಳ್ಳಿಯವರನ್ನು ನೋಡಿ ನಯನುಡಿಗಳನ್ನು ಕಲಿಯುವ ಹಳ್ಳಿಯವರು ಈ ಅಚ್ಚಗನ್ನಡದ ನುಡಿಗಳನ್ನು ಎಂದು ಕೈ ಬಿಡುವರೋ ಎಂಬ ಶಂಕೆ ಬಾಧಿಸದೆ ಇರದು.

'ನದಿ' ಬಂದು 'ತೊಱಿ'' (ಹೊಳೆ ಕೂಡ) ಬಹು ಮಟ್ಟಿಗೆ ಕಣ್ಮರೆಯಾ ಯಿತು; 'ಸಮುದ್ರ' ('ಸಂದ್ರ' ಎಂಬ ತದ್ಭವ ಕೂಡ ಆಗಿ) ತಾನೇ ತಾನಾಗಿ 'ಕಡಲು' ಬಹುಮಟ್ಟಿಗೆ ಬತ್ತಿಯೇ ಹೋಯಿತು. (ಕೆರೆ ಕಟ್ಟಿಗಳೆಲ್ಲ ಸಮುದ್ರ ಸಾಗರಗಳಾಗಿಬಿಟ್ಟವೆ!) ನಾವು ತಿನ್ನುವ 'ಕೂಟು'', 'ಓಗರ' (?), 'ಅನ್ನ 'ವಾ ಯಿತು. ನಾವು ಕುಡಿಯುವ 'ನೀರ್' ಇರ್> ಈರ್> ನೀರ್; ಇರ್ಫ, ಇರ್ +

ಸನಿ = ಇಬ್ಬನಿ; ಈರುಳ್ಳಿ, ನೀರುಳ್ಳಿ - ಇವನ್ನು ಗಮನಿಸಿ) ಅಚ್ಚ ದ್ರಾವಿಡ ಮಾತಾ ದರೂ, ಕುಡಿಯುವ ನೀರು ತಾನೆ ಏಕೆ ಕನ್ನಡವಾಗಿರಬೇಕೆಂದು ಅದನ್ನೂ ಸಂಸ್ಕೃತ ಜನ್ಯವೆಂದೇ ಎಣಿಸಿದರು ನಮ್ಮವರು. 'ಮನುಷ್ಯ'ರ ಮುತ್ತಿಗೆ ನಡೆದು ಕನ್ನಡದ 'ಆಳ್'ಗಳು 'ಸೇವಕ'ರಾದರು! ಕನ್ನಡ ಮಕ್ಕಳು ಇನ್ನೂ ಕನ್ನಡ 'ಹಾಲು' ಕುಡಿಯುತ್ತಿರುವುದಕ್ಕೆ ನಾಡತಾಯಂದಿರ ಕನ್ನಡತನ ಕಾರಣ. ಕಾಲಿಗೆ 'ಎಱಗು' ವುದಕ್ಕಿಂತ 'ನಮಸ್ಕ್ರಾರ ಮಾಡು'ವುದು ನಮಗೆ ಗಂಭೀರ. 'ನಿದ್ರೆಮಾಡು'ವು ದನ್ನು ಕಲಿತ ನಾವು 'ಒಱಗು 'ವುದು (ಸಾಯುವುದು) ಕಡೆಯಲ್ಲೇ! 'ಸಾ 'ಯು ವುದೊ, ' ಮಡಿ ' ಯುವುದೂ ಸಾಮಾನ್ಯ ರನ್ನು ಕುರಿತು ಹೇಳುವ ಮಾತು ; ಮೇಲು ಮಟ್ಟದ ಜನ ದಿನಂಗತರೋ ನಿಧನರೋ ಆಗುತ್ತಾರೆ. ಸತ್ತವೇಲೆ ಮಣ್ಣು ಮಾಡು ತುದು, ಹುಗಿಯುವುದು, ಹೆಣಸುಡುವುದು ಒರಟು ಮಾತುಗಳು; ಶವಸಂಸ್ಕ್ರಾರ, ದಹನಕ್ರಿಯಿ, ಅಂತ್ಯಕ್ರಿಯೆ ಗಂಭೀರ ಪದಗಳು; 'ಸೂಡು' 'ಶ್ಮಶಾನ' (ತದ್ಭವದಲ್ಲಿ ' ಮಸಣ') ಸಾವಿನ ವಿಚಾರವೇ ಏಕೆ ? ' ಬದುಕು ', ' ಬಾಳು ' ' ಜೀವನ ', ದೊಂದಿಗೆ ಹೋರಾಡುತ್ತಿವೆ. 'ಜೀವಣ ಮಾಡುವುದೇ ಕಸ್ಟ' ಎನ್ನು ತ್ತಾರೆ ಹಳ್ಳಿಗರು ಕೂಡ. ಮದುವೆ ಮುಂಜಿಗಳಿಗೆ 'ಕರೆ'ಯುವ ಕಡೆ 'ಆಹ್ವಾನಿಸು' ತ್ತ್ರೇವೆ, 'ಆಮಂತ್ರಿಸು' ತ್ತೇವೆ. ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳು 'ವ್ರತ' ದೊಂದಿಗೆ 'ನೋಹಿ'ಯನ್ನು ಬಿಡಲಾರದೆ (ಈಗ ನಾವು ಗೇಟು ಬಾಗಿಲು, ಕಾಂಪೌಂಡುಗೋಡೆ ಇಟ್ಟುಕೊಂಡಿರು ವಂತೆ) 'ನೋಹಿ ವ್ರತ'ಗಳನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದರು. ಈಗ ಅವರ ವ್ರತಗಳೆಲ್ಲ. ಪುರಾಣಗತವಾದ್ದರಿಂದ 'ನೋಹಿ' ( <ನೋಂಪಿ) ಇಲ್ಲವೆಂದು ಕೊರಗಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಯಾವ ಕನ್ನಡ ಮಾತೇ ಆಗಲಿ ಕಳೆದುಹೋಯಿತೆಂದು ನಾವು ಕೊರಗಲೇಕೆ, ಮರುಗ ಲೇಕೆ, ಕುದ್ದು ಕೊಳ್ಳಲೇಕೆ ? ವ್ಯಥೆಪಡುವುದನ್ನು, ವಿಷಾದಪಡುವುದನ್ನು, ವ್ಯಸನ ಪಡುವುದನ್ನು ನಾವು ಕಲಿತಿಲ್ಲವೆ ? ' ಅಲಲ್ ' ಹೋಯಿತೆಂದು ' ದುಃಖ ' ಪಡಲೇಕೆ?

ಇನ್ನು, ಹಿಂದೂಸ್ತಾನಿ ಮತ್ತು ಇಂಗ್ಲಿಷು ಭಾಷೆಗಳ ಸಂಪರ್ಕದ ಪರಿಣಾಮ ವಾಗಿ ಕನ್ನಡನುಡಿ ಪಟ್ಟ ನಷ್ಟವನ್ನು ಕೆಲವು ನಿದರ್ಶನಗಳಿಂದ ಅರಿಯೋಣ:

'ರೈಲು' ನಮಗೆ ತೀರ ಹೊಸ ಮಾತು; ಅದು ಬರುವುದಕ್ಕೆ ಮುಂಚೆಯೇ 'ಬಂಡಿ' ಹೋಗಿ 'ಗಾಡಿ' ಬಂದಿತು. ರುಮಾಲು, ಪೇಟ, ಪಗಡಿ, ಷರಟು, ಕೋಟು, ಜುಬ್ಬ, ಕುಡತ, ಷರವಾನಿ, ಬನೀನು, ಕಾಗದ, ಪೇನ, ಪೆನ್ಸಿಲು, ಕ್ರಾಪು, ಸ್ಟ್ರೂಲು, ಮೇಜು, ಕುರ್ಚಿ, ಫ್ಯಾಕ್ಟರಿ, ಕಾರ್ಖಾನೆ, ಮುಷ್ಯರ, ಬಂಡವಾಳ, ಥರ್ಮಾ ಮಾಟರು, ಥರ್ಮೋಫ್ಲಾಸ್ಟು, ಸೋಪು (ಸಾಬೂನು), ಕಮ್ಯು ನಿಸಮ್ಮು, ಕಾಂಗ್ರೆಸ್ಸು, ಚುನಾವಣೆ, ವೋಟು—ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲದ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಯಾವ ಭಾಷೆಯಿಂದಲೇ ಆಗಲಿ ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳಲು ನಾವು ಹಿಂದೆಗೆಯಬೇಕಾದ್ದಿಲ್ಲ. ನಮ್ಮ ಭದುಕಿಗೆ ಹೊಸ ವಸ್ತುಗಳೂ ಉಪಕರಣಗಳೂ ಭಾವ ಭಾವನೆಗಳೂ ಹೊಕ್ಕಾಗ

ತಮ್ಮ ಹುಟ್ಟು ಹೆಸರನ್ನೇ ಹೊತ್ತು ಬರುವುದು ತೀರ ಸಹಜ.\* ಸಾಧ್ಯವಿರುವ ಕಡಿ ಅವಕ್ಕೆ ಕನ್ನಡ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸಿ ಬಳಕೆಗೆ ತರುವುದರಿಂದ ಕನ್ನಡ ಶಬ್ದ ಕೋಶದ ಕನ್ನಡತನವನ್ನು ಕಾಪಿಡಲು ಅನುವಾಗುತ್ತದೆ. (ಉದಾ—ರೇಡಿಯೊ = ಬಾನುಲಿ; ಚುನಾವಣೆ = ಆಯ್ಕ್ಕೆ; ಪ್ರೆಸ್ಸು, ಮುದ್ರಣಾಲಯ = ಅಚ್ಚುಕೂಟ; ಅಚ್ಚಿನ ಮನೆ, ಇತ್ಯಾದಿ). ಇಂತಹ ಶಬ್ದೆಗಳು ಸಾರ್ವತ್ರಿಕವಾಗಿ ಬಳಕೆಗೆ ಬರುವಂತೆ ಮಾಡುವ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ವಿದ್ಯಾವಂತರ, ಲೇಖಕರ, ಕನ್ನಡ ಪತ್ರಿಕೆಗಳ ಪಾತ್ರವೇ ಹಿರಿದು. ಇದು ಹಾಗಿರಲಿ. ಕನ್ನಡ ಮಾತುಗಳಿದ್ದೂ ಹೊರಗಿನ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಕೊಂಡು ಹಿಗ್ಗುವ ನಮ್ಮ ಆತ್ಮ ದ್ರೋಹಕ್ಕೆ ಏನು ಹೇಳೋಣ? ನಾವು ಹಾಕುತ್ತಿದ್ದ 'ಕೆರ,' 'ಮೆಟ್ಟು,' 'ಎಕ್ಕಡ'(?) 'ಚಪ್ಪಲಿ'ಯ ಆಕ್ರಮಣದ ಎದುರು ಕ್ರಮ ಕ್ರಮವಾಗಿ ಹಿಮ್ಮೆಟ್ಟು ತ್ತಿರುವುದನ್ನು ಗಮನಿಸಬೇಕು; ನಾಗರಿಕರ ಪಾಲಿಗೆ ಈ ಮಾತುಗಳು ಆಗಲೇ ಹಳ ಗನ್ನಡವೋ ಹಳ್ಳಿಯ ಮಾತೋ ಆಗಿವೆ! ನಮ್ಮ ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳ 'ರವಿಕೆ'(?), 'ಕುಪ್ಪಸ' ( < ಕೂರ್ಪಾಸ) ಗಳು 'ಚ್ಲೌಸು'ಗಳೂ, 'ಜಾಕೆಟ್ಟು'ಗಳು 'ಜೋಲಿ' ಗಳೂ ಆಗಿವೆ. 'ತಟ್ಟಿ' ಗಳು 'ಪ್ಲೇಟು' ಗಳಾಗಿವೆ; 'ಬಟ್ಟಲು' ಗಳು 'ಕಪ್ಪು' ಗಳಾಗಿವೆ. ಸಂಸ್ಥೃತವೇ ಆದರೂ ಬಹುಕಾಲದ ಬಳಕೆಯಿಂದ ಕನ್ನಡವೇ ಆದ ಪುಸ್ತಕ ಬುಕ್ಕು, ಹಲಗೆ (<ಫಲಕ) ಸ್ಲೇಟು, ಶಾಲೆ ಮಠಗಳು ಸ್ಕೂಲುಗಳು, ಪತ್ರಿಕೆ ಪೇಪರ್ ಆಗಿರುವಾಗ 'ಬಳಪ' 'ಸ್ಲೇಟು ಪೆನ್ಸಿಲ್' ಆಗುವುದರಲ್ಲಿ ಆಶ್ಚರ್ಯ ವೇನು ? ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿನಲ್ಲಿಯೂ ರಾಗಿ Ragi ಆದ್ದ ರಿಂದ, ಉತ್ತರದವರಿಗೆ ರಾಗಿ ಬೇಡವಾ ದ್ದರಿಂದ, ಕನ್ನಡನುಡಿ ಅಳಿದರೂ 'ರಾಗಿ'ಯೊಂದು ಉಳಿದೀತು! ಇಂಗ್ಲಿಷಿನ 'ರೈಸ್' ತಮಿಳಿನ 'ಆರಿಶಿ' (> ಅಕ್ಕಿ)ಯಿಂದ ಆದ ಮಾತಾದರೂ, ನಾವು ' ಅನ್ನ ' ಕೈ (ಸಂಸ್ಕೃತ) ಇನ್ನೂ ' ಅಕ್ಕಿ ' ಯನ್ನೇ ಬಳಸುತ್ತಿರುವುದು ನಮ್ಮ ಕಳೆದು ಳಿದ ಕನ್ನಡ-ತನದ ಕುರುಹು.

ಹೀಗೆಯೇ, ಅನೇಕ ಪುಟಗಳು ತುಂಬುವಷ್ಟು ಉದಾಹರಣೆಗಳನ್ನು ಕೊಡುತ್ತ ಹೋಗಬಹುದು ಮೇಲ್ಕಂಡ ಕೆಲವು ಉದಾಹರಣೆಗಳಿಂದ ಕಲಿಯಬೇಕಾದ ಪಾಠ ಇದು: ಪರಭಾಷೆಯಿಂದ ಪದಗಳನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಬಳಸುವ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ ಎಚ್ಚರಿಕೆಯಿಂದಿಲ್ಲದೆ ಹೋದರೆ, ನುಡಿಯೊ ಲವನ್ನು ಜೀವಂತವಾಗಿಟ್ಟುಕೊಳ್ಳದೆ ಹೋದರೆ, ಅನ್ಯಭಾಷಾಸಂಸರ್ಗದಿಂದ ಲಾಭದೊಂದಿಗೆ ನಷ್ಟವೂ ಆಗುತ್ತದೆ. ಅನ್ಯ

<sup>\*</sup>ಹಿಂದಿನ ತಲೆ ಮಾರಿನ ಕನ್ನಡ ಜನ ಕೆಲವು ಪರಕೀಯ ವಸ್ತುಗಳನ್ನು ಕೂಡ ಹೇಗೆ ತಮ್ಮವನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡರು ಎಂಬ ಅಂಶ ವಿಸ್ಥಯಕಾರಿಯಾಗಿದೆ. ಈ ಪದ ಗಳನ್ನು ಗಮನಿಸಿ: ಸೀಮೆಯ ಸುಣ್ಣ, ಗುಂಡು ಸೂಜಿ, ಕಾಲು ಚೀಲ, ಕಲ್ಲಿದ್ದಲು, ಒತ್ತುವ ಕಾಗದ, ಪರಂಗಿಹಣ್ಣು, ಚಪ್ಪರಬದನೆ. ವಿದೈ ಹರಡುತ್ತಿರುವ ಈ ಕಾಲ ಜಿಲ್ಲಿ ತೀವ್ರಗತಿಯಿಂದ ಸೇರುತ್ತಿರುವ ಹೊಸ ಶಬ್ದಗಳಿಗೆ ಕನ್ನಡ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಕಲ್ಪಿ ಸಲು ವೃವಧಾನವಾಗಲಿ ಅವಕಾಶವಾಗಲಿ ಸಾಮಾನ್ಯ ಜನಕ್ಕೆ ಇಲ್ಲ.

ಭಾಷಾಶಬ್ದ ಗಳನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಲೇಕೂಡದೆಂಬ ಹಟ ಮೂರ್ಖತನ. ಸಂಕುಚಿತ ದೃಷ್ಟಿಯ ಹಟ ತೊಟ್ಟರೆ, ನಮ್ಮ ನುಡಿ ಬೊಕ್ಕಸ ಬೆಳೆಯುವುದೇ ಇಲ್ಲ; ಹೊಸ ಹೊಸ ವಿಚಾರಗಳನ್ನು ತಿಳಿಸಲು ಭಾಷೆ ಸಮರ್ಥವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ನಮ್ಮ ಮನಸ್ಸಿನ ಭಾವನೆಗಳನ್ನೂ ಆಲೋಚನೆಗಳನ್ನೂ, ತಿಳಿಸಬೇಕೆಂದಿರುವ ವಿಚಾರಗಳನ್ನೂ, ಇತರ ರಿಗೆ ತಿಳಿಯ ಹೇಳುವಾಗ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಬಳಕೆಯೆಲ್ಲಿರುವ ಮಾತನ್ನಾದರೂ ಕಡ್ಡಾಯ ವಾಗಿ ಬಳಸುವ ರೂಢಿಯಿಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಕನ್ನಡದ ಕನ್ನಡತನವನ್ನು ಕಾಯ್ದು ಕೊಳ್ಳಲು ಇದೊಂದೇ ದಾರಿ. ಈಗಾಗಲೇ ಬಳಕೆ ತಪ್ಪಿರುವ ಇಲ್ಲವೆ ತಪ್ಪುತ್ತಿರುವ ಹಲಕೆಲವು ಮಾತುಗಳನ್ನಾದರೂ ಸಂದರ್ಭೋಚಿತವಾಗಿ ಮತ್ತೆ ರೂಢಿಗೆ ತರುವ ಪ್ರಯತ್ನವನ್ನೂ ಮಾಡಬಹುದು. (ಉದಾ.—ಆರಿ = ತಿಳಿ; ಆಳು = ಮನುಷ್ಯ; ಎಡೆ, ಕಡೆ, ತಾವು = ಸ್ಥಳ, ಎಣಿಸು, ಎಣಿಕೆ = ಭಾವನೆ, ಭಾವಿಸು; ಕಡಲು = ಸಮುದ್ರ; ದಾರಿ, ಹಾದಿ, ಬೀದಿ = ರಸ್ತೆ, ರೋಡು, ಒಲಿ, ಒಲುಮೆ, ನಲಿ, ನುಡಿ, ಸವಿ, ಹೊನ್ನು, ಹುಸಿ, ಅಂದ, ಚೆಂದ, ಚೆಲುವು, ಗೆಲವು, ಹುರುಡು, ಹುರುಪು, ಹುರುಳು, ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಶಬ್ದಗಳು ಈಗಲೂ ಅರ್ಥವಾಗುವ ನುಡಿಗಳು.) ಈ ಪ್ರಯತ್ನ ಎಷ್ಟುಮಟ್ಟಿಗೆ ಫಲಕಾರಿಯಾಗುವುದೋ ಹೇಳುವುದು ಕಷ್ಟ; ಎಚ್ಚರಿಕೆಯೂ ಔಚಿತ್ಯಜ್ಞಾ ನವೂ ಬೇಕು. "ಸಭೆಗೆ ಹತ್ತು ಜನ ಬಂದಿದ್ದರು" ಎನ್ನು ವಲ್ಲಿ "ಓಲ ಗಕ್ಕೆ ಹತ್ತು ಆಳು " ಎಂದರೆ ಹಾಸ್ಯಾಸ್ಪ ದವಾಗುತ್ತದೆ. ನೆಲೆನಿಂತಿರುವ ಪರಭಾಷೆಯ ಪದಗಳು ಕನ್ನಡ ಕುಲಕ್ಕೆ ಸೇರಿ ಹೋಗಿರುವುದರಿಂದ, ಅವನ್ನು ಮನೆಯ ಸೊಸೆ ಯಂತೆ ನಮ್ಮವನ್ನಾಗಿ ಎಣಿಸುವುದೇ ವಿವೇಕ.

ಒಟ್ಟನ ಮೇಲೆ, ಕನ್ನಡ ನುಡಿಯಲ್ಲಿ ಇದುವರೆಗೆ ಆಗಿರುವ ನಷ್ಟದಿಂದ ಪಾಠ ಕಲಿತು ಮುಂದೆ ಹಾಗಾಗದಂತೆ ಎಚ್ಚರ ಹೊಂದಿರಬೇಕಾದ ಹೊಣೆ (ಜವಾಬ್ದಾರಿ ಅಲ್ಲ!) ಎಲ್ಲ ಕನ್ನಡಗರಿಗೂ ಸೇರಿದ್ದು. ಈ ಒಂದು ಹಿರಿಯಗುರಿಯನ್ನು ಮಾತನಾಡುವ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿಯೂ, ಅದಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಬರವಣಿಗೆಯ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಗಮನದಲ್ಲಿರಿಸಿಕೊಂಡಿರಬೇಕಾದ್ದು ಅಗತ್ಯ. ಕನ್ನಡದ ವ್ರಾಚೀನ ಉದ್ದಾಮ ಕನಿಗಳಂತೂ ಈ ಒಂದು ಧ್ಯೇಯವನ್ನು ಮರೆತಂತೆ ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲ. ಆದಿಕವಿ ಪಂಪನ ಭಾರತದಲ್ಲಿಯೂ, ಹರಿಹರನ ರಗಳೆಗಳಲ್ಲಿಯೂ, ಶಿವಶರಣರ ವಚನಗಳಲ್ಲಿಯೂ, ದಾಸರ ಪದಗಳಲ್ಲಿಯೂ, ರತ್ನಾಕರನ 'ಭರತೇಶ ವೈಭವ' ದಲ್ಲಿಯೂ ಕನ್ನಡ ನುಡಿಯ ಮೆರೆತವನ್ನು ಕಂಡು ಹಿಗ್ಗಬಹುದಾಗಿದೆ. ಪಂಪನ ಆದಿಪುರಾಣದಲ್ಲಿಯೇ ಕಾಣಿಸಿಕೊಂಡ ಸಂಸ್ಥೃತದ ಒಲವು ಬರುಬರುತ್ತ ಹೆಚ್ಚುತ್ತ ಬಂದು, ಅಲ್ಲಿಂದೀಚಿನ ಅನೇಕ ಕನಿಗಳಲ್ಲಿ ಒಣಪಾಂಡಿತ್ಯವಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸಿತು. ತಾಯ್ನುಡಿಯಲ್ಲಿ ಸಹಜ ವಾದ ಒಲವುಳ್ಳ ಕನಿಗಳು ಈ ಅನಪೇಕ್ಷಣೀಯವಾದ, ಅಹಿತಕರವಾದ, ಪರಿಸ್ಥಿತಿ ಯನ್ನು ಪರಿಣಾಮಕಾರಿಯಾಗಿ ಪ್ರತಿಭಟಿಸಿದರು; ಹಲವರು ಪ್ರಕಟವಾಗಿ ತಮ್ಮ ಪ್ರತಿಭಟನೆಯನ್ನು ಸೂಚಿಸದೆ, ತಮ್ಮ ನುಡಿಯೊಲವನ್ನು ಕೃತಿಯಲ್ಲಿ ಮೆರೆದರು; ಕೆಲವರು

ಪ್ರಕಟವಾಗಿಯೇ ತಮ್ಮ ನಿಲುವನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸಿದರು. ನಯಸೇನನು— ಪೊಸಗನ್ನಡದಿಂ ವ್ಯಾವ । ರ್ಣಿಸುವೆಂ ಸತ್ಕೃತಿಯನೆಂದು ಕನ್ನಡಮಂ ಚಿಂ। ತಿಸಿ ಕೂಡಲಾಱದಕ್ಕಟ । ಮಿಸುಕದ ಸಕ್ಕದಮನಿಕ್ಕುವವನುಂ ಕವಿಯೇ ॥ ಸಕ್ಕದಮಂ ಪೇಲ್ಸೊಡೆ ನೆಱ೩ । ಸಕ್ಕದಮಂ ಪೇಲ್ಸ್ಗೆ ಶುದ್ಧ ಕನ್ನಡದೊಳ್ ತಂ। ದಿಕ್ಕುವುದೇ ಸಕ್ಕದಮಂ | ತಕ್ಕುದೆ ಬೆರಸಲ್ಕೆ ಘೃತಮುಮಂ ತೈಲಮುಮಂ॥

ಎಂದು ಪ್ರತಿಭಟಿಸಿದರೆ, ಇನ್ನೊಬ್ಬ ಕವಿ ಹೀಗೆ ಕೇಳಿದನು:

ಹಲುಗನ್ನಡದೆ ಪುದುಂಗೊಳೆ। ಕೊಲ<sup>3</sup> ಸಕ್ಕದಮಂ ತಗುಳ್ಚಿ ಜಾಡ್ಗಿಡಿ ಮುತ್ತುಂ। ಮೆಲಸುಂ ಕೋದಂತಿರೆ ಪೇ। ಲ್ವ್ರಲಾಗನಿಗಳ ಕವಿತೆ ಬುಧರನೆರ್ದೆಗೊಳಿಸುಗುಮೇ॥

ಈ ಕನ್ನಡದ ಅಭಿಮಾನ, ಈ ಕನ್ನಡದ ಕೆಚ್ಚು— ಹುಚ್ಚು ಎನ್ನಿ ಬೇಕಾದರೆ— ಆಂಡಯ್ಯ ನಲ್ಲಿ ಪರಾಕಾಷ್ಠೆ ಯನ್ನು ಮುಟ್ಟ, ಸಂಸ್ಕೃತದ ಸಂಪರ್ಕವೇ ಇಲ್ಲದೆ ಕಾವ್ಯ ರಚನೆ ಮಾಡುತ್ತೇನೆಂದು ಹಟತೊಟ್ಟು, ಅವನು ' ಕಬ್ಬಿಗರ ಕಾವ' ವನ್ನು ' ಅಚ್ಚ ಗನ್ನಡ' ದಲ್ಲಿ ಬರೆದನು; " ಕನ್ನಡದೊಳ್ಳಿನ ನುಡಿಯಂ ಮುನ್ನಿ ದುತಿಗಳಿ ನೋಡಿ ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳುದು ಚದುರಂ" ಎಂಬುದು ಅವನ ಹಾರೈಕೆ. ೧೯ ನೆಯ ಶತಮಾನದ ಕಡೆಯ ಭಾಗದಲ್ಲಿದ್ದ ಮುದ್ದ ಣನೂ ಈ ಕನ್ನಡದೊಲವಿನ ಕಂಕಣ ತೊಟ್ಟವನೇ. ಕನ್ನಡ-ಸಂಸ್ಥೃತದ ಬಗ್ಗೆ ತನ್ನ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಮುದ್ದ ಣನು ಕನ್ನಡಿಗರ ಮುಂದಿಟ್ಟ ರುವ ರೀತಿ ಬಹು ಮನೋಜ್ಞ ವಾಗಿದೆ:

ಮುದ್ದ ಣನು ತನ್ನ ಮನೋರವೆಂಗೆ ರಾಮಾಶ್ವಮೇಧದ ಕತೆಯನ್ನು ಹೇಳಲು ಒಪ್ಪಿ, ಕತೆ ಹೇಳಿಯಾದಮೇಲೆ ತಕ್ಕ ಮೆಚ್ಚು ಪಡೆಯುವ ಮಾತನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡು, ಹೀಗೆ ಮೊದಲು ಮಾಡುವನು—

ಮುದ್ದ ಣಂ\_ಆದೊಡಾಲಿಸು. ಸ್ವಸ್ತಿ ಶ್ರೀಮತ್ಸುರಾಸುರೇಂದ್ರ ನರೇಂದ್ರ ಮುನೀಂದ್ರ ಫಣೀಂದ್ರ ಮಣಿಮಕುಟ ತಟಘಟತ\_\_

ವುನೋರನೆು— ಓ ಓ ! ತಡೆ! ತಡೆ! ವಸುಧೆಗೊಡೆಯನಪ್ಪು ರಾಮಚಂದ್ರನ ಕತೆಯಂ ಪೇಟ್ರಿನೆ ಬಸದಿಗೊಡೆಯರಪ್ಪು ಸುರೇಂದ್ರರ ಚರಿತೆಯಂ ಪೇಟ್ವುದೇಂ? ಸಾಲ್ಗುಂ ಸಾಲ್ಗುಂ, ಇಂತೆರ್ದೆಗೊಳ್ಳ ಕತೆಗೆಂತುಡುಗೊಱ3ಯಂ ಗೆಯ್ವೆನೋ!

ಮುದ್ದ ಣಂ\_\_ ನಲ್ನು ಡಿಯಿದು ರಮಣೆ! ಕಚಂಗಳಾಣೆ. ಅಲ್ತು, ಬಸದಿಯಿಂದ್ರರ ಕತೆಯಲ್ತು; ರಾಮಚಂದ್ರನ ಕತೆಯನೆ ಪೊಗಟ್ದು ಪೇಟ್ವುದಿದು ಸಕ್ಕ ದದೊಂದು ಚೆಲ್ವು.

ವುನೋರವೆು... ಲೇಸು, ಲೇಸು! ನೀರಿೞಾಯದ ಗಂಟಲೊಳ್ ಕಡುಬಂ ತುಱು ಕಿದಂತಾಯ್ತು; ಕನ್ನಡದ ಸೊಗಸನಱಾಯಲಾರ್ತೆನಿಲ್ಲಿ ನಗೆ ಸಕ್ಕದದ ಸೊಗಸಂ ಪೇಟ್ವುದು ಗಡ!

ಮುದ್ದ ಣಂ .... ಅಪ್ಪೊಡಿನ್ನೆಂತೊ ಒರೆನಂ?

ಮನೋರನೆು.......ತಿರುಳ್ಗನ್ನಡದ ಬೆಳ್ನುಡಿಯೊಳೆ ಪುರುಳೊಂದೆ ಪೇಟ್ವುದು. 'ಕನ್ನಡಂ ಕತ್ತುರಿ'ಯಲ್ತೆ.

ಮುದ್ದ ಣಂ..... ಅಪ್ಪುದಪ್ಪುದು. ಆದೊಡಂ ಸಕ್ಕದನೊಂದೆ ರನ್ನ ವಣೆಯಂ ಪೊನ್ನಿಂ

ಬಿಗಿದಂತೆಸೆಗುಂ; ಅದಱಾಂ ಕರ್ನಾಣಿಸರದೊಳ್ ಚೆಂಬವಳವುಂ ಕೋದಂತಿರೆ, ರಸಮೊ ಸರೆ, ಲಕ್ಕಣಂ ಮಿಕ್ಕಿರೆ, ಎಡೆ ಎಡೆಯೊಳ್ ಸಕ್ಕದದ ನಲ್ನುಡಿ ಮೆಱಿಯೆ, ತಿರುಳ್ಳನ್ನಡದೊಳೆ ಕತೆಯನುಸಿರ್ವೆಂ.

ಕನ್ನಡದ ಅಭಿಮಾನದ ಆವೇಶದಲ್ಲಿ ಒಬ್ಬ ಕವಿಗೆ ಕನ್ನಡ ತುಪ್ಪವಾದರೆ, ಸಕ್ಕದ ಎಣ್ಣೆ ಯಾಯಿತು; ಇನ್ನೊಬ್ಬನಿಗೆ ಕನ್ನಡ ಮುತ್ತು, ಸಕ್ಕದ ಮೆಣಸು; ಮಾತ್ರವಲ್ಲ, ಸಕ್ಕದ ಕೊಳೆ. ಮುದ್ದಣನಲ್ಲಿ ಈ ಸಂಸ್ಥೃತದ ದ್ವೇಷ ಕಂಡುಬರುವುದಿಲ್ಲ; ಕನ್ನಡದ ಬರವಣಿಗೆಯಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡವೆ ಮುಖ್ಯವಾಗಿರಬೇಕು— ಐದೆಯ ಕೊರಳಿನಲ್ಲಿ ಕರಿಯಮಣಿಸರದಂತೆ; ಅಲಂಕಾರಕ್ಕಾಗಿ ಚೆಂಬವಳ ಸೇರಿದರೆ ಮತ್ತೂ ಸೊಗಸು. ಸಂಸ್ಕೃತವೂ 'ನಲ್ನುಡಿ '.

ಈ ಕನ್ನಡ—ಸಂಸ್ಕೃತದ ಸಂಬಂಧ ಎಂದೆಂದಿಗೂ ಇರತಕ್ಕದ್ದು. ಕೆಲವು ಕಾಲ ಹಿಂದೂಸ್ತಾನಿ ರಾಜಭಾಷೆಯಾಗಿದ್ದರೂ, ಕನ್ನಡ ಕವಿಗಳು ಅದನ್ನು ದೂರವಿಟ್ಟಿದ್ದರು. ಬಳಿಕ, ಬಹುಕಾಲ ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ರಾಜಭಾಷೆಯಾಗಿತ್ತು; ಈಗಲೂ, ಆಂಗ್ಲ ರಾಜ್ಯಭಾರ ಕೊನೆಗಂಡ ಮೇಲೂ, ಆಂಗ್ಲ ಭಾಷೆಯ ಪ್ರಭುತ್ವ ಇದ್ದೇ ಇದೆ. ಒಟ್ಟಿನ ಮೇಲೆ, ಈ ಮೂರೂ ಭಾಷೆಗಳಿಂದ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಆಗಿರುವ ನಷ್ಟದ ವಿಚಾರವನ್ನು ಮೇಲೆ ಪ್ರಸ್ತಾಪಿಸಿದೆ. ಇನ್ನು ಮುಂದೆಯೂ ಇಂಗ್ಲೀಷೋ ಅದು ತಪ್ಪಿದರೆ ಹಿಂದಿಯೋ ರಾಜಭಾಷೆ ಯಾಗಿ ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಯಾವುದೇ ಇರಲಿ, ಇಂದಿನ ಹೊಸ ಪರಿಸ್ಥಿತಿಯಲ್ಲಿ, ಹೊಸಗನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯ ನಾನಾ ಮುಖವಾಗಿ ಬೆಳೆಯಬೇಕಾಗಿರುವ ಈಗಿನ ಜ್ಞಾನ ಪ್ರಸಾರ ಯುಗದಲ್ಲಿ, ನಾವು ಹೊಂದಿರಬೇಕಾದ ನಿಲುವು ಯಾವುದು ಎಂಬುದನ್ನು ವಿಚಾರ ಮಾಡಬೇಕಾದ್ದು ಅಗತ್ಯ. ಕನ್ನಡ ನುಡಿಯ ಅಳಿತು—ಉಳಿವು ಈ ನಿಲುವನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿದೆ.

ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ, ಹೊಸ ಕನ್ನಡದ ಆಚಾರ್ಯಪುರುಷರಾದ ದಿವಂಗತ ಶ್ರೀ ಯವರು ಆಡಿರುವ ಮಾತುಗಳನ್ನು ನಿಷ್ಪಕ್ಷ ಸಾತವಾಗಿ, ಯಾವ ಆವೇಶದ ಸುಳಿಗೂ ಸಿಲುಕದೆ, ಮತ್ತೊಮ್ಮೆ ಪರಿಶೀಲಿಸಿ ನೋಡಿದರೆ ಅವು ಈ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ ಬಹುಮಟ್ಟಿಗೆ ಕಡೆಯ ಮಾತಾಗಿ ಕಾಣುತ್ತವೆ. ಕೆಲವು ವಾಕ್ಯ ಗಳನ್ನು ಎತ್ತಿ ಬರೆಯುವುದು ಅಪ್ರ ಸಕ್ತವಾಗಲಾರದು: \*

" ಎರಡಲ್ಲ, ಇಪ್ಪತ್ತು ದೇಶಭಾಷೆಗಳಿದ್ದರೂ ಒಗ್ಗಟ್ಟಿಗೆ ಕುಂದಕವಿಲ್ಲ; ಎಲ್ಲ ಕಡೆಯೂ ಆಡಬಹುದಾದ ಒಂದು ರಾಜಭಾಷೆಯ ಜೊತೆಗೆ ಎಷ್ಟುಬೇಕಾದರೂ ಇವು ಇರಬಹುದು. ಒಂದೇ ಏಕ ಭಾಷೆಯಿಲ್ಲದೆ ಏಕರಾಜ್ಯವಿಲ್ಲ ಎನ್ನುವ ಮಾತು ಸುಳ್ಳು."

<sup>\* &#</sup>x27; ಕನ್ನಡಿಗರಿಗೆ ಒಳ್ಳೆಯ ಸಾಹಿತ್ಯೆ ' ಎಂಬ ಅವರ ಗ್ರಂಥದ ಬೇರೆ ಬೇರೆಯ ಲೇಖನಗಳಿಂದ ಈ ವಾಕ್ಮಗಳನ್ನು ಆಯ್ದು ಕೊಟ್ಟಿದೆ.

' ಇಂಡಿಯದಲ್ಲಿ ವಿದ್ಯಾ ನಂತನೆನ್ನು ವ ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬನೂ ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್, ಸಂಸ್ಕೃತ, ತನ್ನ ಕಡೆಯ ದೇಶ ಭಾಷೆ ಈ ಮೂರನ್ನು ಚೆನ್ನಾಗಿ ತಿಳಿದಿರಬೇಕು. "

" ಭಾಷೆಯ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ, ಹೊಸಗನ್ನಡವನ್ನೇ ಬರೆಯಬೇಕು. ಹಳಗನ್ನಡ ದಲ್ಲಿ ನನಗೂ ಅಕ್ಕರೆ ಉಂಟು; ತಿಳಿಯಾದ, ಬಿಗಿಯಾದ, ತಿರುಳಾದ, ಆ ಹುಡಿ ಯನ್ನು ಕೈಬಿಡುವುದೆಂದರೆ ನನಗೂ ವ್ಯಸನವೇ. ಮುಂದೆ ಜನರಲ್ಲಿ ಅದರ ತಿಳಿವಳಿಕೆ ಹೆಚ್ಚಿದಮೇಲೋ, ಇಲ್ಲ, ಕೇವಲ ವಿದ್ಯಾವಂತರೇ ತಿಳಿಯಬೇಕಾದ ತತ್ವಗಳಿಗಾಗಿಯೋ, ಇಲ್ಲ ಪರಮೋತ್ಕೃಷ್ಟವಾದ ಕಾವ್ಯ-ನಾಟಕ-ಗೀತೆಗಳಿಗಾಗಿಯೋ ಅದನ್ನು ಉಪಯೋ ಗಿಸಿದರೂ ಉಪಯೋಗಿಸಬಹುದು. ಆದರೆ ಸದ್ಯಕ್ಕೆ ಜನರಿಗೆ ತಿಳಿಯದ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಬರೆಯುವುದರಲ್ಲಿ ಯಾವ ಬುದ್ಧಿವಂತಿಕೆಯೂ ಇಲ್ಲ. ಹೊಸಗನ್ನಡವನ್ನೇ ಎಲ್ಲರೂ ಹಿಡಿಯಬೇಕು. ಅದಕ್ಕೆ ಹಳಗೆನ್ನಡದ ಬೆರಕೆಯಾಗಲಿ, ಜನರ ಬಾಯಲ್ಲಿ ಬಳಕೆಗೆ ಬಂದಿರುವಷ್ಟು ಮಟ್ಟ ಗಲ್ಲದೆ ಹೆಚ್ಚಿನ ಪುಸ್ತಕದ ಸಂಸ್ಕೃತವಾಗಲಿ ತದ್ಭವವಾಗಲಿ ಸೇರ ಕೂಡದು . . ಅನೈಶಬ್ದ ಗಳನ್ನು ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಸೇರಿಸಬಾರದಾದರೂ, ಜನಗಳು ರೂಢಿಗೆ ತಂದ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಸಮಯೋಚಿತವಾಗಿ ಒಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಕೈಯಲ್ಲಾ ದ ಮಟ್ಟಿಗೆ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಬಾರದು; ಹಾಗೆ ಮಾಡಿದರೂ ಕನ್ನೆಡ ಮಾತುಗಳನ್ನೇ, ಬಳಸುತ್ತಿರುವ ಸಂಸ್ಕೃತ ಪದಗಳನ್ನೇ ಕೂಡಿಸುವುದು ಅನುಕೂಲ. ರೈಲನ್ನು ರೈಲಿಂದೇ ಕರೆಯುವುದು ಉತ್ತಮ; ಹೊಗೆ ಬಂಡಿ, ಹೊಗೆಗಾಡಿ ಎನ್ನುವುದು ಮಧ್ಯಮ; ಧೂಮಶಕಟವೆನ್ನುವುದು ಅಧಮ. ಮುಖ್ಯ, ಬರೆಯುವವರು ಕಠಿನ ಪದಗಳಲ್ಲಿ ಕೈವಲ್ಯವುಂಟೆಂದು ಮೋಸಹೋಗದೆ, ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಬುದ್ಧಿಯನ್ನು ಓಡಿಸಿ ಪ್ರೌಢತನವನ್ನು ತೋರಿಸಿದರೆ ಎಲ್ಲರೂ ಬದುಕಿಕೊಂಡಾರು. "

ಕನ್ನಡ 'ಶಬ್ದ ಕೋಶ' ದ ವಿಚಾರವಾಗಿಯೇ 'ಶ್ರೀ' ಯವರು ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾಗಿ ಗಾಢವಾಗಿ ಆಲೋಚನೆ ಮಾಡಿ, ಕೆಲವು ಕಟ್ಟುವಾಡುಗಳನ್ನು ಸೂಚಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಕನ್ನಡ ನುಡಿಯ ಉಳಿವಿನಲ್ಲಿ ಆಸಕ್ತಿಯುಳ್ಳವರೆಲ್ಲರೂ ಇವನ್ನು ಪಾಲಿಸಬೇಕು. ಪ್ರಸಕ್ತವಾದ ಕೆಲವನ್ನು ಮಾತ್ರ ಇಲ್ಲಿ ಎತ್ತಿಕೊಟ್ಟಿದೆ:

- (i) " ಬಿಟ್ಟು ಹೋದ ಹಳಗನ್ನಡ ಶಬ್ದಗಳು, ಶಬ್ದ ರೂಪಗಳು ಆಗದು (ಉದಾ: — ಪಡಿನೋಟ, ಕಡುನೊಂದು, ಮುಂ.) ಆದರೆ ಬಿಟ್ಟು ಹೋಗುತ್ತಿರುವ ಕೆಲವು ಮಾತುಗಳನ್ನು ರೂಢಿಗನುಸಾರವಾಗಿ ಸರಿಯಾದ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಉಪಯೋ ಗಿಸಬಹುದು (ಉದಾ.—ಅರಿ, ಎಡೆ, ಎಣಿಸು, ಒಸಗೆ, ಜರೆ, ಮಿರುಗು, ಮುಂ.)
- (ii) " ರೂಢಿಯಲ್ಲಿಲ್ಲದ ಸಂಸ್ಕೃತ ಶಬ್ದಗಳು, ಅರ್ಥಗಳು, ಆಗದು. " (ಅರಾತಿ, ಉಪೋದ್ಭಾತ, ಧರಿತ್ರಿ ಇವಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗಿ ಶತ್ರು, ಪೀಠಿಕೆ, ಭೂಮಿ ಉತ್ತಮ.)
- " ವೃತ್ತದ ಹಿಂಸೆಗಾಗಿ ಕವಿಗಳು ಹೆಣೆದಿರತಕ್ಕ ಪರ್ಯಾಯಪದಗಳನ್ನು ಮುಖ ನೋಡದೆ ಕುಯ್ದು ಹಾಕಬೇಕು. "

(iii) " ಜನರು ಬಳಸದೆ ಇರುವ ತದ್ಭವ ಆಗದು. "

(ಉದಾ. — ಅಮರ್ಮ, ಆಗಸ, ತಾಣ, ಮುಂ. — ಇವು ಬೇಡ. ಇವುಗಳ ಸಂಸ್ಕೃತ ರೂಪಗಳನ್ನೇ ಈಗ ಜನರು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ.)

(iv) " ಕೇವಲ ಸಂಸ್ಕೃತ ಪಾಂಡಿತ್ಯದಿಂದಲೇ ಬರುವ ಅವ್ಯಯಗಳು, ಕ್ರಿಯಾರೂಪಗಳು, ಭಾವನಾಮಗಳು, ಜನರಿಗೆ ಪರಿಚಯವಿಲ್ಲದುವಾದರೆ, ಆಗದು. "

(ಲಾಲನೀಯ, ಸಂಭಾವನೀಯ, ಉಪನ್ಯಸ್ತ, ಆನುಕೂಲ್ಯ, ಬಾಹುಳ್ಯ, ಏತೇನ, ಪರಂತು ಇಂಥ ರೂಪಗಳು ಕೂಡದು.)

" ಈ ನಿಯಮಗಳ ಉದ್ದೇಶವೇನೆಂದರೆ— ಭಾಷೆಗೆ ಬಲವಾಗಲಿ ಸೊಗಸಾಗಲಿ ಬರದೆ, ಬರಿಯ ಒಣಸಾಂಡಿತ್ಯವನ್ನು ಮಾತ್ರ ತೋರಿಸತಕ್ಕ ಸಂಸ್ಕೃತದ ಹರದವ ನ್ನೆ ಲ್ಲಾ ಗುಡಿಸಿ ಎತ್ತಿ ಹಾಕುವುದೇ. "

' ಅನಾವಶ್ಯ ಕವಾದ ಸಂಸ್ಕೃತ, ವನ್ನು ಬಿಡುವುದರ ಜೊತೆಗೆ, ಆಧುನಿಕ ವಿದ್ಯೆ ಯನ್ನು ಸಾಮಾನ್ಯ ಜನರಲ್ಲಿ ಹೆರಡಲು ಸಂಸ್ಕೃತದಿಂದ ಮಾತ್ರವಲ್ಲದೆ ಇಂಗ್ಲೀಷು. ಮೊದಲಾದ ಅನ್ಯ ಭಾಷೆಗಳಿಂದ ಹೊಸ ಹೊಸ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಸೇರಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕಾದ ಆವಶ್ಯ ಕತೆಯೂ ಉಂಟಾಗುತ್ತದೆ. ಆ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಅನುಸರಿಸಬೇಕಾದ ನಿಯಮಗಳು ಏನಾದರೂ ಉಂಟೆ ? '

i " ಮನಸ್ಸು ಬಂದಂತೆ ಅನ್ಯಶಬ್ದಗಳನ್ನು ಗಿಡಿವರೆ, ಮಾತೃಭಾಷೆಯ ಶುದ್ಧಿಯೂ ಸೌಂದರ್ಯವೂ ಕೆಡುತ್ತವೆ . .ಸಂಸ್ಕೃತ ಕನ್ನಡವನ್ನು ಕೊಚ್ಚಿ ಹಾಕಿದ ಹಾಗೆ, ಕಟ್ಟಲ್ಲದೆ ಹೋದರೆ ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಹಿಂದೂಸ್ಥಾನಿಯೂ ಕೊಚ್ಚಿ ಹಾಕುವುವು.

"ಕೆಲವು ಶಬ್ದಗಳು ತಾತ್ಕಾಲಕ್ಕೆ ಸೇರಿದ್ದು ಆಮೇಲೆ ಬಿಟ್ಟು ಹೋಗುತ್ತವೆ...... ಇಂತಹ ಶಬ್ದಗಳು ಗ್ರಂಥಕ್ಕೆ ಸೇರಿದರೆ ಮುಂದೆ ಅರ್ಥವಾಗುವುದಿಲ್ಲ, ಈ ಮುಂದಾ ಲೋಚನೆ ಈಗಲೇ ಇರಬೇಕು .....ಒಂದು ದೇಶಭಾಷೆಯ ಮಾತುಗಳಿಗೇ ಎಲ್ಲವೂ ಗ್ರಂಥಕ್ಕೆ ಸೇರುವ ಯೋಗ್ಯತೆ ಇರುವುದಿಲ್ಲ; ಬಂದ ಹೊಸ ಶಬ್ದಗಳಿಗೆಲ್ಲಾ ಯಾಕೆ ಮಣೆಯನ್ನು ಹಾಕಬೇಕು? ಹೊಸಮಾತುಗಳನ್ನು ನಿರ್ದಾಕ್ಷಿಣ್ಯವಾಗಿ ಪರೀಕ್ಷಿಸುತ್ತಾ ಮೆಲ್ಲಗೆ ಒಗ್ಗಿ ಬಂದಹಾಗೆಲ್ಲಾ ಸೇರಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾ ಹೋಗೋಣ."

- (iii) [ಅನ್ಯಭಾಷೆಯ ಶಬ್ದದ ಅರ್ಥವನ್ನು ನಮ್ಮ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿರುವ ಕನ್ನಡ ಸಂಸ್ಕೃತ ಪದಗಳನ್ನು ಜೋಡಿಸಿ ತಿಳಿಸುವುದರ ಮೂಲಕ ಅನ್ಯಭಾಷೆಯ ಪದಗಳನ್ನು ದೂರವಿಡಬಹುದೆಂದು ಹೇಳಿ, ಅವನ್ನು ಸೇರಿಸಿಕೊಳ್ಳಲೇಬೇಕಾದ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಪಾಲಿಸಬೇಕಾದ ನಿಯಮಗಳನ್ನು 'ಶ್ರೀ' ಯವರು ಸೂಚಿಸಿದ್ದಾ ರೆ.]
- ೧. "ಶಬ್ದ ತೀರ ಅವಶ್ಯಕವಾಗಿರಬೇಕು; ಜನರಲ್ಲಿ ಆಗಲೇ ಸಾಮ್ಯಾವಾಗಿ ಬಳಕೆಯಾಗಿರಬೇಕು; ಗ್ರಂಥಕ್ಕೆ ಯೋಗ್ಯವಾಗಿರಬೇಕು. (ಉದಾ:– ಅಸಲು, ಕಾರ್ಖಾನೆ, ಎಕರೆ, ಕೋರ್ಟು, ಲಾಯರು, ಕಾರ್ಡು, ಮುಂತಾದುವು.)

- ೨. ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿಗೂ ಹಿಂದುಸ್ತಾನಿಗೂ ಮೇಲಾಟ ಬಿದ್ದಾ ಗಹಿಂದುಸ್ತಾನಿಯನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳಬೇಕು. (ಉದಾ., ಕಸಬು, ಕಚೇರಿ, ಇಲಾಖೆ)
- ೩. ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಶಬ್ದ ಸಾಧಾರಣ ಜನದ ಬಾಯಲ್ಲೂ ಆಗಲೇ ಬಂದಿರ ಬೇಕು.
- ಳ. ಸಾಮಾನ್ಯ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಕುರಿತು ಬರೆಯುವಾಗ ಹೆಚ್ಚು ಕಡಮೆ ಅರ್ಥಕೊಡುವ ಪದವಿದ್ದರೆ, ಜನಗಳು ಬಳಸುತ್ತಿದ್ದರೂ ಅನ್ಯಶಬ್ದವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿ ಸಬಾರದು. (ಮಾರ್ಗ, ಬೀದಿ, ದಾರಿ, ರೋಡು, ರಸ್ತೆ , ಪುಸ್ತಕ, ಬುಕ್ಕು)
- ೫. ಶಾಸ್ತ್ರ, ತತ್ತ್ವ, ವೃತ್ತಿಗಳು, ಈ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಬರೆಯುವಾಗ ಅನ್ಯ ಶಬ್ದ ಗಳನ್ನು ಸೇರಿಸುವುದೇ ಮೇಲು; ಇಲ್ಲಿ ಹೆಚ್ಚು ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಬೇಕಾಗಿದೆ. ಆದರೆ.... ಸ್ವೇಚೈಯಾಗಿ ಹೋಗಬಾರದು.

ಈ ಮೇಲ್ಕಂಡ ಅಭಿಸ್ರಾಯಗಳು ಬಹುಮಟ್ಟಿಗೆ ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಒಪ್ಪಿಗೆಯಾಗ ತಕ್ಕವೆ. ಅವುಗಳನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿ, ಇಂದಿನ ಪರಿಸ್ಥಿತಿಗೆ ಅನ್ವಯಿಸುವಂತೆ ಕೆಲವು ಸ್ಥೂಲವಾದ ನಿಯಮಗಳನ್ನು ರೂಪಿಸಿಕೊಳ್ಳಬಹುದು:

(೧) ಹೊಸಗನ್ನಡ ಕಾವ್ಯರಚನೆಯಲ್ಲಿ ಯಾವ ಒಂದು ವೀರಪಂಥವನ್ನೂ ಹಿಡಿಯುವುದು ಒಳ್ಳೆಯದಲ್ಲ. ಆಂಡಯ್ಯನ ಕನ್ನಡದ ಅಭಿಮಾನ ಅಭಿನಂದನೀಯ ವಾದರೂ ಅವನ ಮಾರ್ಗ ಈಗಲಂತೂ ಅನುಕರಣೀಯವಲ್ಲ. ಕೆಲವು ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ಕವಿಯ ಭಾವಪ್ರಕಾಶನಕ್ಕೆ ಸಂಸ್ಕೃತ ಮಾತು ಆವಶ್ಯಕವಾಗಬಹುದು. ಕಾವ್ಯ ಪ್ರಮುಖವಾಗಿ ಶ್ರವ್ಯ. ಪಿಟೀಲು ಹೊರದೇಶದ ವಾದ್ಯವಾದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೇ ಅದರ ನಾದಗುಣವನ್ನು ಅಲ್ಲಗಳೆಯಲಾದೀತೆ? ಹಾಗೆಯೇ, ನಾದಸುಭಗತೆಗಾಗಿಯೂ ಧ್ವನಿಸಿದ್ಧಿ ಗಾಗಿಯೂ ಕೆಲವು ನವಿರಾವ ಭಾವಗಳನ್ನು ಬರಿಯ ಕನ್ನಡ ಮಾತಿನಲ್ಲೇ ಹೇಳಲಾಗದ್ದ ರಿಂದಲೂ ಸಂಸ್ಕೃತದ ಕಾಮಧೇನುವಿನ ಕೆಚ್ಚಲಿಗೆ ಕವಿ ಕೈಯಿಡ ಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಹೊಸಗನ್ನಡದ ಕವಿ ಸಂಸ್ಕೃತ ಭಾಷೆಯ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ ಅತಿರೇಕಕ್ಕೆ ಹೋಗದೆ, ತನ್ನ ಸಂಸ್ಕಾರಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ಸ್ವಲ್ಪ ಧಾರಾಳವಾಗಿಯೇ ಸಂಸ್ಕೃತ ಶಬ್ದ ಕೋಶದಿಂದ ಎರವಲು ಪಡೆದರೆ ಕ್ಷಮ್ಯವಾದೀತು. ಒಣಪಾಂಡಿತ್ಯ ಪ್ರದರ್ಶನ ಯಾವ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಅಕ್ಷಮ್ಯ.

ಈಗ, ಹೊಸಗನ್ನಡ ಕವಿತೆಯಲ್ಲಿ ಸಂಸ್ಕೃತವಲ್ಲದೆ ಇತರ ಭಾಷೆಗಳ ಮಾತು ಗಳನ್ನೂ (ಮುಖ್ಯವಾಗಿ, ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ಪದಗಳನ್ನು) ಪ್ರಯತ್ನ ಪೂರ್ವಕವಾಗಿಯೋ ಎಂಬಂತೆ ತಂದು ತುರುಕುವ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಬೆಳೆಯುತ್ತಿದೆ; \* ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ, ಹಿಂದಿನ

<sup>\* &#</sup>x27;ಕ್ರಿಶ್ಚಿಯನ್ ಕನೈಯರವೋಲ್ ಕ್ರಾಪು ಕತ್ತರಿಸಿ, ಸಪ್ತವರ್ಣದ ಜಾಹಿರಾತು ಗಳ ಪೋಲ್ ಎಸೆದು, ಬಸ್ಸನಡರುತಲಿಹರು...ಇವು ಈಚಿಗೆ ಪ್ರಕಟವಾಗಿರುವ ಕವನ ವೊಂದರಲ್ಲಿ ಕಾಣಬರುವ ಪದ ಪುಂಜಗಳು'. ಇನ್ನೂ ಅನೇಕ ಕವನಗಳಲ್ಲಿ ಈ ಬಗೆಯ ಸಿದರ್ಶನಗಳು ದೊರೆಯುತ್ತವೆ.

ಕವಿಗಳು ಸಂಸ್ಕೃತವಾಕ್ಯಗಳನ್ನು ಕನ್ನಡ ಪದ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಸೇರಿಸುತ್ತಿದ್ದಂತೆ ಇಂಗ್ಲಿಷ್ ವಾಕ್ಯಗಳನ್ನೇ ಕವಿತೆಯಲ್ಲಿ ಹುಗಿಸುವ ಚಟವೋ ಹಟವೋ ಕಂಡುಬರುತ್ತಿದೆ. ಕಾವ್ಯ ದಲ್ಲಿ ಇಂಗ್ಲೀಷು, ಹಿಂದೂಸ್ತಾನಿ (ಇಲ್ಲ, ಹಿಂದಿ) ಮೊದಲಾದ ಪರಭಾಷೆಯ ಮಾತು ಗಳನ್ನು ಬಳಸುವಾಗ, ಅನಿವಾರ್ಯವಾದರೆ ಹೊರತು, ಬಹು ಕಟ್ಟುನಿಟ್ಟಾಗಿರುವುದು ಒಳ್ಳೆಯದು. ಕನ್ನಡ ಸಂಸ್ಕೃತ ಮೇಳೈಸುವಂತೆ, ಕನ್ನಡದೊಂದಿಗೆ ಇತರ ಭಾಷೆಗಳು ಅಷ್ಟಾಗಿ ಕೂಡಿಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಅತಿಯಾದ ಸಂಸ್ಕೃತವೇ ಕೂಡದೆನ್ನುವಾಗ, ನೆನ್ನೆ ಮೊನ್ನೆಯ ಪರಿಚಯದ ಹೊಸ ಭಾಷೆಗಳೀಗೇಕೆ ಸಲ್ಲದ ಮರ್ಯಾದೆ? ಮಾವನಿಗೇ ಮಣೆ ಹಾಕದಿರುವಾಗ ಮೈದುನನಿಗೆ ಹಾಕಬಹುದೆ? ಸಂಸ್ಕೃತದ ಕೃಪಾಣ ಎಷ್ಟರ ಮಟ್ಟಿಗೆ ಆತ್ಮಹತ್ಯೆಗೆ ಸಾಧಕವೋ, ಇಂಗ್ಲಿಷಿನ ರಿವಾಲ್ವರೂ, ಹಿಂದೂಸ್ತಾನಿಯ (ಹಿಂದಿಯ) ಬಾಕುವೂ ಅಷ್ಟರಮಟ್ಟಿಗೇ ಆತ್ಮಘಾತುಕಆಯುಧಗಳೆಂಬುದನ್ನು ಮರೆ ಯಬಾರದು.

- (೨) ಕಥೆ, ಕಾದಂಬರಿ, ನಾಟಕ, ಜೀವನಚರಿತ್ರೆ ಮೊದಲಾದ ಲಲಿತಪ್ರಕಾರದ ಗದ್ಯಗ್ರಂಥಗಳು ಕೂಡಿದ ಮಟ್ಟಗೂ ಸರಳವಾದ ಹೊಸಗನ್ನ ಡದಲ್ಲಿಯೇ ಇರಬೇಕು. ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಸೊಗಸು ಸಾಧಿಸುವ ಉದ್ದೇಶದಿಂದ (ಸಂಸ್ಕೃತ ಪದಗಳ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ) ಮುದ್ದ ಣನ ಆದರ್ಶವನ್ನು ಅನುಸರಿಸಬಹುದು. ಇಂಗ್ಲಿ ಷ್ ಮತ್ತು ಇತರ ಭಾಷೆಗಳ ಪದಗಳ ಮಿಶ್ರಣದಲ್ಲಿ ತುಂಬ ಎಚ್ಚರಿಕೆಬೇಕು ನಾಟಕ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಕೂಡ ಕೈಲಾಸಂ ಅವರ ಮಾರ್ಗ ಅನುಕರಣಕ್ಕಾಗಿಯಲ್ಲ. ವಿದ್ಯಾವಂತ ಕನ್ನಡಿಗರ ಕನ್ನಡತನವನ್ನು ಅವರು ವಿಡಂಬನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ; ನಾವು ಎಂತಹ ಆತ್ಮಘಾತುಕ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಅನು ಸರಿಸುತ್ತಿದ್ದೇವೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಭೂತಕನ್ನಡಿ ಹಿಡಿದು ತೋರಿಸಿದ್ದಾರೆ; ನಿತ್ಯಗಟ್ಟಳೆಯ ಮಾತುಕತೆಯಲ್ಲಿ ಕೂಡ ಆ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಅನುಸರಿಸದಿರುವುದೇ ನಾವು ಅವರಿಗೆ ತೋರಿಸಬಹುದಾದ ಅತ್ಯಂತ ಹೆಚ್ಚಿನ ಗೌರವ. ಕಥೆಯಲ್ಲಿ ಇಂಗ್ಲಿ ಷರವನ ಪಾತ್ರವೊಂದು ಇದ್ದ ರೆ, ಅವನ ಮಾತುಕತೆಯೆಲ್ಲವನ್ನೂ ಇಂಗ್ಲೀಷಿನಲ್ಲಿಯೇ ಹೇಗೆ ಬರೆಯುವುದಿಲ್ಲವೋ, ಹಾಗೆಯೇ ನಮ್ಮವರ ಮಿಶ್ರಭಾಷೆಯನ್ನೂ ಕಥೆ ಕಾದಂಬರಿ ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ಯಥಾ ವತ್ತಾಗಿ ಇಳಿಸಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಅಲ್ಲೊಂದು ಇಲ್ಲೊಂದು ಪದ ಉಪಯೋಗಿಸಿ ಪಾತ್ರದ ಮಾತುಕತೆಯ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಸೂಚಿಸಿದರೆ ಸಾಕು.
- (೩) ವಿಜ್ಞಾನ, ತತ್ತ್ವ, ಇತಿಹಾಸ, ಮೊದಲಾದ ನಾನಾ ವಿಚಾರಗಳನ್ನು ಕೆಳಗಿನ ಮಟ್ಟದ ವಿದ್ಯಾರ್ಧಿಗಳಿಗೆ ತಿಳಿಯಹೇಳುವ (ಭಾಷೇತರ) ಪಡ್ಯ ಪುಸ್ತಕ ಗಳಲ್ಲಿಯೂ ವಿಷಯನಿರೂಪಣೆ ಕೂಡಿದ ಮಟ್ಟಿಗೆ (ಮೇಲ್ಕಂಡ ನಿಯಮಗಳಿಗೆ ಒಳ ಪಟ್ಟ) ಬಳಕೆಯ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿರಬೇಕು. ಅನಿವಾರ್ಯವಾದ ಕಡೆ ಮಾತ್ರ ರೂಢಿಯ ಸಂಸ್ಕೃತದ ಇಲ್ಲವೆ ಇಂಗ್ಲೀಷಿನಲ್ಲಿನ ಪಾರಿಭಾಷಿಕ ಪದಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಬಹುದು.
- (೪) ವೈಜ್ಞಾನಿಕ ವಿಷಯಗಳು ಮೊದಲಾದ ಶಾಸ್ತ್ರ ವಿಚಾರಗಳ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ನಿರೂಪಣ ಭಾಗವೆಲ್ಲ ಸಾಧ್ಯವಾದ ಮಟ್ಟಿಗೂ ಸರಳವಾದ ಹೊಸ ಕನ್ನಡದಲ್ಲಿ ಇದ್ದು,

ವಾರಿಭಾಷಿಕ ಶಬ್ದ ಗಳು ಮಾತ್ರ ಅನ್ಯ ಭಾಷೆಯವಾಗಿರಬಹುದು. (ಈ ವಾರಿಭಾಷಿಕ ಶಬ್ದ ಗಳು ಇಂಗ್ಲಿ ಷಿನಲ್ಲಿ ರೂಢಿಯಲ್ಲಿರುವವಾಗಿರಬೇಕೆ, ಸಂಸ್ಕೃತ ಭಾಷೆಯ ಸಹಾಯ ದಿಂದ ಕಲ್ಪಿಸಿದವಾಗಬೇಕೆ ಎಂಬ ವಿಚಾರ ಜಟಿಲವಾದದ್ದು; ಈ ಲೇಖನದ ವ್ಯಾಪ್ತಿಗೆ ಹೊರತಾದದ್ದು.)

(೫) ಈ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ ವೃತ್ತ ಪತ್ರಿಕೆಗಳವರ ಹೊಸೆ ಹಿರಿಯದು. ಸಾಮಾನ್ಯ ಜನರ ಶಬ್ದಕೋಶವನ್ನು ಬೆಳಸುವವರು ಅವರು. ಅವರು ಹೊಸ ಹೊಸ ಶಬ್ದ ಗಳನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸುವಾಗ ಮೇಲ್ಕಂಡ ನಿಯಮಗಳ ಆಶಯವನ್ನು ಗಮನದಲ್ಲಿರಿಸಿ ಕೊಂಡು, ಕನ್ನಡದ ಜಾಯಮಾನಕ್ಕೆ ಒಗ್ಗುವಂತೆ ಶಬ್ದ ಸೃಷ್ಟಿಮಾಡಿದರೆ, ಕನ್ನಡದ ಉಳಿವಿಗೂ ಉಪಕಾರವಾಗುವುದು. ಅವರು ಪದೇ ಪದೇ ಉಪಯೋಗಿಸುವ ಮಾತುಗಳೇ ಜನರ ಬಾಯಲ್ಲಿ ನಿಲ್ಲುವುದು; ಅವು ಕ್ರಮೇಣ ಗ್ರಂಥದ ಭಾಷೆಗೂ ನುಗ್ಗುತ್ತವೆ. (ಉದಾ: – ಕೆಲವು ಪತ್ರಿಕೆಗಳ ಸುದ್ದಿ ಸಮಾಚಾರಗಳಲ್ಲಿ, 'ಜವಾಬ್ದಾರಿ', 'ಬದಲಾವಣೆ', 'ವಾಪಸ್ಸಾದರೂ' ಎಂಬ ಮಾತುಗಳು ಕಣ್ಣಿಗೆ ಬೀಳುತ್ತಲೇ ಇರುತ್ತವೆ. 'ಜವಾಬ್ದಾರಿಯುತ' ಎಂಬ ಸಮಾಸಪದವೂ ಸೃಷ್ಟಿಯಾಗಿ ಹೋಗಿದೆ! 'ಹೊಣೆ', 'ಮಾರ್ಪಾಟು' 'ಹಿಂದಿರುಗಿದರು' ಎಂಬ ಕನ್ನಡ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಬಳಸಬಹುದಲ್ಲವೆ?)

ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ, ಭಾರತವ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಪೂರ್ವದಲ್ಲಿ ಆಡಿದ ' ಶ್ರೀ' ಯವರ ಹಿತವಚನ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯೋತ್ತರವ ಈ ಕಾಲಕ್ಕೂ ಬಹುಮಟ್ಟಿಗೆ ಅನ್ವಯಿಸುತ್ತದೆ. ರಾಜಭಾಷೆ ಈಗಿನಂತೆ ಇಂಗ್ಲೀನೇ ಇದ್ದು, ಹಿಂದಿ ರಾಷ್ಟ್ರಭಾಷೆಯಾಗಿ ಪ್ರಚಾರಗೊಳ್ಳುತ್ತಿರಲಿ; ಇಲ್ಲವೆ, ಹಿಂದಿಯೇ ರಾಜಭಾಷೆಯೂ ರಾಷ್ಟ್ರಭಾಷೆಯೂ ಆಗಿ ಪಟ್ಟಕ್ಕೇರಲಿ: ಕನ್ನಡಿಗರಾದ ನಮ್ಮ ನಿಲುವು ಒಂವೇ, ಅಮ ಸುಸ್ಪಷ್ಟ. ಇಂಗ್ಲಿಷರ ಸಂಪರ್ಕದಿಂದ ಜೋಡು ಪರಾಯಿ ಧರಿಸುವುದನ್ನು ಕಲಿತೆವು: ಆದರೆ, ಆ ವೇಷದಲ್ಲಿ ನಾವು ಇನ್ನೂ ದೇವರ ಪೂಜೆಮಾಡುವುದನ್ನು ಕಲಿತಿಲ್ಲ. ಹಾಗೆಯೇ, ಬಲಾತ್ಕಾರವಾಗಿ ಎಲ್ಲರೂ ಹಿಂದಿಯನ್ನು ಕಲಿಯಬೇಕಾಗಿ ಬಂದರೂ, ಕಲಿತದ್ದನ್ನು ಯಾವ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕೋ ಹಾಗೆ ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಳ್ಳವೆ, ಅನಾವಶ್ಯಕ ವೆನಿಸಿದರೆ ಕಲಿತದ್ದನ್ನು ಮರೆಯುವ, ಹಕ್ಕೂ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವಾ ನಮಗುಂಟಷ್ಟೆ? ಹಿಂದಿಯಿಂದಲೂ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಉಪಕಾರವಾಗುವುದಿದ್ದರೆ ಆಗಲಿ. ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲದ ಹಿಂದಿಯ ಮಾತುಗಳೂ ಬರಲಿ; ಬೇಡವೆನ್ನುವುದಿಲ್ಲ. \* ಎರಡಲ್ಲ, ಇಪ್ಪತ್ತು ಭಾಷೆ

<sup>\*</sup> ದೇವನಾಗರಿ ಲಿಪಿಯನ್ನೇ ಭಾರತದ ಭಾಷೆಗಳಿಗೆಲ್ಲಾ ಏಕೆ ಅಂಗೀಕರಿಸಬಾರ ದೆಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ಈಗ ಎದ್ದು, ಪ್ರಚಾರಗೊಳ್ಳುತ್ತಿದೆ. ಕನ್ನಡದ ಲಿಪಿಯನ್ನು ಕೈಬಿಟ್ಟು ನಾಗರಿ ಲಿಪಿಯನ್ನು ಇಟ್ಟುಕೊಂಡರೆ, ಓದುಬರಹಬಲ್ಲ ಅವುೃತ್ಪನ್ನ ಜನರು ಕನ್ನಡ ಹಿಂದಿ ಎಂಬ ಭೀದವನ್ನೇ ಮರೆತು, ಕನ್ನಡ ನುಡಿಗಳ ಅಳಿವಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗಬಹುದು. ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ, ನಾಗರಿಲಿಪಿಯನ್ನು ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಒಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳಲಾಗುದು.

ಗಳನ್ನು ಕಲಿಯೋಣ: ಆದರೆ, ಕನ್ನಡವನ್ನು ಮರೆಯದಿರೋಣ. ತಿಳಿವಳಿಕೆ ಸಾಲದೆಯೋ ಉಪೇಕ್ಷೆಯಿಂದರೋ 'ಧೋರಣೆ' ಯಿಂದಲೋ ನಮ್ಮ ನುಡಿಯನ್ನು ನಾವು ಮರೆಯುತ್ತ ತೊರೆಯುತ್ತ ಬಂದರೆ ಅದರ ಅಳಿವು; ನಮ್ಮದೆಂಬ ಸಹಜವಾದ ಮಮತೆಯಿಂದ ಅಳಿದು ಉಳಿದಿರುವಷ್ಟನ್ನಾದರೂ ಪೊರೆಯುತ್ತ ಬಂದರೆ, ಅದರ ಉಳಿವು. ಹೀಗೆ, ಕನ್ನಡ ನುಡಿಯ ಅಳಿವು-ಉಳಿವು ನಮ್ಮ ಕೈಯಲ್ಲೇ ಇದೆ. ಉಳಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕಾದದ್ದು ನಮ್ಮ ಪರಮ ಕರ್ತವ್ಯವೆಂದು ಬೇರೆ ಹೇಳಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ ವಷ್ಟೆ?

ಎಂ. ವಿ. ಸೀತಾರಾಮಯ್ಯ

## ಪ್ರಾಚೀನ ಭಾರತದ ಅಳತೆಗಳು

ವಿಜ್ಞಾನವು ಈಗ ಮುಟ್ಟರುವ ಉನ್ನತಪದವಿಗೆ ಮುಖ್ಯವಾದ ತಳಹದಿಯಾವು ದೆಂದರೆ ನಿಷ್ಕರ್ಷೆಯಿಂದ ಕೂಡಿದ ಅಳತೆಯೇ. ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಪದಾರ್ಥದ ಅಳತೆಗೂ ಅದೇ ಜಾತಿಯ ಒಂದು ಗೊತ್ತಾದ ಸರಿವಾಣವನ್ನು ಆದರ್ಶವಾಗಿ ಇಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬೇಕಾ ಗುತ್ತದೆ. ಅನಂತರ ಆ ಪದಾರ್ಥದ ಪರಿಮಾಣವನ್ನು ಈ ಆದರ್ಶದೊಡನೆ ಹೋಲಿಸಲು ಸಲಕರಣೆಗಳು ಬೇಕಾಗುತ್ತವೆ ಈಗಿನ ವಿಜ್ಞಾ ನಪ್ರಯೋಗಶಾಲೆಗಳಲ್ಲಿ ಬಹು ನಿಷ್ಕೃಷ್ಟ ವಾದ ಅಳತೆಗಳಿಗೆ ಬೇಕಾಗುವ ಯಂತ್ರೋಪಕರಣಗಳು ಹೇರಳವಾಗಿವೆ. ಹಿಂದಿನ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇಂತಹ ಸಲಕರಣೆಗಳೂ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಆಗಿನ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅವುಗಳ ಆವಶ್ಯ ಕತೆಯೂ ಕಂಡುಬಂದಿರಲಿಲ್ಲ. ಆಗ ಅಳತೆಗಳು ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಬೇಕಾಗುತ್ತಿದ್ದು ದು ವಾಣಿಜ್ಯದಲ್ಲಿಯೇ ಹೊರತು ವಿಜ್ಞಾನದಲ್ಲಲ್ಲ. ಆದರೂ ಆಗಿನ ಅಳತೆಗಳ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಪರೀಕ್ಷ್ಮೆಮಾಡುವುದು ವಿಜ್ಞಾನದ ಚರಿತ್ರಿಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಉಪಯುಕ್ತವಾದುದೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ಹಿಂದಿನ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ನನ್ನು ದೇಶದಲ್ಲಿ ಯಾನ ರೀತಿಯ ಅಳತೆಗಳು ಪ್ರಚಾರದಲ್ಲಿದ್ದು ವೆಂಬುದನ್ನು ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಪರಿಶೀಲಿಸುವುದೇ ಈ ಲೇಖನದ ಉದ್ದೇಶ. ಈ ವಿಷಯವನ್ನು ಹಿಂದೆ ಪರಿಶೀಲಿಸಿರುವ ಲೇಖನಗಳು ಯಾವುದೂ ಈ ಲೇಖಕನ ಗಮನಕ್ಕೆ ಬಂದಿಲ್ಲ. ಅಂತಹ ಲೇಖನಗಳಿವೆಯೇ ಎಂಬುದನ್ನು ಹುಡು ಕಲು ಬೇಕಾದ ಕಾಲವೂ ಪುಸ್ತಕಭಾಂಡಾಗಾರಸಂಪತ್ತೂ ದೊರೆಯುವಂತೆಯೂ ಇಲ್ಲ. ಈ ಕಾರಣಗಳಿಂದ ಈ ಲೇಖನವು ಅಪೂರ್ಣವಾಗಿಯಾಗಲಿ, ಚರ್ವಿತಚರ್ವಣವಾಗಿ ಯಾಗಲಿ ಕಂಡುಬಂದರೆ, ಓದುಗರ ಮತ್ತು ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಕ್ಷಮೆಯನ್ನು ಬೇಡು ತ್ತೇನೆ. ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಗುಣ, ಧ್ಯೇಯ, ಸಾಧನೆ, ಇವುಗಳ ವಷಯದಲ್ಲಿ ನನ್ಗೆ ಇರುವ ಗೌರವದ ಗುರುತಾಗಿ ಈ ಲೇಖನವನ್ನು ಬರೆದಿರುವುದ ರಿಂದಲೂ, ಕನ್ನಡ ವಾಙ್ಮಯದಲ್ಲಿ ಸರ್ವತೋಮುಖವಾದ ಬೆಳವಣಿಗೆಯಾಗಬೇಕೆಂಬ ಅವರ ಸಂಕಲ್ಪಕ್ಕೆ ಈ ಲೇಖನದಿಂದಲೂ ಯತ್ಕಿಂಚಿತ್ ಉಪಯೋಗವಾಗಬಹುದಾದುದ ರಿಂದಲೂ, ವಾಚಕರು ಇದನ್ನು ಸಾನಧಾನವಾಗಿ ಪರಿಶೀಲಿಸುವರೆಂದು ನಂಬಿದ್ದೇನೆ. ಇಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವ ಸಂಗತಿಗಳಿಗೆ ಕೌಟಿಲೀಯ ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರವೂ (ಡಾಕ್ಟರ್ ಆರ್. ಶಾಮಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಸಂಪಾದಿಸಿದುದು), ರಾಜಾ ರಾಧಾಕಾಂತದೇವ್ ಅವರ ಶಬ್ದ ಕಲ್ಪದ್ರು ಮವೆಂಬ ಮಹಾಕೋಶದಲ್ಲಿ ಅಲ್ಲಲ್ಲೇ ದೊರೆಯುವ ಉಲ್ಲೇಖಗಳೂ ಆಧಾರವಾಗಿವೆ. ಇವಲ್ಲದೆ ಬೇರೆ ಆಕರಗಳನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸಲು ಅವಕಾಶ ದೊರೆತಿಲ್ಲ.

ವಿಜ್ಞಾನದಲ್ಲಿ ಪರಿಶೀಲನೆಗೆ ಬರುವ ನಾನಾ ಪದಾರ್ಥಗಳಿಗೆಲ್ಲಾ ದೇಶ, (Space), ಕಾಲ (time) ಮತ್ತು ಜಡತ್ವ (mass)ಗಳೆಂಬ ಮೂರು ಆಧಾರವಾಗಿವೆ. ಅದರಲ್ಲಿ ದೇಶದ ಅಳತೆಗೆ ಉದ್ದದ ಅಳತೆಯೇ ಮೂಲ. ಕಾಲದ ಗಣನೆಗೆ ಪೃಥ್ವಿಯ

ಚಲನೆಯೇ ಆದರ್ಶ. ಜಡತ್ವದ ಅಳತೆಗೆ ತ್ರಾಸಿನ ಮೂಲಕ ತಿಳಿಯುವ ತೂಕವೇ ಆಧಾರ. ಈ ಮೂರು ಪದಾರ್ಥಗಳ ಅಳತೆಯು ಸಾಧ್ಯವಾದ ಮೇಲೆ ಇತರ ಎಲ್ಲಾ ಪದಾರ್ಥಗಳಿಗೂ ಆದರ್ಶಮಾನಗಳನ್ನೂ. ಅಳತೆಮಾಡುವ ರೀತಿ ಮತ್ತು ಬೇಕಾದ ಸಾಧನಗಳು, ಇವುಗಳನ್ನೂ ಸಿದ್ಧ ಪಡಿಸಿಕೊಳ್ಳಬಹುದು. ಹಿಂದಿನಿಂದಲೂ ಈ ಮೂರು ಪದಾರ್ಥಗಳು ಅಳತೆಗೆ ಗುರಿಯಾಗಿವೆ. ಈ ಕಾರಣಗಳಿಂದ ಉದ್ದ, ತೂಕ ಮತ್ತು ಕಾಲ, ಈ ಮೂರರ ಅಳತೆಯ ವಿಷಯವನ್ನು ಮಾತ್ರ ಇಲ್ಲಿ ಪ್ರಸ್ತಾಪಿಸಲಾಗು ತ್ತದೆ.

**ಉದ್ದ** — ಉದ್ದ ದ ಅಳತೆಗೆ ಮೊದಲಿನಿಂದಲೂ ಮನುಷ್ಯ ದೇಹದ ನಾನಾ ಭಾಗ ಗಳೇ ಆದರ್ಶವಾಗಿ ಬಂದಿವೆ. ಅಂಗುಲ, ಗೇಣು, ಮೊಳ, <sup>"</sup>ಮಾರು, ಅಡಿ, ಹಸ್ತ, ಆಳುದ್ದ ಮುಂತಾದ ಹೆಸರುಗಳೇ ಇದಕ್ಕೆ ಸಾಕ್ಷಿ. ನಮ್ಮ ಪ್ರಾಚೀನರೂ ಇದೇ ಅಳತೆ ಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಅತಿ ಎತ್ತರವೂ, ಅತಿ ಕುಳ್ಳೂ ಅಲ್ಲದ ಮನುಷ್ಯನ ಮಧ್ಯದ ಬೆರಳಿನ ಮಧ್ಯದ ಗಿಣ್ಣೇ ಅಂಗುಲ("ಮಧ್ಯಮಸ್ಯ ಪುರುಷಸ್ಯ ಮಧ್ಯಮಾಯಾ ಅಂಗುಲ್ಯಾ ವ.ಧ್ಯಪ್ರಕರ್ಸೋವಾಬ್ಗುಲಮ್" ಎಂದು ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರ). ಹೆಬ್ಬೆಟ್ಟನ್ನೂ ಕಿರಿಬೆರಳನ್ನೂ ಚಾಚಿದರೆ ಒಂದರ ತುದಿಯಿಂದ ಇನ್ನೊಂದು ತುದಿಗೆ ಇರುವ ದೊರವೇ ವಿತಸ್ತಿ ಅಥವಾ ಗೇಣು (ವಿತಸ್ತಿ: ವಿಸ್ತೃತಸಕನಿಷ್ಠಾಂಗುಷ್ಟ:-ಶಬ್ದ ಕಲ್ಪದ್ರುಮ). ಒಂದು ವಿತಸ್ತಿಗೆ ಹನ್ನೆರಡು ಅಂಗುಲಗಳು (ದ್ವಾದಶಾಂಗುಲೀವಿತಸ್ತಿ: ಛಾಯಾ ಪೌರುಷಂಚ—ಅ.ಶಾ. ಛಾಯಾವುರುಷ ಎಂಬುದರ ವಿಷಯವನ್ನು ಕಾಲಮಾನದಲ್ಲಿ ತಿಳಿಸುತ್ತೇವೆ). ಹೀಗೆ ಹಿಂದಿನ ಅಂಗುಲವೆಂಬುದು ಈಗ ಉಪಯೋಗದಲ್ಲಿರುವ ಇಂಚ್ ಎಂಬ ಅಳತೆಗಿಂತಲೂ ಚಿಕ್ಕದು. ಒಂದು ಗೇಣಿಗೆ ಸುಮಾರು ಒಂಬತ್ತು ಇಂಚುಗಳಾದರೆ ಒಂದು ಅಂಗುಲವು ಮುಕ್ಕಾಲು ಇಂಚ್ ಎಂದಾಯಿತು. ಈ ಅಂಗುಲ ವೆಂಬ ಅಳತೆಯು ಪ್ರಾಚೀನದೇಶಗಳಲ್ಲಿಲ್ಲಾ ಪ್ರಚಾರದಲ್ಲಿತ್ತು. ಆಗಿನ ಕಾಲದ ಕಟ್ಟಡಗಳಲ್ಲಿ ದೊರೆಯುವ ಗುರುತುಗಳಿಂದ ಈಜಿಪ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಅಂಗುಲವು 0.727 ಇಂಚ್ ಆಗಿತ್ತೆಂದು ನಿರ್ಧರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಹೀಗೆಯೇ ಅಸ್ಸಿರಿಯಾದಲ್ಲಿ 0.730, ಸರ್ಷಿಯದಲ್ಲಿ 0.734, ಸಿರಿಯಲ್ಲಿ 0.728 ಇಂಚಿಗೆ ಒಂದು ಅಂಗುಲವೆಂದು ಕಂಡು ಬರುತ್ತದೆ. (Encyclopaedia Britannica XI Edition, vol. 28, p. 483) ಅಳತಿಮಾಡಲು ಕೋಲುಗಳನ್ನೂ ಹಗ್ಗೆ ಗಳನ್ನೂ ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಿದ್ದ ರೆಂದು ಊಹಿಸ ಬಹುದು ದಂಡ, ರಜ್ಜು ಎಂಬ ಅಳತೆಗಳೇ ಇದನ್ನು ಸೂಚಿಸುತ್ತವೆ. (ಕಾಳಿ ದಾಸನ ಕುಮಾರ ಸಂಭವದಲ್ಲಿನ " ಸ್ಥಿ ತಃ ಸೃಥಿವ್ಯಾ ಇನಮಾನದಂಡಃ" ಎಂಬುದನ್ನು ಜ್ಞಾಪಿಸಿಕೊಳ್ಳಬಹುದು.) ಈ ಅಳತೆಗಳಿಲ್ಲಾ ಅಂಗುಲವನ್ನು ಒಂದು ಸಂಖ್ಯೆಯಿಂದ ಗುಣಿಸುವುದರಿಂದಲೂ ಭಾಗಿಸುವುದರಿಂದಲೂ ಏರ್ಪಡುತ್ತವೆ. ಈ ಅಳತೆಗಳು ಯಾವುವೆಂದರೆ:---

8 ಸರಮಾಣುಗಳು= 1ತೇರಿನ ಚಕ್ರದಿಂದ ಹಾರುವ ಹನಿ (ರಥಚಕ್ರವಿಪ್ರುಟ್)

- 8 ತೇರಿನ ಚಕ್ರದ ಹನಿಗಳು=1ಹೇನಿನಮೊಟ್ಟೆ (ಲಿಕ್ಸ್= ಯೂಕಾಂಡಮ್)
- 8 ಹೇನಿನ ಮೊಟ್ಟೆಗಳು= 1 ಹೇನಿನ ಹೊಟ್ಟೆ (ಯುಕಾಮಧ್ಯಃ)
- 8 ಹೇನಿನ ಹೊಟ್ಟೆಗಳು= ! ಜವೆಗೋಧಿಯ ಕಾಳಿನ ಅಗಲ (ಯವಮಧ್ಯಃ) [ಇಲ್ಲಿ ಹೊಟ್ಟು ತೆಗೆದ ಗೋಧಿಯ ಕಾಳೆಂದು ಕಾಲಿಕಾಪುರಾಣದಿಂದ ತಿಳಿಯಬರುತ್ತದೆ].

8 ಗೋಧಿಯ ಕಾಳಿನ ಅಗಲ= 1ಅಂಗುಲ.

ಈ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ಅಂಗುಲವನ್ನು ವಿಭಾಗಿಸಿದ್ದರೂ ಆಗಿನ ಕಾಲದ ಅಳತೆಯು ಆಷ್ಟು ನಿಷ್ಕೃಷ್ಟವಾಗಿತ್ತೆಂದು ಭಾವಿಸಬಾರದ . ಇಲ್ಲಿ ಒಂದು ವರಮಾಣುವೆಂಬುದು ಒಂದು ಅಂಗುಲದ 32768ನೆಯ ಭಾಗವೆಂದು ಲೆಕ್ಕದಿಂದ ತಿಳಿದುಬರುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಈಗಿನ ಭೌತಪ್ರಯೋಗಶಾಲೆಗಳಲ್ಲಿ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ದೊರಕುವ ಚಲಿಸುವ ಸೂಕ್ಷ್ಮ 👃 ದರ್ಶಕದಿಂದ ( ${f Travelling}$  Microscope ) ಒಂದು ಇಂಚಿನ 2540ನೆಯ ಭಾಗ ದಷ್ಟು ಉದ್ದವನ್ನು ಎಂದರೆ ಹಿಂದಿನ ಅಂಗುಲದ 1905ನೆಯ ಭಾಗವನ್ನು ಮಾತ್ರ ಅಳೆಯಬಹುದು. ಇದಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚು ನಿಷ್ಕೃಷ್ಟವಾದ ಅಳತೆಗೆ ಅತ್ಯಂತ ಬೆಲೆ ಬಾಳುವ ಸಾಧನಗಳು ಬೇಕು. ಆದರೆ ನಮ್ಮ ಪೂರ್ವಿಕರ ಅಳತೆಯು ಒಂದು ವರ ಮಾಣುವನ್ನು ಅಳಿಯುವಷ್ಟು ನಿಷ್ಕೃಷ್ಟವಾಗಿತ್ತೆಂದು ಸರ್ವಧಾ ತಿಳಿಯಬಾರದು ಏಕೆಂದರೆ ಭಾಗವತ (3ನೆಯ ಸ್ಕಂಧ, 11ನೆಯ ಅಧ್ಯಾಯ, 5ನೆಯ ಶ್ಲೋಕ-'ಅಣು ರ್ವ್ವೌಪರಮಾಣೂಸ್ಯಾತ್ತ್ರಸರೇಣುಸ್ತ್ರಯಃಸ್ಮೃತಃ । ಜಾಲಾರ್ಕರಶ್ಮ್ರ<mark>್ಯವಗತ</mark>ಃ ಖಮೇವಾನುಪತನ್ನ ಗಾತ್ ॥ ') ದ ಮತದಂತೆ ಬಿಸಲು ಕೋಲಿನಲ್ಲಿ ಕಾಣುವ ರವೆಯು (mote in a sunbeam) 6 ಪರಮಾಣುಗಳೆಂದು ಕಂಡು ಬರುತ್ತದೆ. ಇಂತಹ 4ರವೆಗಳು ಒಂದು ಹೇನಿನ ಮೊಟ್ಟಿ ("ಜಾಲಾಂತರಗತೇಭಾನೌ ಯಚ್ಚಾಣುರ್ದೃಶ್ಯತೇ ರಜಃ। ತೈಶ್ಚ ತುರ್ಭಿರ್ಭವೇಲ್ಲಿಕ್ಸ್ನಾ ಲಕ್ಸ್ನಾ ಷಡ್ಫಿಶ್ಚ ಸರ್ಷವಃ "—ಶಬ್ದ ಚಂದ್ರಿ ಕಾ) ಎಂದರೆ 24 ವರಮಾಣುಗಳು ಒಂದು ಹೇನಿನ ಮೊಟ್ಟೆಯಿಂದಾಯಿತು. ಕೌಟಲ್ಯನ ಮತದಂತೆ ಒಂದು ಹೇನಿನ ವೊಟ್ಟಿಗೆ 64ಪರಮಾಣಗಳು. ಹೀಗೆ ಮತಭೇದವಿರುವುದಲ್ಲದೆ ಬಿಸಿಲು ಕೋಲಿನಲ್ಲಿ ಕಾಣುವ ರವೆಯ ಪರಿಮಾಣದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಈ ಯಾವ ಅಭಿಸ್ರಾಯವೂ ಸರಿಯಾದುದಲ್ಲ. ಇಂತಹ ರವೆಯು ಸೂಕ್ಷ್ಮದರ್ಶಕಕ್ಕೆ ಕಾಣದಂತಹ ಸೂಕ್ಷ್ಮಕಣ ವೆಂದು ವೈಜ್ಞಾನಿಕಮತ. ಅಲ್ಲದೆ ಪರ್ಷಿಯಾಗೇಶದ ಹಿಂದಿನ ಕಾಲದ ಅಳತೆಯಂತೆ  $m{6}$  ಯವಕ್ಕೆ 1 ಅಂಗುಸ್ವ, 10ಅಂಗುಸ್ವ=1 ವಿತಸ್ತಿ, 2ವಿತಸ್ತಿ=1ಅರಸ್ನಿ, 360ಅರಸ್ನಿ= 1 ಅಸ್ಪರಸ ಎಂದು ತಿಳಿದು ಬಂದಿದೆ ನಮ್ಮ ಲ್ಲಿ 1 ವಿತಸ್ತಿ= 12ಅಂಗುಲ, 1ಅಂಗುಲ=8ಯವ ಎಂದಾಯಿತು. ('ಯವೋದರೈರಂಗುಲಮಷ್ಟಸಂಖ್ಯೈಃ'— ಭಾಸ್ಕರಾಚಾರ್ಯ).

2ವಿತಸ್ತಿಗಳು= 1ಅರತ್ನಿ ಅಥವಾ ಹಸ್ತ ('ದ್ವಿವಿತಸ್ತಿರರತ್ನೀ ಪ್ರಾಜಾಪತ್ಯೋ ಹಸ್ತೇ'—ಅ,ಶಾ.)

4ಅರತ್ನಿ ಗಳು=1ದಂಡ ಅಥವಾ ಧೆನುಸ್. ('ಹಸ್ತೋಂಗುಲೈಸ್ಷ್ಮಡ್ಗು ಣಿತೈಕ್ಟ ತುರ್ಭಿಃ'—ಭಾಸ್ಕರಾಚಾರ್ಯ).

10ದಂಡಗಳು= 1 ಹಗ್ಗ (ರಜ್ಜು)

1000ದಂಡಗಳು=1ಗೋರುತ (ಹಸುವಿನ ಕೂಗು ಕೇಳಿಸುವಷ್ಟು ದೂರ) 4ಗೋರುತ=1ಯೋಜನ.

[2ಗೋರುತ=1ಕ್ರೋಶ] ('ಹಸ್ತೈಶ್ಚತುರ್ಭಿ ರ್ಭವತೀಹದಂಡ: ಕ್ರೋಶಃ ಸಹಸ್ರದ್ವಿತಯೇನ ತೇಷಾಮ್  $\parallel$  '— ಭಾಸ್ಕರಾಚಾರ್ಯ).

ಇದರಿಂದ ಒಂದು ಹಸ್ತ ಅಥವಾ ಅರತ್ನಿ ಎಂದರೆ 24ಅಂಗುಲ ಅಥವಾ 18ಇಂಚ್ ಎಂದರೆ ಒಂದು ಮೇಳ ಎಂದಾಯಿತು. ಒಂದು ದಂಡ ಅಥವಾ ಕೋಲು= 4ಅರತ್ನಿ ಗಳು ಎಂದರೆ 6 ಆಡಿ ಅಥವಾ ಒಂದು ಪುರುಷಪ್ರಮಾಣ (ಮನುಷ್ಯನ ಎತ್ತರ. ' ಚತುರರತ್ನಿ ರ್ದಂಡೋ ಧನುಃ, ನಾಲಿಕಾಪೌರುಷಂ ಚ'—ಅ.ಶಾ.) 1ಗೋರುತ= 6000ಅಡಿ=  $1_{\frac{3}{2}}$  ಮೈಲಿ. ಒಂದು ಗೋರುತಕ್ಕೇ ಒಂದು ಕ್ರೋಶವೆಂದೂ, 4ಕ್ರೋಶಕ್ಕೆ 1 ಯೋಜನವೆಂದೂ ಮತ್ತೊಂದು ಮತ. ಭಾಸ್ಕರಾಚಾರ್ಯರ ಮತ ದಂತೆಯೂ ನಾಲ್ಕು ಕ್ರೋಶಕ್ಕೆ ಒಂದು ಯೋಜನವಾದರೂ ಒಂದು ಕ್ರೋಶಕ್ಕೆ 2000ದಂಡಗಳೆಂದು ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ ಇದಕ್ಕೆ ಎರಡರಷ್ಟಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಯೋಜನದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಭಿನ್ನಾ ಭಿಪ್ರಾಯವಿರುವುದಲ್ಲದೆ, ಒಂದು ಪುರುಷಮಾನ ವೆಂಬುದು ಬೇರೆಬೇರೆ ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ಬೇರೆಬೇರೆಯಾಗಿತ್ತೆಂದೂ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. (84 ಅಂಗುಲ= 1 ಖಾತಪೌರುಷ, 96 ಅಂಗುಲ= 1 ನಾಲಿಕಾಪೌರುಷ, 108 ಅಂಗುಲ= 1ಅಗ್ನಿ ಚಿತ್ಯಪೌರುಷ). ಅಲ್ಲದೆ ಉದ್ದದ ಅಳತೆಯಲ್ಲಿ ಎಷ್ಟರ ಮಟ್ಟಿಗೆ ವ್ಯತ್ಯಾಸ ಬರುತ್ತಿತ್ತೆಂಬುದು ಸರಿಯಾಗಿ ತಿಳಿದಿಲ್ಲ. (ಈಜಿಪ್ಟ್ ನಲ್ಲಿ  $\frac{1}{3}$  ಭಾಗದಷ್ಟೂ, ಪರ್ಷಿಯಾದಲ್ಲಿ  $\frac{1}{4}$  ಭಾಗದಷ್ಟೂ, ರೋಮ್ ನಲ್ಲಿ  $\frac{1}{4}$  ಭಾಗದಷ್ಟೂ, ಭೇದಗಳು ಕಂಡುಬಂದಿವೆ).

ತೂಕ:- 10ಉದ್ದಿನ ಕಾಳಿನ ತೂಕಕ್ಕೆ ಒಂದು ಸುವರ್ಣಮಾಷಕವೆಂದು ಹೆಸರು. ಈ ತೂಕಕ್ಕೆ 5ಗುಂಜಿಯ ತೂಕವು ಸಮ.

16 ಮಾಷಕ=1 ಸುವರ್ಣ ಅಥವಾ ಕರ್ಷ.

4ಕರ್ಷ=1ಪಲ.

ಈಗಿನ ಚಿನ್ನದ ವ್ಯಾಸಾರಿಗಳು 8ಗುಂಜಿಗಳಿಗೆ 1ಆಣೆ, 16ಆಣೆಗೆ ಒಂದು ತೊಲಾ ಎಂದು ಬಳಸುತ್ತಾರೆ. ಇದರಂತೆ ಒಂದು ಸಲವೆಂದರೆ  $2rac{1}{2}$ ತೊಲ ಎಂದು ಅರ್ಥವಾಗುತ್ತದೆ.

- 80 ಬಿಳಿಸಾಸುವೆಕಾಳುಗಳು=1 ಬೆಳ್ಳಿಯ ಮಾಷಕ.
- 16 ಮಾಷಕ= 1 **ಧರಣ**.
- 20 ಅಕ್ಕಿಯ ಕಾಳುಗಳು=1 (ವಜ್ರದ) ಧರಣ.

ಈ ತೂಕಗಳು ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರದ ಮತದಂತೆ.

ಚರಕ ಸಂಹಿತೆಯ ಪ್ರಕಾರ ತೂಕವು ಹೇಗೆಂದರೆ---

30 ಪರಮಾಣುಗಳು =1 ತ್ರಸರೇಣು ಅಥವಾ ಧ್ವಂಸಿ ಇದೇ ಬಿಸಿಲು ಕೋಲಿನಲ್ಲಿ ಕಾಣುವ ರೇಣು.

- 6 ತ್ರಸರೇಣುಗಳು =1 ಮರೀಚಿ.
- 6 ಮರೀಚಿಗಳು = 1ರಾಜಿಕೆ.
- 3 ರಾಜಿಕೆಗಳು = 1ಸಾಸುವೆಕಾಳು.
- 8 ಸಾಸುವೆಕಾಳು = 1 ಯವ.
- 4 ಯನಗಳು = 1 ಗುಂಜಿ.
- 6 ಗುಂಜಿಗಳು = 1 ಮಾಷಕ.
- 4 ಮಾಷಕಗಳು =1ಶಾಣ, ಧರಣ, ಟಂಕ
- 4 ಟಂಕಗಳು = 1 ಕರ್ಷ.
- 4 ಕರ್ಷಗಳು = 1 ಪಲ $\cdot$

ಸುಶ್ರುತನ ಮತದಂತೆ 5 ಗುಂಜಿಗಳು =1 ಮಾಷ. 4 ಮಾಷಗಳು =1 ಟಂಕ. 4 ಟಂಕ =1 ಕರ್ಷ. 4 ಕರ್ಷಗಳು =1 ಪಲ. ಇದೂ ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರದ ಮತದಂತೆಯೇ ಆಯಿತು.

ಭಾವಪ್ರಕಾಶದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವಂತೆ 12 ಬಿಳಿ ಸಾಸುವೆಕಾಳುಗಳು 1 ಯವವೆಂದೂ, ಎರಡು ಯವಕ್ಕೆ 1 ಗುಂಜಿಯೆಂದೂ, 80 ಗುಂಜಿಗೆ 1 ಕರ್ಷವೆಂದೂ ಆಗುವುದರಿಂದ ಅದೂ ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರಮತಕ್ಕೇ ಹೊಂದುತ್ತದೆ.

(ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರಮತದಂತೆ 10 ಧರಣಗಳಿಗೆ 1 ಪಲವೆಂದು ಹೆಸರು ಇದು ಯಾವ ತೂಕಕ್ಕೆಂದು ಹೇಳಿಲ್ಲ.)

100 ಸಲಕ್ಕೆ ಒಂದು ಆಯಮಾನಿಯೆಂದು ಹೆಸರು. ಅಮರಕೋಶದಂತೆ 100 ಸಲಗಳಿಗೆ ಒಂದು ತುಲಾ ಎಂದೂ 20 ತುಲೆಗಳಿಗೆ 1 ಭಾರವೆಂದೂ ಹೆಸರು. ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿಯೂ 20 ತುಲೆಗಳಿಗೆ 1 ಭಾರವೆಂದು ಹೇಳಿದೆ.

ಇದರಿಂದ 1 ತುಲಾ ಅಥವಾ ಆಯಮಾನಿಯೆಂದರೆ ಸುಮಾರು 1 ಧಡಿಯ ತೂಕವಾಗುತ್ತದೆ ಆದುದರಿಂದ ಒಂದು ಭಾರವೆಂದರೆ ಸುಮಾರು 5 ಮಣ ತೂಕ ವೆಂದಾಯಿತು.

ತೂಕದ ಬಟ್ಟು ಗಳನ್ನು ಕಬ್ಬಿ ಣದಿಂದಲಾಗಲೀ, ಕಲ್ಲಿ ನಿಂದಾಗಲೀ ಮಾಡಬೇ ಕೆಂದು ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದೆ. ತಕ್ಕಡಿಯ ದಂಡಿಯು 35 ಪಲ ಭಾರದ ಲೋಹ ದಿಂದ ಮಾಡಲ್ಪಟ್ಟು 72 ಅಂಗುಲ ಉದ್ದವಾಗಿ ಉರುಟಾಗಿರಬೇಕೆಂದು ಹೇಳಿದೆ. 70 ಪಲ ಲೋಹದಿಂದ 96 ಅಂಗುಲ ಉದ್ದದ ತಕ್ಕಡಿಯ ದಂಡಿಯನ್ನು ಮಾಡಬೇ ಕೆಂದೂ ಹೇಳಿದೆ. 35 ಪಲದ ದಂಡಿಗೆ 5 ಪಲದ ಮಂಡಲಾನಿರಬೇಕೆಂದು ಹೇಳಿದೆ.

ಇಲ್ಲಿ ನುಂಡಲವೆಂದರೆ ತೂಕದ ತಟ್ಟಿಯಿರಬಹುದು. ಇದಲ್ಲದೆ 96 ಅಂಗುಲದ ದಂಡಿಯ ಮೇಲೆ 100, ಮತ್ತು ಅದರ ಮುಂದಕ್ಕೆ 20, 50, 100 ಪಲಗಳಿಗೆ ಗುರುತುಗಳನ್ನು (' ಪದಾನಿ ಕಾರಯೇತ್') ಮಾಡಬೇಕೆಂದು ಹೇಳಿರುವುದನ್ನು ನೋಡಿದರೆ, ರೈಲ್ವೆ ನಿಲ್ದಾಣಗಳಲ್ಲಿ ಸಾಮಾನುಗಳನ್ನು ತೂಗಲು ಉಪಯೋಗಿಸುವ ಯಂತ್ರಗಳ ರೀತಿಯ ರೋಮನ್ ಸ್ಟ್ರೀಲ್ ಯಾರ್ಡ್ (Roman Steelyard) ಗಳನ್ನೂ ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಿದ್ದಿ ರಬಹುವೆಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ದೋಷಾರೋಪಣೆಗೆ ಗುರಿಯಾದ ಮನುಷ್ಯನು ತಪ್ಪಿತಸ್ಥನೇ ಅಲ್ಲವೇ ಎಂಬುದನ್ನು ನಿರ್ಧರಿಸಲು ಅವನ ತೂಕವನ್ನು ಮೊದಲೊಂದುಸಲ ಕಂಡುಹಿಡಿದು ಅನಂತರ ತುಲಾಯಂತ್ರವನ್ನು ಅಭಿಮಂತ್ರಿಸಿ ಮತ್ತೆ ಅವನನ್ನು ತೂಗಿ ನೋಡುವುದಕ್ಕೆ ಧಟಪರೀಕ್ಷೆಯೆಂದು ಹೆಸರು. ತೂಕವು ಹೆಚ್ಚಿದರೆ ಅಪರಾಧಿಯಿಂದೂ, ಕಡಿಮೆಯಾದರೆ ಶುದ್ಧ ನೆಂದೂ ನಿರ್ಧರಿಸು ತ್ತಿದ್ದರು. ಇಂತಹ ತಕ್ಕಡಿಯ ದಂಡಿಯು ಸಮವಾಗಿದೆಯೇ ಎಂಬುದನ್ನು ನಿರ್ಧರಿ ಸಲು ಅದರ ಮೇಲೆ ನೀರನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಆ ನೀರು ಯಾವಕಡೆಗೂ ಹರಿಯದಿದ್ದರೆ ಸಮವಾಗಿದೆಯಿಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತಿದ್ದರು. ಈ ಧಟ ಪರೀಕ್ಷೆಯಲ್ಲಿ ತಕ್ಕಡಿಯನ್ನು ನೋಡಿಕೊಳ್ಳಲು ಅಕ್ಕಸಾಲೆ, ಕಮ್ಮಾರ ಮುಂತಾದವರನ್ನು ಕರಸಬೇಕೆಂದು ಹೇಳಿದೆ. ತೂಕವು ಎಷ್ಟು ನಿಷ್ಟೃಷ್ಟವಾಗಿದ್ದಿ ರಬಹುದು, ತಕ್ಷಡಿಗಳು ಎಷ್ಟು ಸೂಕ್ಷ್ಮವಾದ ಭಾರ ವ್ಯತ್ಯಾಸವನ್ನು ಕೋರಿಸಬಲ್ಲುವಾಗಿದ್ದುವು ಎಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿಯುವುದಕ್ಕೆ ಸಾಕಾದಷ್ಟು ಆಧಾರವೇನೂ ಕಂಡುಬಂದಿಲ್ಲ. ಈಜಿಪ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಮಾನಗಳು ಬೇರೆ ಬೇರೆಕಡೆ  $\frac{1}{36}$ ,  $\frac{1}{60}$ ,  $\frac{1}{67}$  ರಷ್ಟು ವ್ಯತ್ಯಾಸವುಳ್ಳವುಗಳಾಗಿಯೂ, ರೋಮ್ನಲ್ಲಿ  $\frac{1}{10} \times ($ ಕೊನೆ ಕೊನೆಗೆ  $\frac{1}{315}$  ರಷ್ಟು)ರಷ್ಟು ಭೇದವುಳ್ಳವುಗಳಾಗಿಯೂ ಇದ್ದು ದು ಕಂಡು ಬಂದಿವೆ. ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಯೂ ಸುಮಾರು ಇವೇ ರೀತಿಯ ಭೇದಗಳಿದ್ದಿ ರಬಹುದು

ಕಾಲ:—ಹಿಂದಿನ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯೂರೋಪಿನ ಜ್ಯೌತಿಷಿಕರು ಕಾಲವನ್ನು "ಸುಮಾರು ಮೂರನೆ ಘಂಟೆಯ ಮಧ್ಯದಲ್ಲಿ", "ಸುಮಾರು ರಾತ್ರಿ 8 ಘಂಟೆಯ ಹೊತ್ತಿನಲ್ಲಿ" ಎಂದು ಸೂಚಿಸುತ್ತಿದ್ದರೇ ಹೊರತು, ಇಷ್ಟು ಘಂಟೆ, ಇಷ್ಟು ನಿಮಿಷ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ಕ್ಷಿತಿಜದಿಂದ ಮೇಲೆ ಸೂರ್ಯನ ಅಥವಾ ನಕ್ಷತ್ರಗಳ ಉತ್ಸೇಧ (Altitude)ವನ್ನು ಅಳೆದು ಕಾಲನಿರ್ಣಯಮಾಡಲು ಮೊದಲಾದುದು ಬಹುಕಾಲದ ಮೇಲೆ. (ಕ್ರಿ. ಶ. 859 ರಲ್ಲಿ ಅಹಮದ್ ಬಿ ಅಲ್ಲು ಲ್ಲಾ ಎಂಬಾತನು ಸೂರ್ಯಗ್ರಹಣ ಸಮಯದಲ್ಲಿ ಸೂರ್ಯನ ಉತ್ಸೇಧವೆಷ್ಟೆಂದು ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿದ್ದಾನೆ.) ಗಡಿಯಾರಗಳನ್ನು ಮಾಡತೊಡಗಿದುದು ಇನ್ನೂ ಬಹುಕಾಲದ ಮೇಲೆ. ಗ್ರೀಕರು ಕ್ಲೆಪ್ಸೈಡ್ರಾ (Clepsydra) ಎಂಬ ಯಂತ್ರವನ್ನು ಪಯೋಗಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಛಾಯಾ ಯಂತ್ರ (Sundial) ವೂ ಬಳಕೆಯಲ್ಲಿತ್ತು. ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಯೂ ಘಟೀಯಂತ್ರ, ಛಾಯಾ ಯಂತ್ರ ಗಳನ್ನು ಬಳಸುತ್ತಿದ್ದರು.

2 ತ್ರುಟಗಳು= 1 ಲವ; 2 ಲವಗಳು= 1 ನಿಮೇಷ; 5 ನಿಮೇಷಗಳು = 1 ಕಾಷ್ಠಾ; 30 ಕಾಷ್ಠೆಗಳು= 1 ಕಲಾ; 24 ಕಲೆಗಳು= 1 ನಾಡಿಕಾ. 2 ನಾಡಿಕೆ ಗಳು= 1 ಮುಹೂರ್ತ. 15 ಮುಹೂರ್ತಗಳು= ದಿವಸ ಅಥವಾ ರಾತ್ರಿ. ಚೈತ್ರ ದಲ್ಲಿಯೂ ಆಶ್ವಯುಜದಲ್ಲಿಯೂ ಹಗಲು ರಾತ್ರಿಗಳು ಸಮವಾಗಿದ್ದು 15 ಮುಹೂರ್ತಗಳುಳ್ಳುವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಚೈತ್ರದಿಂದ ಹಿಡಿದು ಆರುತಿಂಗಳಿಗೆ ಹಗಲು 3 ಮುಹೂರ್ತಗಳನ್ನು ಹೆಚ್ಚಿಯೂ ರಾತ್ರಿಯು ಅಷ್ಟೇ ಕಡಮೆಯಾಗಿಯೂ ಆಗುವುದೆಂದೂ ಆಶ್ವಯುಜದಿಂದ ಹಿಡಿದು 6 ತಿಂಗಳಿಗೆ ಹಗಲು 3 ಮುಹೂರ್ತಗಳು ಕಡಿಮೆಯಾಗಿ ರಾತ್ರಿಯು ಅಷ್ಟೇ ಹೆಚ್ಚುತ್ತದೆಯೆಂದೂ ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದೆ. ಹೀಗೆ ಹಗಲು ಅತ್ಯಂತ ಹೆಚ್ಚಿದಾಗ 18 ಮುಹೂರ್ತಗಳಾಗಬೇಕಾದರೆ ವೀಕ್ಷ್ಮಕನಿರುವ ಸ್ಥಳದ ಅಕ್ಷಾಂಶವು ಸುಮಾರು 35.24' ಆಗಿರಬೇಕು. ಕೌಟಲ್ಯನು ಪಾಟಲಿಪುತ್ರದಲ್ಲಿದ್ದುದ ರಿಂದ ಅಲ್ಲಿ ಹೆಗಲು 18 ಮುಹೂರ್ತಗಳಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಸಂಧ್ಯಾಕಾಲಗಳನ್ನೂ (Twilight) ಸೇರಿಸಿಕೊಂಡರ ಒಟ್ಟು ಹೆಗಲು 18 ಮುಹೂರ್ತಗಳಾಗಬಹುದು. ಆದರೆ ರಾತ್ರಿಯು 18 ಮುಹೂರ್ತಗಳಾಗಲಾರದು. ಯಾವ ಅನುಭವದ ಆಧಾರದ ಮೇಲೆ ಹೆಗಲಾಗಲೀ ರಾತ್ರಿಯಾಗಲೀ ಅತ್ಯಂತ ಹೆಚ್ಚಿದಾಗ 18ಮುಹೂರ್ತಗಳಾಗುವು ವೆಂದು ಹೇಳಿದೆಯೋ ತಿಳಿಯಲಿಲ್ಲ. ( $35^{\circ}$ ಅಕ್ಷಾಂಶವು ಆಗಿನ ಗಾಂಧಾರದೇಶಕ್ಕೆ ಸರಿಹೋಗುತ್ತದೆ).

ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ನಾಡಿಕಾ ಎಂಬುದೇ ಘಟಕಾ ಅಥವಾ ಗಳಿಗೆ. 1 ಗಳಿಗೆಗೆ 24 ಮಿನಿಟ್ ಗಳಾದುದರಿಂದ ಮೇಲಿನ 1 ಕಲೆಯಿಂದರೆ 1 ಮಿನಿಟ್ ಆಯಿತು. 1 ಕಾಷ್ಕೆಯು 2 ಸೆಕೆಂಡ್ ಗಳಾಯಿತು. ಇದರಿಂದ ಒಂದು ತ್ರುಟವೆಂದರೆ ಸೆಕೆಂಡಿನ ಹತ್ತ ನೆ ಒಂದು ಭಾಗವಾಯಿತು. ಆದರೆ ಹಿಂದಿನ ಅಳತೆಯಲ್ಲಿ  $\frac{1}{10}$ ಸೆಕೆಂಡನ್ನು ನಿಷ್ಕೃಷ್ಟವಾಗಿ ಅಳೆಯಲು ಬರುತ್ತಿತ್ತೆಂದು ಭಾವಿಸಬಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಈ ಅಳತೆಗೆ ಬೇಕಾದ ಯಂತ್ರಗಳಿಲ್ಲದಿದ್ದು ದೇ ಅಲ್ಲವೆ ಅದರ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಮತ**ಭೇದವೂ ಇದೆ** ಮನುಸ್ಮೃತಿ ಮತ್ತು ಅಮರಕೋಷದಲ್ಲಿ 18 ನಿಮೇಷಗಳಿಗೆ 1 ಕಾಷ್ಠೆಯೆಂದೂ, ವಿಷ್ಣು ಪುರಾಣದಲ್ಲಿ 15 ನಿಮೇಷಗಳಿಗೆ ಒಂದು ಕಾಷ್ಠೆಯೆಂದೂ ಹೇಳಿ, 30 ಕಾಷ್ಟೆ ಗಳಿಗೆ 1 ಕಲೆಯಿಂದು ಹೇಳಿದೆ. ಅಮರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವಂತೆ 30 ಕಲೆಗಳಿಗೆ 1 ಕ್ಷಣ 12 ಕ್ಷಣ =1 ಮುಹೂರ್ತ ಎಂದಾಗುತ್ತದೆ. ಭಾಗವತದಲ್ಲಿ 3 ಲವಗಳಿಗೆ 1ನಿಮೇಷ್ಯ 3ನಿಮೇಷ= 1ಕ್ಷಣ, 5ಕ್ಷಣ,= 1ಕಾಷ್ಠಾ, 15ಕಾಷ್ಠಗಳು= 1ಲಘು, 15ಲಘು=1 ನಾಡಿಕಾ, 2 ನಾಡಿಕೆಗಳು=1 ಮುಹೂರ್ತ ಎಂದು ಹೇಳಿದೆ. ಜ್ಯೋತಿಶ್ಶಾಸ್ತ್ರ ದಲ್ಲಿ 10 ಗುರ್ವಕ್ಷ ರಗಳನ್ನು ಚ್ಚರಿಸಲು ಬೇಕಾದ ಕಾಲಕ್ಕೆ 1 ಅಸುವೆಂದೂ, 6 ಅಸು ಗಳಿಗೆ ಒಂದು ಪಲವೆಂದೂ, 60 ಪಲಗಳಿಗೆ 1 ಘಟಕೆಯೆಂದೂ ಹೇಳಿದೆ. ಅಗ್ನ ಶುರಾಣದ ಮತದಂತೆ ಕಣ್ಣು ರೆಪ್ಪೆ ಮುಚ್ಚಲುಬೇಕಾದ ಕಾಲವು 1 ನಿಮೇಷ ಅಥವಾ ನಿಮಿಷವೆಂದೂ, 2ನಿಮೇಷಕ್ಕೆ 1 ಪ್ರಟಯೆಂದೂ, 2 ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ಒಂದು ಅವವೆಂದೂ

ಕಂಡುಬರುತ್ತದೆ. ಸಂಗೀತಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವುದು ಇದಕ್ಕಿಂತ ತೀರ ಭಿನ್ನ ವಾಗಿವೆ. 100 ತಾವರೆದಳಗಳನ್ನು ಒಂದರ ಮೇಲೊಂದನ್ನಿಟ್ಟು ಸೂಜಿಯಿಂದ ಚುಚ್ಚಲುಬೇಕಾದ ಕಾಲಕ್ಕೆ 1 ಕ್ಷಣವೆಂದೂ, 8 ಕ್ಷಣಗಳಿಗೆ 1 ಲವವೆಂದೂ, 8 ಲವ ಗಳಿಗೆ 1 ಕಾಷ್ಠೆಯೆಂದೂ, 8 ಕಾಷ್ಠೆಗಳಿಗೆ 1 ನಿಮೇಷವೆಂದೂ, 8 ನಿಮೇಷಗಳಿಗೆ  $oldsymbol{1}$  ಕಲೆಯಿಂದೂ,  $oldsymbol{2}$  ಕಲೆಗಳಿಗೆ  $oldsymbol{1}$  ಚತುರ್ಭಾಗಗಳಿಗೆ  $oldsymbol{1}$  ಅನು ದ್ರುತನೆಂದೂ, 2 ಅನುದ್ರುತಗಳಿಗೆ ಒಂದು ಬಿಂದುನೆಂದೂ, ಎರಡು ಬಿಂದುಗಳಿಗೆ 1ಲಘುವೆಂದೂ, 2 ಲಘುಗಳಿಗೆ 1 ಗುರುವೆಂದೂ, 3 ಲಘುಗಳಿಗೆ 1 ಫ್ಲು ತವೆಂದೂ, 4ಲಘುಗಳಿಗೆ ಒಂದು ಕಾಕಪಾದವೆಂದೂ ಹೇಳಿದೆ. ಇದನ್ನೆ ಲ್ಲಾ ನೋಡಿದರೆ ಊಹೆಯಿಂದ ಬಹು ಕಡಿಮೆ ಕಾಲವು ಹಿಡಿಯುವ ಯಾವುದೋ ಕ್ರಿಯೆಗಳನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಅವು ಗಳಿಗೆ ಊಹೆಯಿಂದಲೇ ಒಂದು ಸಂಬಂಧವನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸಿರುವುದೂ ಇಂತಹ ಸಂಬಂಧ ಗಳನ್ನು ನಿಷ್ಕೃಷ್ಟವಾದ ಅಳತೆಯಿಂದ ತಿಳಿಯಲು ಬರುತ್ತಿ ರಲಿಲ್ಲವೆಂಬುದೂ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಕಂಡುಬರುತ್ತವೆ. ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ಜ್ಯೋತಿಶ್ಶಾಸ್ತ್ರದ ಮತವನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸಿದರೆ ಒಂದು ಗುರ್ವಕ್ಷರವನ್ನು ಚ್ಚರಿಸಲು 🕏 ಸೆಕಂಡು "ಬೇಕಾಗುವುದೆಂದು ಕಾಣುವುದರಿಂದ ಒಂದು ಸೆಕಂಡಿಗೆ 5 ಲಫ್ಸ್ ಕ್ಷರಗಳನ್ನು ಚ್ಚರಿಸಬಹುದೆಂದು ತೋರಿಬರುತ್ತದೆ ಇಷ್ಟು ಬೇಗನೆ ಆಕ್ಷರಗಳನ್ನು ಉಚ್ಚರಿಸುವುದು ಒಂದನೆಯ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸಾಧಾರಣವಾಗಿ ಇಲ್ಲವಾದುದ ರಿಂದ ಸಂಗೀತದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಲಘುವೆಂದರೆ ಛಂದಶ್ಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದಂತೆ ಒಂದು ಮಾತ್ರಾಕಾಲವೆಂದು ತಿಳಿಯಕೂಡದು ಇಂತಹ ಆನಿಶ್ಚಿತಕಾಲವನ್ನು 4096ಭಾಗ ಗಳಾಗಿ ಮಾಡಿ ಅಂತಹ ಒಂದು ಭಾಗದಲ್ಲಿ 100 ತಾವರೆದಳಗಳನ್ನು ಸೂಜಿಯಿಂದ ಚುಚ್ಚಬಹುವೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಇಂತಹ ಸೂಕ್ಷ್ಮ ಅಳತೆಯು ಸಾಧ್ಯವೆಂದಾಗಲಿ, ಹಾಗೆ

ಸಾಧ್ಯವೆಂದು ಹಿಂದಿನವರು ಊಹಿಸಿದ್ದ ರೆಂದಾಗಲಿ, ತಿಳಿಯಬಾರದು. ಕಾಲವನ್ನು ಅಳೆಯಲು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಿದ್ದ ಸಾಧನಗಳ ವಿಷಯವಾಗಿ ಕೆಲವು ಸಂಗತಿಗಳನ್ನು ತಿಳಿಸಬಹುದು. ಛಾಯಾವುರುಷವೆಂದು ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವ 12 ಅಂಗುಲದ ಕಡ್ಡಿ ಯನ್ನು ನೆಟ್ಟಗೆ ನಿಲ್ಲಿಸಿ ಅದರ ನೆರಳಿನ ಅಳತೆಯಿಂದ ಕಾಲವನ್ನು ಗೊತ್ತು ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದರು. ಇದಕ್ಕೇ ಶಂಕುವೆಂದೂ ಹೆಸರಿದೆ. ಶಂಕುವೆಂಬುದು ಭ್ರಮಸಿದ್ಧೆ ವಾದ (turned in a lathe) ದಂತದಕಡ್ಡಿ. ('ಸಮತಲಮಸ್ತ ಕಪರಿಧೀ ಭ್ರಮಸಿದ್ಧೊ ದಂತಿ ದಂತಜಃ ಶಂಕುಃ।' ಸಿದ್ಧಾಂತಶಿರೋಮಣಿ) 12 ಅಂಗುಲದ ಛಾಯಾವುರುಷದ ನೆರಳು ಅದರ 8 ರಷ್ಟಿದ್ದರೆ ಹಗಲಿನಲ್ಲಿ  $\frac{1}{18}$  ಭಾಗ ಕಳೆದಿದೆಯೆಂದಾ ಗಲಿ, ಸಾಯಂಕಾಲಕ್ಕೆ  $\frac{1}{18}$ ದಿನ ಭಾಗವು ಉಳಿದಿದೆಯೆಂದಾಗಲಿ ಇಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬೇಕು. 6 ರಷ್ಟಾದರೆ  $\frac{1}{14}$ ಭಾಗ, 4 ರಷ್ಟಾದರೆ  $\frac{1}{8}$ ಭಾಗ, 4 ರಷ್ಟಾದರೆ  $\frac{1}{8}$ ಭಾಗ, 4 ರಷ್ಟಾದರೆ  $\frac{1}{8}$ ಭಾಗ, 4 ರಪ್ಪಾದರೆ  $\frac{1}{8}$ ಭಾಗ, 4 ರಪ್ಪಾದದರೆ  $\frac{1}{8}$ ಭಾಗ, 4 ರಪ್ಪಾದರೆ  $\frac{1}{8}$ ಭಾಗಿಯ  $\frac{1}{8}$ ಭಾ

ತಿಂಗಳವರೆಗೆ ಹೆಚ್ಚುತ್ತಾ ಹೋಗುತ್ತದೆಯೆಂದೂ ಹೇಳಿದೆ. ಈ ಮಾತು ಯಥಾರ್ಥ ವಾಗಬೇಕಾದರೆ ಉತ್ತರ ಅಕ್ಸಾಂಶ  $22^{\circ}$  ಇರುವ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ, ಸೂರ್ಯನ ಕ್ರಾಂತಿಯು (declination)  $22^{\circ}$  ಆದಾಗ, ಎಂದರೆ ಜೂನ್ ಮಧ್ಯಭಾಗದಲ್ಲಿ, ಮಧ್ಯಾಹ್ನ ಸೂರ್ಯನು ನೆತ್ತಿಯಮೇಲೆ ಬರುವುದರಿಂದಲೂ, ಅಲ್ಲಿಂದ ಆರು ತಿಂಗಳ ಮೇಲೆ ಪುನಃ ಕ್ರಾಂತಿಯು —  $22^{\circ}$  ಆದಾಗ ಮಧ್ಯಾಹ್ನ ಸೂರ್ಯನು ಕ್ಷಿತಿಜದಿಂದ  $45^{\circ}$  ಯಲ್ಲಿರುವುದರಿಂದಲೂ, ಸಾಧ್ಯವಾದೀತು. (ವಾಟಲಿಪುತ್ರದ ಅಕ್ಸಾಂಶವು ಸುಮಾರು  $25^{\circ}$  ಇದೆ.) ಆದರೆ ಹೀಗೆ ಅಕ್ಸಾಂಶವೂ ಕ್ರಾಂತಿಯೂ  $22^{\circ}$  ಎಂದಿಟ್ಟುಕೊಂಡರೆ ಛಾಯಾಪುರುಷದ ನೆರಳು ಮೇಲೆಕೊಟ್ಟರುವ ಲೆಕ್ಕಕ್ಕೆ ಅನುಸಾರವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಇದನ್ನು ಕೆಳಗಿನ ಕೋಷ್ಟಕದಿಂದ ತಿಳಿಯಬಹುದು.

| ಸೂರ್ಯೋ<br>ದಯದಿಂದ<br>ಕಳೆದ ದಿನ<br>ಭಾಗ | ಛಾಯಾ<br>ಪುರುಷದ<br>ನೆರಳಿನ<br>ಪ್ರಮಾಣ.<br>ಆರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರ<br>ದಂತೆ | ಛಾಯಾ<br>ಪುರುಷದ<br>ನೆರಳಿನ<br>ಪ್ರಮಾಣ.<br>ಈಗಿನ ಗಣತೆ<br>ದಂತೆ | ಸೂರ್ಯೇ<br>ದಯದಿಂದ<br>ಕಳೆದ ದಿನ<br>ಭಾಗ | ಭಾಯಾ<br>ಪುರುಷದ<br>ನೆರಳಿನ<br>ಪ್ರಮಾಣ<br>ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರ<br>ದಂತೆ | ಛಾಯಾ<br>ಪುರುಷದ<br>ನೆರಳಿನ<br>ಪ್ರಮಾಣ.<br>ಈಗಿನ ಗಣಿತೆ<br>ದಂತೆ |
|-------------------------------------|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|-------------------------------------|-----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| 1<br>18<br>1<br>14<br>18            | 8 ರಷ್ಟು<br>6 ,,<br>4 ,,<br>2 ,,                            | 3·24 চন্ধ্যু<br>2·81 ,,<br>1·87 ,,<br>1·43 ,,            | 1<br>4<br>3<br>10<br>3<br>8         | 1 ರಷ್ಟು<br>. <sup>2</sup> 3 ,,<br>. <sup>1</sup> 3 ,,     | 0·88 ರಷ್ಟು<br>0·65 ,,<br>0·38 ,,                          |

ಹೀಗೆ ಈಗಿನ ಗಣಿತಕ್ಕೂ ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರದ ಉಕ್ತಿಗೂ ವ್ಯತ್ಯಾಸವು ಕಂಡುಬರು ತ್ತದೆ. ಅದಲ್ಲದೆ ಜ್ಯೋತಿಸ್ತತ್ವವೆಂಬ ಗ್ರಂಥದಂತೆ ಆಷಾಢ ಮೊದಲಾದ ತಿಂಗಳು ಗಳಲ್ಲಿ ಮಧ್ಯಾಹ್ನದ ವೇಳೆಯಲ್ಲಿ ಛಾಯಾಪುರುಷದ ನೆರಳು 0, 1, 3, 5, 8, 10, 11 ಅಂಗುಲಗಳೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. (ಶೂನೈ ಕರಾಮ ಬಾಣೇಭ ದಿಶೋರುದ್ರಾಃ ಕ್ರಮೇತ್ಭ್ರಮೈ ಆಷಾಢಾದಿಷು ಮಾಸೇಷು ಛಾಯಾ ಮಾಧ್ಯಾಹ್ನಿ ಕೇ ಮತಾ  $\|\cdot\|$ ). ಅಕ್ಷಾಂಶವು  $19^\circ$  ಇರುವ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ಮೇ ತಿಂಗಳು ಸುಮಾರು 25 ನೇ ತಾರೀಖಿನ ವೇಳೆಗೆ ಮಧ್ಯಾಹ್ನ ನೆರಳು ಸೊನ್ನೆಯಾಗಿಯೂ ಡಿಸೆಂಬರ್ 26 ರ ವೇಳೆಗೆ 11 ಅಂಗುಲವುಳ್ಳುದಾಗಿಯೂ ಆಗಬಹುದು. ಹೇಗಿದ್ದರೂ ಅಂಗುಲದ ಭಿನ್ನಾಂಶವನ್ನು ಗಣನೆಗೆ ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳದೆ ಇರುವ ಈ ಪ್ರಾಚೀನ ಲೆಕ್ಕಾಚಾರವು ಸ್ಥೂ ಲವಾದುದೆಂದು ಮತ್ತೆ ಹೇಳಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. (ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರಮತದಂತೆ ಆಷಾಢವು ಜೂನ್ ಮಧ್ಯಕ್ಕೆ ಸಮ ವಾಗಿಯೂ ಜ್ಯೋತಿಸ್ತತ್ವ ಮತದಂತೆ ಮೇತಿಂಗಳ ಕೊನೆಗೆ ಸಮನಾಗಿಯೂ ಆಗುವುದು ಈ ಲೆಕ್ಕಗಳ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಮತ್ತಷ್ಟು ಸಂದೇಹವನ್ನುಂಟುಮಾಡುತ್ತದೆ. ಅಯನ ಚಲನದಿಂದ (Precession) ಈ ವ್ಯತ್ಯಾಸವನ್ನು ಅರ್ಥಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ.)

ಕಾಲವನ್ನು ಅಳೆಯಲು ನೆರಳನ್ನು ಹೀಗೆ ಉಪಯೋಗಿಸಿದರೆ ದಿನದ ಭಾಗವು ಗೊತ್ತಾಗುತ್ತದೆಯಾದರೂ ಹಗಲಿನ ಪ್ರಮಾಣವು ಬೇರೆ ಬೇರೆ ತಿಂಗಳಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಯಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಒಂದು ಗೊತ್ತಾದ ಕಾಲ ಮಾನವು ಏರ್ಪಡುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗೆ ನಿರ್ದಿಷ್ಟವಾದ ಕಾಲವನ್ನು ಅಳೆಯಬೇಕಾದರೆ ಯಾವುದಾದರೂ ತೆರದ ಗಡಿಯಾರವು ಬೇಕು. ಇದಕ್ಕೆ ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ವಾಲುಕಾ ಯಂತ್ರ, ಘಟೀಯಂತ್ರ ಮುಂತಾದುವು ಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಮಧ್ಯದಲ್ಲಿ ಸಣ್ಣ ನಾಳದಿಂದ ಸೇರಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಎರಡು ಬುರುಡೆಗಳಿಂದ ಕೂಡಿದ ಉಪಕರಣವೇ ವಾಲುಕಾಯಂತ್ರ. ಒಂದು ಬುರುಡೆಯೊ ಬೆಗೆ ಸಣ್ಣ ನಾಳದು ಮೂಲಕ ಇನ್ನೊಂದು ಳಗೆ ಸಣ್ಣ ಮರಳನ್ನು ತುಂಬಿದ್ದರೆ ಆ ಮರಳು ಸೂಕ್ಷ್ಮ್ಯನಾಳದ ಮೂಲಕ ಇನ್ನೊಂದು ಬುರುಡಿಯೊಳಕ್ಕೆ ಸುರಿಯುವುದಕ್ಕೆ ಒಂದು ಗೊತ್ತಾದ ಕಾಲವುಬೇಕು ನಾಳದ ಸೂಕ್ಷ್ಮ್ಮತ್ತೆ, ಮರಳಿನ ಪರಿಮಾಣ ಇವುಗಳನ್ನು ವ್ಯತ್ಯಾಸಮಾಡಿದರೆ ಈ ಕಾಲವನ್ನು ನಮಗೆ ಬೇಕಾದಹಾಗೆ ಏರ್ಪಡಿಸಿಕೊಳ್ಳಬಹುದು. [(Hour-glass) ಅಥವಾ (Sand-glass) ಎಂಬ ಹೆಸರಿನಿಂದ ಈಗಲೂ ಈ ಉಪಕರಣವನ್ನು ಸ್ಥೂಲವಾದ ಆಳತೆಗೆ ಉಪಯೋಗಿಸುವುದುಂಟು.] ಘಟೀಯಂತ್ರವೆಂದರೆ ಅರ್ಧಗೋಳಾಕಾರವಾದ ಲೋಹದ ಪಾತ್ರೆಯ ತಳದಲ್ಲಿ ಸಣ್ಣ ರಂಧ್ರವನ್ನು ಕೊರೆದು ಆ ಪಾತ್ರೆಯನ್ನು ದೊಡ್ಡ ದೊಂದು ಪಾತ್ರೆಯೊಳಗಿರುವ ನೀರಿನ ಮೇಲೆ ತೇಲಲು ಬಿಟ್ಟರೆ ನೀರು ರಂಧ್ರದ **ಮೂಲಕ ಹೊಕ್ಕು** ತೇಲುತ್ತಿರುವ ಪಾತ್ರೆಯು ತುಂಬಿ ಮುಳುಗುವುದರಿಂದ ಕಾಲವನ್ನಳಿ ಯಲು ಏರ್ಪಡಿಸಿದ ಉಪಕರಣ ಪಾತ್ರೆಯ ಪರಿಮಾಣ, ರಂಧ್ರದ ಸೂಕ್ಷ್ಮತೆ ಇವು ಗಳಿಂದ ಈ ಕಾಲವನ್ನು ಬದಲಾಯಿಸಬಹುದು. ಪಾತ್ರೆಯು ಒಂದುಸಲ ತುಂಬಿ ಮುಳುಗುವ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಒಂದು ಘಟೀ ಅಥವಾ ಗಳಿಗೆಯೆಂದು ಹೆಸರು. ನಾಲ್ಕು ಮಾಷಕ ತೂಕದ ಚಿನ್ನವನ್ನು ನಾಲ್ಕು ಅಂಗುಲ ಉದ್ದವುಳ್ಳ ಸಲಾಕಿಯಾಗಿ ಮಾಡಿ ಅದರಿಂದ ಒಂದು ಆಢಕದಷ್ಟು ನೀರು ಹಿಡಿಸುವ ಪಾತ್ರೆಯ ತಳದಲ್ಲಿ ರಂಧ್ರವನ್ನು ಮಾಡಿದರೆ ಆ ಪಾತ್ರೆಯು ತುಂಬುವ ಕಾಲವೇ ಒಂದು ನಾಡಿಕಾ ಅಥವಾ ಘಟೀ (" ಸುವರ್ಣ ಮಾಷಕಾಶ್ಚತ್ವಾರಃ ಚತುರಂಗುಲಾಯಾಮಾಃ ಕುಂಭಚ್ಛಿದ್ರಮಾಢಕ ಮಂಭಸೋವಾನಾಳಿಕಾ " ಎಂದು ಅರ್ಥಶಾಸ್ತ್ರ). ಹತ್ತು ಪಲತೂಕದ ತಾಮ್ರದಿಂದ ಮಾಡಲ್ಪಟ್ಟು ಆರು ಅಂಗುಲ ಆಳವೂ ಅದಕ್ಕೆ ಎರಡರಷ್ಟು ಅಗಲವೂ ಉಳ್ಳ ಅರ್ಥ ಗೋಳದ ಅಡಿಯಲ್ಲಿ  $3\frac{1}{3}$  ಮಾಷ ತೂಕದ ಚಿನ್ನದಿಂದ ಮಾಡಲ್ಪಟ್ಟು ನಾಲ್ಕಂಗುಲ ಉದ್ದವುಳ್ಳ ಸಲಾಕಿಯಿಂದ ರಂಧ್ರವನ್ನು ಕೊರೆದರೆ 60 ಪಲ ನೀರಿನಿಂದ ತುಂಬಲ್ಪಡುವ ಈ ಉಪಕರಣಕ್ಕೆ ಘಟೀ ಎಂದು ಹೆಸರು. (ಶುಲ್ವಸ್ಯದಿಗ್ಭಿರ್ವಿಹಿತಂ ಪಲೈರ್ಯತ್ ಷಡಂಗುಲೋಚ್ಚಂದ್ವಿಗುಣಾಯತಾಸ್ಯಮ್ | ತದಂಭಸಾಷಷ್ಟೆ ಪಲೈಃ ಪ್ರಪೂರ್ಯಂ ಪಾತ್ರಂ ಘಟಾರ್ಥ ಪ್ರತಿಮಂಘಟೀಸ್ಯಾತ್ ॥ ಸತ್ರ್ಯಂಶ ಮಾಷತ್ರಯ ನಿರ್ಮಿತಾಯಾ ಹೇಮ್ನಃ ಶಲಾಕಾ ಚತುರಂಗುಲಾ ಸ್ಯಾತ್ | ವಿದ್ಧಂತಯಾ ಪ್ರಾಕ್ತನಮತ್ರಪಾತ್ರಂ ಪ್ರಪೂರ್ಯತೆ ನಾಡಿಕಯಾಂಬುಭಿಸ್ತತ್ ॥). ಹೀಗೆ ರಂಧ್ರದ ಮೂಲಕ ನೀರು

ತುಂಬುವುದರಿಂದ ಕಾಲವನ್ನು ಅಳೆಯುವುದರಲ್ಲಿ ತೊಂದರೆಗಳುಂಟು. ಪಾತ್ರೆಯು ತುಂಬಿದಕೂಡಲೇ ಅದನ್ನು ಬರಿದುಮಾಡಿ ಮತ್ತೆ ತೇಲಿಬಿಡಲು ಒಬ್ಬ ಸೇವಕನು ಬೇಕು; ಬರಿದುಮಾಡಿ ಮತ್ತೆ ತೇಲಿಸಲು ಸ್ವಲ್ಪ ಕಾಲವು ನಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ; ರಂಧ್ರ ದಲ್ಲಿ ಕೊಳೆ ಸೇರಿಕೊಂಡರೆ ಕಾಲವು ಬಹಳ ವ್ಯತ್ಯಾಸವಾಗುತ್ತದೆ, ನೀರು ರಂಧ್ರದ ಮೂಲಕ ಸಮವೇಗದಿಂದ ಪಾತ್ರೆಯೊಳಕ್ಕೆ ಬರುವುದಿಲ್ಲವಾದುದರಿಂದ ಪಾತ್ರೆಯ ಒಂದು ಭಾಗವು ಮಾತ್ರ ತುಂಬಿದ್ದ ರೆ ಆ ಭಾಗದ ಪರಿಮಾಣದಿಂದ ಗಳಿಗೆಯ ಭಾಗವನ್ನು ತಿಳಿಯಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ; ಇತ್ಯಾದಿ. ಇಂತಹ ಯಂತ್ರಕ್ಕೆ ಬದಲಾಗಿ ಸ್ವಯಂವಹವೆಂದು ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟಿರುವ ಮಯೂರಯಂತ್ರ, ವಾನರಯಂತ್ರ ಎಂಬ ಕೆಲವು ಸಾಧನಗಳ ವಿವರಣೆಯು ರಂಗನಾಥಕೃತ ಸೂರ್ಯಸಿದ್ಧಾಂತದ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಕಂಡು ಬರುತ್ತದೆ. ಈ ವರ್ಣನೆಯನ್ನು ನೋಡಿದರೆ ಶಾಶ್ವತಚಲನೆ (Perpetual motion) ಎಂಬ ಶಿರೋನಾಮಯಲ್ಲಿ ಎನ್ ಸೈಕ್ಲೊ ಪೀಡಿಯಾ ಬ್ರಿಟಾನಿಕಾ (Encyclopaldia Britannıca) ದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವ ಸಾಧನಗಳಂತೆಯೇ ಕಂಡುಬರುತ್ತದೆ. ಆದುದರಿಂದ ಈ ಯಂತ್ರಗಳು ನಿಜವಾಗಿ ನಡೆಯುತ್ತಿದ್ದು ವೆಂಬುದನ್ನು ನಂಬಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ವಿಜ್ಞಾನ ತತ್ವದ ಪ್ರಕಾರ ಇಂತಹ ಶಾಶ್ವತ ಚಲನೆಯು ಅಸಾಧ್ಯವೆಂದು ಖಂಡಿತವಾಗಿ ಸಾಧಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಹೀಗೆ ಉದ್ದ ಮತ್ತು ಭಾರದ ಅಳತೆಗಿಂತಲೂ ಕಾಲದ ಅಳತೆಯು ಸ್ಥೂಲವಾಗಿಯೂ ಅನಿಶ್ಚಿತವಾಗಿಯೂ ಅವಿಶ್ವಾಸಾರ್ಹವಾಗಿಯೂ ಇದ್ದುದು ಸ್ಪಷ್ಟ ವಾಗಿ ಕಂಡುಬರುತ್ತದೆ. ಆಗಿನ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇದಕ್ಕಿಂತ ಉತ್ತಮವಾದ ಅಳತೆಯು ಇತರ ದೇಶಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಅಲ್ಲದೆ ಗೋಲಯಂತ್ರ, ನಾಡೀವಲಯ ಯಂತ್ರ ಎಂಬ ಉಪಕರಣಗಳು (Spherical astrolabe, planispheric astrolabe) ಭಾರತದಿಂದ ಆರಬ್ಬಿಯವರಮೂಲಕ ಯೂರೋಪನ್ನು ತಲಪಿದುವೆಂದು ತಿಳಿದು ಬಂದಿರುವುದರಿಂದ ನಮ್ಮ ಪೂರ್ವಿಕರ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಗೌರವಭಾವನೆಯನ್ನೇ ಉಂಟು ಮಾಡುತ್ತದೆ ಆದರೆ ಈಗಿನ ಸಾಧನಗಳೊಡನೆ ಹೋಲಿಸಿದರೆ ಆ ಕಾಲದ ಅಳತೆಯೂ, ಉಪಕರಣಗಳೂ ಸೂಕ್ಷ್ಮತೆಯಲ್ಲಿ ಬಹಳ ಕಡಿಮೆಯೆಂಬುದು ನಿರ್ವಿವಾದವಾದುದು. ಅಂತಹ ಅಳತೆಗಳಿಂದ ಈಗಿನ ವೈಜ್ಞಾನಿಕ ನಿಯಮಗಳನ್ನು ಕಂಡ.ಹಿಡಿಯುವ ಸಾಧ್ಯ ತೆಯೂ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಆದುದರಿಂದ ಈ ಲೋಕದ ವಿಷಯಗಳಲ್ಲಿ ನಮ್ಮವರಿಗೆ ತಿಳಿದಿದ್ದ ಸಂಗತಿಗಳು ಎಷ್ಟೇ ಇದ್ದರೂ ಈಗಿನ ಜ್ಞಾ ನಕ್ಕಿಂತ ಕಡಮೆಯೆಂಬುದನ್ನು ಒಪ್ಪಿಕೊಂಡು ಹಿಂದಿನ ಪದ್ಧ ತಿಗಳನ್ನು ಈಗಿನ ತಿಳಿವಳಿಕೆಗೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ಮಾರ್ಪಡಿಸಿಕೊಂಡರೆ ನಮ್ಮ ದೇಶದ ಅಭಿವೃದ್ಧಿಗೆ ಸಹಾಯವಾಗುವುದರಲ್ಲಿ ಸಂದೇಹವಿಲ್ಲ.

ಟ. ಎಸ್. ಸುಬ್ಬರಾಯ

## ನಾರದ ಭಕ್ತಿ ಸೂತ್ರಗಳು

ನಾರದ ಎಂಬ ಹೆಸರು ನಮ್ಮ ಪುರಾಣ ಪುಣ್ಯ ಕಥೆಗಳಲ್ಲಿ ಮೂಡಿ ಜನಸಾಮಾ ನ್ಯರಿಗೂ ತಿಳಿದುದಾಗಿದೆ. ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ 'ನಾರದ' ಎಂಬ ಹೆಸರನ್ನು ಕೇಳಿದೊ ಡನೆ ಜಾಡಿಕೋರ ಎಂಬ ಅರ್ಥ ಬರುವುದೇ ಹೆಚ್ಚು. ಆದರೆ ನಾರದರನ್ನು ದೇವರ್ಷಿಯೆಂದು ನಮ್ಮ ಪ್ರಾಚೀನ ಗ್ರಂಥಗಳು ಮುಕ್ತಕಂಠದಿಂದ ಸಾರಿವೆ. ಶಬ್ದ ಕಲ್ಪದ್ರುಮ ದಲ್ಲಿ ನಾರದ ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಪರಮಾತ್ಮವಿಷಯವಾದ ಜ್ಞಾನವನ್ನು ಕೊಡುವವನು ಎಂಬ ಅರ್ಥವಿದೆ.\* ನಾರದಸ್ಮೃತ್ರಿ, ನಾರದೀಯಶಿಕ್ತಾ, ಸಂಗೀತಮಕರಂದ, ನಾರದಪರಿವ್ರಾಜಕೋಪನಿಷತ್ ನಾರದೀಯಪುರಾಣ, ನಾರದಪಾಂಚರಾತ್ರ, ನಾರದ ಭಕ್ತಿ ಸೂತ್ರ—ಈ ಗ್ರಂಥಗಳು ನಾರದಕೃತವೆಂಬ ಪ್ರತೀತಿ ಇದೆ. ಇವುಗಳ ಕರ್ತೃತ್ವದ ವಿಷಯವಾಗಿ ಭಿನ್ನಾಭಿಪ್ರಾಯಗಳಿದ್ದರೂ ನಾರದ ಭಕ್ತಿ ಸೂತ್ರಗಳು ದೇವರ್ಷಿ ನಾರದಕೃತವೆಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸಂದೇಹವಿರದು. ಈ ಸೂತ್ರಗಳು ಅನು ಭವದಿಂದ ಮೂಡಿದ ರಸಘಟ್ಟಗಳಂತಿವೆ. ಭಾಷೆ, ಮನದಲ್ಲಿ ಬೇರೂರಿ ನಿಲ್ಲುವಷ್ಟು ಸರಳವಾಗಿದೆ, ಸುಂದರವಾಗಿದೆ, ಸಂಗ್ರಹವಾಗಿದೆ.

ಭಗವನ್ನು ಖವಾಗುವ ಪ್ರೇಮವನ್ನೇ ಭಕ್ತಿ ಎಂದು ಕರೆಯುವುದು. ಇದು ಭಾವೋದ್ರೇಕವಲ್ಲ, ಸ್ವಾರ್ಥಮೂಲವಾದುದಲ್ಲ, ಕಾಮ ಸಂಬಂಧವಾದುದಲ್ಲ, ವ್ಯಾಪಾರ ಮನೋಭಾವದಿಂದ ಜನಿಸುವುದಲ್ಲ. ಇದು ಪರಮಪ್ರೇಮರೂಪವಾದುದು, ಅಮೃತ ಸ್ವರೂಪವಾದುದು.† ಇಂತಹ ಭಕ್ತಿಯಿಂದ ಸಾಧಕನು ಸಿದ್ಧ ನಾಗುತ್ತಾನೆ, ತೃಪ್ತನಾ ಗುತ್ತಾನೆ, ಅಹಂಕಾರ ವಿದೂರನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಕ್ಲೇಶವಾಗಲಿ, ದ್ವೇಷವಾಗಲಿ, ಮೋಹ ವಾಗಲಿ ಅವನ ಬಳಿ ಸುಳಿಯುವುದಿಲ್ಲ. ಎಲ್ಲೆ ಡೆಯೂ ಭಗವಂತನ ಸ್ವರೂಪವನ್ನೇ ಕಾಣುತ್ತ ತನ್ನಲ್ಲಿಯೇ ಶಾಂತಿಯ ಚಿರನಿಧಿಯನ್ನು ಕಾಣುವ ಶಕ್ತಿ ಅವನದಾಗುತ್ತದೆ.

ಸ್ತ್ರೀಪುರುಷರ ಸಂಬಂಧ ಸ್ವಾರ್ಥಮೂಲವಾದುದು. ದೇವರಿಗೂ ಭಕ್ತನಿಗೊ ಇರುವ ಸಂಬಂಧದಲ್ಲಿ ಸ್ವಾರ್ಥತೆ ಇಲ್ಲ, ಕಾಮವಿಲ್ಲ. ಅಲ್ಲಿ ಗೋಚರಿಸುವುದು ಶುದ್ಧ ಪ್ರೇಮ. ಭಕ್ತನಿಗೆ ದೇವನೊಬ್ಬನೆ ಪರಮ ಪ್ರಿಯನಾದುದರಿಂದ, ಜಗತ್ತಿನ ವಿಷಯ ಸುಖಗಳಲ್ಲಿ ಅವನಿಗೆ ಉದಾಸೀನ ಮನೋಭಾವವಿರುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ವೇದಶಾಸ್ತ್ರ, ಪುರಾಣಾದಿ ಪವಿತ್ರಗ್ರಂಥಗಳನ್ನು ಧಿಕ್ಕರಿಸದೆ ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಗೋಚರಿಸುವ ದಿವ್ಯತತ್ತ್ವ ಗಳನ್ನು ತನ್ನ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಅನುಷ್ಠಾನಕ್ಕೆ ತಂದು ಲೌಕಿಕರಿಗೆ ಮಾರ್ಗದರ್ಶಕನಾಗು ತ್ತಾನೆ. ಭಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧಪಡೆದ ವ್ಯಕ್ತಿಗೆ ಲೋಕನಿಯಮಗಳನ್ನು ಆಚರಿಸುವ ಅವಶ್ಯ

<sup>\*</sup> ನಾರಂ ಪರಮಾತ್ಮ ವಿಷಯಕಂ ಜ್ಞಾನಂ ದವಾತಿ ಇತಿ ನಾರದಃ।

<sup>🕇</sup> ಸಾ ತ್ವಸ್ಮಿನ್ ಪರಮಪ್ರೀಮರೂಪಾ। ಅಮೃತಸ್ವರೂಪಾ ಚ ।

ಕತೆ ಇಲ್ಲದಿದ್ದ ರೂ ತನ್ನ ಸುತ್ತಣ ಜನರು ಪತಿತರಾಗದಿರಲೆಂಬ ಉದಾರದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ನಿಯಮಗಳನ್ನು ಆಚರಿಸುತ್ತಾನೆ. ಭೋಜನಾದಿ ಲೌಕಿಕವ್ಯಾಪಾರಗಳಲ್ಲಿ ಅವನು ತೊಡಗುವುದು ಕೇವಲ ಶರೀರಧಾರಣೆಗಾಗಿ ಮಾತ್ರ.

ಭಕ್ತರ ಸಾಧನಮಾರ್ಗಗಳು ಅವರವರ ಅಭೀಪ್ಸೆಯಂತೆ ಬೇರೆ ಬೇರೆಯಾಗಿರ ಬಹುದು. ಅಂತಹ ಸಾಧನಮಾರ್ಗಗಳ ಅಂತರ್ ಶಕ್ತಿಯೊಂದಿದೆ. ಅದನ್ನು ನಾರದರು ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ:

ತದರ್ಪಿತಾಖಿಲಾಚಾರತಾ ತದ್ವಿಸ್ಮರಣೇ ಪರಮವ್ಯಾ ಕುಲತೇತಿ ಚ! ಸಕಲ ಆಚಾರಗಳನ್ನೂ ಅವನಲ್ಲಿ ಅರ್ಪಿಸಿ, ಅವನನ್ನು ಮರೆಯುವುದೆಂದರೆ ಪರಮವ್ಯಾ ಕುಲತೆ ಯಿಂದಿರುವುದು. ಸಕಲವನ್ನೂ ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಪಿಸಿ, ಅವನಲ್ಲದೆ ಬೇರೆ ಯಾವು ದನ್ನೂ ಬಯಸದಿರುವುದೇ ಭಕ್ತಿ, ಸಾಧನೆಯ ಸಾರಸರ್ವಸ್ವ ಎಂದು ಸಮನ್ವಯ ಮಾಡಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ ನಾರದರು. ಶ್ರೀಅರವಿಂದರೂ ತಮ್ಮ ಪೂರ್ಣಯೋಗಪಥದಲ್ಲಿ ಪ್ರಧಾನಸಾಧನವೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಈ ಆತ್ಮಸಮರ್ಪಣೆಯನ್ನೇ. ಪರಮಪ್ರೇಮ, ನಿಸ್ವಾರ್ಥತೆ, ನಿರಹಂಕಾರ, ಪೂರ್ಣಸಮರ್ಪಣ—ಇವು ಭಕ್ತನಿಗೆ ಮುಖ್ಯವಾದುವು.

ಎಲ್ಲ ಯೋಗಗಳ ಗುರಿ ಆತ್ಮಸಾಕ್ಸ್ತಾತ್ಕ್ಕಾರ. ಉಳಿದೆಲ್ಲ ಯೋಗಗಳಿಗಿಂತಲೂ ಭಕ್ತಿಯೋಗವೇ ಅತ್ಯಂತ ಸುಲಭವೂ ನೇರವೂ ಆದ ಸಾಧನಪಥವೆಂದು ಮಹಾತ್ಮರು ಸಾರಿದ್ದಾರೆ. ಇದು ಎಲ್ಲ ಯೋಗಗಳ ಫಲರೂಪವಾದುದು. ನಮ್ಮ ಪ್ರಜ್ಞೆ ವಿರಾಟ್ ಪ್ರಜ್ಞೆಯ ಆನಂದದಲ್ಲಿ ಲೀನವಾಗುವುದು ಭಕ್ತಿಯಿಂದಲೇ!

ಭಕ್ತಿಯ ಪರಮಸಿದ್ಧಿಯೇ ಪರಾಭಕ್ತಿ. ನಾರದರು ಈ ಪರಾಭಕ್ತಿಯನ್ನು ಪಡೆಯಲು ಸಾಧಕನಿಗೆ ಕೆಲವು ಉಪಯುಕ್ತ ಸಲಹೆಗಳನ್ನು ಕೊಟ್ಟಿದ್ದಾರೆ. ಸಾಧಕನು ಪ್ರಪ್ರಥಮವಾಗಿ ಇಂದ್ರಿಯ ಚಾಪಲ್ಯಗಳನ್ನು ತ್ಯಜಿಸಿ ನಿಸ್ಸಂಗ ಮನೋಭಾವದಿಂದ ಬದುಕಬೇಕು. ಕೇವಲ ವೈರಾಗ್ಯದಿಂದ ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಅನುರಾಗ ಮೂಡುವುದಿಲ್ಲ. ಅದಕ್ಕೆ ಶ್ರವಣಕೀರ್ತನಾದಿ ಅಭ್ಯಾಸಗಳೂ ಸತ್ಸಂಗವೂ ಬೇಕು ವಿಷಯಗಳ ಭೋಗದಿಂದ ದೊರಕುವುದು ಕ್ಷಣಿಕ ಸುಖ; ಈ ಭೋಗದಿಂದ ರೋಗಭಯವಿದೆ. ಆದರೆ ನಿಸ್ಸಂಗತೆಯಿಂದ ಲಭಿಸುವ ಆನಂದ ಶುದ್ಧವಾದುದು, ಕೇವಲವಾದುದು. ಆದುದ ರಿಂದ ಭಕ್ತನಿಗೆ ವಿಷಯತ್ಯಾಗ ಬಹುಮುಖ್ಯ. ಇಂದ್ರಿಯ ತೃಷ್ಣೆಯನ್ನು ಭೋಗದಿಂದ ಶಮನಗೊಳಿಸುವುದು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ತೃಷ್ಣೆಗೆ ಆಹಾರವನ್ನು ಒದಗಿಸುವುದರಿಂದ

<sup>🕂</sup> ನ ಜಾತು ಕಾರ್ಮ ಕಾಮಾನಾಮುಪಭೋಗೇನ ಶಾಮ್ಮ ತಿ..... ಮಹಾಭಾರತ

ಅದು ಉಲ್ಬಣವಾಗುತ್ತದೆ. ಆಗ ನಾವು ಭೋಗಿಸುವುದಕ್ಕೆ ಬದಲಾಗಿ ನಾವೇ ಭೋಗಿ ಸಲ್ಪಹುತ್ತೇವೆ. ಇಂದ್ರಿಯ ಚಾಪಲ್ಯವನ್ನು ತೃಪ್ತಿಪಡಿಸಹೋಗುವುದು ಬೆಂಕಿಗೆ ತುಪ್ಪ ಹೊಯ್ದಂತೆ,! ತೃಷ್ಣೆಯನ್ನು ನೀಗಲು ವೈರಾಗ್ಯವೇ ದಿವ್ಯೌಷಧ. ವಿಷಯತ್ಯಾಗ ವೆಂದರೆ ಕರ್ಮೇಂದ್ರಿಯಗಳನ್ನು ಮಾತ್ರ ನಿಗ್ರಹಿಸುವುದಲ್ಲ. ಮನಸ್ಸನ್ನು ದೇವರಲ್ಲಿ ರಿಸುವುದರಿಂದ ಮಾತ್ರ ವಿಷಯಗಳಿಂದ ದೂರವಿರುವುದು ಸಾಧ್ಯ.

ಮನಸ್ಸು ದೇವರಲ್ಲಿ ಲೀನವಾಗಲು ಅಹಂಕಾರ ಲಯವಾಗಬೇಕು. ಅಹಂಕಾರ ವನ್ನು ತ್ಯಜಿಸಲು ಸತ್ಸಂಗ ಹಾಗೂ ಮಹಾತ್ಮರ ಕೃಪೆ ಆವಶ್ಯಕ. ಮಹಾತ್ಮರ ಸಂಗವು ದುರ್ಲಭವಾದುದಾದರೂ ಅದರಿಂದ ನಮ್ಮ ಜೀವನದ ಕಾಳಿಕೆಗಳು ಕಳೆದು ಹೋಗಿ ಚೇತನವು ಶುದ್ಧ ವಾಗುತ್ತದೆ. ದುಷ್ಟರ ಸಂಗ ನಮ್ಮನ್ನು ಅಧೋಗತಿಗೆ ತಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಆದುದರಿಂದಲೇ ನಾರದರು 'ದುಸ್ಸಂಗಃ ಸರ್ವಥೈವ ತ್ಯಾಜಃ' ಎಂದು ಹೇಳಿರುವುದು. ಏಕೆಂದರೆ ಅದರಿಂದ ಸರ್ವನಾಶವೂ ಆಗುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಸತ್ಸಂಗ ದಿಂದ ಮನಸ್ಸು ನಿರ್ಮಲವಾಗಿ ವಿವಿಕ್ತತೆಯನ್ನು ಬಯಸುತ್ತದೆ, ಕರ್ಮಫಲದ ಆಸೆಯು ಮಾಯವಾಗಿ ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಅವಿಚ್ಛಿನ್ನ ಅನುರಾಗವು ಬೆಳೆಯುತ್ತದೆ. ಈ ಅನುರಾಗ ಕ್ಷಣಕ್ಷಣವೂ ವೃದ್ಧಿಯಾಗಿ ಭಕ್ತನು ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ವಿರವಿಸುತ್ತಾನೆ.

ಗುಣಾತೀತವಾದ ಪರಾಭಕ್ತಿಯನ್ನು ಪಡೆಯಲು ಸಾಧಕನು ಕಾಡನ್ನೋ ಗುಹೆ ಯನ್ನೋ ಸೇರಬೇಕೆಂದು ನಾರದರು ಹೇಳುವುದಿಲ್ಲ. ಜಗತ್ತೆಲ್ಲ ಭಗವಂತನ ಸ್ವರೂಪ ವೆಂದರಿತು ಫಲಾಪೇಕ್ಷೆಯನ್ನು ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿಡದ ಭಕ್ತನು ತನ್ನ ಕರ್ಮದಲ್ಲಿಯೇ ವರ್ತಿ ಸುತ್ತ ನಿರ್ಭೀತನಾಗಿರಬಹುದು. ಕರ್ಮರಂಗದಿಂದ ಭಕ್ತನು ಮರೆಯಾಗಬೇಕಾದ ಆವಶ್ಯಕತೆಯೂ ಇಲ್ಲ. ಕಬೀರನು ಭಕ್ತನಾದ ಮೇಲೆಯೂ ತನ್ನ ಜೀವನೋಪಾಯ ಕ್ಕಾಗಿ ನೆಯ್ಗೆಯ ಕೆಲಸ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದುದನ್ನು ನಾವಿಲ್ಲಿ ಜ್ಞಾ ಪಿಸಿಕೊಳ್ಳಬಹುದು. ಭಕ್ತನು ಪ್ರೀ, ಧನ ಹಾಗೂ ನಾಸ್ತಿಕರ ಚಾರಿತ್ರ್ಯಗಳನ್ನು ಕೇಳಬಾರದೆಂದು ಎಚ್ಚರಿಕೆ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ ನಾರದರು. ಲೋಕದ ದುಷ್ಟಶಕ್ತಿಗಳು ಸತ್ಶಕ್ತಿಗಳನ್ನು ಅಧೋಗತಿಗೆ ತಳ್ಳಲು ಸದಾ ಕಾದಿರುತ್ತವೆ. ಆದುದರಿಂದ ಭಕ್ತನು ಸದಾ ಜಾಗ್ರತನಾಗಿರಬೇಕು. ಅಭಿಮಾನ ದಂಭಗಳಂತಹ ದುಷ್ಟಶಕ್ತಿಗಳಿಂದಲೂ ಭಕ್ತನು ದೂರವಾಗಿರಬೇಕು. ಶುದ್ಧ ಚೇತನನಾದ ಭಕ್ತನು ಭುವನದ ಭಾಗ್ಯ. ಅಂತಹ ಭಕ್ತನ ಮಹಿಮೆಯನ್ನು ಹೀಗೆ ಹಾಡಿದ್ದಾರೆ:

ತೀರ್ಥೀಕುರ್ವಂತಿ ತೀರ್ಥಾನಿ ಸುಕರ್ಮಾಕುರ್ವಂತಿ ಕರ್ಮಾಣೆ ಸಚ್ಛಾಸ್ತ್ರೀ ಕುರ್ವಂತಿ ಶಾಸ್ತ್ರಾಣೆ ಮೋದಂತೇ ಪಿತರೋ ನೃತ್ಯಂತಿ ದೇವತಾಃ ಸನಾಥಾ ಜೀಯಂ ಭೂರ್ಭವತಿ ॥ ' ತೀರ್ಥಗಳನ್ನು ಪವಿತ್ರಗೊಳಿಸುತ್ತಾರೆ. ಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಸುಕರ್ಮಗಳನ್ನಾಗಿ ಮಾಡು ತ್ತಾರೆ. ಶಾಸ್ತ್ರಗಳನ್ನು ಸತ್ಶಾಸ್ತ್ರಗಳನ್ನಾಗಿ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಪಿತೃಗಳು ಸಂತಸ ಗೊಳ್ಳುವರು. ದೇವತೆಗಳು ಆನಂದದಿಂದ ನೃತ್ಯಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಭೂದೇವಿ ಕೃತ ಕೃತ್ಯಳಾಗುತ್ತಾಳೆ.' ಒಂದು ಜೀವ ಆತ್ಮಸಾಕ್ಷಾತ್ಕಾರ ಪಡೆದರೆ ಸಕಲ ವಿಶ್ವದ ವಿಕಾಸಪಥದಲ್ಲಿ ಮಹಾಪ್ರಗತಿಯನ್ನು ಸಾಧಿಸಿದಂತೆಯೇ ಸರಿ. ಸೂತಸಂಹಿತೆಯಲ್ಲಿಯೂ ' ಕುಲಂ ಪವಿತ್ರಂ ಜನನೀ ಕೃತಾರ್ಧಾ ವಿಶ್ವಂಭರಾ ಪುಣ್ಯವತೀ ಚ ತೇನ! ಅಪಾರ ಸಚ್ಚಿತ್ಸುಖಾಗರೇ ಸದಾ ಮೀಯತೇ ಯಸ್ಯ ಮನಃ ಪ್ರಚಾರಃ ॥' ಎಂದು ಭಕ್ತನ ಮಹಿಮೆಯನ್ನು ಹೇಳಿದೆ. ಅಪಾರವಾದ ಸಚ್ಚಿದಾನಂದಸುಖಸಾಗರದಲ್ಲಿ ಸದಾ ವಿಲೀನನಾದ ಭಕ್ತನಿಂದ ಕುಲವು ಪವಿತ್ರವಾಗುತ್ತದೆ, ಜನನಿ ಕೃತಾರ್ಥಳಾಗುತ್ತಾಳೆ, ಭೂದೇವಿ ಪುಣ್ಯವತಿಯಾಗುತ್ತಾಳೆ. ಇಂತಹ ಜ್ಯೋತಿಪುರುವರು ಎಲ್ಲಿದ್ದರೂ ಅವರ ಪ್ರಭಾವ ಸಕಲ ಜಗತ್ತನ್ನೂ ಭಗವನ್ನುಖವಾಗಿ ಅರಳಿಸುತ್ತದೆ, ಶುದ್ಧ ಚೇತನರ ಹೈದಯಗಳನ್ನು ಮಿಡಿಯುತ್ತದೆ.

ಪರಮಭಕ್ತನು ಅಹಿಂಸೆ, ಸತ್ಯ, ಶೌಚ, ದಯೆ, ಆಸ್ತಿಕ್ಯ ಮೊದಲಾದ ಚಾರಿತ್ರ್ಯಗಳನ್ನು ಪರಿಪಾಲಿಸುತ್ತ ಸರ್ವದಾ ಸರ್ವಭಾವಗಳಿಂದಲೂ ಭಗವಂತನನ್ನು ಧ್ಯಾನಿಸುತ್ತ ಫಲಾಪೇಕ್ಷೆ ಇಲ್ಲದ ಕರ್ಮಗಳಲ್ಲಿ ನಿರತನಾಗಿ ನಿಶ್ಚಿಂತನಾಗಿರುತ್ತಾನೆ.

ಉ. ಕಾ. ಸುಬ್ಬರಾಯಾಚಾರ್.

# ಬುದ್ದನ ಧರ್ಮ

ಪ್ರಪಂಚದ ಹಿರಿಯ ಧರ್ಮಗಳಲ್ಲಿ ಬುದ್ಧನ ಧರ್ಮ ಗಣ್ಯ ವಾದುದು. ಪ್ರಪಂಚದ ಮೂರನೆಯ ಒಂದರಷ್ಟು ಜನ ಬೌದ್ಧರು. ಈ ಧರ್ಮ ದಕ್ಷಿಣದಲ್ಲಿ ಸಿಂಹಳದ್ವೀಪ, ಉತ್ತರದಲ್ಲಿ ಭೂತಾನ್, ಸಿಕ್ಕಿಂ, ತಿಬೆಟ್, ಮಂಗೋಲಿಯ, ಪೂರ್ವದಲ್ಲಿ ಬರ್ಮಾ, ಚೀಣಾ, ಜಪಾನ್, ಕೊರಿಯಾ, ಆಗ್ನೇಯದಲ್ಲಿ ಸಯಾಂ, ಕಾಂಬೋಡಿಯಾ, ಮಲಯಾ ದೇಶಗಳಲ್ಲಿ ಹಬ್ಬಿದೆ. ಭಾರತ ಇದಕ್ಕೆ ತವರಾದರೂ ಈಗ ಅದಕ್ಕೆ ತವರುತಪ್ಪಿದೆ. ಬುದ್ಧನು ವಿಷ್ಣು ವಿನ ಅವತಾರವೆಂದು ನಾವು ನಿತ್ಯವೂ ಸಂಕಲ್ಪದಲ್ಲಿ ಹೇಳುತ್ತಿರುವೆ ವಾದರೂ, ಅವನ ಧರ್ಮದ ತಿಳಿವು ಮಾತ್ರ ನಮಗೆ ಇಲ್ಲವಾಗಿದೆ. ಅಲ್ಪಸ್ವಲ್ಪ ತಿಳಿದವ ರಲ್ಲೂ ಅದರ ವಿಚಾರವಾಗಿ ತಪ್ಪುಭಾವನೆಗಳೇ ಪ್ರಧಾನವಾಗಿವೆ. ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ನಮ್ಮವರು ಅದನ್ನು ಪ್ರಸ್ತಾಪಿಸುವುದು ಅದನ್ನು ಖಂಡಿಸುವುದಕ್ಕಾಗಿಯೇ. ಅದು ವೈದಿಕ ಮತದಿಂದ ತೀರ ಭಿನ್ನವಾದುವೆಂದೂ, ಅದಕ್ಕೆ ತೀರ ವಿರುದ್ಧ ವಾದುದೆಂದೂ ನಮ್ಮ ವರು ತಿಳಿದಿರುತ್ತಾರೆ ಇವರಲ್ಲಿ ಒಳಹೊಕ್ಕು ಸಹನೆಯಿಂದ ಪರಿಶೀಲಿಸಿದರೆ ಇದು ವೈದಿಕ ಧರ್ಮದಲ್ಲಿ ಸಾರವತ್ತಾದುವನ್ನು ಒಳಗೊಂಡಿದೆಯೆಂದೂ ವೈದಿಕಧರ್ಮವೂ ಕೂಡ ಇದರ ಪ್ರಚೋದನೆಗೆ ಒಳಗಾಗಿ ಪರಿಶುದ್ಧವಾಗಿ ಬೆಳೆದಿದೆಯೆಂದೂ ನಾವು ಕಾಣಬಹುದು. ಭಾರತ ಸಂಸ್ಥೃತಿವಿಶ್ವಾಸಿ ಮ್ಯಾಕ್ಸ್ ಮುಲ್ಲರ್ ಹೇಳುವಂತೆ 'ಬೌದ್ಧ ಮತವು ಬ್ರಾಹ್ಮಣ ಧರ್ಮದಲ್ಲಿ ಅತ್ಯುತ್ತಮವಾದುದರ ಜನಪ್ರಿಯವಾದ ನಿರೂಪಣೆ.' 1

<sup>1</sup> Max Muller—Last Essays, p 121 "Buddhism is the highest Brahminism popularised." J G Jennings—The Vedantic Buddhism of the Buddha, pp 573-74. "It should not be fergotten that Buddhism is reformed, Brahminism." "It is now generally believed that primitive Buddhism represents a new expansion not against but within Bramhminism. The cannonical literature, no doubt, criticises Brahminism, but mostly on its ritualistic side. The conclusion to be drawn from it is that Buddha's teaching was a protest against the over-elaborate ceremonialism, that is one sense, had given rise to Upanishadic doctrine itself...Early Buddhism...believed in the same comological and eschatalogical views, including the doctorine of Karma."

M Hiriyanna, Essentials of Indian Philosophy, p 78 "In early Vedic period, man was regarded as distinct from the divine, and this view had been gradually transformed by the time of the Upanishads into the view that he was essentially divine. It is this God in-man that Buddha understood as ātmān—neither body nor mind, but spirit."

ಬುದ್ಧನು ತಾನು ಬೋಧಿಸಿದ ಧರ್ಮ ಪುರಾತನ(ಪೊರಾಣ)ವಾದುದೆಂದೂ ಸನಾತನ ವಾದುದೆಂದೂ, ತಾನು ವೇದಜ್ಞನೆಂದೂ ವೇದಾಂತಜ್ಞನೆಂದೂ, ತಾನು ಬ್ರಾಹ್ಮಣರ ನಾಲ್ಕು ಆರ್ಯಸತ್ಯಗಳನ್ನು ತಿಳಿದು ಬೋಧಿಸಿರುವುದಾಗಿ ತಿಳಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಹಾತು ಹೋಗಿ ಮರೆತಿದ್ದ ಪಟ್ಟಣವನ್ನು ಕಂಡುಹಿಡಿಯುವಂತೆ ಅಜ್ಞಾತವಾದ ಹಿಂದಿನ ಧರ್ಮವನ್ನು ತಾನು ಕಂಡುಹಿಡಿದು ಬೋಧಿಸಿರುವುದಾಗಿ ನಗರಸುತ್ತದಲ್ಲಿ ಹೇಳು ತ್ತಾನೆ. ಬುದ್ಧ ವಚನಗಳಲ್ಲೂ, ಉಪನಿಷತ್ತುಗಳಲ್ಲೂ ಭಾರತ, ಭಗವದ್ಗೀತೆಗಳಲ್ಲೂ ಕಂಡುಬರುವ ಸಂವಾದಿ ಶ್ಲೋಕಗಳು ಸಮಾನಾರ್ಥ ಉಕ್ತಿಗಳೂ ಇವಕ್ಕಿರುವ ಪರಸ್ಪರ ಸಂಬಂಧವನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸುತ್ತವೆ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೊಂದು ಹೊಸಧರ್ಮವು ಕಾಣಿಸಿಕೊಂಡರೂ ಅದರಲ್ಲಿ ಸಾರವತ್ತಾದುದನ್ನು ಹೀರಿಕೊಳ್ಳುವುದು ಹಿಂದೂಧರ್ಮದ ದೊಡ್ಡಗುಣ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಬೌದ್ಧಧರ್ಮವು ಹುಟ್ಟಿ ಬೆಳೆದ ಒಂದುಸಾವಿರದ ಐನೂರು ವರ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ಹಿಂದೂಧರ್ಮವು ಅದನ್ನು ಕಬಳಿಸಿ ಜೀರ್ಣಿಸಿಕೊಂಡು ಸಾರವೃದ್ಧಿ ಪಡೆಯಿತು ಬೌದ್ಧಧರ್ಮವು ಹಿಂದೂಧರ್ಮದಲ್ಲಿ ಅಸಾರವಾದುದನ್ನು ಹೀರಿಕೊಳ್ಳುವುದು ಸಂಪರ್ವದಿ ನೊರು ಕೊಂಡು ಕ್ರಮಕ್ರಮವಾಗಿ ಕ್ಷೀಣಹೊಂದುತ್ತ ಕ್ರಿ.ಶ. ೧೦೦೦ದ ಹೊತ್ತಿಗೆ ಭಾರತದಲ್ಲಿ ನಾಮಾವಶೇಷವಾಯಿತು. ಬೇರೆ ಕಡೆಗಳಲ್ಲಿ ಬಲವಾದ ಪ್ರತಿ ಸ್ಪರ್ಧಧರ್ಮಗಳ ಒತ್ತಡ ವಿಲ್ಲದೆ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಬೆಳೆಯಿತು. ತಿ

ಬುದ್ಧನು ವೇದಜ್ಞ ನಾಗಿರಬಹುದು, ವೇದಾಂತಜ್ಞ ನಾಗಿರಬಹುದು, ಬಹುಶ್ರುತ ನಾಗಿರಬಹುದು, ಅವನು ಬೋಧಿಸಿದ ಧರ್ಮ ಪುರಾತನವಾಗಿರಬಹುದು ಸನಾತನ ವಾಗಿರಬಹುದು. ಆದರೆ ಅದಕ್ಕೆ ವೇದವಾಗಲೀ ಯಾವುದೆಂದು ಸಂಪ್ರದಾಯವಾಗಲೀ ಪ್ರಮಾಣವಾಗಿ ತಿಳಿಯಕೂಡದೆಂದು ಅವನು ಒತ್ತಿ ಹೇಳಿದ್ದಾನೆ. "ಇದು ಅನುಶಾಸನ, ಇದು ಪಾರಂಪರ್ಯವಾಗಿ ನಂಬಿ ಬಂದಿರುವುದು, ಇದು ಹಿಂದಿನವರು ಹೇಳಿದ್ದು, ಇದು ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ಉದ್ಧರಿಸಿದ್ದು ಎಂದು ಇದನ್ನು ಒಪ್ಪಬೇಡ; ಇದು ಶ್ಲಾಘ್ಯವಾದದ್ದು,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ಅಂಗುತ್ತರ iv, 185.

<sup>8</sup> Christoper Humphreys, Buddhism, p, 58 "The popular forms of Hinduism, as the compound of Indian religions based on the Vedas and Upanishads may be called, had been enormously improved by Buddhist moral philosophy, while Buddhism in many respects had been debased by its lazy tolerance of the forms of Hinduism..." "By the year 1000 little was left of Buddhism in India for the invading Muslims to destroy."

<sup>4</sup> ಎತ್ತಾ ತುಂಹೆ ಕಾಲಾಮಾ ಮಾ ಅನುಶ್ವವೇನ ಮಾ ಪರಂಪರಾಯ ಮಾ ಇತಿಕಿರಾಯಾ ವಾ......ಯದಾ ತುಂಹೆ ಕಾಲಾಮಾ ಅತ್ತನಾ ವಾ ಜಾನೀಯೇ...ಇಮೇ ಧಮ್ಮಾ ಕುಸಲಾ, ಇಮೇ ಧಮ್ಮಾ ಅನವಜ್ಜಾತ್ಥಾ ಇಮೇ ಧಮ್ಮಾ ವಿನ್ನು ಪ್ಪಸ್ಥಾ, ಇಮೇ ಧಮ್ಮಾ ಸಮಾವಿನ್ನಾ ಹಿತಾಯ ಸುಖಾಯ ಸಂಪತ್ತಂತಿತಿ ಅಥಾ ತುಂಹೆ ಕಾಲಾಮಾ ಉಪಸಂಪಜ್ಜ ವಿಪರೇಯ್ಯಾ ತ್ಥಾತಿ...ಇತಿ ಯಂ ತಂ ವೃತ್ತಂ ಇದಂ ಏತಂ ಪತಿಚ್ಚ ಪತ್ತುಂ. (ಅಂಗುತ್ತರ iii, 653.)

ಇದು ನಿಷ್ಕಳಂಕವಾದದ್ದು, ಇದನ್ನು ಒಪ್ಪಿಕೊಂಡರೆ ನನಗೆ ಹಿತ, ಸೌಖ್ಯ ದೊರೆಯು ತ್ತದೆ ಎಂದು ನೀನೇ ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ತಿಳಿದರೆ ಇದನ್ನು ಒಪ್ಪಿಕೊ. "4 " ಬುದ್ಧಿ ವಂತರು ಬಂಗಾರವನ್ನು ಕಾಯಿಸಿ, ಕತ್ತರಿಸಿ, ಒರೆಯಿಟ್ಟು ಪರೀಕ್ಷಿಸುವಂತೆ ನಾನು ಹೇಳಿದ್ದನ್ನು ಪರೀಕ್ಷಿಸಿ ಒಪ್ಪಬೇಕು; ನನ್ನಲ್ಲಿ ನಿಮಗಿರುವ ಗೌರವದ ಸಲುವಾಗಿ ಅಲ್ಲ " 5 ಎಂದು ತನ್ನ ಅನುಯಾಯಿಗಳಿಗೆ ಪದೇ ಪದೆ ಸಾರಿ ಹೇಳಿರುತ್ತಾನೆ.

ಬುದ್ಧ ನು ತಾನು ಉಪದೇಶಿಸಿದ್ದೇ ಸತ್ಯ, ಇತರರು ಹೇಳಿದ್ದು ಮಧ್ಯ ಎಂದು ತೆಗಳುವುದಕ್ಕೆ ಹೋಗಲಿಲ್ಲ. ಇತರ ಮತಗಳಲ್ಲಿ ತುಂಬ ಸಹನಶೀಲನಾಗಿದ್ದನು. ತನ್ನ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಬೇರೆಯಾದಾಗ ಅದನ್ನು ಸಮಾಧಾನದಿಂದ ತಿಳಿಸುತ್ತಿದ್ದನು. ಇತರರು ತನ್ನ ಧರ್ಮವನ್ನು ಕಟುವಾಗಿ ಟೀಕಿಸಿದಾಗ ಸಾವಧಾನದಿಂದ ಕೇಳುತ್ತಿದ್ದನು. ಕೆಲವು ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ಬುದ್ಧನ ವಿರೋಧಿಗಳು ಅವನ ಧರ್ಮವನ್ನು ಜರಿದಾಗ ಅವನ ಶಿಷ್ಯರು ಕೋಪಗೊಂಡದ್ದನ್ನು ಕಂಡು, ಅವರು ಹಾಗೆ ವರ್ತಿಸುವುದು ತಮ್ಮ ಸತ್ಯಶ್ರದ್ಧೆಗೆ ತಡೆ, ತಮ್ಮ ಧರ್ಮವೃದ್ಧಿಗೆ ಅಡಚನೆ ಎಂದು ಅವರನ್ನು ಎಚ್ಚರ ಗೊಳಿಸಿದ್ದಾನೆ. ತನ್ನನ್ನು ಕುರಿತು ಬಿರುನುಡಿದವರಿಗೆ ನಯವಾಗಿ ಉತ್ತರ ಹೇಳಿದ್ದಾನೆ. ಕೆಲವು ವೇಳೆ ಅಂಥವರನ್ನು ನವುರಾಗಿ ಹಾಸ್ಯಮಾಡಿರುವುದೂ ಉಂಟು. ಒಂದು ದಿನ ಅವನು ಭಿಕ್ಷೆಗಾಗಿ ಹೋದಾಗ ಒಬ್ಬ ಗೃಹಸ್ಥನು ಅವನನ್ನು ತುಂಬ ಬಯ್ದು ಮಾತಾಡಿದನು. ಆಗ ಬುದ್ಧನು ಅವನನ್ನು ಕುರಿತು "ಅಣ್ಣಾ, ಒಬ್ಬ ಗೃಹಸ್ಥನು ಭಿಕ್ಷುಕನ ಮುಂದೆ ಅನ್ನ ಇಟ್ಟಾಗ ಅವನು ಅದನ್ನು ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳದಿದ್ದರೆ ಆ ಅನ್ನ ಯಾರಿಗೆ ಸೇರ ಬೇಕು" ಎಂದು ಕೇಳಿದನು. ಅದಕ್ಕೆ ಅವನು " ಏಕೆ, ಖಂಡಿತವಾಗಿ ಅದು ಆ ಗೃಹಸ್ಥ ನಿಗೇ ಸೇರಬೇಕು " ಅಂದನು. ನಿನ್ನ ಬೈಗಳನ್ನು ನಾನು ಸ್ವೀಕರಿಸದಿದ್ದರೆ ಅದು ನಿನಗೇ ಸೇರಬೇಕು " ಅಂದನು. ನಿನ್ನ ಬೈಗಳನ್ನು ನಾನು ಸ್ವೀಕರಿಸದಿದ್ದರೆ ಅದು ನಿನಗೇ ಸೇರಬೇಕು ತಿಂದು ಬುದ್ಧನು ಮಾತು ಮುಗಿಸಿದನ್ನು ಕಳಕೊಂಡು ಹಿಂತಿರುಗಬೇಕಾದೀತು " ಎಂದು ಬುದ್ಧನು ಮಾತು ಮುಗಿಸಿದನ್ನು

ತಾನು ಬೋಧಿಸಿದುವೆಲ್ಲದರ ಮೇಲೂ ಬುದ್ಧ ನಿಗೆ ಅಭಿಮಾನವಿರಲಿಲ್ಲ. ತಾನು ಬೋಧಿಸಿದ್ದೆ ಲ್ಲವೂ ಎಲ್ಲ ಕಾಲಕ್ಕೂ ನಿಲ್ಲಬೇಕಾದುವೆಂದೂ ಅವನು ಎಣಿಸಿರಲಿಲ್ಲ. ತನ್ನ ಧರ್ಮದಲ್ಲೂ ಕೆಲವಾದರೂ ಅಮುಖ್ಯವಾದ ಅಂಶಗಳು ಇದ್ದೇ ಇರಬೇಕು ಎಂದು ಅವನು ತಿಳಿದಿದ್ದನು. ಅವನು ಇಹಲೋಕನ್ನು ಬಿಡುವ ಸಮಯದಲ್ಲಿ ತನ್ನ ನಂತರ ಬೌದ್ಧ ಸಂಘದವರು ತಾನು ಬೋಧಿಸಿದ್ದ ರಲ್ಲಿ ಅಮುಖ್ಯವಾದುದನ್ನು ಬೇಡವಾದು ದನ್ನು ತೊಡೆದುಹಾಕಬೇಕೆಂದು ತನ್ನ ಶಿಷ್ಯರಿಗೆ ಉಪದೇಶಕೊಟ್ಟು ನಿರ್ವಾಣ ಹೊಂದಿದನು.

ಶಾಸಾಚ್ಛೀದಾಚ್ಚ ನಿಕಷತ್ ಸುವರ್ಣಂ ಇವ ಪಂಡಿತಾಃ ಪರೀಕ್ಷ್ಶೆ ಭಿಕ್ಷವೋ ಗ್ರಾಹ್ಮಂ ಮದ್ವಾಚೋ ನ ತು ಗೌರವಾತ್.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ಮಜ್ಜಿಮ, 75. (ಜ್ಞಾನಸಾರ ಸಮುಚ್ಚಯ, 32)

ಬುದ್ಧ ನದು ಮುಚ್ಚುಗೈ ಅಲ್ಲ; ಬಿಚ್ಚುಗೈ." ಅವನು ತನ್ನ ಧರ್ಮವನ್ನು ಬೋಧಿಸಿದ್ದು ಕೆಲವು ಪಂಡಿತರಿಗಾಗಿ ಮಾತ್ರವಲ್ಲ, ಒಂದು ಗುಂಪಿನವರಿಗಾಗಿ ಮಾತ್ರವಲ್ಲ, ಒಂದು ಗುಂಪಿನವರಿಗಾಗಿ ಮಾತ್ರವಲ್ಲ; ದುಃಖದಿಂದ ತೊಳಲಿ ಬಳಲುತ್ತಿರುವ ಸರ್ವರಿಗೂ, ಇಡೀ ಮಾನವವರ್ಗಕ್ಕಾಗಿ. ಸಕಲಪ್ರಾಣಿಗಳ ಪಾಪದ ಹೊರೆ ತನ್ನ ಮೇಲೆ ಬೀಳಲಿ, ಸರ್ವರೂ ಮುಕ್ತರಾಗುವವರೆಗೆ ತನಗೆ ನಿರ್ವಾಣಪ್ರಾಪ್ತಿಯಾಗದಿರಲಿ ಎಂದು ಬುದ್ಧ ನು ಲೋಕದಲ್ಲಿ ತನಗಿರುವ ಅಪಾರವಾದ ಅನುಕಂಪ, ಮತ್ತು ಕರುಣೆ ಯನ್ನು ವ್ಯಕ್ತಗೊಳಿಸಿರುತ್ತಾನೆ. ಎಲ್ಲರ ಜೀವವೂ ಒಂದೇ ಆದುದರಿಂದ ಯಾವ ಜೀವಿಗೆ ಹಾನಿಯಾದರೂ ಉಳಿದೆಲ್ಲಕ್ಕೂ ಹಾನಿ; ಯಾವುದೊಂದು ಬಂಧನದಲ್ಲಿದ್ದ ರೂ ಉಳಿದವಕ್ಕೆ ಬಂಧನ ತಪ್ಪದು; ಎಲ್ಲರೂ ಮುಕ್ತರಾಗುವವರೆಗೂ ಯಾರೂ ಮುಕ್ತರಲ್ಲ ಎಂದು ಬುದ್ಧ ನು ಸಾರ್ವಮುಕ್ತಿಯನ್ನೂ ಬೋಧಿಸಿರುತ್ತಾನೆ.

ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಮುಕ್ತಿಯುಂಟು. ಆದರೆ ಅದನ್ನು ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬನೂ ತಾನೇ ಕಂಡು ಕೊಳ್ಳಬೇಕು, ತಾನೆ ನಿರಂತರವಾಗಿ ವ್ಯಾಯಾಮ ಮಾಡಿ ಪಡೆಯಬೇಕು. ಪ್ರತಿ ಯೊಬ್ಬನೂ ತನ್ನ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲೊ ಳಹೊಕ್ಕು ತನ್ನ ಕಷ್ಟವೇನು, ತನ್ನನ್ನು ಬಾಧಿಸುತ್ತಿರು ವುದೇನು, ಅದರ ಕಾರಣವೇನು ಎಂಬುದನ್ನು ತಾನೇ ಭೇದಿಸಿ ಕಂಡು ಹಿಡಿದು ಸ್ವಪ್ರ ಯತ್ನದಿಂದ ತನ್ನ ಬಾಧೆಯನ್ನು ನಿವಾರಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. " ನೀವೇ ಸಾಧನಮಾಡ ಬೇಕು, ತಥಾಗತರು ಮಾರ್ಗದರ್ಶಕರು ಮಾತ್ರ" ಎಂದು ಬುದ್ಧನು ಸಾರಿದ್ದಾನೆ. ದೇವರನ್ನು ಮೊರೆಹೊಗುವುದು ಇತರರ ದಾರಿ, ಆತ್ಮವನ್ನು ಶರಣು ಹೋಗುವುದು ಬೌದ್ಧರ ದಾರಿ. ಅವರು ಆತ್ಮವನ್ನು ದೀಪವಾಗಿ ಉಳ್ಳವರು, ಆತ್ಮ ಶರಣರು, ಧರ್ಮವನ್ನು ದೀಪವಾಗಿ ಉಳ್ಳವರು, ಆತ್ಮ ಶರಣರು, ಧರ್ಮವನ್ನು ದೀಪವಾಗಿ ಉಳ್ಳವರು, ಆತ್ಮ ಪರಾಡುವುದು

<sup>7</sup> ಮಹಾಪರಿನಿಬ್ಬಾಣಸುತ್ತ, 32.

<sup>8</sup> ಲಕ್ಷ್ಮೀಪುರಂ ಶ್ರೀನಿವಾಸಾಚಾರ್ಯಃ, ಹಿಂದೂದರ್ಶನಸಾರ, ಪುಟ 41

<sup>&</sup>quot; ಆಕಾಶಸ್ಕ್ರಸ್ಥಿ ತಿರ್ಯಾವತ್ ಯಾವದಪ್ಕ್ರವನೀಃ ಸ್ಥಿತೀ ತಾವನ್ಮಮ ಸ್ಥಿತಿ ರ್ಭೂಯಾತ್ ಲೋಕಪಾಪಾನಿ ನಿಘ್ನತಃ. ಎಂದು ವೇದಾಂತಿಗಳಾದ ಭಾಸ್ಕರಾಚಾರ್ಯರು ಭಾಷ್ಕ್ರದಲ್ಲಿ ಬುದ್ಧವಚನವನ್ನು ಅನುವಾದ ಮಾಡಿರು ತ್ತಾರೆ.

ಕಲಿಕಲುಷಕೃತಾನಿ ಯಾನಿಲೋಕೇ ಮಯಿ ನಿಪತನ್ತು ವಿಮುಜ್ಯತಾಂ ಹಿ ಲೋಕಃ ಎಂದು ಬುದ್ಧವಾಕ್ಯವನ್ನು ಕುಮಾರಿಲ ಭಟ್ಟಾ ಚಾರ್ಯರು 'ತಂತ್ರ ವಾರ್ತಿಕ' ದಲ್ಲಿ ಅನುವಾದಮಾಡಿದಾರೆ.

<sup>9</sup> ತುಂಹೇಹಿ ಕಿಚ್ಚಂ ಆತಪ್ಪಂ, ಅಖ್ಖಾತಾರೋ ತಥಾಗತಾ.

<sup>(</sup>ಧನ್ಮು ಪದ, 276)

<sup>10</sup> ಅತ್ತ ದೀಪ, ಅತ್ತ ಸರಣ, ಅನನ್ನಾ ಸರಣ, ಧರ್ಮದೀಪ, ಧರ್ಮಸರಣ. (ಮಹಾಪರಿನಿಬ್ಬಾಣಸುತ್ತ, 33)

ತಾನೇ, ಕೆಡುವುದೂ ತನ್ನಿಂದಲೇ; ಪಾಪಮಾಡದಿರುವುದೂ ತಾನೇ, (ಮನಸ್ಸನ್ನು) ಶುದ್ಧಿ ಗೊಳಿಸಿಕೊಳ್ಳುವನೂ ತಾನೇ; ಶುದ್ಧಿ ಅಶುದ್ಧಿ ಗಳು ತನ್ನವೇ; ಒಬ್ಬನು ಇನ್ನೊಬ್ಬ ನನ್ನು ಶುದ್ಧಿ ಗೊಳಿಸಲಾರನು. " " " ನಮ್ಮ ಮನಸ್ಸೇ, ನಮ್ಮ ಆಲೋಚನಗಳೇ ನಮ್ಮ ಸುಖದು:ಖಕ್ಕೆ ಕಾರಣ; ನಮ್ಮ ಆಲೋಚನೆಗಳು, ವರ್ತನೆಗಳು ದುಷ್ಟವಾಗಿ ದ್ದ ರೆ ನಮ್ಮ ಜೀವನ ದು:ಖಮಯವಾಗುತ್ತದೆ; ನಮ್ಮ ಆಲೋಚನೆಗಳು ವರ್ತನೆಗಳು ನಿರ್ಮಲವಾಗಿದ್ದ ರೆ ನಮ್ಮ ಜೀವನ ಸುಖಮಯವಾಗುತ್ತದೆ " " " ಬುದ್ಧ ನ ಈ ಮಾತುಗಳು "ಮನ ಏವ ಮನುಷ್ಯಾಣಾಂ ಕಾರಣಂ ಬಂಧ ಮೇಕ್ಷಯೋ: " " ಎಂಬ ಉಪನಿಷದ್ವಾಕ್ಯವನ್ನು ನೆನಪಿಗೆ ತರುತ್ತದೆ. ಮನಸ್ಸಿನ ಕೋಪತಾಪಗಳನ್ನು, ಭಯ ಬಂಧನಗಳನ್ನು ಬಿಡಿಸುವ ಮಾರ್ಗ ಮನೋವಿಶ್ಲೀಷಣ (Psycho-analytic method) ಮಾರ್ಗ. ಬುದ್ಧ ನು ಈ ಮಾರ್ಗದಲ್ಲಿ ಆಧುನಿಕರಿಗಿಂತ ಬಹುದೂರ ಹೋಗಿದ್ದಾನೆ. ಮನೋವಿಶ್ಲೇಷಣ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ತಾನು ಬೋಧಿಸಿದ ನಾಲ್ಕು ಆರ್ಯಸತ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಅಡಗಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಬುದ್ಧ ನು ಬೋಧಿಸಿಪ್ಪೆಲ್ಲ ಈ ನಾಲ್ಕೇ ಸತ್ಯಗಳು.

ಆರ್ಯಸತ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಅಡಗಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಬುಸ್ಥನು ಬೋಧಿಸಿಪ್ಟೆಲ್ಲ ಈ ನಾಲ್ಕೇ ಸತ್ಯಗಳು.

೧. ನಮ್ಮನ್ನು ಬಾಧಿಸುವ ದೊಡ್ಡ ರೋಗ ದುಃಖ. ನಮ್ಮ ಜೀವನ ದುಃಖ ದಿಂದ ತುಂಬಿದೆ. ಹುಟ್ಟು ದುಃಖ, ಮುಪ್ಪು ದುಃಖ, ಕಾಯಿಲೆ ದುಃಖ, ಸಾವು ದುಃಖ, ನಮಗೆ ಬೇಡವಾದುದರೊಡನೆ ಬೆರೆಯುವುದು ದುಃಖ; ನಮಗೆ ಬೇಕಾದುದ ರಿಂದ ಅಗಲುವುದು ದುಃಖ. ದುಃಖ ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಬುದ್ಧನು ತುಂಬ ವಿಶಾಲ ವಾದ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಉಪಯೋಗಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಅದರಲ್ಲಿ ದೇಹದ ಮತ್ತು ಮನಸ್ಸಿನ ಬೇನೆ ಗಳೆಲ್ಲವೂ ಸೇರಿವೆ; ಎಲ್ಲ ವಿಧವಾದ ಕೊರತೆಗಳೂ ಸೇರಿವೆ; ಎಲ್ಲ ಬಗೆಯಾದ ಅತೃಪ್ತಿ ಅದರಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗಿದೆ. ಯಾವ ಆತೆಯನ್ನು ಪರೀಕ್ಷಿಸಿದರೂ ಅದು ಹುಟ್ಟುವುದು ಅತೃಪ್ತಿಯಿಂದ, ಅದು ಪೂರೈಸಿದ ಮೇಲೂ ಅತೃಪ್ತಿ ಎಂಬುದು ವೇದ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ. ನಮಗಿರುವುದು ಒಂದೇ ಆತೆ ಅಲ್ಲ; ಆತೆಗಳು ಬಹುವಾಗಿವೆ. ಆತೆ ಪೂರೈಸಿದಾಗ ಹುಟ್ಟಿದ

<sup>11</sup> ಅತ್ತನಾವ ಕತೆಂ ಪಾಪಂ ಅತ್ತನಾ ಸಂಕಿಲಿಸ್ಸತಿ ಅತ್ತನಾ ಅಕತೆಂ ಪಾಪಂ ಅತ್ತನಾ ವವಿಸುಜ್ಞತಿ ಸುದ್ಧೀ ಅಸುದ್ದೀ ಪಚ್ಚುತ್ತಂ ನಾಡ್ಡ್ಲೂ ಅಞ್ಞಂ ವಿಸೋಧಯೇ.

<sup>(</sup>ಧಮ್ಮ ಪದ, 165)

<sup>19</sup> ಮನಃ ಪ್ರಬ್ಬಂಗಮಾ ಧಮ್ಮ್ರಾ ಮನಸ್ಸೆಟ್ಮಾ ಮನೋನುಯಾ ಮನಸಾಚೇಪದುಟ್ಕೀನ ಭಾಸತಿ ಕರೋತಿ ವಾ. ತತೋನಂ ದುಕ್ಪಮನ್ವೇತಿ ಚಂಕ್ಕವ ವಹತೋಪದಂ. ಧಮ್ಮಪದ, ].

<sup>18</sup> ಮೈತ್ರಾಯಣೀ ಉಪನಿಷತ್ vi, 34.

ಪ್ರಸಿದ್ಧ ಅಂಗ್ಲ ಸಾಹಿತಿ ಡಾ. ಹಾನ್ ಸನ್ ಮರಣಶಯ್ಯೆಯಲ್ಲಿ ಮಲಗಿದ್ದಾಗೆ ತನ್ನ ವೈದ್ಯನನ್ನು ಕುರಿತು ಷೇಕ್ಸ್ ವೆಯರಿನ ಈ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಹೇಳಿದನು,

ಸುಖ ಕ್ಷ್ಮಣಿಕ. ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಸುಖವೂ ವೇಷಮರೆಯಿಸಿಕೊಂಡ ದುಃಖವೇ; ಪ್ರತಿ ಯೊಂದು ಸುಖವೂ ತನ್ನ ಗರ್ಭದಲ್ಲಿ ದುಃಖದ ಮೊಟ್ಟೆಯನ್ನು ಇಟ್ಟುಕೊಂಡೇ

ಹುಟ್ಟುತ್ತದೆ.

ವಲ್ಲ ಸಂಸ್ಕ್ರಾರಗಳೂ ದುಃಖ ಎಂದು ಹೇಳುವ ಬುದ್ದನು ನಿರಾಶಾವಾದಿಯಲ್ಲ. ನಿರಾಶಾವಾದಿ ಹೇಳುವುದನ್ನು ಒಪ್ಪಿಕೊಂಡು ಅದರಿಂದ ಆಚೆ ಹೋಗಿದ್ದಾನೆ. ಬುದ್ದನು ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಸೌಖ್ಯ ಕಾಣದೆ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಸೋತವನಲ್ಲ ಎಲ್ಲ ಸುಖಗಳನ್ನೂ ಅನುಭವಿಸಿದವನು. ಅವನು ರೂಪವಂತ, ಗುಣವಂತ, ಯಶೋವಂತ. ಅವನಿಗೆ ಜೀವನ ದುಃಖಮಯವಾಗಿ ತೋರಿದ್ದು ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ಈ ದುಃಖವನ್ನು ಕಣ್ಣಿಟ್ಟು ನೋಡಿದುದರಿಂದ, ಇತರರ ದುಃಖ ತನ್ನ ದುಃಖವೆಂದು ತಿಳಿಯುವ ಅನುಕಂಪ ತುಂಬಿದ ಹೃದಯವಿದ್ದದರಿಂದ, ಎಲ್ಲರ ಜೀನವೂ ಒಂದೇ ಎಂಬ ಅತಿಶಯವಾದ ಆರಿ ವಿದ್ದ ದ್ದ ರಿಂದ. ಬಲ್ಲವರಿಗೆ ಒಂದೇ ಉದಾಹರಣೆ ಸಾಕು. ದುಃಖ ಇದೆ, ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಇದೆ, ಎಲ್ಲ ಅವಸ್ಥೆ ಗಳಲ್ಲೂ ಇದೆ ಎಂದು ಅವರಿಗೆ ತಿಳಿಯುವುದು. ಸೀತಾರಾಮರು ಎಂಧ ಆದರ್ಶ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳು, ಅವರದು ಎಂಧ ಆದರ್ಶ ಜೀವನ! ಆದರೆ:ಅವರದು ಎಂಥ ಕರುಣಾಜನಕವಾದ ದುಃಖಜೀವನ! ದೊಡ್ಡ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ಜೀವನವೇ ಹೀಗಾದಾಗ ಸಣ್ಣವರ ಸಾಡೇನು? ಇರುವ ಮಃಖವನ್ನು ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಆತ್ಮ ವಂಚನೆ. ಇಲ್ಲವೆಂದು ನಾವು ಕಣ್ಣು ಮುಚ್ಚಿಕೊಂಡರೆ ಅದು ನಮ್ಮನ್ನು ಬಿಡುವುದಿಲ್ಲ. ಬೇಕೆಂಬುದಕ್ಕೂ ಬೇಡವೆಂಬುದಕ್ಕೂ ನಮ್ಮ ಅಂತರಂಗದಲ್ಲಿ ನಿರಂತರವಾಗಿ ಒಳ ತೋಟ ನಡೆಯುತ್ತಲೇ ಇವೆ. ಅದನ್ನು ಒಳಕ್ಕೆ ಅದುಮಿ ಬಿಟ್ಟರೆ ಆಯಿತು, ಅದು ಹೋಯಿತು ಎಂದು ನಾವು ನಮ್ಮನ್ನು ವಂಚಿಸಿಕೊಂಡರೆ ಅದು ನಮ್ಮನ್ನು ಬಿಡುವುದಿಲ್ಲ. ಇದು ಹೇಡಿತನ; ಹೇಡಿಯಾದವನಿಗೆ ಸೋಲುಸಿದ್ದ. ದುಃಖವನ್ನು ದಿಟ್ಟಿಸಿ ನೋಡಿ ಧೈರ್ಯದಿಂದ ಆದರಿಂದ ವಿವೋಚನೆಹೊಂದಬೇಕು ವಿವೋಚನೆಹೊಂದುವುದು ಸಾಧ್ಯ; ಅದನ್ನು ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬನೂ ಧೀರನಾಗಿ ಸ್ವತಃ ಕಂಡುಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಮೊದಲನೆಯ ಸತ್ಯ.

೨. ನಮ್ಮ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಯೊಂದಕ್ಕೂ ಕಾರಣವಿದೆ. ಕಾರಣದಿಂದ ಕಾರ್ಯ; ಕಾರಣವನ್ನು ಕೊಂದರೆ ಕಾರ್ಯವಿಲ್ಲ. ದುಃಖಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಿದೆ; ಕಾರಣ

<sup>&</sup>quot;Canst thou not minister to a mind diseased Pluck from the memory a rooted sorrow Raze out the written troubles of the brain And with some sweet oblivious antidote Cleanse the stifled bosoin of that perilous stuff Which weighs upon the heart."

ಅದಕ್ಕೆ ವೈದ್ಯನು

<sup>&</sup>quot;Therein the patient must minister to himself" ಎಂದು ಮರುನುಡಿದನ್ನು ಈ ವೈದ್ಯನು ಬುದ್ದ ನಂತೆ ನುಡಿದಿದ್ದಾ ನೆ.

ವನ್ನು ಕಿತ್ತೊಗೆದರೆ ದುಃಖ ನಿವಾರಣೆಯಾಗುತ್ತದೆ. ದುಃಖಕ್ಕೆ ಕಾರಣ ಯಾವುದು? ಕಾಮ, ಆಶ, ತೃಷೆ ಕಾರಣ. ಕಾಮವೆಂದರೆ ಕೇವಲ ಲೈಂಗಿಕ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾತ್ರವಲ್ಲ. ಹೆಣ್ಣಿ ನ ಆಶ, ಹುಟ್ಟಿನ ಆಶ, ಹಣದ ಆಶಿ-ಇವೆಲ್ಲವೂ ಕಾಮವೇ. "ಮಾನವನು ಆಕೆಗಳಿಂದ ತುಂಬಿರುತ್ತಾನೆ. "  $^{14}$  ಕಾಮ ಬಂಧನವೇ ಈ ಬಂಧನ; ಇಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ಬಂಧನವಿಲ್ಲ.  $^{15}$  ಕಾಮಗಳು ಆರಿಹೋದಾಗ ಮರ್ತ್ಯನು ಅಮೃತತ್ವವನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತಾನೆ; ಇಹದಲ್ಲೇ ಬ್ರಹ್ಮವನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತಾನೆ<sup>? 16</sup> ಆಕೆಗಳಿಗೆ ಅವಿದ್ಯೆ ಕಾರಣ. ಅವಿದ್ಯೆಯಿಂದ ಕಾಯವಚನ ಚಿತ್ತ ಸಂಸ್ಕಾರಗಳು, ಸಂಸ್ಕಾರಗಳಿಂದ ವಿಜ್ಞಾನ, ವಿಜ್ಞಾನದಿಂದ ನಾಮ ರೂಪಗಳು, ನಾಮರೂಪಗಳಿಂದ ವಿಷಯೇಂದ್ರಿಯ ಸಂಯೋಗ, ಸಂಯೋಗದಿಂದ ವೇದನೆ, ವೇದನೆಯಿಂದ ತೃಷೆ, ತೃಷೆಯಿಂದ ವಿಷಯಾ ಸಕ್ತಿ, ವಿಷಯಾಸಕ್ತಿಯಿಂದ ಹುಟ್ಟಬೇಕೆಂಬ ಆಶೆ, ಹುಟ್ಟನ ಆಶೆಯಿಂದ ಶೋಕ, ದು:ಖ-ಇದು ಹನ್ನೆರಡು ಕೊಂಡಿಗಳಿರುವ ಜೀವನವೆಂಬ ಕಾರ್ಯಕಾರಣ ಸರಪಣಿ. ಇಲ್ಲಿ ಇರುವುದೆಲ್ಲ—ಸೂರ್ಯಚಂದ್ರಾದಿಗಳು, ನಕ್ಷತ್ರಗಳು, ಭೂಮಿ, ಅದರಲ್ಲಿರುವ ಸಕಲ ವಸ್ತುಗಳು, ನಮ್ಮ ರಾಷ್ಟ್ರ, ನಮ್ಮ ಸಮಾಜ, ನಮ್ಮ ಬಂಧುಮಿತ್ರರು, ಹೆಂಡತಿ ಮಕ್ಕಳು, ಈ ದೇಹ, ಈ ರೂಪ್ರ, ಮನಸ್ಸು, ಇಂದ್ರಿಯಗಳು, ಇಂದ್ರಿಯ ವ್ಯಾಪಾರಗಳು, ಇಂದ್ರಿಯ ಭೋಗಗಳು-ಎಲ್ಲವೂ ಅಶಾಶ್ವತವಾಸುವು. ನಾವು ಯಾವು ದನ್ನು 'ನಾನು' ಎಂದು ಕರೆದುಕೊಳ್ಳುತ್ತೇವೆಯೋ ಅದು ಅಸ್ವತಂತ್ರ, ಅದು ಅನಿತ್ಯ; ಅಮೃತವಾದದ್ದಲ್ಲ, ನಿತ್ಯವಾದ ಆತ್ಮ ಬದಲಿ ಹೊಂದುವ 'ನಾನು' ಎಂಬುದರಿಂದ ಬೇರಿಯದು, ಅದು ಆತ್ಮವಲ್ಲ. ಅಶಾಶ್ವತವಾದುದನ್ನು ಶಾಶ್ವತವೆಂದೂ, ಅನಾತ್ಮವಾದು ದನ್ನು ಆತ್ಮವೆಂದೂ ತಿಳಿಯುವ ಆತ್ಮವೆಂಚನೆ ಅವಿದ್ಯೆ. ಇದು ಎರಡನೆಯ ಸತ್ಯ.

೩. ಅವಿದ್ಯೆಯನ್ನು ಪ್ರಜ್ಞೆ ಯಿಂದ ಅಂದರೆ ಯಾವುದು ಮೃತಹೊಂದತಕ್ಕದ್ದು ಯಾವುದು ಅಮೃತವಾದುದು, ಯಾವುದು ಅನಿತ್ಯವಾದುದು. ಯಾವುದು ನಿತ್ಯವಾದುದು ಎಂಬ ನಿತ್ಯಾನಿತ್ಯ ವಿವೇಕದಿಂದ ನಾಶಗೊಳಿಸಬೇಕು, ತೃಷೆಯನ್ನು ಶೀಲದಿಂದ ನಾಶಗೊಳಿಸಬೇಕು, ಮುಖ್ಯವೋ ಶೀಲವೂ ಅಷ್ಟೇ ಮುಖ್ಯ. ಇದು ಮೂರನೆಯ ಸತ್ಯ.

ಳ. ಶೀಲಜ್ಞಾನಗಳೆರಡನ್ನೂ ಒಳಗೊಂಡ ಮಾರ್ಗಆರ್ಯ ಅಷ್ಟಾಂಗಮಾರ್ಗ. <sup>17</sup> ಇದರಲ್ಲಿ ಕರ್ಮಮಾರ್ಗಜ್ಞಾನಮಾರ್ಗಗಳೆರಡೂ ಸೇರಿವೆ. ಸಮ್ಯಗ್ದೃಷ್ಟಿ ಸಮ್ಯ

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> ಬೃಹದಾರಣ್ಮಕ ಉಪನಿಷತ್ 1v, 4.

<sup>15</sup> ಕಾಮ ಬಂಧನಂ ಏವೇದಂ ನಾನ್ಶ್ರದ್ ಅಸ್ತ್ರೀಹ ಬಂಧನಂ.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> ಕಥೋಪನಿಷತ್, iv, 10.

ಅಷ್ಟಾಂಗಮಾರ್ಗವನ್ನು ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ವಿವರಿಸಿರುತ್ತದೆ. ಅಷ್ಟಾಂಗಾನೇವಮಾರ್ಗಣ ವಿಶುದ್ಧಾತ್ಮಾಸಮಾಚರೇತ್

ಸಂಕಲ್ಪ, ಸಮ್ಯ ಗ್ವಾಚಾ, ಸಮ್ಯ ಕ್ಕರ್ಮಾಂತ, ಸಮ್ಯ ಗಾಜೀವ, ಸಮ್ಯ ಗ್ವ್ಯಾಯಾಮ, ಸಮ್ಯ ಕೃಷ್ಣಾತಿ, ಸಮ್ಯ ಕೃಮಾಧಿ-ಇವು ಮಾರ್ಗದ ಎಂಟು ಅಂಗಗಳು.

೧. ಸಮ್ಯಗ್ದೃಷ್ಟಿ ಎಂದರೆ ಸರಿಯಾದ ತಿಳುವಳಿಕೆ; ಇಲ್ಲಿ ಇರುವುದೆಲ್ಲ ಅನಿತ್ಯ, ಅನಾತ್ಮ, ದುಃಖಮಯ ಎಂಬ ತಿಳುವಳಿಕೆ. ಈ ಸಂಸಾರದಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಯೊಂದೂ ಹುಟ್ಟು ತ್ತದೆ, ಬದಲಾವಣೆ ಹೊಂದುತ್ತದೆ, ಲಯ ಹೊಂದುತ್ತದೆ. ಯಾವುದು ಹುಟ್ಟು ತ್ತದೆಯೋ ಅದು ನಾಶ ಹೊಂದಲೇಬೇಕು. 18 ಯಾವುದು ಬದಲಾವಣೆ ಹೊಂದು ತ್ತದೆಯೋ ಅದು ಶಾಶ್ವತವಲ್ಲ. ಬೇರೊಂದರ ಬೆನ್ನಿನ ಮೇಲೆ ನಿಲ್ಲದುದು (ಕಾರಣ ವಿಲ್ಲದ್ದು) ಯಾವ ಕಾಲದಲ್ಲೂ ಎಲ್ಲೂ ಇಲ್ಲ, ಯಾವುದೂ ಶಾಶ್ವತವಲ್ಲ. 19 ಹುಟ್ಟುವು

ಸಮ್ಮ ಕ್ಸಂಕಲ್ಪ ಸಂಬಂಧಾತ್ ಸಮ್ಮ ಕ್ಚೇಂದ್ರಿಯ ನಿಗ್ರಹಾತ್ ಸಮ್ಮ ಗ್ವೃತ ನಿಶೇಷಾಚ್ಚ ಸಮ್ಮ ಕ್ಚಗುರುಸೇವನಾತ್ ಸಮ್ಮ ಗಾಹಾರ ಯೋಗಾಚ್ಚ ಸಮ್ಮ ಕ್ಚಾಧ್ಯ ಯನಾಗಮಾತ್ ಸಮ್ಮ ಕ್ಕರ್ಮೇಪ ಸಂನ್ಯಾ ಸಾತ್ ಸಮ್ಮ ಕ್ಚಿತ್ತ ನಿರೋಧನಾತ್ ಏವಂ ಕರ್ಮಾಣಿಕುರ್ವನ್ತಿ ಸಂಸಾರವಿಜಗೀಷವಃ. (ವನ. ೩\_೭೭\_೮೦).

18 ಅಂಗುತ್ತರೆನಿಕಾಯ iii. 47.

ಯುಂ ಕಿಂಚಿ ಸಮುದಾಯ ದಮ್ಮಂ, ಸಬ್ಬಂ ತಂ ನಿರೋಧಧರ್ಮಂ ವಿಕೃತಿರ್ಜಾಯತೆ ಯಸ್ಮಶಾಶ್ವತಂ ತೆನ್ನಹಿ.

M. Hiriyanna, Outlines of Indian Philosophy, p 146 "We should therefore be careful how we understand the Buddhistic doctrine of the denial of the soul. As a stable entity, without itself changing, appears among changing conditions—bodily and mental—Buddhism does deny the self, but it recognises instead a fluid self because of its very fluidity cannot be regarded as a series of altogether distinct or dissimilar states ...The Buddhist has tacitly admitted a self transcending the experience of the moment. In the very act of analysing the self and dismissing it as but a series of momentary states, he is passing beyond those states and positing an enduring self which is able to view them together" Ibid p 147-8

Ignorance (avidya) becomes the true source of all evil. Here also then, as in Upanishadic teaching, evil is reduced to ignorance, and in both, the way of escape lies through right knowledge".........While the good remains the same, the idea for which it stands is different. Avidya is not conceived here as a cosmic power explaining how the Nisprapancha Brahma shows itself as the empirical world, but merly as the ground of individual existance......Nor is it here, as in the Upanishad, ignorence of the essential of all existence, but the failure to recognise the hollowness of the so called self."

ಚತುಶ್ವತಕ, ix, 34.
ಅಪ್ರತೀತ್ಮಾಸ್ಥಿ ತಾನಾಸ್ತಿ ಕಾದಾಚಿತ್ ಕಸ್ಮ ಚಿತ್ ಕ್ವಚಿತ್ ನಕದಾಚಿತ್ ಕಸ್ಮ ಚಿತ್ ಕ್ವಚಿತ್ ವಿಧ್ಯತೇ ತೇನಶಾಶ್ವತಃ

ಬದಲಾವಣೆ ಹೊಂದುವುವು ಮಾಯರೂಪವಾದುವು, ಸ್ವಪ್ನರೂಪವಾದುವು, ಗಂಧರ್ವ ನಗರದಂಥವು.<sup>90</sup> ಈ ಶರೀರ ನೊರೆಯಂಥಾದ್ದು, ಬಿಸಿಲು ಕುದುರೆಯಂಥಾದ್ದು ಎಂದು ತಿಳಿದು ಮಾರನ ಹೂಬಾಣಗಳನ್ನು ಮುರಿದವನು ಮೃತ್ಯುರಾಜನು ಕಾಣದ ಕಡೆಗೆ ಹೋಗುತ್ತಾನೆ, ಅಮೃತಪದವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾನೆ.<sup>21</sup> ಸರ್ವ ಸಂಸ್ಕಾರಗಳೂ ಅನಿತ್ಯ, ಸರ್ವಸಂಸ್ಕಾರಗಳೂ ಅನಾತ್ಮಗಳು, ಸರ್ವಸಂಸ್ಕಾರಗಳೂ ದುಃಖಮಯ ಎಂಬ ಪ್ರಜ್ಞೆ ಯಾವಾಗ ಮೂಡುವುದೋ ಆಗ ದುಃಖದಿಂದ ಬಿಡುಗಡೆಯುಂಟಾಗುವುದು. ವಿಶುದ್ಧಿಗೆ ಇದೇ ಮಾರ್ಗ.<sup>22</sup>

೨. ಸಮ್ಯಕ್ಸಂಕಲ್ಪ. ಎಲ್ಲದಲ್ಲೂ ಸಹಾನುಭೂತಿ ತೋರಿಸಬೇಕು, ಎಲ್ಲದ ರಲ್ಲೂ ಕನಿಕರ ವಿಡಬೇಕು, ಎಲ್ಲದರಲ್ಲೂ ಪ್ರೀತಿ ತೋರಿಸಬೇಕು ಎಂಬ ಪ್ರತಿಜ್ಞೆ ಸಮ್ಯಕ್ಸಂಕಲ್ಪ. ಸಿಟ್ಟನ್ನು ಬಿಡಬೇಕು, ಅಭಿಮಾನವನ್ನು ಬಿಡಬೇಕು, ಇಲ್ಲಿ ನನ್ನದೇನೂ ಇಲ್ಲ ಎಂದು ನಿರ್ಧರಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಕ್ರೋಧವನ್ನು ತಾಳ್ಮೆಯಿಂದ, ಕೆಟ್ಟದ್ದನ್ನು ಒಳ್ಳೆಯದರಿಂದ, ಜಿಪುಣತನವನ್ನು ದಾನದಿಂದ ಸುಳ್ಳನ್ನು ಸತ್ಯದಿಂದ ಗೆಲ್ಲಬೇಕೆಂದು ಸಂಕಲ್ಪಮಾಡಬೇಕು.<sup>33</sup> ಸಾರವನ್ನು 'ಸಾರವೆಂದೂ ಅಸಾರವನ್ನು ಅಸಾರವೆಂದೂ ತಿಳಿದ ಸಮ್ಯಕ್ಸಂಕಲ್ಪ ಗೋಚರರು ಸಾರದತ್ತ ಸಾರುವರು.<sup>24</sup>

ಮರೀಚಿ ಧಮ್ಮಂ ಅಭಿಸಂಮ್ಪಧಾನೋ ಛೀತ್ವಾನಮಾರಸ್ಯ ಪಪುಸ್ತುಕಾನಿ ಆದಸ್ಸನಂ ಮುಚ್ಚುರಾಜಸ್ಸಗಚ್ಛೇ.

ಇದನ್ನು ಮಹಾಭಾರತದ ಮೋಕ್ಷಧರ್ಮದ 301-2 ರೊಡನೆ ಹೋಲಿಸಿ. <sup>32</sup> ಧಮ್ಮಪದ 279.

ಸಬ್ಬೀಧನ್ಮೂ ಅನತ್ತಾಣತಿ ಯದಾಸನ್ನಾಯವಸ್ಸತಿ ಆಥಾ ನಿಬ್ಬಂದತೀ ದುಃಖೀ ಏಸಾಮಾಗ್ಗೋ ವಿಸುದ್ಧಿಯಾ.

 $^{23}$  ಧಮ್ಮಪದ,  $\overset{\circ}{2}23$ .

ಅಕ್ಕೋ ಧೀನ ಜಿನೆ ಕೋಫಂ ಆಸಾಘುಂ ಸಾಧುನಾಜನೆ ಜಿನೆ ಕದರಿಯಂ ದಾನೇನ ಸಚ್ಚೀನಾಲಿಕವಾದಿನಂ. ಉದ್ಯೋಗಪರ್ವದ 38-73ನೇ ಶ್ಲೋಕಕ್ಕೆ ಹೊಲಿಸಿನೋಡಿ.

ಭವು ಪದ, 11-12.
ಅಸಾರೇ ಸಾರಮತಿನೋ ಸಾರೇಜಾಸಾರದಸ್ಸಿನೋ
ತೇ ಸಾರಂ ನಾಧಿಗೆಚ್ಛಂತಿ ಮಿಚ್ಚಾಸಂಕಪ್ಪಗೋಚರಾ
ಸಾರಂಚ ಸಾರಂಜ್ಞಾತ್ವಾ ಅಸಾರಂ ಚ ಅಸಾರತೋ
ತೇ ಸಾರಂ ಅಧಿ ಗೆಚ್ಛಂತಿ ಸಮ್ಮಾಸಂಕಪ್ಪಗೋಚರಾ.

<sup>20</sup> ಮಾಧ್ಯ ಮಿಕಕಾರಿಕಾ, vii, 34. ಯಧಾಮಾಯಾ ಯಫಾಸ್ವಪ್ನೋ ಗಂಧರ್ವನಗರಂ ಯಥಾ ತಥೋತ್ಪಾದಾಃ ತಥಾಸ್ಥಾನಂ ತಥಾ ಬಂಗಾಉದಾಹೃತಃ.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> ಧಮ್ಮಪದ, 46. ಫೇನೂಪಮಂ ಕಾಯಮಿಮಂ ವಿದಿತ್ವಾ ಮರೀಚಿ ಧಮ್ಮಂ ಅಭಿಸಂಮೃಧಾನೋ

- ೩. ಸಮ್ಯಗ್ವಾಚಾ. ಸುಳ್ಳು, ಕಪಟ, ಬಿರಿನುಡಿ— ಇವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಸತ್ಯವಾದು ದನ್ನು ಸಾಧುವಾದುದನ್ನು ಆಡುವುದು ಸಮ್ಯಗ್ವಾಚಾ. 'ಬಿರಿನುಡಿಯಿಂದ ಯಾರನ್ನೂ ನೋಯಿಸದಿರು, ನೀನು ನುಡಿದದ್ದನ್ನು ನಿನ್ನ ಮೋರೆಯ ಮೇಲೆ ಒಗೆದಾರು.' ಮಾತು ಮರುಕಳಿಸದಂತೆ ಕಾಪಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಮಾತನ್ನು ಮಿತಿಯಲ್ಲಿಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಮಾತಿನ ಪಾಪವನ್ನು ಮಾಡವೆ ಮಾತಿನಿಂದ ಸುಚಾರಿತ್ರ್ಯವನ್ನು ಸಂಪಾದಿಸಿಕೊಳ್ಳ ಬೇಕು. 'ಯಾವನು ಕರ್ಕಶವಲ್ಲದ ಬಿನ್ನಹದ ರೂಪವಾಗಿ ಸತ್ಯವನ್ನು ನುಡಿಯು ತ್ತಾನೋ,ಯಾವನ ಮಾತಿನಿಂದ ಯಾರಿಗೂ ಅಪಚಾರವಾಗುವುದಿಲ್ಲವೋ ಅಂಧವನನ್ನು ಬ್ರಾಹ್ಮಣ ನೆನ್ನುವೆನು. ಹೀಗೆ ಒಳ್ಳೆಯ ಮಾತಿನ ಶೀಲವನ್ನು ಕುರಿತು ಧಮ್ಮಪದ ದುದ್ದ ಕ್ಕೂ ವಚನಗಳಿವೆ. 25
- ម. ಸಮ್ಯ ಕ್ಕರ್ಮಾಂತ. ಇತರರನ್ನು ನೋಯಿಸದೆ, ಇತರರದಕ್ಕೆ ಆಶಿಪಡದೆ ಪರೋಪಕಾರಿಯಾಗಿ ಬಾಳುವುದು ಸಮ್ಯ ಕ್ಕರ್ಮಾಂತ. ಎಲ್ಲರೂ ದಂಡಕ್ಕೆ ಹೆದರುತ್ತಾರೆ, ಸಾವಿಗೆ ಅಂಜುತ್ತಾರೆ, ತನ್ನಂತೆ ಹೆರರಂದರಿತು ಕೊಲ್ಲಬಾರದು ಕೊಲ್ಲಿಸಬಾರದು.  $^{26}$  ಸುಖವನ್ನು ಬಯಸುವ ಪ್ರಾಣಿಯನ್ನು ಯಾವನು ತನ್ನ ಸುಖಕ್ಕಾಗಿ ಹಿಂಸಿಸುತ್ತಾನೋ ಅವನಿಗೆ ಸತ್ತಮೇಲೆ ಸುಖವಿಲ್ಲ.  $^{27}$  ಯಾವನಲ್ಲಿ ಸತ್ಯ, ಧರ್ಮ, ಅಹಿಂಸೆ, ದಮ, ಸಂಯಮ ಉಂಟೋ, ಯಾವನು ಕಶ್ಮಲರಹಿತನೋ, ಆ ಧೀರನನ್ನು ಸ್ಥವಿರ ನೆನ್ನುವರು.  $^{28}$
- ೫. ಸಮ್ಯ ಗಾಜೀವ. ವಿಷ, ಹೆಂಡ ಮತ್ತು ಶಾಸ್ತ್ರಾಸ್ತ್ರಗಳನ್ನು ಮಾರದಿರು ವುದು, ಮನುಷ್ಯರನ್ನು ಗುಲಾಮರಾಗಿ ಮಾರದಿರುವುದು, ಕಟುಕವೃತ್ತಿಯಿಂದ ದೈವಿಕ ವೃತ್ತಿಯಿಂದ ಜೀವನ ನಡೆಸದಿರುವುದು, ಇತರರಿಗೆ ತೊಂದರೆ ಕೊಡುವಂಥಾ ಜೀವನ ವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಅವಲಂಭಿಸದಿರುವುದು ಸದ್ವೃತ್ತಿಯಿಂದ ಜೀವನ ನಡೆಸುವುದು ಸಮ್ಯ ಗಾಜೀವ.
- E. ಸಮ್ಯ ಗ್ವ್ಯಾಯಾಮ. ನಮ್ಮ ಲ್ಲಿರುವ ಕೆಟ್ಟ್ ದ್ದ ನ್ನು ತೊಡೆದುಹಾಕುವುದು, ಹೊಸದಾಗಿ ಕೆಟ್ಟ್ ದ್ದು ಬಂದು ಸೇರಲವಕಾಶಕೊಡದಿರುವುದು, ನಮ್ಮ ಲ್ಲಿರುವ ಸದ್ಗು ಣಗಳನ್ನು ಕಾಪಾಡಿಕೊಂಡು ಮತ್ತಷ್ಟು ಸದ್ಗು ಣಗಳನ್ನು ಸಂಪಾದಿಸುವುದು ಸಮ್ಯ ಗ್ವ್ಯಾಕ್ಟಿಯಾಮ. ಪಾಪಿಯು ತಾನು ಮಾಡಿದ ಪಾಪ ಪಕ್ಷವಾಗುವವರೆಗೆ ಅದನ್ನು ಒಳ್ಳೆಯ ದೆಂದೇ ತಿಳಿದಿರುತ್ತಾನೆ. 'ಇದೇನು ನನ್ನ ಬಳಿಗೆ ಬರುವುದಿಲ್ಲ' ಎಂದು ಪಾಪವನ್ನು

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> ಧಮ್ಮ ಪದ, 183, 232, 408.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> ದಮ್ಮಪದ, 129. ಸಬ್ಬೇ ತಸಂತಿ ದಂಡಸ್ಸ್ ಸಬ್ಬೇ ಭಾಯಂತಿ ಮುಚ್ಚು ನೋ ಆತ್ತಾನಂ <sup>ಉ</sup>ಪಮಾಂಕತ್ವಾ ನ ಹನೇಯ್ಮ ನಘಾತೆಯೇ

ಇದನ್ನು ಭಗವದ್ಗೀತೆಯ vi, 32ನೆಯ, ಅನುಶಾಸನ ಪರ್ವದ 113, 6,8, 115, 22ನೆಯತ್ತೂ ೇಕಗಳಿಗೆ ಹೋಲಿಸಿ.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> ಧಮ್ಮಪದ, 131. ಇದನ್ನು ಮನು v 45ಕ್ಕೆ ಹೋಲಿಸಿ.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> ಧಮ್ಮದಪ, 232.

ಅಸಡ್ಡಿ ಮಾಡಬಾರದು. ಒಂದೊಂದು ತೊಟ್ಟನಂತೆ ಹನಿಗೂಡುತ್ತಿದ್ದರೆ ದೊಡ್ಡ ಕೊಡವೂ ತುಂಬುತ್ತದೆ. ಹಾಗೆಯೇ ಸ್ವಲ್ಪಸ್ವಲ್ಪವಾಗಿ ಮಾಡಿದರೂ ಪಾಪ ಕೂಡ ತುಂಬುತ್ತದೆ. ಆದುದರಿಂದ ಪಾಪವನ್ನು ಮಾಡಿದವನು ಅದನ್ನು ಪುನಃ ಮಾಡ ಬಾರದು, ಪುಣ್ಯಮಾಡಿದವನು ಅದನ್ನು ಪುನಃ ಪುನಃ ಮಾಡಬೇಕು. ಪುಣ್ಯಕಾರ್ಯ ವನ್ನು ಮಾಡಲು ಸ್ವಲ್ಪ ಆಲಸ್ಯ ಮಾಡಿದರೂ ಪಾಪಕರ್ಮದಲ್ಲಿ ಆಸಕ್ತಿ ಬೆಳೆಯುತ್ತದೆ. ನಿರಂತರ ವ್ಯಾಯಾಮದಿಂದ ನಿತ್ಯಶುದ್ಧ ರಾಗಬೇಕು.

- ೭. ಸಮ್ಯ ಕ್ಸ್ಮೃತಿ. ಯಾವುದನ್ನು ಪಡೆಯಬೇಕೆಂದು ಬಯಸುತ್ತೇವೆಯೋ ಅದರ ವಿಚಾರವಾಗಿ ಎಲ್ಲ ಕಾಲದಲ್ಲೂ ಮನಸ್ಸು ಎಚ್ಚರಗೊಂಡಿರಬೇಕು, ತದೇಕಚಿತ್ತ ವಾಗಿರಬೇಕು. 'ಎಚ್ಚರದಿಂದಿರುವುದು ಅಮೃತಕ್ಕೆ ದಾರಿ, ಎಚ್ಚರ ತಪ್ಪುವುದು ಮೃತ್ಯುವಿಗೆ ದಾರಿ. ಎಚ್ಚರದಿಂದಿರುವವನಿಗೆ ಸಾವಿಲ್ಲ, ಎಚ್ಚರ ತಪ್ಪುವುದು ಸತ್ತಂತೆಯೇ.' <sup>30</sup> ಹಗಲಿರಳೂ ಎಚ್ಚರದಿಂದಿರುವುದು ಸಮ್ಯ ಕ್ಸ್ಮೃತಿ. ಅದು ಹತ್ತು ಬಗೆಯಾಗಿದೆ. ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಮುಖ್ಯವಾದವು: ಬುದ್ಧಾ ಹುಸ್ಮೃತಿ, ಧರ್ಮಾಹುಸ್ಮೃತಿ, ಸಂಘಾಹುಸ್ಮೃತಿ, ಕಾರ್ಯಗತಾಸ್ಮೃತಿ, ಅಹಿಂಸಾಸ್ಮೃತಿ, ಭಾವನಾಸ್ಮೃತಿ. ಯಾವಾ ಗಲೂ ಬುದ್ಧ ನ ಆದರ್ಶವನ್ನೇ ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿಟ್ಟುಕೊಂಡಿರುವುದು ಬುದ್ಧಾ ಹುಸ್ಮೃತಿ. ಬುದ್ಧ ನ ಧರ್ಮವನ್ನು ಸದಾ ಚಿಂತಿಸುತ್ತ, ಬುದ್ಧ ಸಂಘದ ಕ್ಷೇಮವನ್ನೇ ಯೋಚಿಸುತ್ತಿರುವುದು ಸಂಘಾಹುಸ್ಮೃತಿ. ದೇಹದ ಸ್ವಭಾವವನ್ನು ಗಮನಿಸುತ್ತಾ, ಇರು ವುದು ಕಾಯಗತಾಸ್ಮೃತಿ. ಅಹಿಂಸೆಯನ್ನು ಆಚರಿಸುತ್ತಾ ಇರುವುದು ಅಹಿಂಸಾ ಸ್ಮೃತಿ. ಯೋಗದಲ್ಲಿ ರಮಿಸುತ್ತಿರುವುವುದು ಭಾವನುಸ್ಮೃತಿ.<sup>31</sup>
- ರ. ಸಮ್ಯ ಕ್ಸಮಾಧಿ. ಸಮ್ಯ ಕ್ಸಮಾಧಿ. ಅಷ್ಟಾಂಗಮಾರ್ಗದ ಶಿಖರ. ಸತ್ಯ ದಲ್ಲಿ ಚಿತ್ತವನ್ನು ಇರಿಸಿ ಅದನ್ನು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುವುದು ಸಮ್ಯ ಕ್ಸಮಾಧಿ. ಎಡೆಬಿಡದೆ ಧ್ಯಾನಮಾಡುತ್ತಾ ಯಾವಾಗಲೂ ದೃಢ ಪರಾಕ್ರಮಿಗಳಾಗಿರುವ ಧೀರರು ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ಯೋಗಕ್ಷೇಮವನ್ನು—ನಿರ್ವಾಣವನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತಾರೆ. ಅವರ ಮನಸ್ಸು ಶಾಂತವಾಗಿರುತ್ತದೆ, ಅವರ ಮಾತು ಶಾಂತವಾಗಿರುತ್ತದೆ, ಅವರ ಕರ್ಮವೂ ಶಾಂತವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಅವರು ಪೃಥ್ವಿಯಂತೆ ಕ್ಷಾಂತರಾಗಿರುತ್ತಾರೆ, ಇಂದ್ರಕೀಲದಂತೆ ಸುವ್ರತದಲ್ಲಿ ನೆಲಸಿರುತ್ತಾರೆ, ಮಡುವಿನಂತೆ (ಬಗ್ಗಡವಿಲ್ಲದ) ತಿಳಿಯಾದ ಮನಸ್ಸುಳ್ಳವರಾಗಿರುತ್ತಾರೆ, ಅವರಿಗೆ ಹುಟ್ಟು ಸಾವುಗಳಿಲ್ಲ. 32

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> ಧಮ್ಮಪದ, 116-122. <sup>80</sup> ಧಮ್ಮಪದ, 213. <sup>81</sup> ಧಮ್ಮಪದ, 296-301.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> ಧಮ್ಮಪದ, 23, 95-96.

ಬುದ್ಧ ನು ಬೋಧಿಸಿದ್ದು ದುಃಖನಿವಾರಣೆಯ ಮಾರ್ಗ. ಅವನ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಮಾರ್ಗವೇ ಮುಖ್ಯ, ತತ್ತ್ವಜಿಜ್ಞಾಸೆ ಅಮುಖ್ಯ. ಜಿಜ್ಞಾಸೆಗೆ ನಿಲುಗಡೆ ಇಲ್ಲ; ಅದರಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕಿಕೊಂಡವನಿಗೆ ಬಿಡುಗಡೆ ಇಲ್ಲ. ಒಬ್ಬನಿಗೆ ವಿಷಬಾಣದ ತಗಲಿದೆ. ಅವನ ಮಿತ್ರರು ಓಡಿಹೋಗಿ ವೈದ್ಯನನ್ನು ಕರತಂದಿದ್ದಾರೆ. ವೈದ್ಯನು ಗಾಯದಿಂದ ಬಾಣವನ್ನು ತೆಗೆಯಬೇಕು ಅಷ್ಟರಲ್ಲಿ ಗಾಯಗೊಂಡವನು 'ನಿಲ್ಲಿಸು, ಈ ಬಾಣವನ್ನು ಹೊಡೆದವ ಯಾರು, ಹೆಂಗಸೇ, ಗಂಡಸೇ, ಬ್ರಾಹ್ಮಣನೇ, ವೈಶ್ಯನೇ ಶೂದ್ರನೇ, ಅವನ ವಂಶ ಯಾವುದು, ಅವನು ಎತ್ತರದ ಆಳೇ ಅಥವಾ ಕುಳ್ಳನೆ, ಬಾಣ ಎಂಥಾದ್ದು-ಇವನ್ನೆಲ್ಲ ನಾನು ತಿಳಿದ ಹೊರತು ಬಾಣವನ್ನು ತೆಗೆಯಬೇಡ' ಎಂದು ಮುರಾಡ ಹಾಕಿದರೆ ಅವನ ಗತಿ ಏನಾಗುತ್ತದೆ? ಆ ಪ್ರಶ್ನೆ ಗಳಿಗೆಲ್ಲ ಉತ್ತರ ಕೊಡುವುದರೊಳಗಾಗಿ ಅವನು ಸತ್ತು ಹೋಗುತ್ತಾನೆ. ಹಾಗೆಯೇ ಈ ವಿಶ್ವಕ್ಕೆ ಮೂಲ ಯಾವುದು? ಅದು ಒಂದೇ, ಎರಡೇಕಲ್ಲ, ಅನೇಕವೇಕಲ್ಲ? ಅದು ಭೌತವಾದುವೇ? ಚೈತನ್ಯ ರೂಪವಾದುವೇ? ಒಂದಾದರೆ, ಎರಡೇಕಲ್ಲ, ಅನೇಕವೇಕಲ್ಲ? ಅನೇಕವಾದರೆ ಒಂದೆಂಬುವ ಆಕ್ಷೇಪಣೆಗಳಿಗೆ ಏನು ಸಮಾಧಾನ? ಆ ಸಮಾಧಾನಕ್ಕೆ ಆಕ್ಷೇಪವೇನು, ಜೀವಾದ್ಯಂತವೂ ನಡೆಸಿದರೂ ಮುಗಿಯದ ಈ ಜಿಜ್ಞಾಸೆಯಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕಿಬಿದ್ದವನಿಗೆ ಬಾಳಿನ ಬೇಗೆ ನಿವಾರಣೆಯಾಗವೆ ಜೀವಬಿಡುತ್ತಾನೆ.

ಬುದ್ಧನು ತಾನು ಬೋಧಿಸಿದ ನಾಲ್ಕು ಸತ್ಯಗಳಲ್ಲದೆ ಇನ್ನೂ ಹೆಚ್ಚಿನದನ್ನು ತಿಳಿದಿದ್ದನು. ಅವುಗಳನ್ನು ತಿಳಿಸಿದಿದ್ದ ದಕ್ಕೆ ಕಾರಣವನ್ನೂ ಹೇಳಿರುತ್ತಾನೆ. ಬುದ್ಧನು ಕೋಶಾಂಬಿಯ ಶಿಂಶವಾವನದಲ್ಲಿ ವಿಹರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾಗ, ಶಿಂಶುಪಾವೃಕ್ಷದ ಕೆಲವು ಎಲೆಗಳನ್ನು ಹಿಡಿಯಲ್ಲಿ ಹಿಡಿದು ತನ್ನೊಡನೆ ಇದ್ದ ಶಿಷ್ಯರನ್ನು ಕುರಿತು 'ಈಗ ನಾನು ಹಿಡಿದಿರುವ ಶಿಂಶುಪದ ಎಲೆಗಳು ಹೆಚ್ಚೋ ಅಧವಾ ಈ ವನದಲ್ಲಿರುವ ಎಲೆಗಳು ಹೆಚ್ಚೋ, ಎಂದು ಕೇಳಿದನು. ಅದಕ್ಕೆ ಶಿಷ್ಯರು ಹಿಡಿಯಲ್ಲಿರುವ ಎಲೆಗಳು ಕೆಲವೇ ಮಾತ್ರವೆಂದೂ ವನದಲ್ಲಿರುವ ಎಲೆಗಳು ಬಹಳವೆಂದೂ ಉತ್ತರಕೊಟ್ಟರು. ಆಗ ಬುದ್ಧನು ಶಿಷ್ಯರನ್ನು ಕುರಿತು 'ಅದರಂತೆಯೇ ನಾನು ನಿಮಗೆ ತಿಳಿಸಿರುವುದಕ್ಕಿಂತ ತಿಳಿಸದಿರುವುದು ಬಹಳವಿದೆ. ಅದನ್ನೆಲ್ಲ ನಾನು ತಿಳಿಸದಿರುವುದಕ್ಕೆ ಕಾರಣಗೊತ್ತೆ? ಅವುಗಳಿಂದ ನಿಮಗೆ ಪ್ರಯೋಜವಿಲ್ಲ. ಧರ್ಮದದಾರಿಯಲ್ಲಿ ಮುಂದೆ ಸಾಗುವುದಕ್ಕೆ, ಸಹಕಾರಿಯಲ್ಲ; ವಿಷಯಾಸಕ್ತಿಯಿಂದ ವಿಮುಕ್ತರಾಗುವುದಕ್ಕೆ, ತೃಷ್ಣೆಯನ್ನು ತಡೆಯುವುದಕ್ಕೆ, ಅನಿತ್ಯವಾದುದರಲ್ಲಿ ಆಸೆ ಅಳಿಯುವುದಕ್ಕೆ, ಶಾಂತಿಗೆ, ತಿಳಿವಿಗೆ,

ಬೆಂಕಿಯಲ್ಲಿ ಬೇಯುತ್ತಿರುವವನಿಗ್ಗೆ ಬೆಂಕಿಯ ವಿಚಾರ ಚರ್ಚೆಮಾಡಲು ಸಮಯ ವಿಲ್ಲ; ಆದ್ದ ರಿಂದ ತಪ್ಪಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ತ್ವರೆಮಾಡಬೇಕು.

<sup>&</sup>quot;It is not time to discuss about fire, for those who are actually in burning fire; but it is time to escape from it."

ಮಜಿಮ, i, p 29.

ವಿವೇಕಕ್ಕೆ, ನಿರ್ವಾಣಕ್ಕೆ ಅವು ದಾರಿತೋರಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಆದುದರಿಂದ ನಾನು ಅ**ವು** ಗಳನ್ನು ಬೋಧಿಸಲಿಲ್ಲ ' ಎಂದು ಹೇಳಿದನು.<sup>33</sup>

ಅಷ್ಟಾಂಗಮಾರ್ಗದಿಂದ ನಿರ್ವಾಣಪಡೆಯತಕ್ಕವನು ಇಹದಲ್ಲಿ ಅಪಾರವಾದ ಪ್ರೀತಿ (ಮೆಟ್ಟ್)ಯಿಂದ, ಕರುಣೆಯಿಂದ, ಆನಂದದಿಂದ ಸಮಸ್ಥಿ ತಿಯಿಂದ ಕೂಡಿದ ಜೀವನ ನಡೆಸುತ್ತಾನೆ. ಈ ತುಂಬುಜೀವನದ ನಾಲ್ಕು ಬಗೆಗಳನ್ನು ಬೌದ್ಧರು ಬ್ರಹ್ಮ ವಿಹಾರಗಳೆಂದು ಕರೆದಿರುತ್ತಾರೆ. ಬುದ್ಧ ನು ಪ್ರೀತಿಗೆ ಎಲ್ಲಕ್ಕೂ ಹೆಚ್ಚಿನ ಸ್ಥಾನ ವನ್ನು ಕೊಟ್ಟರುತ್ತಾನೆ ಮೆಟ್ಟಸುತ್ತವು ಬುದ್ಧನಾಗಬೇಕೆಂದಿರುವವನನ್ನು ಕುರಿತು "ತಾಯಿ ತನ್ನ ವ್ರಾಣವನ್ನಾದರೂ ತಿತ್ತು ತನ್ನ ಮಗನನ್ನು—ಒಬ್ಬನೇ ಮಗನನ್ನು— ಕಾಪಾಡುವಂತೆ ಎಲ್ಲ ವ್ರಾಣಿಗಳಲ್ಲೂ ಮಿತಿಯಿಲ್ಲದ ಪ್ರೀತಿ ಬೆಳೆಯಲಿ; ಈ ಲೋಕದ ಎಲ್ಲ ಕಡೆಗೂ-ಮೇಲೆ, ಕೆಳಗೆ, ಸುತ್ತಲೂ, ಎಲ್ಲೆಲ್ಲೂ-ವಿರೋಧವಿಲ್ಲದ ಹೃದಯ ತೆರೆಯಲಿ ; ನಿಂತಲ್ಲಿ, ಕುಳಿತಲ್ಲಿ, ನಡೆದಾಗ, ಮಲಗಿದಾಗ, ಎಚ್ಚರವಾಗಿರುವ\_ ಎಲ್ಲ ವೇಳೆಗಳಲ್ಲೂ ಈ ಮೈತ್ರೀಭಾವವನ್ನು ತಳೆದಿರಲಿ ಎಂದು ಬೋಧಿಸುತ್ತದೆ. ಪ್ರೀತಿಯ ಹಿರಿಮೆಯನ್ನು ಇತಿವೃತ್ತಕ ಈ ರೀತಿ ಸಾರುತ್ತದೆ . " ಸಮಸ್ತ ಸತ್ಕಾರ್ಯ ಗಳೂ ಪ್ರೀತಿಯಿಂದ ಹೈದಯವನ್ನು ವಿಕಾಸಗೊಳಿಸಿಕೊಳ್ಳುವುದರ ಹದಿನಾರರ ಲ್ಲೊಂದು ಪಾಲಿಗೆ ಸಮನಲ್ಲ. ಇದು ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ಒಳಗೊಂಡು ಎಲ್ಲಕ್ಕೂ ಮಿಗಿಲಾಗಿ ಬೆಳಗುತ್ತದೆ. " ಇದು ಮೊದಲನೆಯ ಬ್ರಹ್ಮ ವಿಹಾರ. ಕರುಣೆಯಿಂದ ಕೂಡಿದ ಬಾಳು ಎರಡನೆಯ ಬ್ರಹ್ಮವಿಹಾರ. ಹೀಗೆ ವಿಹರಿಸುವವನು ಜೀವವೆಲ್ಲ ಒಂದು ಎಂದು ತಿಳಿದಿರುತ್ತಾನೆ ಯಾವ ಪ್ರಾಣಿ ಕಷ್ಟದಲ್ಲಿದ್ದರೂ ಅವನ ಹೈದಯ ಕರಗು ತ್ತದೆ. ಮೋದದಿಂದ ತುಂಬಿವ ಜೀವನ ಮೂರನೆಯ ಬ್ರಹ್ಮವಿಹಾರ. ಯಾವ ಪ್ರಾಣಿಯಾದರೂ ಸಂತೋಷಪಡುತ್ತಿದ್ದರೂ ಅದನ್ನು ತನ್ನ ಸಂತೋಷವೆಂದು ಆನಂದ ಪಡುವುದು ಮೋದದವಿಹಾರ. ನಾಲ್ಕನೆಯ ವಿಹಾರ ಸಮಸ್ಥಿತಿ. ಈ ಸಮಸ್ಥಿತಿ ಯನ್ನು ಭಗವದ್ಗೀತೆಯಲ್ಲಿ ವರ್ಣಿತವಾಗಿರುವ ಸ್ಥಿತಪ್ರಜ್ಞೆ, ಗೆ ಹೋಲಿಸಬಹುದು. 34

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> ಮಜ್ಜ್ ಮ 63.

<sup>್</sup> ಸರ್ವಭೂತಸ್ಥ ಮಾತ್ಮಾನಂ ಸರ್ವಭೂತಾನಿ ಚಾತ್ಮೆನಿ ಈಕ್ಷತೇ ಯೋಗ ಯುಕ್ತಾತ್ಮಾ ಸರ್ವತ್ರ ಸಮದರ್ಶನಃ. ಭಗವದ್ಗೀತೆ vi, 29 ಆತ್ಮೌ ಸಮ್ಯೇನ ಸರ್ವತ್ರ ಸಮಂ ಪಶ್ಯತಿ ಯೋ ಜರ್ಜನ ಸುಖಂ ವಾ ಯದಿವಾ ದುಃಖಂ ಸಯೋಗೀ ಪರಮೋಮತಃ. ಭಗವದ್ಗೀತೆ vi, 32 ಸಮಃ ಶತ್ರೌಚ ಮಿತ್ರೇಚ ತಥಾ ಮಾನಾಪಮಾನಯೋಃ ಶೀತೋಷ್ಣ ಸುಖದುಃಖೇಷು ಸಮಃ ಸಂಗವಿವರ್ಜಿತಃ. ಭಗವದ್ಗೀತೆ xii, 18 ಸುಹೃ ಸ್ಮಿ ತ್ರಾರ್ಯುದಾಸೀನ ಮಧ್ಯ ಸ್ಥ ದ್ವೇಷ ಬಂಧುಷು ಸಾಧುಷ್ಟತಿ ಚ ಪಾಪೇಷು ಸಮ ಬುದ್ಧಿ ರ್ವಿಶಿಷ್ಠತೇ. ಭಗವದ್ಗೀತೆ vi, 9 ಶಂಕರ ಛಾಂದೋಗ್ಮ ಉಪನಿಷದ್ಭಾಷ್ಯ. iii, xiv, 1. ಮತ್ತು ವೇದಾಂತ ಸೂತ್ರ ಭಾಷ್ಠ I. ii, 18

ಬುದ್ಧ ನು ವೇದಾಂತಜ್ಞ. ಅವನ ಮಾತುಗಳಿಗೂ ಕೆಲವು ಉಪನಿಷದುಕ್ತಿ ಗಳಿಗೂ ಸಾಮ್ಯವಿದೆ. ಉಪನಿಷತ್ತುಗಳಲ್ಲಿ ಸಾರಿರುವಂತೆ ಅವನೂ ಇಹದಲ್ಲೇ \* ಹುಟ್ಟ್ರಲ್ಲದ ಅಮೃತಪದವನ್ನು ಹೊಂದುವ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಸಾರಿರುತ್ತಾನೆ. ಹಾಗೆಯೇ ಇಲ್ಲಿರುವುದೆಲ್ಲ ಅಶಾಶ್ವತ್ರ\* ಅಹಂಕಾರ ಅಶಾಶ್ವತ, ಕಾಮವನ್ನು ಗೆದ್ದು ಇಲ್ಲಿರುವುದು ಯಾವುದೂ ನನ್ನದಲ್ಲ ಎಂದು ತಿಳಿದವನು "ಬ್ರಹ್ಮಭೂತವಾದ ಆತ್ಮಪದವನ್ನು ಅನುಭವಿ ಸುತ್ತಾನೆ" ತಿ ಎಂದು ಬುದ್ಧನು ಬೋಧಿಸಿರುತ್ತಾನೆ ಬುದ್ಧನು ಅಷ್ಟಾಂಗಮಾರ್ಗವನ್ನು ಕೆಲವು ವೇಳೆ ಧರ್ಮಾಯನವೆಂದೂ ಇನ್ನು ಕೆಲವು ವೇಳೆ ಬ್ರಹ್ಮಾಯನವೆಂದೂ ಕರೆದಿರುತ್ತಾನೆ. ಧರ್ಮಕ್ಕೆ ದಾರಿ ಬ್ರಹ್ಮಕ್ಕೆ ದಾರಿ; 36 " ಧರ್ಮದಲ್ಲಿ ನೆಲೆಗೊಂಡವನು ಬ್ರಹ್ಮದಲ್ಲಿ ನೆಲೆಗೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ; 37 ತಥಾಗತನು ಧರ್ಮವನ್ನು ಶರೀರವಾಗಿ ಉಳ್ಳವನು,

Ibid p. 879

But for him the ultimate was not annihilation. Beyond the changing there is an eternal reality. "There is an unborn, an unorginated, an unmade, an uncompounded. Were there not, O mendicants, there would be no escape from the world of the born, the originated, the made and the compounded."

Vinaya viii, 3

ಸೂತ್ರಭಾಷ್ಠ. 1. ii, 18.

ಆಯಂ ನಿಜಃ ಪರೋವೇತಿ ಗಣನಾ ಲಘುಚೇತಸಾಂ

ಉದಾರಚರಿತಾನಾಂ ತು ವಸುಧೈವ ಕುಟುಂಬಕಂ.

<sup>&#</sup>x27;ನನ್ನದು''ನಿನ್ನದು'ಎಂದು ಅಲ್ಪ ಮತಿಗಳು ಗಣಿಸುತ್ತಾರೆ. ಉದಾರಚರಿತೆ ರಿಗೆ ವಿಶ್ವವೆಲ್ಲ ಒಂದು ಕುಟುಂಬ

<sup>\*</sup> ಕೆಲವು ಉಪನಿಷತ್ತುಗಳು ಮತ್ತು ಅದ್ವೈತ ವೇದಾಂತ ಜೀವನ್ಮುಕ್ತಿಯನ್ನು ಬೋಧಿಸುತ್ತವೆ.

S. Radhakrishnan, *Indian Philosophy*, 371. The Upanishads are as clear as early Buddhism, that in this world of unresting change and eternal becoming there is no firm resting place for man."

<sup>\*</sup> ಸರ್ವಾಣದಲ್ಲಿ ಜೀವದ ತಾಸನಿಲ್ಲ. ಅಲ್ಲಿ ಬೆಂಕಿ ಆರಿಹೋಗಿರುತ್ತದೆ. ಅಲ್ಲಿ ಸುಡಬೇಕಾದದ್ದೇನೂ ಇಲ್ಲ-ಸೌದೆ ಇಲ್ಲ. ಶ್ವೇತಾಶ್ವತಾರ ಉಪನಿಷತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ಮವನ್ನು ಸೌದೆಯಲ್ಲಿ ಸುಟ್ಟರುವ ಬೆಂಕಿಗೆ ಹೋಲಿಸಿದೆ (iv, 19)

ಅತ್ಮದ ನಾಲ್ಕು ಅವಸ್ಥೆ ಗಳಾದ ವಿಶ್ವ, ತೈಜಸ, ಪ್ರಜ್ಞಾ, ತುರೀಯ ಗಳಿಗೆ ಸಂವಾದಿ ಯಾಗಿ ಬುದ್ಧನು ನಾಲ್ಕು ಅವಸ್ಥೆ ಗಳನ್ನು ಹೇಳಿರುತ್ತಾನೆ. ಅವು ಕಾಮ, ರೂಪ, ಅರೂಪ, ಲೋಕೋತ್ತರ.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> ಮಜ್ಜ್ಮಿಮ, i, 344, ಅಂಗುತ್ತರ, i, 211.

<sup>36</sup> ಸಂಯುತ್ತ, i, 141.

<sup>37</sup> ಅಂಗುತ್ತರ, i, 207. ·

<sup>37 &</sup>quot; ಆನತ್ತಂತಪೋ ಅಪರಂತಪೋ ದಿತ್ತೇನೆ ಧಮ್ಮೇ ನಿಚ್ಚಾತೋ ನಿಬ್ಬುತೋ ಸೀತಿಭೂತೋ ಸುಖಪತಿ ಸಂವೇದೀ ಬ್ರಹ್ಮಭೂತೇನ ಅತ್ತನಾ ವಿಹರತಿ. "

S. Radhakrishnan, Indian Philosophy, p 668.

ಬ್ರಹ್ಮವನ್ನು ಶರೀರವಾಗಿ ಉಳ್ಳವನು, ಧರ್ಮದಲ್ಲಿ ಐಕ್ಯವಾಗಿರುತ್ತಾನೆ, ಬ್ರಹ್ಮದಲ್ಲಿ ಐಕ್ಯವಾಗಿರುತ್ತಾನೆ " 88 ಎಂದು ಧರ್ಮ ಬ್ರಹ್ಮಗಳನ್ನು ಒಂದಾಗಿ ತಿಳಿಸಿರುತ್ತಾನೆ. ಬ್ರಹ್ಮ ಇದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದು ಮುಖ್ಯ ವಲ್ಲ, ಅದನ್ನು ಪಡೆಯುವುದು, ಅದರಲ್ಲಿ ಬೆರೆಯುವುದು, ಅದಾಗಿಬಿಡುವುದು ಮುಖ್ಯ . ಧರ್ಮ ಎಂಬುದು ಯತ್ನದ ಫಲ ವೆಂಬುದನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸುವುದರಿಂದ ಬುದ್ಧನು ಬ್ರಹ್ಮ ಎಂಬುದಕ್ಕಿಂತ ಧರ್ಮ ಎಂಬ ಪದವನ್ನೇ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಉಪಯೋಗಿಸಿದ್ದಾನೆ; ಧರ್ಮವು ರಾಜ ರಾಜ 39 ಎಂದು ಹೇಳಿರು ತ್ತಾನೆ. ಬ್ರಹ್ಮದ ವಿಚಾರವಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದು ಆತ್ಮಕ್ಕೂ ಅನ್ವಯಿಸುತ್ತದೆ. ಆತ್ಮವು ಇರುವುದೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಮುಖ್ಯ ನಲ್ಲ, ಅದನ್ನು ಸಾಧಿಸುವುದು ಮುಖ್ಯ . ನಾವು ಇದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದು ಮುಖ್ಯ ನಲ್ಲ, ಅದನ್ನು ಸಾಧಿಸುವುದು ಮುಖ್ಯ . ನಾವು ಇದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದು ಅಹಂಕಾರ. ಅದು ಅನಿತ್ಯ . ನನ್ನ ದು ಎಂದು ಹೇಳುವವನಿಗೆ ಆತ್ಮಲಾಭವಾಗುತ್ತದೆ, ಅವನು ಆತ್ಮಾನುಯೋಗಿಯಾಗುತ್ತಾನೆ. 40 ಈ ಆತ್ಮಕ್ಕಿಂತ ಪ್ರಿಯವಾದುದು ಬೇರೆ ಯಾವುದೂ ಇಲ್ಲ. 41 ಆತ್ಮಕ್ಕೆ ಆತ್ಮನೇ ನಾಥ, ಬೇರೆ ಯಾರು ನಾಥನಾಗಬಲ್ಲರು ? 42 ಇದು ಒಬ್ಬೊಬ್ಬರಿಗೂ ಬೇರೆ ಯಾದ ಆತ್ಮವಲ್ಲ, ನಮಗೂ ಇತರರಿಗೂ ಸಮಾನವಾದ ಆತ್ಮ (ಪುತ್ತು ಅತ್ತ). ಬುದ್ಧ ನು ಅನೇಕಾತ್ಮ ಗಳನ್ನು ಒಪ್ಪುವವನಲ್ಲ. ಅನೇಕವಾದುವು ಅಹಂಕಾರಗಳು; ಅವು ಅಮೃತವಲ್ಲ. ಅಮೃತವಾದುದು ಒಂದೇ, ಏಕಾತ್ಮ.

ಬ್ರಹ್ಮ, ಆತ್ಮ ಇವುಗಳ ವಿಚಾರವಾಗಿ ಬುದ್ಧನು ಮೌನತಾಳಿದ್ದಕ್ಕೆ ಅವುಗಳ ನಿಜಸ್ವರೂಪವೂ ಒಂದು ಕಾರಣ (ಬ್ರಹ್ಮವು ಮನಸ್ಸಿಗೆ ಗೋಚರವಾಗತಕ್ಕದಲ್ಲ, ಮಾತಿನಿಂದ ಹೇಳತಕ್ಕದ್ದಲ್ಲ). ಬ್ರಹ್ಮವನ್ನು, ಆತ್ಮವನ್ನು ಪಡೆದವರು ಅವುಗಳ

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> ದೀಘ, iii, 81, 84.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> ಅಂಗುತ್ತರ, i, 207.

<sup>40</sup> ಧಮ್ಮಪದ 209.

<sup>41</sup> ನೋಪಿಯತರಂ ಅತ್ತನಾ ಕ್ವಚಿ. (ಸಂಯುತ್ತ 1. 75)

<sup>43</sup> ಧನ್ನುಪದ 160, ಭಗವದ್ದೀತೆ, vi, 5.

M. Hiriyanna, Essentials of Indian Philosophy, p. 74, "The other interpretation of the Upanishads, according to which spirit is self-evolving is no doubt very different in this respect, but then, it is the goal that is represented an important and not much the way leading to it, as here. For early Buddhism it is man as aspirant after perfection that matters more than as having achieved it."

M. Hiriyanna, Outlines of Inaian Philosophy, p. 152. "Some have flatly denied that Nirvana can be annihilation and represented it as everleasting being or eternal felicity-anideal hardly different from the Upanishadic moksha. Others again have taken it as a condition of which nothing whatsoever can be predicated—not even whether it is or not, Similar also is the attitude adopted in some Upanishadic passages towards Nirvana.

ವಿಚಾರವಾಗಿ ಮಾತನಾಡುವುದಿಲ್ಲ. 48 ನಿರ್ವಾಣವೂ ಹಾಗೆಯೇ (ಮಾತಿನಿಂದ ಹೇಳ ತಕ್ಕದ್ದಲ್ಲ, ಅವಾಚ್ಯ); ಅದನ್ನು ಪಡೆದವರು ಮೌನದಿಂದಿರಬೇಕು. ಸರ್ವಜ್ಞನು ಹೇಳುವಂತೆ "ಬೊಮ್ಮವನು ಅರಿತಿಹರೆ ಸುಮ್ಮನಿರಬೇಕು; ಬೊಮ್ಮವನು ಅರಿದು ಉಸಿರಿದರೆ ಕಳಹೋಗಿ ಕೆಮ್ಮಿದಂತಕ್ಕು. " "ಬಲ್ಲರೆ ಬಲ್ಲನೆನಬೇಡ, ಸುಮ್ಮನಿರಬಲ್ಲನೆ ಬಲ್ಲ." 44 ಬುದ್ಧ ನು ಹೇಳಿದುದೂ ಅದೇ ಮಾತು. "ಪರಮಾರ್ಥಗಳು ಅನಕ್ಷರಗಳು" 45 "ತಥಾಗತರು ಮೌನಿಗಳು." 46 ಅನಕ್ಷ ರವಾದುದನ್ನು ಹೇಳುವುದು ಹೇಗೆ, ಕೇಳು ವುದು ಹೇಗೆ? ಆದರೂ ಅದಕ್ಕೆ ಗುಣಗಳನ್ನು ಆರೋಪಿಸಿ ಬೋಧಿಸುತ್ತಾರಲ್ಲ ಕೇಳು ತ್ತಾರಲ್ಲ! 47 ಬ್ರಹ್ಮ, ಆತ್ಮ-ಇವುಗಳನ್ನು ತಿಳಿಸಲು ಉಪನಿಷತ್ತು ಗಳಲ್ಲಿ " ನೇತಿ, ನೇತಿ" ಎಂಬ ವಿಧಾನವನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿದೆ. ಬುದ್ಧ ನು ಕೂಡ ಅದೇ ವಿಧಾನವನ್ನೇ ಅನುಸರಿಸಿರುತ್ತಾನೆ. ಅವನು ನಿರ್ವಾಣವನ್ನು ವರ್ಣಿಸುವುದು ಹೀಗೆ: "ಅಲ್ಲಿ ನೀರಿಲ್ಲ, ಭೂಮಿಯಿಲ್ಲ, ಬೆಳಕಿಲ್ಲ, ಗಾಳಿ ಇಲ್ಲ, ಕಾಲವೂ ಇಲ್ಲ, ದೇಶವೂ ಇಲ್ಲ, ಅದನ್ನು ಆಕಾಶವು ಅವಗಿಸಿಕೊಳ್ಳಲಾರದು, ಏಕೆಂದರೆ ಅದಕ್ಕೆ ಸ್ಥಾನವಿಲ್ಲ. ಕಾಲ ಅದನ್ನು ಅಡಗಿಸಿಕೊಳ್ಳಲಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಅದು ಬದಲಾವಣೆಗೆ ಮೀರಿದ್ದು. " 48

ಬುದ್ಧ ನ ತತ್ತ್ವ ಅದ್ವೈತ. ಅವನನ್ನು ಅವುರಕೋಶದಲ್ಲಿ ಅದ್ವಯವಾದಿ  $^{49}$  ಎಂದು ಕರೆದಿವೆ. ಅದ್ವೈತಿಗಳಂತೆ ಬುದ್ಧ ನೂ ಈ ಲೋಕವೆಲ್ಲವೂ ಅನಿತ್ಯ, ನೊರೆ ಯಂಧಾದ್ದು, ದುಃಖಮಯವಾದದ್ದು: ನಿರ್ವಾಣವೇ ಪರಮಾರ್ಧ, ನಿತ್ಯ, ಅಮೃತವಾ ದುದು, ಅವಾಚ್ಯ, ಅನಭಿಲಸ್ಯ, ಅವಿಜ್ಞೇಯ, ಅಪರಿಜ್ಞೇಯ, ಅದೇಶಿಕ, ಅವಿಷಯ, ಅಕಾರಣ, ಅಕಾರ್ಯ, ಅರೂಪ, ನಾರೂವ, ಅವಧಿ, ಅಪ್ರತಿಷೇಧ ಎಂದು ಹೇಳಿರು ತ್ತಾನೆ. ಬೃಹದಾರಣ್ಯ ಕ ಉಪನಿಷತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಆತ್ಮವಿಚಾರವಾಗಿ "ಸ ಏಷಾ ನೇತಿ ನೇತಿ, ಅಗ್ರ್ಯಾಹೋ ನ ಹಿ ಗ್ರಾಹ್ಯತೇ, $^{50}$  ಎಂದೂ ಮಾಂಡೂಕ್ಯೋಪನಿಷತ್ತಿನಲ್ಲಿ

<sup>43</sup> ಅಂಗುತ್ತರ iii, 359.

<sup>44</sup> ಸರ್ವಜ್ಞ್ನ ವಚನ, 324. 321

 $<sup>^{45}</sup>$  ಪರಮಾರ್ಥಾಃ ತ್ವೇ ಅನಕ್ಷರಾಃ (ಲಂಕಾನತಾರ ಸೂತ್ರ)

<sup>46 &</sup>quot; ಪರೌನಾಹಿ ಭಗವಾನ್ ತಥಾಗತಾಃ " " ಪರಮಾರ್ಥೇ ಹಿ ಆರ್ಮಾನಾಂ ತೂಷ್ಲೀಂಭಾವಃ " ಚಂದ್ರಕೀರ್ತಿ ಮಾಧ್ಯ ಮಿಕ ವೃತ್ತಿ (ಪುಟ 56)

<sup>47 &</sup>quot; ಅನಕ್ಷರಸ್ಥ ಧರ್ಮಸ್ಥ ಶ್ರುತೀಕಾ ದೇಶನಾಚಕಾ ಶ್ರೂಯತೇ ದೇಶ್ಯತೇ ಚಾಪಿ ಸಮಾರೋಪಾದ್ ಅನಕ್ಷರೀ (ಮಾಧ್ಯವಿಕ ವೃತ್ತಿ)

<sup>48</sup> ಉದಾನ.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> ಸ್ವರ್ಗವರ್ಗ, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> iii, 9, 26, iv, 2, 4, iv 4, 22.

ಬೌದ್ಧರ ಹೇಳಿಕೆಗೂ ಅದ್ವೈತಿಗಳಾದ ಗೌಡಸಾದರು ಈ ಕಾರಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರು ವುದಕ್ಕೂ ಏನು ವ್ಯತ್ಯಾಸ? ನನಿರೋಧಃ ನ ಚೋತ್ಪತಿರ್ನ ಬುದ್ಧೋ ನಚ ಸಾಧಕಃ ನ ಮುಮುಕ್ಷುನವೈ ಮುಕ್ತ ಇತ್ಯೇಷಾ ಪರಮಾರ್ಥತಾ.

' ನಾನ್ತಃ ಪ್ರಜ್ಞಾ, ನ ಬಹೀ ಪ್ರಜ್ಞಾ, ನೋಭಾಯತಃ ' ಎಂದು ಹೇಳಿರುವಂತೆಯೇ ಬೌದ್ಧ ರೂ ಅದು (' ಅಸ್ತಿ, ನಾಸ್ತಿ, ಉಭಯ, ಅನುಭಯ, ಚತುಷ್ಕೋಟೆ ನಿರ್ಮಕ್ತ) $^{51}$  ಇವೆ, ಇಲ್ಲ, ಎರಡೂ, ಎರಡೂ ಅಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ.

ಅದ್ವೈತ ಹಲವು ಬಗೆಯಾಗಿದೆ. ಶಾಂಕರ ವೇದಾಂತವೊಂದೇ ಅದ್ವೈತವಲ್ಲ. ಬುದ್ಧ ನರೂ ಶಾಂಕರಾದ್ವೈತವೇದಾಂತ,ಎಂದು ಸಾಧಿಸುವುದು ನಮ್ಮ ಉದ್ದೇಶವಲ್ಲ. ಅದು ನಿಜವೂ ಅಲ್ಲ. ಅವರಿಬ್ಬರ ಅದ್ವೈತಕ್ಕೆ ವ್ಯತ್ಯಾಸವಿದೆ. ಶಂಕರಾಚಾರ್ಯರು ವೇದವನ್ನು ಪ್ರಮಾಣವಾಗಿ ಅಂಗೀಕರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಬುದ್ಧ ನು ವೇದಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಅಂಗೀಕರಿಸಲಿಲ್ಲ. ವೇದದ ಕರ್ಮಕಾಂಡದ ತತ್ವವನ್ನು ಬುದ್ಧ ನು ಸರ್ವಥಾ ಒಪ್ಪು ವನಲ್ಲ. ಅವನದು ದೇವರನ್ನು ಕಾಡಿಬೇಡುವ ಮತವಲ್ಲ. ಅವನ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಸಗುಣೋಪಾಸನೆ ಬಿಡುಗಡೆಗೆ ದಾರಿಯಲ್ಲ; ಅಡಚನೆ. ಸಗುಣೋಪಾಸಕರು ಅವಿದ್ಯೆ

<sup>51</sup> ಮಾಧ್ಯವಿುಕ ಕಾರಿಕ್ಕ

<sup>8</sup> Radhakrishnan, Indian Philosophy, p. 668 "The Alatasanti of Gaudapada's Karika is full of Madhyamika tenets. The advaita distinction of vyavhara or experience and paramartha or reality correspond to the samviti and the paramartha of the Madhyamikas The Nirguna Bramha of Samkara and Nagurajuna's Sunya have much in common. The force of avidya introducing the phenomonal universe is admitted by both. The keen logic which breaks up the world into a play of abstractions, categories and relations appears in both. If we take an advita vedantin like Sri Haisha, we find that he does little more than develop the Madhyamika theory, expose the self-conrtadictions of the categories we work with such as cause and effect, substance and attribute and deny the reality of things on account of the impossibility of adequately According to the Khandana of Sri Harsha, things are explaining them. anirvachaniya or indescribable, according to the Madhyamika Vrtti they are nishvabhava or devoid of essence. To be indefinable and to be characterless are after all the same. With the Buddha's attitude to the unseen Nagarjuna does not dwell much on the positive absolute, though he admits its reality. By the negative logic which reduces experience to phenomemon, he prepares the ground for the Advaita philosophy. It is strange that the great exponents of the two antagonistic doctrines look upon themselves as supporting antagonistic positions."

Ibid. P. 666 "The Madyamika theory is an advantism of the type of Sankara or Bradley."

M. Hiriyanna, Essentials of Indian Philosophy. 83. "According to this interpretation the doctrine ceases to be finally realistic for it accepts an Absolute though it may regard it as altogether ineffable".

<sup>&</sup>quot; ನಿತ್ಯಮಹಿ ಕಿಂಚಿತ್ತತ್ವಂ ಬುದ್ಧೋಪದಿಷ್ಟಮ್. "

ಯಲ್ಲಿ ಮುಳುಗಿರುತ್ತಾರೆ. ಅವಿದ್ಯೆಯನ್ನು ಗೆಲ್ಲುವುದಕ್ಕೆ ಅವನು ನಿರ್ದೇಶಿಸಿರುವುದು ನಿರ್ಗುಣೋಪಾಸನೆಯೇ. ವೇದದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವುದೆಲ್ಲ ನಿರ್ಗುಣೋಪಾಸನೆಯಲ್ಲವಾದುದ ರಿಂದ ಅವನು ವೇದವೆಲ್ಲವನ್ನೂ ಪ್ರಮಾಣವಾಗಿ ಒಪ್ಪಲಿಲ್ಲ. ದ್ವೈತ, ವಿಶಿಷ್ಟಾದ್ವೈತ, ಅದ್ವೈತ ವೇದಾಂತಿಗಳು, ಒಬ್ಬೊಬ್ಬರೂ ವೇದವೆಲ್ಲ ತಮ್ಮ ವಾದವನ್ನೇ ಸಾರುವು ದೆಂದು ಭಾಷ್ಯಗಳನ್ನು ಬರೆದಿರುತ್ತಾರೆ. ಇದು ವೇದಾಂತಿಗಳು ವೇದಕ್ಕೆ ಮಾಡಿರುವ ಒಂದು ಅಪಚಾರ. ಬುದ್ಧ ನಿಗೆ ವೇದಾಂತದ ಕೆಲವು ಅಂಶಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರೀತಿ ಇತ್ತು ಎಂಬುದ ರಲ್ಲಿ ಸ್ವಲ್ಪವೂ ಸಂಶಯವಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಅವನು ತಾನು ಬೋಧಿಸಿದುದನ್ನು ವೇದಕ್ಕೆ ಆರೋಪಿಸಿ ಅದಕ್ಕೆ ಅಸಚಾರಮಾಡಲಿಲ್ಲ. ವೇದವಿಚಾರದಲ್ಲಿ ವೈದೀಕರಿಗಿಂತ ಬುದ್ಧ ನು ಅನುಸರಿಸಿರುವ ಮಾರ್ಗ ಆಧುನಿಕರಿಗೆ ಒಪ್ಪು. ನಾವು ವೇದದಿಂದ ತಿಳಿವನ್ನು ಪಡೆಯ ಬಹುದು. ಆದರೆ ನಾವು ತಿಳಿದಿದ್ದೇ ಸತ್ಯ, ವೇದ ತಿಳಿಸುವುದೆಲ್ಲ ಆ ಸತ್ಯವನ್ನೇ ಎಂದು ಸಾಧಿಸುವ ಗೋಜಿಗೆ ಹೋಗಬಾರದು. ಭಾಷ್ಯಗಳೊಂದೊಂದೂ ಒಂದೊಂದು ಪಂಥವನ್ನು ಹಿಡಿದಿರುತ್ತವೆ. ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಯಾವುದು ಪ್ರಮಾಣ? ('ನೈಕೋ ಋಷೀ ಯಸ್ಯವುತಂ ಪ್ರಮಾಣಂ'.)ಅವು ದಿಕ್ಕುತೋರಿಸುವುದರ ಬದಲು ಅವು ದಿಕ್ಕು ತೋಚದಂತೆ ಮಾಡುತ್ತವೆ, ಸಂಶಯಗಳನ್ನು ಹೆಚ್ಚಿಸುತ್ತವೆ. ಆದುದರಿಂದ ಬುದ್ಧನ್ ಅಂಧಾ ಜಿಜ್ಞಾ ಸೆಯ ತಂಟಿಗೆ ಹೋಗವೆ ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬನೂ ತನ್ನ ನ್ನೇ ಪರೀಕ್ಷಿಸಿಕೊಂಡು, ತನ್ನಲ್ಲಿರುವ ಬೆಳಕಿನ ಸಹಾಯದಿಂದ, ಆತ್ಮವನ್ನು ಸಾಧಿಸುವ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಬೋಧಿ ಸಿರುತ್ತಾನೆ ಇದು ಕಷ್ಟದ ದಾರಿ. ಅದರೆ ಪ್ರಾಮಾಣಿಕವಾದ ದಾರಿ.

ಜಿ. ಹನುಮಂತರಾವ್

# ಪ್ರೊ. ಎ. ಆರ್. ಕೃಷ್ಣಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳ ಗ್ರಂಥಗಳು, ಭಾಷಣಗಳು ಮತ್ತು ಲೇಖನಗಳು

### ೧. ಗ್ರಂಥಗಳು

೧. ಕನ್ನಡ ಕೈಪಿಡಿ, ಭಾಗ ೧ - ಕಾವ್ಯ ಲಕ್ಷಣ ವಿಭಾಗ (ಮೈಸೂರು ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾನಿಲಯದ ಪ್ರಕಟನೆ)

೨. ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕ (ಮೈಸೂರು ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾನಿಲಯದ ಪ್ರಕಟನೆ.)

೩. ಸರ್ವಜ್ಞ ಕವಿ (ಮೈಸೂರು ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾನಿಲಯದ ಪ್ರಚಾರೋಪನ್ಯಾಸ ಮಾಲೆಯ ಪ್ರಕಟನೆ)

೪. ಭಾಸಕವಿ

(ಮೊದಲ ಪ್ರಕಟನೆ, ಕರ್ಣಾಟಕ ಸಂಘ,

ಸೆಂಟ್ರಲ್ ಕಾಲೇಜು, ಬೆಂಗಳೂರು)

 ೫. ಶ್ರೀ ರಾಮಕೃಷ್ಣ ಪರಮಹಂಸರ ಚರಿತ್ರೆ
 (ದಿ. ಟಿ. ಎಸ್. ವೆಂಕಣ್ಣ ಯ್ಶನವರೊಡನೆ. ಬೆಂಗಳೂರಿನ ಶ್ರೀರಾಮ ಕೃಷ್ಣಾಶ್ರಮದ ಪ್ರಕಟನೆ.)

೬. ಸ್ವಾಮಿ ಶಿಷ್ಯ ಸಂವಾದ, ಭಾಗ ೧. (ಬೆಂಗಳೂರಿನ ಶ್ರೀರಾಮಕೃಷ್ಣಾಶ್ರಮದ ಪ್ರಕಟನೆ.)

೭. ನಾಗಮಹಾಶಯ

(ಬೆಂಗಳೂರಿನ ಶ್ರೀರಾಮಕೃಷ್ಣಾ ಶ್ರಮದ ಪ್ರಕಟನೆ.)

ಲ. ಶ್ರೀಪತಿಯ ಕಥೆಗಳು

(ಮೈಸೂರಿನ ಕಾವ್ಯಾಲಯದ ಪ್ರಕಟನೆ)

೭. ಕವಿಜಿಹ್ವಾಬಂಧನ (ಸಂಪಾದಿತ)

(ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯಪರಿಷತ್ತಿನ ಪ್ರಕಟನೆ)

೮. ವಚನಭಾರತ

(ಸ್ವಂತ ಪ್ರಕಟನೆ)

೯. ಕಥಾಮೃತ

(ಸ್ವಂತ ಪ್ರಕಟನೆ)

#### ೨. ಭಾಷಣಗಳು

- ೧. ಇಂದಿನ ಜನಜೀವನದಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡ (ಹೈದರಾಬಾದು ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯ ಸಮ್ಮೇಳನದ ಅಧ್ಯಕ್ಷಭಾಷಣ)
- ೨. ಸಾಹಿತ್ಯೋತ್ಸವದ ಆರಂಭ ಭಾಷಣ

#### ೩. ಲೇಖನಗಳು

- ೩. ದಿವಂಗತ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಟಿ. ಎಸ್. ವೆಂಕಣ್ಣ ಯ್ಯನವರು (೭೮)
- ೨. ರನ್ನ ನ ರಸಪ್ರತಿವಾದನೆ (ರನ್ನ ಕವಿ ಪ್ರಶಸ್ತಿ)
- ೩. ಹರಿಶ್ಚಂದ್ರ ಕಾನ್ಯ (ಹರಿಶ್ಚಂದ್ರ ಕಾವ್ಯಸಂಗ್ರಹದ ಹೀರಿಕೆ)
- ಳ. ಮಲ್ಲಿಕಾರ್ಜುನ\_ಒಂದು ಊಹೆ (ಸಂಭಾವನೆ)
- ೫. ತತ್ವಶಾಸ್ತ್ರ ಮತ್ತು ಅದರ ಸಮಸ್ಯೆಗಳು (ಆಧುನಿಕ ತತ್ವಶಾಸ್ತ್ರದ ಸಮಸ್ಮೆಗಳು ಎಂಬ ಗ್ರಂಥಕ್ಕೆ ಮುನ್ನುಡಿ)
- ೬. ದೇವೀ ಭಾಗವತ (ಪ್ರಸ್ತಕ ಪ್ರಪಂಚ, ನವೆಂಬರ್ ೧೯೪೭)
- ೭. ಮಹಾಭಾರತ ಮತ್ತು ಭಾರತೀಯ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯಲ್ಲಿ ಅದರ ಸ್ಥಾನ (ಪುಸ್ತಕ ಪ್ರಪಂಚ, ಫೆಬ್ರುವರಿ ೧೯೫೦; ಜೀವನ್ಯ ೧೫-೮-೧೯೫೦.)
- ೮. ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಹುಟ್ಟು ಮತ್ತು ಬೆಳವಣಿಗೆ (ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕದ ಬೆಳ್ಳಿಯ ಸಂಚಿಕೆ, ೧೯೪೫)
- ೯. ಕನ್ನಡ ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳು (ಪ್ರ. ಕ. ೧೯೧೯)
- ೧೦. ಮೈಸೂರು ಚರಿತ್ರೆಯ ಮೇಲೆ ಕಾದಂಬರಿಗಳನ್ನು ಬರೆಯುವುದಕ್ಕೆ ಇರುವ ಸಾಮಗ್ರಿಗಳು (ಪ್ರ.ಕ. ೧೯೨೦)
- ೧೧. ಅಲಂಕಾರ ಶಾಸ್ತ್ರದ ಚರಿತ್ರೆ (ಪ್ರ. ಕ. ೧೯೨೩)
- ೧೨. ಸಂಬಳಿಗೋಲು (ಕನ್ನಡ ಸಾಹಿತ್ಯ ಪರಿಷತ್ ಪತ್ರಿಕೆ. ಜೂನ್, ೧೯೫೪)
- ೧೩. ಗದಾಯುದ್ದ ನಾಟಕ ಮತ್ತು ಅದರ ನಾಯಕ (ಸ್ವಂತ ಪ್ರಕಟನೆ ೧೯೫೫)

#### ಳ. ವಿಮರ್ಶೆಗಳು

- ೧. ಪೂರ್ಣಕಲಾ (೧)
- ೨. ವಿಷವೃಕ್ಷ (೨-೩)
- ೩. ರತ್ನಾ ವಳಿ: ಮಿತ್ರವಿಂದಾಗೋವಿಂದ (೬)
- ಳ. ಕೆಲವು ಸಣ್ಣ ಕತೆಗಳು (೮)
- ೫. ಕೃಷ್ಣ ಕಾಂತನ ಉಯಿಲು (೯)
- ೬. ವಸಂತ ಕುಸುಮಾಂಜಲಿ (೧೨)
- ೭. ಟೊಳ್ಳುಗಟ್ಟ ಅಥವಾ ಮಕ್ಕಳ ಸ್ಕ್ರೂಲ್ ಮನೇಲಲ್ವೇ (೧೪,೧೬,೪೦)
- v. ಪ್ರಣಯಾವರ್ತ ಅಥವಾ ಚಂಚಲಕುಮಾರಿ (೧೭)

- ೬. ಸಾಹಿತ್ಯ (೨೨)
- ೧೦. ಶ್ರೀ ಸಮರ್ಥ ರಾಮದಾಸಸ್ವಾಮಿಗಳ ಚರಿತ್ರವು (೨೬)
- ೧೧. ವಿದ್ಯಾರಣ್ಯ ವಿಜಯ (೨೭)
- ೧೨. ಆರುಣ ಕಮಲ (೩೦)

#### ೫. ಸಂಪಾದಕೀಯ ಲೇಖನಗಳು

- ೧. ಪ್ರಬುವ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ ಮತ್ತು ಸಾಹಿತ್ಯ (೧-೧೯೧೯)
- ೨. ಕಲ್ಕತ್ತಾ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾನಿಲಯದಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡ (೬-೧೯೨೦)
- ೩. ಪ್ರಾಕ್ತನ ವಿಮರ್ಶ ವಿಚಕ್ಷಣ ರಾವ್ಬಹೆದ್ದೂರ್ ಆರ್. ನರಸಿಂಹಾಚಾರ್ಯರು, ಎಂ.ಎ., ಎಂ.ಆರ್.,ಎ ಎಸ್.
- ಳ. ದೇಶಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿ ಪಾಠ ಪ್ರವಚನಗಳು (೧೧-೧೯೨೨)
- ೫. ಪುಸ್ತಕ ಭಂಡಾರಗಳು ಮತ್ತು ಮೈಸೂರು (೧೫-೧೯೨೩)
- ೬. ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಸ್ರ್ರೇತ್ಸಾಹ: ಬಹುಮಾನ (೧೫-೧೯೨4)
- ೭. ಮ॥ ಎಚ್. ವರದರಾಜಯ್ಯಂಗಾರ್ಯರಿಗೆ ಅಭಿನಂದನೆ (೧೯-೧೯೨೫)
- ಲ. ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಒಂದು ಕಿರೀಟ (೨೧-೧೯೨೫)
- ೯. ಶ್ರೇಯಾಂಸಿ ಬಹುವಿಘ್ನಾನಿ (೨೩-೨೫)
- ೧೦. ನಮ್ಮ ದೇಶದಲ್ಲಿ ಸಂಸ್ಕೃತದ ಸ್ಥಿತಿ, ಕನ್ನಡದ ಸ್ಥಿತಿ (೨೪-೧೯೨೫)
- ೧೧. ಕನ್ನಡದ ಪುಣ್ಯ (೨೫-೧೯೨೬)
- ೧೨. ಸರಸ್ವತಿಯ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಕಳವು (೨೭-೧೯೨೬)
- ೧೩. ಅರ್ಧನಾರೀಶ್ವರ ಚಿತ್ರ (೨೮-೧೯೨೬)
- ೧೪. ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣರಾಜ ರಜತಮಹೋತ್ಸವ (೩೧-೧೯೨೭)
- ೧೫. ಸಮುದ್ರದ ನೆಂಟು, ಉಪ್ಪಿಗೆ ಬಡತನ (೩೨-೧೯೨೭)
- ೧೬. ಮಿ ಅೂಯಿರೈಸ್, ಸಿ.ಐ.ಇ. (೩೪-೧೯೨೮)
- ೧೭. ಕಥೆ ಬರೆಯವರಿಗೆ ಒಂದುಮಾತು(೩೫ ೧೯೨೮)
- ೧೮. ಮೈಸೂರು ಮತ್ತು ಕನ್ನಡ (೩೬-೧೯೨೮)
- ೧೯. ಅಶ್ವತ್ತಾಮನ್ (೩೮-೧೯೨೯; ೪೧-೧೯೩೦)
- ೨೦. ಕೀರ್ತನೆಗಳಲ್ಲಿ ಸಾಹಿತ್ಯ ಗುಣ (೪೦-೧೯೨೯)
- ೨೧. ಕನ್ನಡಮಾತು ಒಂದಾಗಬೇಕು, ಶುದ್ಧವಾಗಿರಬೇಕು (೪೧-೧೯೩೦)
- ೨೨. ಗಾನವಿಶಾರದ ಬಿ. ಕೃಷ್ಣ ಪ್ರನವರ ಸಂಗೀತ (೪೪-೧೯೩೦)
- ೨೩. ಈಗಿನ ಯುವಕ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳು (೪೪-೧೯೩೦)
- ೨೪. ಕನ್ನಡ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಸ್ಥಾನ (೭೯-೧೯೩೯)
- ೨೫. ಶ್ರೀ ಗೋಮ್ಮಟೀಶ್ವರಸ್ವಾಮಿ (೮೨-೧೯೪೦)

೨೬. ಕೀರ್ತಿಶೀಷರಾದ ಶ್ರೀಮನ್ನಾಲ್ವಡಿ ಕೃಷ್ಣ ರಾಜ ಒಡೆಯರ್ ಬಹದ್ದೂರ್, ಜಿ.ಸಿ.ಎಸ್.ಐ.,ಜಿ.ಬಿ.ಇ. ಮಹಾಪ್ರಭುಗಳು

೨೭. ಶುಭಾಶಂಸನ (೮೩-೧೯೪೦)

೨೮. ಕನ್ನಡದ ಕೆಲಸಗಳಿಗೆ ಜನ, ಧನ, ಅಭಿಮಾನ (೮೫.೧೯೪೧)

೨೯. ಕೀರ್ತಿ ಶೇಷರಾದ ಶ್ರೀ ರವಿಂದ್ರನಾಥ ಠಾಕೂರರವರು (೮೭-೧೯೪೧)

೩೦. ರಾಜಸೇವಾಸಕ್ತ ಶ್ರೀಮಾನ್ ಬಿ.ಎಂ, ಶ್ರೀಕಂಠಯ್ಯ ನವರು (೯೦-೧೯೪೨)

೩೧. ಕನ್ನಡಕ್ಕೆ ಒಂದು ಗುಡಿ (೯೪-೧೯೪೩)

೩೨. ಮೈಸೂರು ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾನಿಲಯದಲ್ಲಿ ಕನ್ನಡಮಾಧ್ಯಮ. (೯೮-೧೯೪೪)\*

<sup>\*</sup>ಶ್ರೀಯುತರ ಭಾಷಣಗಳು, ಲೇಖನಗಳು, ವಿಮರ್ಶೆಗಳು ಮತ್ತು ಸಂಪಾ ದಕೀಯ ಲೇಖನಗಳು 'ಭಾಷಣಗಳು ಮತ್ತು ಲೇಖನಗಳು' ಎಂಬ ಹೆಸರನ್ನು ತಳೆದು ಎರಡು ಭಾಗಗಳಾಗಿ ಹೊರಬಿದ್ದಿವೆ. ಪತ್ರಿಕೆಯ ಹೆಸರನ್ನು ನಿರ್ದೇಶಿಸದೆ, ಲೇಖನದ ಮುಂದೆ ಕೊಟ್ಟರುವ ಅಂಕಿಗಳನ್ನು 'ಪ್ರಬುದ್ಧ ಕರ್ಣಾಟಕ'ದ ಸಂಚಿಕೆಗಳಿಂದೂ, ಅವು ಪ್ರಕಟವಾದ ವರ್ಷಗಳಿಂದೂ ತಿಳಿಯಬೇಕು.